
Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 6 (1916)

Heft: 2

Artikel: Nochmals zur Frage nach der Christlichkeit der Mystik

Autor: Gilg, Arnold

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-403880

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-403880
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


— 129

Nochmals zar Froge Dach der Chrlsiiichkeit der Mystik.

Vorausschicken möchte ich, dass ich Professor Keussen für
die feinsinnigen und lehrreichen Ausführungen, die er im letzten
Heft dieser Zeitschrift an meine Untersuchung über Wesen und
Geltungswert mystischer Frömmigkeit geknüpft, lebhaften Dank
weiss. Wenn ich mir erlaube, nochmals zu der von uns
verhandelten Angelegenheit das Wort zu ergreifen, so geschieht
es einzig und allein um der hohen Bedeutung der Sache willen.
Aufrichtig bereit, meine Sätze zu revidieren, einzuschränken
oder preiszugeben, sofern ich mich dazu innerlich genötigt
sehe, kenne ich nur das eine Interesse, über das zur Diskussion
stehende Problem Klarheit zu gewinnen, und begrüsse darum
mit Freude und Genugtuung jeden, der mit erleuchtenden
Gedanken und Beobachtungen auf den Plan tritt. Ich füge hinzu,
dass während des Jahres, das nun seit der Niederschrift meines
Aufsatzes nahezu verflossen ist, unser Thema mich immer wieder
beschäftigt hat, und dass dabei mein von Anfang an lebendig
gewesener Eindruck von der ausserordentlichen Schwierigkeit
und Kompliziertheit der ganzen Frage jedenfalls nicht geringer
geworden. Vielleicht werden das die folgenden Zeilen spürbar

machen.
Einen verhängnisvollen Irrtum erblickt Keussen zunächst

in meiner Voraussetzung, dass es möglich sei, vermittelst des
Aufweises ihres Vorstellungsgehaltes die Wesensart der Mystik
zu umschreiben. Demgegenüber hebt er mehrfach und
eindringlich hervor, wie fragmentarisch, unzureichend, bloss die
Oberfläche des mystischen Vorgangs berührend eine solche
Bestimmung oft notwendig bleiben müsse. Die Mystiker aller
Zeiten verhehlen ja selbst, wenn sie ihre Erfahrung in Worte
zu fassen versuchen, keineswegs eine starke Empfindung von
der Armut und Farblosigkeit, in die alles Begriffliche und Vor-



— 130 —

stellungsmässige gebannt erscheint. Die mystische Erhebung
vollzieht sich zumeist im Kreis des Unsagbaren. Liegt dann
doch ein Bekenntnis, eine Zeichnung des Gefühlten und
Geschauten vor, so trägt das Zeugnis den Charakter des
Andeutenden, Uneigentlichen. Man soll sich also hüten, bei der
Definition und Beurteilung auf greifbare Merkmale abzustellen.
Es zeigen sich wohl Stimmungstendenzen im mystischen
Erlebnis, Neigungen, gewisse Vorstellungen eher an sich zu ziehen
als andere. Aber stets von neuem spielt das Seltsame,
Unerwartete, Überraschende eine wichtige, unter Umständen
ausschlaggebende Rolle. Was sich in die Kategorien des Denkens
einordnet und in unsere Sprache fügt, ist lediglich Schale.
Hinter der Umhüllung verborgen liegt der Kern, der in seiner
Zartheit und Elastizität naturgemäss nicht die Eignung besitzt,
Objekt einer aus dem logisch-systematischen Trieb heraus
erfolgenden Prüfung zu werden. Auf diesen Kern kommt es
indessen selbstverständlich an, sobald man die Frage, was Mystik
sei, aufwirft, auf diesen Erlebniskern, der eben in gewissem
Sinne der religiösen Vorstellungswelt gegenüber sich neutral
verhält. — Nun habe ich zwar, wie mein verehrter Kritiker
anzumerken nicht versäumt, von vornherein mit der
Geltendmachung eines in der Richtung von Keussens Bedenken gehenden
Einwandes gerechnet. Allein ich erachte es selbst auch für
erforderlich, unter besonderer Rücksichtnahme auf den in
unserm Zusammenhang entscheidenden Punkt genauer zu
erwägen, welche Beziehung zwischen dem frommen Erlebnis und
dem Ausdruck, den es findet, besteht.

Mit allem Nachdruck setze ich vorerst meinen frühern Satz

hierher, Religion münde in ein aQQ-qxov. Dass der Gedanke von
mir ernst gemeint war, möchte ich durch den Hinweis auf die
freilich sehr dürftig ausgefallene Skizzierung der christlichen
Glaubenserfahrung erhärten. Dort habe ich den Ton auf den
dem religiösen Leben selbst eigentümlichen Doppelcharakter
gelegt, der sich im Zusammensein der zwei Reihen christHch-
frommer Aussagen wiederspiegelt. Die Anerkennung einer
merkwürdigen Spannung* im Frömmigkeitsleben, die doch dieses
Leben in seiner Einheit und Geschlossenheit nicht gefährdet
und keineswegs zu einem schliesslich schmerzvollen gestaltet,
sondern ihm wunderbaren Reichtum bringt und eine unerschöpfliche

Tiefe der Freude und Seligkeit lässt, involviert einfach



- 131 —

die Überzeugung, dass die Religionserfahrimg des Christen den
Rahmen des Logisch-Rationalen letzterdings sprengt. Auch an
jene Stelle meiner Arbeit darf ich erinnern, in der ich vom
Göttlichen als dem unser Begreifen, Erklären und Deuten
schlechthin Übersteigenden rede und im Geheimnis etwas von
unserm Glauben nicht zu Lösendes sehe. Also: das religiöse
Erlebnis endigt im Unaussprechlichen. Der Friede Gottes ist
höher als alle Vernunft. Welche Wertung* des religiösen
Vorstellungskreises wird sich von hier aus ergeben? Man könnte
zunächst geneigt sein, die Gesamtheit des Religiösgedanklichen
als des sekundären Moments der Frömmigkeit ziemlich niedrig
einzuschätzen. Steckt nicht gerade ihr Bestes, das dauernd in
der dunklen Gefühle Gewalt Ruhende gar nicht in ihr drin?
Gilt nicht von der religiös affizierten Seele im eminenten Sinn :

„Spricht die Seele, so spricht ach schon die Seele nicht mehr"?
Es scheitert doch jede Bemühung, ein irgendwie formuliertes
Bekenntnis als adäquates Erfassen des im Glaubensakt
Enthaltenen darzutun, früher oder später an der immer wieder
mächtig hervorbrechenden Wirklichkeit der Religion? Gewiss!
An dieser letzten Behauptung rüttle ich nicht. Die Frage ist
nun bloss, ob die zweifellos symbolische Art der
Glaubensvorstellung eben um ihres Symbolcharakters willen auch nur
die leiseste Geringschätzung verdient, ob nicht am Ende zwischen
jenem Unsagbaren und dem, was wir auszudrücken vermögen,
eine notwendige Verbindung besteht, so dass wir das
Unaussprechliche der frommen Erhebung nur haben, weil und solange
wir im Besitz dessen sind, was wir in Worte giessen. Man
vergegenwärtige sich, welche Bedeutung für den Jünger Jesu
den Gedanken und Bildern eignet, die ihm als jüdisch-prophetisch

christliche Ideenwelt vertraut sind. Es ist klar, dass die
Summe der kräftigen, mitunter derben Anthropomorphismen,
die da zutage treten, ihm nicht nur keine von allem Inkon-
zinnen befreite Erkenntnis des Göttlichen vermittelt, sondern
überdies auch keine vollkommene Ausprägung dessen, was sein
Inneres erfüllt und bewegt, gewährt. Wird er deswegen
anfangen, sie als etwas Allzumenschliches, Unwesentliches bei
Seite zu schieben? Die Geschichte zeigt, wie es stets das
Merkmal der Bildungsreligion ist, dass ihre Adepten die

Glaubensvorstellungen einem weitgehenden Sublimierungsprozess
unterwerfen, die Gedanken der naiven Frömmigkeit von dem



— 132 —

ihnen anhaftenden Anstössigen, Unerträglichen reinigen und so
zur Höhe allgemeiner, abstrakter Begriffe emporläutern.
Derjenige, dessen Glaubensleben aus den Quellen urwüchsiger
Frömmigkeit Nahrung zieht, also insbesondere der Jünger Jesu,
wird es ihnen nicht gleichtun. Ihm werden die konkreten
Anschaulichkeiten, um die es sich handelt, nicht zum Ärgernis.
Nicht als ob er sie übersehen würde. Er weiss wohl darum,
wie es von Gott heisst, dass er beleidigt werde, zürne und
hasse, in furchtbarem Grimm strafe, eine ursprünglich gehegte
Absicht bereue, sich erbarme, seine Liebe und Gnade mächtig
werden lasse, seine Milde schenke u. s. f. Aber — und das ist
das Zentral-Wichtige — die erwähnten Aussagen empfangen
vom Ganzen des religiös-christlichen Vorstellungskreises her ihr
immanentes Korrektiv. In diesem Ganzen fehlt es ja nicht
an der stärksten Betonung der Allmacht und Allwirksamkeit
Gottes, dessen, was wir in der dogmatischen Terminologie als
das Absolute bezeichnen; Gott thront über der Kreatur als
der aiplluQxoç ßaadeig xäv alcovwv, in dem keine Wandlung ist,
noch ein Schatten von Veränderung. Und so tragen nun alle
die harmlos und ungescheut anthropomorphisierenden Gedanken
und Bildreden ein Element in sich, das sie gleichsam über
sich selbst hinaushebt. Mitten in der vollsten Konkretheit der
israelitisch-prophetischen Verkündigung erwächst als herrliche,
unverlierbare Frucht die grandiose Offenbarung der überwelt-
Hchen ethischen Willensmacht Jahwes. Läuterung, Durch-
geistigung, Überhöhung der Glaubensvorstellungen wird
demgemäss sicherlich nicht ausschliesslich von intellektualen
Interessen aus angestrebt, sondern kann auch in echt religiösen
Trieben und Bedürfnissen wurzeln. Während jedoch das

vorwiegend intellektuale Interesse zu förmlicher Entleerung oder
mindestens starker Abblassung des religiösen Gedankengutes
führt, wird die aus dem Frömmigkeitstrieb stammende Läuterung

seine herbe Realistik nicht zurückdämmen wollen. Sie

wird sich vielmehr darauf beschränken, in den Gläubigen
wieder und wieder das Symbolbewusstsein zu wecken, bzw.
zu schärfen. Im wirklich Frommen, jedenfalls im Jünger Jesu,
ist dieses Symbolbewusstsein lebendig. Gleichviel, ob er darüber
reflektierend sich Rechenschaft gibt oder nicht: er spürt irgendwie,

dass, was er in die Formen der Endlichkeit fasst, in Wahrheit

das Unendliche ist, dass derjenige, den er vermenschlicht,



— 133 —

doch der über alles Menschenmass Hinausragende bleibt; er
meint „nicht bloss", was seine Rede besagt; er meint „mehr".
Und dennoch hat er hinwiederum die begründete Überzeugung,
dass in der Botschaft seines Herrn, also etwa in Christi Predigt
von der verzeihenden, den reumütigen Sünder aufrichtenden
Vaterliebe Gottes gerade das, was ihn in Zeiten tiefster
religiöser Ergriffenheit durchglüht und beseligt, zu durchaus
angemessenem Ausdruck gelange, dass hier in wundervoller
Deutlichkeit alles Entscheidende sich ausspreche. Tatsächlich
vermag diese Predigt, hervorleuchtend aus Jesu Lehren, Handeln,
Sterben und Leben aus dem Tod Glauben zu schaffen und
immer neu zu speisen. Freilich, insofern das Anthropomorphe
die Inkonzinnitäten bedingt, die eine geläuterte Frömmigkeit
einerseits als Fremdkörper empfindet, ist auch das hehre Wort
des Heilandes — wenn ich so sagen darf — ein Stammeln,
bedeutet kein restloses Ausschöpfen seiner innern Erfahrung,
und wir müssen als seine Jünger auch in dieser Hinsicht
urteilen, dass wir den Schatz, den er uns schenkt, in thönernen
Gefässen tragen. ')

Also wären wir doch wieder beim Schema „Kern und
Schale"- Ja und Nein. Nein — wenn unter dem Schema
verstanden wird, dass der Kern, d. h. das Erlebnis, der Schale,
d. h. der Vorstellungswelt, gegenüber „in gewissem Sinne
neutral" sei. Die christliche Vorstellungswelt bietet, wie wir
gesehen, trotz ihrer Inadäquatheit, ja gerade in ihr, nach der
einen Seite hin einen durchaus zutreffenden Ausdruck dessen,
was im Religiösen pulsiert. Der echt christlich Fromme
„übernimmt" nicht nur die zentralen Glaubensgedanken seiner
Kirchengemeinschaft, um sich an sie irgendwie zu akkommodieren.
Ferner ist ein blosses Fürwahrhalten ausgeschlossen. Sie
werden ihm so zu eigen, dass sie sich ihm in seinem Verkehr
mit dem himmlischen Vater aufdrängen, mit eigenartiger Macht
und Wucht in seiner Seele hervorbrechen. Darin mag man
die Berechtigung finden, die an und für sich missverständliche
Redeweise anzuwenden, sie würden von der Seele sogar erzeugt.
So hebt der jugendliche Schleiermacher in demselben berühmten

Zusammenhang2), in welchem er die religiösen Anschau-

') Vgl. Reischle, M., Erkennen wir die Tiefen Gottes? Eine
Untersuchung- über Adäquatheit und Inadäquatheit der christlichen
Gotteserkenntnis. In Z Th K 1891, S. 339.

') Reden ', S. 73 ff.



- 134 —

tragen und Gefühle als etwas Sekundäres von dem primären
mystischen Erlebnis des geheimnisvollen Augenblicks, der
zugleich die Geburtsstunde und die höchste Blüte der Frömmigkeit

darstelle, scheidet, kraftvoll hervor, wie notwendig es sei,
dass jene (bei ihm ja nicht einfach mit den zentralen christlichen

Glaubensgedanken sich deckenden) Anschauungen in
solchem Moment entstanden, erzeugt worden. Besonders bedeutsam

muss es aber erscheinen, wenn auch Herrmann, der mit
ganz anderer Energie als der Verfasser der „Reden" das
Objektive in unserm religiösen Leben geltend macht, geradezu
das Merkmal des Christen in der Fähigkeit erblickt, die
Glaubensgedanken zu erzeugen1). Das Erlebnis des Christen
vollendet sich also in Vorstellungsmässigem, wie es auf Grund
von Vorstellungsmässigem sich entzündet. Dieser Satz bezweckt
nicht, den an die Spitze der Erörterung gestellten hinterher
zu tilgen, dass Religion in ein cìoq^xov münde. Aber es wird
hier die Paradoxie sichtbar, dass das Unsagbare und ins
Geheimnis Getauchte unzertrennlich am Fassbaren hängt, und dass

unser Zeugnis mit seiner gedanklichen Art und Bildhaftigkeit
dem Unaussprechlichen entstammt. Ob es wissenschaftlich
dankenswert sei, „das über die Schwelle des Bewusstseins und
der Einsicht zu erheben, was seinem Wesen nach in der
Gewalt dunkler und unbegriffener Gefühle ruht" (s. Keussen, S. 94),
berührt uns an diesem Ort nicht. Wichtig ist es, sich hier zu
vergegenwärtigen, wie es im vitalen Interesse unserer Religion
Hegt, dass wir nicht nur mit tiefster Ehrfurcht und Keuschheit
vor dem Geheimnis, unserm eigenen und dem der andern,
stehen, vielmehr auch darauf Bedacht nehmen, ohne Schädigung

des ÜQQinov unsere fromme Erfahrung nicht in Gefühlen
verklingen, sondern in Gedanken sich vollenden zu lassen2).
Hat ein Mensch die in Betracht kommenden christlichen
Vorstellungen sich wirklich angeeignet, dann ist in ihm ein
Erlebnis vorhanden8), das jedenfalls in keiner Weise gegenüber

') Verkehr des Christen mit Gott5, S. 37.

2) Vgl. Herrmann, a. a. O, S. 37.

3) Ich darf wohl bitten, das nicht inisszuverstehen. Es soll natürlich
nicht heissen, dass auf die Rezeption der Vorstellungen das Erlebnis folgt
(vgl. unten das über Fiduzial- und Assensusglauben Gesagte), sondern,
dass die wirklich zum innern Eigentum gewordenen Vorstellungen das sie

bedingende Erlebnis voraussetzen.



— 135 -
diesem Vorstellungskreis sich indifferent verhält*). Damit soll
indessen noch nichts über „Christlichkeit" oder „Nichtchrist-
lichkeit" mystischer Religion ausgemacht sein. Einzig das
Zugeständnis möchte ich mir durch das Bisherige erwirken, dass
es doch wohl nicht so leicht geht, vermittelst des Schemas von
Kern und Schale in der Mystik etwas zu sehen, was überall
zuhause sein kann und ist.

Stösst man nun aber nicht, sobald man dem einzelnen seine
Aufmerksamkeit zuwendet, doch auf die Tatsache einer mitunter
mühelos sich vollziehenden Einfügung mystischen Lebens in
Vorstellungsformen, die freilich von manchen Repräsentanten
mystischer Frömmigkeit abgestossen werden? Ist es denn
wahr, dass z. B. die Geschichtsbeziehung, die dem christlichen
Glauben fraglos wesentlich ist, von einer innerlich folgerichtigen

Mystik abgelehnt werden muss In meinem Aufsatz habe
ich auf die Emanzipierung vom Historischen, um die der
konsequente Mystiker nicht herumkomme, als auf einen fundamental
bedeutsamen Punkt den Finger gelegt. Keussen leugnet nun
das Faktum weitverbreiteter Geschichtslosigkeit nicht; was er
bestreitet, ist ihre behauptete Unumgänglichkeit. Er
unterstreicht, was ich mir im Hinblick auf die Bernhardinische
Christusmystik ja selbst nicht verberge, wie auch unter Mystikern

die dankbare Benützung geschichtlicher Vermittlungen
oft genug nicht fehlt, und warnt im übrigen davor, durch
Aufbürdung allzuvieler und allzuschwerer historischer Lasten das

persönlich-religiöse Erleben in seiner Freiheit einzuengen. Ich
bedaure, dass Keussen das hier auftauchende brennende Problem
etwas rasch erledigt. Ich habe nun Grund zur Befürchtung,
ich möchte seine einschlägigen, im Ansatz verharrenden
Gedanken vielleicht nicht ganz in dem von ihm gemeinten Sinn
nehmen. Nur folgendes sei zu dieser Sache bemerkt. Von
einer Einengung der religiösen Freiheit darf und soll nicht die
Rede sein. Aber anderseits handelt es sich immerhin um die

Bindung an die Geschichte, indessen nicht um eine Bindung,
die identisch wäre mit der Beugung unter ein äusserlich-autori-
tatives Joch. Der recht verstandene Glaube ist Fiduzialglaube,
nicht Assensusglaube. Wer den Menschen zumutet, einfach

') Völlige Indifferenz wäre doch nur denkbar bei einer rein formalen
Potenz, also etwa einem „religiösen Apriori", das erst der Aktualisierung,
d. h. der inhaltlichen Erfüllung bedürfte, um zum Erlebnis zu werden.



— 136 —

bereitwillig einen Komplex von Dogmen zu rezipieren, der
weiss nicht, was er tut, oder er begeht — vom religiösen Standort

aus geurteilt — eine Ungeheuerlichkeit ohnegleichen. Das
allein Entscheidende bleibt, „dass die Seele ihren Gott sucht
und ihren Erlöser findet". So muss ich in völliger
Übereinstimmung mit Keussen sagen. Es scheint, dass wir auseinandergehen,

sobald von den „Wegen, die dahin führen" zu sprechen
ist. Aus dem Mund des johanneischen Christus ertönt das Wort:
„Ich bin der Weg." Der Satz eröffnet mir alles. Jesus, der
uns zum lebendigen Vater im Himmel führt, ist der Punkt der
Geschichte, an den wir uns gekettet wissen, eben als der
Heiland, der aufgetreten, oxs i)Xîhsv xò nXr/giolua xov %góvov,

ihr Mittelpunkt. Nicht alles Mögliche aus der Geschichte kommt
demgemäss in Betracht, wenn wir uns über die Geschichtsbeziehung

unserer Religion Rechenschaft geben. Schon
hinsichtlich der Geschichte des auf Erden wandelnden Herrn kann
man, wie die lehrreiche Kontroverse Kaehler—Herrmann
beweist, in guten Treuen darüber verschiedener Meinung sein,
ob „der ganze biblische Christus" als unmittelbarer Glaubensgrund

zu gelten habe (Kaehler), oder ob wir am Bild des

„innern Lebens Jesu" das unser Vertrauen Weckende und
Tragende besitzen (Herrmann) [wobei übrigens, wie gerade die

Darlegungen der genannten Theologen zeigen, beiden
Anschauungsweisen unwillkürlich das Hinstreben zu einem zwischen
ihnen befindlichen Mittleren sich nahelegen mag]. Allerdings
weist dann auf der andern Seite die Offenbarung in Christus
nach rückwärts wie nach vorwärts auf Zusammenhänge
(israelitisch-jüdische Religionsgeschichte und Entwicklung der Kirche).
Jedoch all das hat bloss sekundäre Wichtigkeit. Das Primäre
und Entscheidende ist — ich wiederhole das im frühern Aufsatz

Betonte (s. S. 391) — jenes ôsvxs ngôç p,s (Mt. 11, 28), das

der Herr als die ergreifende Einladung Gottes an uns erschallen
lässt. Ich verstehe also die „Gegenfrage" (S. 96), die Keussen
mir stellt, recht wohl und möchte sie dahin beantworten, dass

ich der letzte bin, der es einem Frommen zum Vorwurf macht,
wenn er anfängt, die religiöse Überlieferung zu sichten, gründlich

zu sichten; dass ich im weitern seine Überzeugung teile,
die Geschichte selbst komme dazu, ihren Stoff auszuwählen und
zu gestalten, oder — in religiöser Version — Gott selbst
zerbreche immer wieder mancherlei Stützen und Krücken, die



— 137 —

man bona fide als wesentlich und unentbehrlich erachtet, die
aber doch der hehren Herrlichkeit unseres Glaubens nicht
würdig sind. Ich meine nun aber, dass bei jener Sichtung
nicht irgendwelche „individuellen Neigungen" die Massstäbe
abgeben dürfen, sondern dass, sofern unserer Religion
überhaupt noch christliche Bestimmtheit gewahrt werden soll, die
Auswahl nach der innern Norm des Glaubens, d. h. des an der
Offenbarung in Christus entzündeten und von ihr erfüllten
Lebens, sich zu vollziehen hat. Diese Norm ist das Objektive
mitten im Subjektiv-Individuellen der Frömmigkeit. Empfindet
man die Bindung an diese Norm oder, was dasselbe heisst, die
Bindung an den in seiner Heilandsarbeit sich und damit die
in ihm gegenwärtige Liebe Gottes erschliessenden, dieses sein

irdisch-geschichtliches Wirken königlich immer aufs neue wirksam

machenden Herrn — als drückende Last, so wird man
sich versucht fühlen, denjenigen historischen Gehalt aus der
Frömmigkeit zu entfernen, von dem hier allein die Rede sein
soll und ist. Ist aber nun das „nur geringe Lehen", das ein
Religiöser bei der Geschichte immerhin noch suchen mag,
derart, dass es die freudige Gewissheit, Jesus von Nazareth sei
der Weg zu Gottl), nicht in sich schliessen kann, so möchte
ich in aller Demut und ohne die mindeste Lust zur Ketzer-
riecherei, die mich so entsetzlich anmutet wie irgend einen
Menschen auf der Welt, urteilen, dass dann die unserm Glauben
wesentliche Geschichtsbeziehung doch wohl nicht vorhanden
sei. Wie steht es denn in der Mystik und besonders der Christusmystik

um den entscheidenden historischen Gehalt? Mehlis8),
auf den Keussen im betreffenden Zusammenhang seiner
Ausführungen verweist, hebt hervor, dass es der Mystik
eigentümlich sei, die Bedeutung der Zeit zu negieren und in ihren
Ekstasen die Zeitlichkeit zu durchbrechen. Nun wird gewiss
jeder Jünger Jesu irgendwie jenes Schleiermachersche „Mitten
in der Endlichkeit Eins werden mit dem Unendlichen und ewig
sein in einem Augenblick"3) als Ausdruck seiner Überzeugung
anerkennen wollen und können. Wer aber in vollem Ernst
die Zeit für bedeutungslos erklärt oder empfindet, der löscht

l) Bei solcher Formulierung fällt es mir nicht ein, alle Lichter, die
Gott ausserhalb des Lichtkreises Jesu hat aufstrahlen lassen, auszulöschen.

*) Lehrbuch der Geschiehtsphilosophie, Berlin 1915, S. 329.
s) Reden1, S. 133.

Internat, kirchl. Zeitschrift, Heft 2, 1916. 10



— 138 —

die Welt der Geschichte und damit auch ihren Mittelpunkt,
das nkrlgii}f.ict xov xQÓvov aus. Indessen bleibt ja die Frage, ob
denn die so ausgeprägte Mystik die Mystik schlechthin bilde.
Entsprechend meiner ganzen nunmehrigen Stellung gegenüber
unserm Problem, die nicht die Stellung eines beatus possidens,
sondern eines fortwährend wieder auf Schwierigkeiten Stossen-
den ist, möchte ich diese Frage vorläufig offen lassen. Was
ich in Anlehnung an Harnack über die mystische Erhebung-
Bernhards gesagt, vermag ich nicht zurückzunehmen. Man
wird jedenfalls überhaupt gut tun, allemal scharf zuzusehen,
wenn unter Berufung auf 2 Kor. 5, 16 der Christus xaxà adgxa
dem Auge entrückt werden soll.

Wenden wir uns zu jenem Teil unseres Themas, der das
Verhältnis von Mystik und Schuldbewusstsein betrifft. Keussen
will es nicht billigen, dass das eine der beiden Dinge
grundsätzlich das andere aufhebe. Er stützt sich z. B. auf den
Bericht von Taulers Bekehrung, der seine besondere Färbung
just dem kräftigen in ihm sich aussprechenden Schuldgefühl
verdanke. Ich möchte auch bezüglich dieses Punktes mich
nicht dem berechtigten Vorwurf aussetzen, dass ich einer
Theorie zuliebe die Wirklichkeit vergewaltige. Die Theorie
als solche ist mir nebensächlich und soll geopfert werden,
sofern sie sich als zu eng und damit letzten Endes als falsch
herausstellt. Dass auch in religiöser Hinsicht das Leben eine
unübersehbare Mannigfaltigkeit, eine ausserordentliche Fülle von Nuancen

und Stufen zeigt, ist mir übrigens bereits zur Zeit der
Ausarbeitung des früheren Aufsatzes einigermassen gegenwärtig
gewesen. Ich habe mir keineswegs verhehlt, dass die Bewegung
der frommen Seele oft genug nicht einfach innerhalb der Bahn
verläuft, die durch das Ideal strenger Konsequenz vorgezeichnet
wäre. Tatsächlich begegnet man nicht selten gerade bei mächtigen

religiösen Persönlichkeiten dem Phänomen, dass stark
sich kreuzende Motive und Überzeugungen nebeneinander
ertragen werden. Im Hinblick auf derartige Erscheinungen
habe ich das Heikle namentlich des Urteils über den
pantheistischen Charakter der Mystik empfunden und deshalb
geschieden zwischen der eigentlichsten Herzeusstellung des Frommen,

deren persönliches Geheimnis nicht zu lüften sei, und
der prinzipiellen Richtung der Mystik, die allein es deutlich
zu machen gelte (S. 385). So will ich mich denn jetzt der



— 139 —

Einsicht nicht verschliessen, dass auch unter Mystikern das
Bewusstsein eigener Verschuldung lebendig sein kann und
unter Umständen weithin lebendig ist. Freilich wird damit
kaum schon sehr viel gegen meine alte Aufstellung gewonnen
sein. Es bleibt ja immer noch fraglich, wie es um die Wur-
zelung des Schuldgefühls steht. Mit andern Worten : es ist noch
nicht darüber entschieden, ob vielleicht eine glückliche
Inkonsequenz es stets wieder weckt und wach erhält. Mit Keussens
Auskunft von der Möglichkeit „sehr verschiedener Betonung",
„Formung", „Deutung" der „mystischen Selbstaufopferung an
die Gottheit" (S. 99) kann ich mich gemäss meiner Auffassnng
von der wechselseitigen Beziehung des religiösen Erlebnisses
und Ausdruckes nicht zufrieden geben. Anderseits hat aber
die unverkennbare und nirgends bestrittene Tatsache der unter
den Mystikern immer wieder weithin geübten, alle
Endlichkeitsschranken niederreissenden In-Gott-Versenkung die
Bedeutung eines starken Verdachtsmoments. Ich betone, dass es
sich mir um das „positive Schuldbewusstsein" im tiefen Vollsinn

der entsprechenden christlichen Erfahrung handelt. Dieses
Erlebnis ist von solcher ethisch-religiösen Wucht und Eindringlichkeit,

dass, wo es vorhanden ist, alle aufsteigenden
Verschmelzungsgelüste bekämpft und abgewiesen werden. Keussen
redet davon, wie die Forderung des Mystikers, die auf Abkehr
vom Selbst geht, „weiterhin sich bis zu dem Wunsche steigert,
das Ich und sein Selbstgefühl in der Gottheit untersinken zu
sehen", wie „das ursprünglich sittliche Verlangen nach
Überwindung des Eigenwillens durch göttliche Gnade ins
Metaphysische umschlägt und sich zu dem Begehren verdichtet,
ganz im Absoluten unterzugehen" (S. 98).

Wie soll ich denn abschliessend die Mystik würdigen? —
Ich weiss, dass die zugespitzte Formulierung, in die ich das

Ergebnis meiner früheren Untersuchung (S. 391) gebracht habe,
hier und dort als anstössig empfunden worden ist. Darf ich
vielleicht verraten, dass es mir selbst einige innere Mühe
verursacht hat, jenem Resultat nicht irgendwie auszuweichen?
Inzwischen habe ich mich freilich von verschiedenen Tatsachen
überzeugen müssen, die mir heute die Geschlossenheit des alten
Schlussurteils nicht mehr erlauben. Erstlich einmal komme
ich nicht mehr um die Einsicht herum, dass der Begriff der
„Christlichkeit" ein ungemein problemreicher ist. Schon die



— 140 —

rein methodische Frage, welchen Sinn die Formel „wesentlich
christlich", „genuin christlich" habe, führt in bedeutsame
Schwierigkeiten hineinx). Vollends aber könnte man bei der
Hinwendung zu den Antworten, die geschichtlich hervorgetreten,
sobald man in dem Gewirr der einem entgegentönenden Stimmen

sich zurechtzufinden sucht, in Ablehnung und Aneignung
eine eigene Stellungnahme erstrebt, zuweilen fast zaghaft und
kleinmütig werden. Hier gibt es kaum etwas Lehrreicheres
als eine Vergleichung der einschlägigen Ausführungen
Harnacks2) und Loisys3). Der ehemalige Hauptrepräsentant des
französischen Modernismus vermisst bei dem grossen
Dogmenhistoriker den verständnisvollen Blick für das in der ganzen
Breite kirchlicher Entwicklung sich ausprägende Wesen unserer
Religion und wirft ihm vor, dass seine radikal vereinfachende
Definition das Christentum des gewaltigen in der Geschichte
erworbenen Reichtums entleere4). Nun werden wir zwar immer
wieder um eine den primär-wichtigen Gehalt fassende
„Wesensbestimmung" ringen. Allein die Dinge liegen zweifellos sehr
verwickelt; und von hier aus gesehen, erscheint es dann doch
gewagt, schlankweg von Christlichkeit oder Nichtchristlichkeit
zu reden. Das „Christentum" zeigt stark komplexe Art. Damit
komme ich zum zweiten. Ich habe mich der Erkenntnis nicht
mehr verschliessen können, dass insbesondere bei Paulus und
im vierten Evangelium neben anderm bedeutsame mystische
Elemente sich finden und wirksam sind. So gerate ich in die
Situation, dass ich, indem ich unter Zurückgreifen auf mein
Neues Testament die Mystik ablehnen will, es mir muss
gefallen lassen, aus demselben hl. Buch widerlegt zu werden.
Immerhin wäre auch bezüglich dieses Punktes einiges zu sagen,
was nicht in Kürze zu erledigen ist. Ich möchte mir an diesem
Ort nur die Frage gestatten, ob es denn so ganz verkehrt sei,
wenn einer, ergriffen und erhoben von der schlichten, aber

') Vgl. Troeltsch, Was heisst: „Wesen des Christentums"? (Gesammelte

Schriften II, S. 386 ff.)
2) Das Wesen des Christentums.
3) Evangelium und Kirche. Autorisierte Übersetzung von Joh. Grière-

Becker München 1904.

*) Etwas sehr nachdenklich Stimmendes ist dann freilich auch der
heutige Standpunkt Loisys. Vgl. Oesterreich K., Fr. Ueberwegs Grundriss

der Geschichte der Philosophie, vierter Teil: Das neunzehnte
Jahrhundert und die Gegenwart, Berlin 1916, S. 544.



— 141 —

gerade in ihrer Schlichtheit unerschöpflich tiefen Frömmigkeit,
die der Heiland der Synoptiker uns zur Pflicht macht und
schenken will, freudig aufjubelt: „da haben wir das Christentum".

Ich schliesse. Die Kassierung meines früheren Endurteils
mag hier und dort mit Genugtuung registriert werden. Ob

man gleichen Orts auch von den Gründen, die hauptsächlich
zur Erschütterung der ehemaligen Sicherheit geführt, erbaut
sein wird, möchte fraglich sein. — Im übrigen: gewiss, „der
Geist wehet, wo er will", — der Geist Gottes. Das Persönlichste

und Innerste unseres Lebens soll in unserer Frömmigkeit

erklingen dürfen, so zweifellos der Jünger Jesu jedes
religiöse Eremitentum von sich weisen wird. Weil aber doch
wohl auch Joh. 16, 14 Geltung besitzt, wird es für uns immer
wieder eine aktuelle und, so hoffen wir, nicht von vornherein
gänzlich aussichtslose Sache sein, die Geister zu prüfen, „ob sie

aus Gott sind". (1 Joh. 4, 1).
Bern. Arnold Gilg.


	Nochmals zur Frage nach der Christlichkeit der Mystik

