Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 6 (1916)

Heft: 2

Artikel: Kirchlichkeit und kirchliche Verstandigung
Autor: E.H.

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-403879

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 10.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-403879
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

— 121 —

Kirchlichkeit und kirchliche Verstandigung.

Obwohl der Krieg auch in den Vereinigten Staaten alle
offentliche Aufmerksamkeit auf sich zieht, nehmen doch die von .
der bischoflichen Kirche angeregten Bemihungen, eine Welt-
konferenz zur Verhandlung tiber Glauben und Kirchenverfassung
(Faith and Order) vorzubereiten, immer konkretere Gestalt und
weitere Ausdehnung an. Ein Hauptverdienst hat daran die von
Silas McBee in New York herausgegebene Zeitschrift ,,The Con-
structive Quarterly“, was man etwa ubersetzen konnte mit ,,Die
Einigungsquartalschrift. Die letzte Nummer des Vorjahres ist
besonders beachtenswert. Namentlich finden wir hier Artikel,
die das schwierige Problem beriihren: Wie kann jemand, der
ehrlich und trew an seiner eigenen Konfession und Kirche hdngt,
an Bestrebungen teilnehmen, die auf eine Einigung der getrennten
Kirchen hinausgehen? Wer recht zu haben glaubt, verlangt Zu-
stimmung und lehnt jede andere Verstindigung ab, und je kirch-
licher jemand gesinnt ist, desto mehr ist er geneigt, es fast als
eine Beleidigung zu empfinden, wenn er sich soll klar machen
lassen, dass sich die Kirche seiner lebenden und verstorbenen
Glaubensgenossen vielleicht seit Jahrhunderten in manchen
Punkten auf dem Irrweg befunden habe. Wem aber kirchliche Zu-
gehorigkeit iiberhaupt mehr oder weniger gleichgiiltig ist, wird sich
im allgemeinen auch um Einigung der Kirchen nicht sehr lebhaft
interessieren. Wie also denkt man sich in Amerika die Ver-
handlungen der in Aussicht genommenen ,, Weltkonferenz“ ? Dar-
tiber spricht sich in genannter Zeitschrift eine berufene Autoritét,
Rev. William T, Manning, S.T.D., Vorsitzender des Exekutiv-
komitees der von der bischoflichen Kirche mit der Vorbereitung
der Weltkonferenz betrauten grossen Kommission, mit aner-
kennenswerter Klarheit aus. Wir teilen hier die von ihm ent-
wickelten Hauptgedanken mit. Es sind die folgenden:

Internat. kirchl, Zeitschrift, Heft 2, 1916. 9



— 122 —

Eine kirchliche Einigung ist erst unter solchen Christglaubigen
vorhanden, denen es moglich ist, ,ohne Verletzung von Grund-
sdtzen miteinander vor dem gleichen Altar zu knien und von
dem einen Brot zu essen und aus dem gleichen Kelch zu trinken*.
In den Vereinigten Staaten empfindet man das Verlangen
nach solcher Einigung in weiten Kreisen. Nach der letzten
Statistik gibt es dort heute nicht weniger als 160 christliche
Kirchen, die keine Abendmahlsgemeinschaft miteinander haben.
Wer sich mit einer unsichtbaren Einheit begniigt, gibt sich tat-
séiichlich mit der bestehenden Trennung zufrieden. Ebensosehr
wie diese Vorstellung ist auch die Uberstiirzung zu verwerfen,

bei der man ohne alle weitere Auseinandersetzung einfach ,zu-
- sammenkommt®, Wahrheit ist freilich weniger wichtig als Liebe;
aber Einheit ohne Einigung in der Wahrheit ist triigerisch, und
wer zu seiner ﬁberzeugung steht, darf deswegen noch nicht des
Hochmutes oder der Lieblosigkeit beschuldigt werden. Vor allen
Dingen muss man sich nun der Bedeutung der vorhandenen
Differenzen bewusst werden. Die bischéfliche Kirche ist be-
sonders geeignet, in der Sache der Wiedervereinigung als Mittel-
glied zu dienen. Sie stand von jeher in naher Beziehung mit
dem Protestantismus und glaubt mit allen positiv gerichteten
Protestanten an die Gottheit des Erlosers. Aber sie ist nach
ihrer Lehre und Verfassung in Ubereinstimmung mit der aiten
ungeteilten Kirche und daher ihrem Wesen nach katholisch.
,Kirche“ ist ihr die ,sichtbare Korperschaft, deren unsichtbares
und lebendiges Haupt Christus ist*. Glieder dieser Kérperschaft
sind die Getauften. Wie es nur ein Haupt gibt, so gibt es auch
in Wahrheit pur eine Kirche; Teile derselben sind nach neu-
testamentlicher Lehre die lokalen Gemeinden. Christus hat in
dieser Kirche ein besonderes Dienstamt eingesetzt, dessen Ver-
mittler die Bischofe sind und das sich im Diakonat, Pres-
byterat und Episkopat darstellt. Demgeméss nimmt die bischof-
liche Kirche keine neue Ordination vor, wenn sich ein Geistlicher
aus der romischen oder aus der morgenldndischen Kirche ihr
anschliesst. Wie lebhaft sie auch die heutigen Bestrebungen
begriisst, die protestantischen Kirchen Amerikas in einem Bund
zu vereinigen, so halt sie ihrerseits doch fest am Priestertum
im Kkatholischen Sinne. Indessen denkt sie freilich nicht daran,
dass in naher oder ferner Zukunft alle Christgliubigen , Pro-
testant Episcopalians* werden, sondern ihre Wiinsche und Gebete



— 123 —

gehen dahin, dass sie ,zusammen mit allen kirchlichen Gemein-
schaften zur Verwirklichung und Offenbarung einer vollern,
heiligeren, katholischeren Einheit in Christus erhoben werden
moge, als jetzt in irgendeiner kirchlichen Gemeinschaft der Welt
wahrzunehmen ist“. Dass Katholiken, Protestanten, Israeliten
ohne weiteres in praktischen und humanitiren Bestrebungen
zusammengehen konnen, ist selbstverstindlich; anders verhilt
es sich in spezifisch kirchlichen Dingen : Hier hat das Zusammen-
gehen eine Ubereinstimmung in den wesentlichen Sachen des
Glaubens zur Voraussetzung. Die bischéfliche Kirche darf sich
durch augenblickliche und lokale Vorteile nicht dazu verleiten
lassen, das Ideal einer Vereinigung der ganzen Christenheit
preiszugeben, indem sie in irgendeinem wesentlichen Punkt
auf ihre eigenartige Mittelstellung verzichtet. Sie erwartet auch
von keiner andern kirchlichen Gemeinschaft, dass sie etwas
fahren lasse, was sie als einen wesentlichen Bestandteil der
christlichen Gottesoffenbarung ansieht. Fiir die Weltkonferenz
handelt es sich auch gar nicht um solche Konzessionen, sondern
zunéichst lediglich um ein tieferes Eindringen in die Wahrheit,
zum Zweck, unter der Leitung des heiligen Geistes mehr und
mehr eines Sinnes zu werden. Dabei sind vermehrte gegenseitige
Sympathie, personliche Beriihrung, menschliche Gemeinschaft
wichtige Faktoren. Man hofft, damit zur Erkenntnis zu kommen,
dass man einander naher stehe, als man anfinglich geglaubt
hat. ,Wir massen uns nicht an, zu wissen, wie sich die ver-
schiedenen Grundsitze vereinigen lassen; aber Gott ist méchtig,
mehr zu tun, als wir wissen und vermdgen, und wir glauben,
dass unser Unternehmen seinem Willen entspreche.“ Keine
kirchliche Gemeinschaft ist kompromittiert, wenn sie sich an
dem TUnternehmen beteiligt. Die Weltkonferenz hat ja auch
gar nicht die Kompetenz zu verbindlichen Entscheidungen.
Solche miissen den besondern kirchlichen Gemeinschaften an-
heimgegeben werden. Dass die ganze christliche Welt, sei sie
orientalisch-orthodox oder abendlindisch-katholisch oder pro-
testantisch, eine derartige Konferenz sympathisch begriisst, ist
schon an und fiir sich ein grosser Gewinn. Die bisherigen Er-
folge sind ermutigend. Schon haben mehr als fiinfzig Gemein-
schaften in allen Teilen der Welt ihre Mitwirkung zugesagt. Der
Krieg scheint nun freilich das Unternehmen gestort zu haben; aber
es lasst sich denken, dass er mit Gottes Gnade schliesslich dazu



— 124 —

dient, es zu fordern. Er hat die Grenzen der Erde enger ge-
zogen, die Volker einander niaher gebracht, die Friedenssehnsucht
geweckt, wie das vorher nie der Fall war. Wir dirfen die
gegebene Stunde nicht unbeniitzt voriibergehen lassen.

Wir wagen es nicht, an diesen Gedanken, die Dr. Manning
in der zitierten Abhandlung néher ausfiihrt, irgendwelche Kritik
zu liben, erlauben uns aber zu bemerken, dass der Boden, auf
dem der amerikanische Theologe steht, unserer Auffassung nach
genau der Resolution entspricht, die am 7. Juni 1876 von der
christkatholischen Synode zu Olten gefasst worden ist.

Dr. Manning verhehlt sich gar nicht, dass der Weg, den
nach seiner Meinung die Weltkonferenz einzuschlagen hat, nur
sehr langsam zum Ziele fithre. Das Haupthindernis liegt darin,
dass nichts vertuscht werden und keine Konzessionen gemacht,
keine Konzessionen gefordert werden sollen, die von den ge-
trennten Kirchen als unvereinbar mit dem eigenen Wesen an-
gesehen werden konnten. Es ist selbstverstindlich, dass diese
Schwierigkeit um so weniger empfunden wird, je schwécher
das Bewusstsein der Zugehorigkeit zu einer bestimmten kirch-
lichen Gemeinschaft geworden ist und je weniger man von
einem scharf formulierten dogmatischen Bekenntnis weiss. Aber
diese Methode, zu einer kirchlichen Einigung zu gelangen, lehnt
Dr. Manning mit Recht so scharf wie moglich ab. Wir finden
indessen in der gleichen Nummer des , Constructive Quarterly“
ein Gutachten tber ,Interkommunion, das viel Bestechendes
hat und weitere Verhandlungen tiber kirchliche Wiedervereini-
gung vielfach tiberfliissig machen wiirde, wenn es allgemeinere
Zustimmung erhielte. Verfasser ist Dugald Macfadyen, ein kon-
gregationalistischer Geistlicher in London. Von den Kongrega-
tionalisten, die unseres Wissens in der Schweiz nicht vertreten
sind, kann man in einem gewissen Sinne sagen, dass sie unkirchlich
und konfessionslos seien. Obwohl sie namlich der calvinistischen
Richtung angehoren, legen sie doch auf die Autonomie jeder
einzelnen Gemeinde (Congregation) so grosses Gewicht, dass fiir
eine kirchliche Autoritit, wie z. B. fir den Episkopat oder eine
Synode mit legislativer Gewalt, kein Raum mehr ist. Kommt
daher ein Kongregationalist irgendwohin, wo er keine Gemeinde
nach seinem Sinne findet, so beteiligt er sich einfach an dem
Kultus der kirchlichen Gemeinschaft des betreffenden Ortes,
chne dngstlich nach der Konfession zu fragen oder iiber seine



- 125 —

eigene religiose Stellung Auskunft zu geben. Dariiber dussert
sich (a. a. O.S. 740 £.) Macfadyen folgendermassen:

»,Es gibt in Frankreich, in Italien, in der Schweiz, in Sud-
deutschland Ortschaften, wo die Kirche Christi nur durch eine
Gemeinde vertreten ist, die sich an den rdémischen Ritus hélt
und wo das Sakrament des Mahles des Herrn durch einen
Priester der romischen Kirche verwaltet wird. (In der Anmerkung
wird beigefiigt, das Wort ., Messe“ sei ein Schlachtruf und werde
darum absichtlich vermieden.) So auch gibt es in England viele
Dorfer, wo entweder keine Freikirche zu finden ist oder dann
doch kein Gottesdienst (einer Freikirche), in welchem das hl. Sakra-
ment regelmissig und wiirdig gespendet wird. War der Schreiber
dieser Zeilen (Macfadyen) selbst an einem solchen Ort, so ging
er mit den andern Kommunikanten zur Kommunion und hat
von dem zelebrierenden Priester (der romischen, bzw. angli-
kanischen Kirche) niemals eine Frage oder Einwendung ver-
nommen. Ich will die Grundsidtze, auf denen dieses Verhalten
beruht, hier kurz angeben: Das Sakrament, von dem ich rede,
ist das Sakrament des Abendmahls des Herrn. Der Tisch des
Herrn ist sein Eigentum. Es handelt sich um seine, nicht um
eine menschliche Anordnung. Christus ist der Festgeber, nicht
der Priester. Der Priester ist das Organ (minister) oder der
Diener der Kirche. Das Abendmahl ist das Sakrament der
christlichen Einheit, mit welchem alle Christgliubigen bezeugen
sollen, dass sie Glieder sind an einem Leibe. Als Christ nehme
ich das Recht in Anspruch, meine direkte Beziehung zum Herrn
— gehorsam seinem Befehl — zu erneuern und damit meine
Mitgliedschaft an dem mystischen Leibe des Herrn zu betéitigen.
Ist dazu Gelegenheit geboten, so sollte sie kein eigener Willens-
akt zuriickweisen. Jede Kirche hat das Recht, ungliubige oder
ungeziemende Mitglieder auszuschliessen. Wére ein zelebrie-
render Priester in der Lage, mir die Zulassung zur Kommunion
zu verweigern, so wiirde ich die Entscheidung als die Ent-
scheidung der in der betreffenden Gemeinschaft eingesetzten
Behoérde hinnehmen; aber ich kann nicht zugeben, dass ich
exkommuniziert sei, bis das in irgendeiner gesetzlichen Form
geschehen ist. Ich habe mich niemals freiwillig von irgendeiner
Gemeinschaft des Volkes Christi getrennt. Das Recht und die
Pflicht, die Gemeinschaft zu erhalten, sind zu gross, als dass
sie freiwillig aufgegeben werden diirften. Die Verantwortlichkeit



— 126 —

fur die Ausschliessung muss auf die Personen geworfen werden,
die die Ausschliessung vollziehen, und diese miissen einen aus-
reichenden Grund fiir ihre Handlung angeben koénnen. Ich bin
meines Wissens kein Hiiretiker. Ich halte fest an dem ganzen
Inhalt des christlichen Glaubens und schliesse im Gedanken
an meine Genossen alle ein, die festhalten am Glauben in der
Einheit des Geistes und im Band des Friedens.“

Was hat ein streng katholisch gesinnter Anglikaner zu
dieser Anschauung zu sagen? Ks ist sehr anzuerkennen, dass
der Herausgeber des ,Constructive Quarterly” einem bekannten
und angesehenen englischen Theologen der genannten Richtung
Grelegenheit geboten hat, aufunsere Frage in der gleichen Nummer
(S.740ff.) zu antworten. Rev. Lacey, der zu den englischen Theo-
logen gehorte, die 1896 die pépstliche Kurie von der Giltigkeit
der anglikanischen Weihen zu liberzeugen suchten, gibt unum-
wunden zu, dass auch ein Mitglied eciner schismatischen oder
héretischen Genossenschaft persinlich von dem Vorwurf, ein
Schismatiker oder Héretiker zu sein, frei sein konne; aber er
meint, die notorische Zugehorigkeit zu einer solchen Genossen-
schaft miisse doch theologisch als Beweis dafiir angesehen werden,
dass auch er sich fiir die schismatische oder héiretische Haltung
seiner Gemeinde mitverantwortlich mache: Daher dirfe er in
einer anglikanischen Kirche pirinzipiell nicht zur Kommunion
zugelassen werden. In der Praxis konne der Fall freilich anders
liegen: Ein Kongregationalist, der in einer anglikanischen Kirche
zu kommunizieren wiinsche, gebe mit diesem Wunsche — wenig-
stens fir einen Moment — seine Sonderstellung auf und mache
sich zum Mitglied der in der Kirche versammelten Gemeinde.
Wiirde er zuriickgewiesen, so wiire das eine personliche Ehr-
verletzung; seine Teilnahme aber an der Kommunion sei ein
Akt, der zur Heilung der kirchlichen Spaltung beitragen konne.
Man dirfe freilich nicht sagen, es sei erlaubt, einen Kongrega- '
tionalisten zur Kommunion in der anglikanischen Kirche zu-
zulassen, aber die Zulassung diirfe geduldet werden. Lacey will
die Zuriickweisung nur dann tiben, wenn der Betreffende per-
sonlich exkommuniziert ist oder wenn seine Zulassung der ver-
sammelten Gemeinde Argernis geben wiirde — Fille, die in Wirk-
lichkeit #usserst selten vorhanden sein werden.

Man sieht: Macfadyen und Lacey gehen in dieser Frage
nicht weit auseinander. Grosser wire allerdings der Gegensatz,



— 127 —

wenn es sich um die Frage handelte: Darf ein Anglikaner an
der Kommunion der Kongregationalisten teilnehmen? Diese
Frage wirde Lacey nalirlich mit einem entschiedenen Nein
beantworten; denn er bekennt sich zu kirchlichen Grundsétzen,
die ihm nicht gestatten, so weit entgegenzukommen.

Ist an die Moglichkeit zu denken, dass die romische Kirche
die dogmatischen und kirchenrechtlichen Schranken, mit denen
sie sich von allen andern kirchlichen Gemeinschaften abschliesst,
einmal so weit abbrechen werde, dass mit ihr eine Einigung
ohne Unterwerfung unter ihre Autoritit zustande kommen
konnte ? Einstweilen hat die vorbereitende Kommission der
Weltkonferenz wenigstens die Genugtuung, mitteilen zu kénnen,
dass sie auch von romisch-katholischen Prélaten, ja sogar von
der pépstlichen Kurie sympathische Zuschriften erhalten hat.
In Garden City, Long Island, hat in den Tagen vom 4. bis
6. Januar die erste grossere interkonfessionelle Versammlung zur
Vorbereitung der Weltkonferenz stattgefunden. Vertreten waren
15 verschiedene kirchliche Gemeinschaften, die in den Verei-
nigten Staaten organisiert sind. Priasident der ersten Sitzung
war Bischof Anderson von Chicago, Prisident der zweiten ein
Presbyterianer, der dritten ein Baptist, der vierten ein Methodist,
der fiinften ein Kongregationalist, der sechsten und letzten ein
Evangelischer. Die romische Kirche war nicht vertreten. Aber
in der ersten Sitzung wurde ein lingeres Schreiben vorgelesen,
das der papstliche Staatssekretir Gasparri im Auftrag des Papstes
an die Versammlung gerichtet hatte. Darin wird der Plan, eine
internationale Konferenz aller, die glauben an Jesus Christus
als Gott und Erloser, zu veranstalten, um die Erfillung des
Gebetes zu fordern: Lass sie eins sein, mit lebhafter Freude
begriisst. Das sei von jeher auch das Trachten der rémischen
Papste gewesen. So wiinsche denn auch Benedikt XV., dass
die Arbeiten der Weltkonferenz guten Erfolg haben mogen,
und zwar um so mehr, da ja der Papst alle zu weiden habe und
darum Ursprung und Grund der Einheit sei. Auf diesen Gedanken
kam Gasparri in einem nachtriglichen Briefe, mit dem er die
Veroffentlichung der offiziellen Begriissung gestattete, noch be-
stimmter zuriick. Er versichert hier: Beistand und Fiirbitten
des Papstes werden denen nie fehlen, die sich bestreben, alle
Vorurteile fahren zu lassen und aufrichtig nach der Einheit des



— 128 —

Glaubens und nach der Gemeinschaft zu trachten, die Christus
auf Petrus gegriindet habe.

Mit den dogmatischen Feststellungen des wvatikanischen
Konzils sind Schranken aufgerichtet worden, die es einem kirch-
lich gesinnten romischen Katholiken unmoéglich machen, zu
einer andern kirchlichen Verstiandigung mitzuhelfen als zu der,
die in der Unterwerfung der nichtromischen Kirchen unter den
mit Allgewalt und Unfehlbarkeit ausgestatteten Papst besteht.
Zu einer solchen Einigung bedarf es keiner Weltkonferenz.
Kirchlichkeit im romisch-katholischen Sinne steht in unversoéhn-
lichem Widerspruch mit der Bestrebung der Weltkonferenz, zu
einer kirchlichen Einigung zu gelangen.




	Kirchlichkeit und kirchliche Verständigung

