
Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 6 (1916)

Heft: 2

Artikel: Kirchlichkeit und kirchliche Verständigung

Autor: E.H.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-403879

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 10.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-403879
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


121 —

Kirchlichkeit und Kirchliche Verständigung.

Obwohl der Krieg auch in den Vereinigten Staaten alle
öffentliche Aufmerksamkeit auf sich zieht, nehmen doch die von
der bischöflichen Kirche angeregten Bemühungen, eine
Weltkonferenz zur Verhandlung über Glauben und Kirchenverfassung
(Faith and Order) vorzubereiten, immer konkretere Gestalt und
weitere Ausdehnung an. Ein Hauptverdienst hat daran die von
Silas McBee in New York herausgegebene Zeitschrift „The
Constructive Quarterly", was man etwa übersetzen könnte mit „Die
Einigungsquartalschrift". Die letzte Nummer des Vorjahres ist
besonders beachtenswert. NamentUch finden wir hier Artikel,
die das schwierige Problem berühren : Wie kann jemand, der
ehrlich und treu an seiner eigenen Konfession und Kirche hängt,
an Bestrebungen teilnehmen, die auf eine Einigung der getrennten
Kirchen hinausgehen? Wer recht zu haben glaubt, verlangt
Zustimmung und lehnt jede andere Verständigung ab, und je kirchlicher

jemand gesinnt ist, desto mehr ist er geneigt, es fast als
eine Beleidigung zu empfinden, wenn er sich soll klar machen
lassen, dass sich die Kirche seiner lebenden und verstorbenen
Glaubensgenossen vielleicht seit Jahrhunderten in manchen
Punkten auf dem Irrweg befunden habe. Wem aber kirchliche
Zugehörigkeit überhaupt mehr oder weniger gleichgültig ist, wird sich
im allgemeinen auch um Einigung der Kirchen nicht sehr lebhaft
interessieren. Wie also denkt man sich in Amerika die
Verhandlungen der in Aussicht genommenen „Weltkonferenz" Darüber

spricht sich in genannter Zeitschrift eine berufene Autorität,
Rev. William T. Manning, S. T. D., Vorsitzender des Exekutivkomitees

der von der bischöflichen Kirche mit der Vorbereitung
der Weltkonferenz betrauten grossen Kommission, mit
anerkennenswerter Klarheit aus. Wir teilen hier die von ihm
entwickelten Hauptgedanken mit. Es sind die folgenden:

Internat, kirchl. Zeitschrift, Heft 2, 1916. 9



— 122 —

Eine kirchliche Einigung ist erst unter solchen Christgläubigen
vorhanden, denen es möglich ist, „ohne Verletzung von Grundsätzen

miteinander vor dem gleichen Altar zu knien und von
dem einen Brot zu essen und aus dem gleichen Kelch zu trinken".
In den Vereinigten Staaten empfindet man das Verlangen
nach solcher Einigung in weiten Kreisen. Nach der letzten
Statistik gibt es dort heute nicht weniger als 160 christliche
Kirchen, die keine Abendmahlsgemeinschaft miteinander haben.
Wer sich mit einer unsichtbaren Einheit begnügt, gibt sich
tatsächlich mit der bestehenden Trennung zufrieden. Ebensosehr
wie diese Vorstellung ist auch die Überstürzung zu verwerfen,
bei der man ohne alle weitere Auseinandersetzung einfach
„zusammenkommt". Wahrheit ist freilich weniger wichtig als Liebe;
aber Einheit ohne Einigung in der Wahrheit ist trügerisch, und
wer zu seiner Überzeugung steht, darf deswegen noch nicht des
Hochmutes oder der Lieblosigkeit beschuldigt werden. Vor allen
Dingen muss man sich nun der Bedeutung der vorhandenen
Differenzen bewusst werden. Die bischöfliche Kirche ist
besonders geeignet, in der Sache der Wiedervereinigung als Mittelglied

zu dienen. Sie stand von jeher in naher Beziehung mit
dem Protestantismus und glaubt mit allen positiv gerichteten
Protestanten an die Gottheit des Erlösers. Aber sie ist nach
ihrer Lehre und Verfassung in Übereinstimmung mit der alten
ungeteilten Kirche und daher ihrem Wesen nach katholisch.
„Kirche" ist ihr die „sichtbare Körperschaft, deren unsichtbares
und lebendiges Haupt Christus ist**'-. Glieder dieser Körperschaft
sind die Getauften. Wie es nur ein Haupt gibt, so gibt es auch
in Wahrheit nur eine Kirche; Teile derselben sind nach neu-
testamentlicher Lehre die lokalen Gemeinden. Christus hat in
dieser Kirche ein besonderes Dienstamt eingesetzt, dessen
Vermittler die Bischöfe sind und das sich im Diakonat,
Presbytérat und Episkopat darstellt. Demgemäss nimmt die bischöfliche

Kirche keine neue Ordination vor, wenn sich ein Geistlicher
aus der römischen oder aus der morgenländischen Kirche ihr
anschliesst. Wie lebhaft sie auch die heutigen Bestrebungen
begrüsst, die protestantischen Kirchen Amerikas in einem Bund
zu vereinigen, so hält sie ihrerseits doch fest am Priestertum
im katholischen Sinne. Indessen denkt sie freilich nicht daran,
dass in naher oder ferner Zukunft alle Christgläubigen
„Protestant Episcopalians" werden, sondern ihre Wünsche und Gebete



— 123 —

gehen dahin, dass sie „zusammen mit allen kirchlichen
Gemeinschaften zur Verwirklichung und Offenbarung" einer vollem,
heiligeren, katholischeren Einheit in Christus erhoben werden
möge, als jetzt in irgendeiner kirchlichen Gemeinschaft der Welt
wahrzunehmen ist". Dass Katholiken, Protestanten, Israeliten
ohne weiteres in praktischen und humanitären Bestrebungen
zusammengehen können, ist selbstverständlich ; anders verhält
es sich in spezifisch kirchlichen Dingen : Hier hat das Zusammengehen

eine Übereinstimmung in den wesentlichen Sachen des

Glaubens zur Voraussetzung. Die bischöfliche Kirche darf sich
durch augenblickliche und lokale Vorteile nicht dazu verleiten
lassen, das Ideal einer Vereinigung der ganzen Christenheit
preiszugeben, indem sie in irgendeinem wesentlichen Punkt
auf ihre eigenartige Mittelstellung verzichtet. Sie erwartet auch
von keiner andern kirchlichen Gemeinschaft, dass sie etwas
fahren lasse, was sie als einen wesentlichen Bestandteil der
christlichen Gottesoffenbarung ansieht. Für die Weltkonferenz
handelt es sich auch gar nicht um solche Konzessionen, sondern
zunächst lediglich um ein tieferes Eindringen in die Wahrheit,
zum Zweck, unter der Leitung des heiligen Geistes mehr und
mehr eines Sinnes zu werden. Dabei sind vermehrte gegenseitige
Sympathie, persönliche Berührung, menschliche Gemeinschaft
wichtige Faktoren. Man hofft, damit zur Erkenntnis zu kommen,
dass man einander näher stehe, als man anfänglich geglaubt
hat. „Wir massen uns nicht an, zu wissen, wie sich die
verschiedenen Grundsätze vereinigen lassen; aber Gott ist mächtig,
mehr zu tun, als wir wissen und vermögen, und wir glauben,
dass unser Unternehmen seinem Willen entspreche." Keine
kirchliche Gemeinschaft ist kompromittiert, wenn sie sich an
dem Unternehmen beteiligt. Die Weltkonferenz hat ja auch

gar nicht die Kompetenz zu verbindlichen Entscheidungen.
Solche müssen den besondern kirchlichen Gemeinschaften
anheimgegeben werden. Dass die ganze christliche Welt, sei sie
orientalisch-orthodox oder abendländisch-katholisch oder
protestantisch, eine derartige Konferenz sympathisch begrüsst, ist
schon an und für sich ein grosser Gewinn. Die bisherigen
Erfolge sind ermutigend. Schon haben mehr als fünfzig
Gemeinschaften in allen Teilen der Welt ihre Mitwirkung zugesagt. Der
Krieg scheint nun freilich das Unternehmen gestört zu haben ; aber
es lässt sich denken, dass er mit Gottes Gnade schliesslich dazu



— 124 —

dient, es zu fördern. Er hat die Grenzen der Erde enger
gezogen, die Völker einander näher gebracht, die Friedenssehnsucht
geweckt, wie das vorher nie der Fall war. Wir dürfen die
gegebene Stunde nicht unbenutzt vorübergehen lassen.

Wir wagen es nicht, an diesen Gedanken, die Dr. Manning
in der zitierten Abhandlung näher ausführt, irgendwelche Kritik
zu üben, erlauben uns aber zu bemerken, dass der Boden, auf
dem der amerikanische Theologe steht, unserer Auffassung nach
genau der Resolution entspricht, die am 7. Juni 1876 von der
christkatholischen Synode zu Ölten gefasst worden ist.

Dr. Manning verhehlt sich gar nicht, dass der Weg, den
nach seiner Meinung die Weltkonferenz einzuschlagen hat, nur
sehr langsam zum Ziele führe. Das Haupthindernis liegt darin,
dass nichts vertuscht werden und keine Konzessionen gemacht,
keine Konzessionen gefordert werden sollen, die von den
getrennten Kirchen als unvereinbar mit dem eigenen Wesen
angesehen werden könnten. Es ist selbstverständlich, dass diese

Schwierigkeit um so weniger empfunden wird, je schwächer
das Bewusstsein der Zugehörigkeit zu einer bestimmten
kirchlichen Gemeinschaft geworden ist und je weniger man von
einem scharf formulierten dogmatischen Bekenntnis weiss. Aber
diese Methode, zu einer kirchlichen Einigung zu gelangen, lehnt
Dr. Manning mit Recht so scharf wie möglich ab. Wir finden
indessen in der gleichen Nummer des ^Constructive Quarterly"
ein Gutachten über „Interkommunion", das viel Bestechendes
hat und weitere Verhandlungen über kirchliche Wiedervereinigung

vielfach überflüssig machen würde, wenn es allgemeinere
Zustimmung erhielte. Verfasser ist Dugald Macfadyen, ein kon-
gregationalistischer Geistlicher in London. Von den
Kongregationalisten, die unseres Wissens in der Schweiz nicht vertreten
sind, kann man in einem gewissen Sinne sagen, dass sie unkirchlich
und konfessionslos seien. Obwohl sie nämlich der calvinistischen
Richtung angehören, legen sie doch auf die Autonomie jeder
einzelnen Gemeinde (Congregation) so grosses Gewicht, dass für
eine kirchliche Autorität, wie z. B. für den Episkopat oder eine
Synode mit legislativer Gewalt, kein Raum mehr ist. Kommt
daher ein Kongregationalist irgendwohin, wo er keine Gemeinde
nach seinem Sinne findet, so beteiligt er sich einfach an dem
Kultus der kirchlichen Gemeinschaft des betreffenden Ortes,
ohne ängstlich nach der Konfession zu fragen oder über seine



- 125 —

eigene religiöse Stellung Auskunft zu geben. Darüber äussert
sich (a. a. 0. S. 740 f.) Macfadyen folgendermassen :

„Es gibt in Frankreich, in Italien, in der Schweiz, in
Süddeutschland Ortschaften, wo die Kirche Christi nur durch eine
Gemeinde vertreten ist, die sich an den römischen Ritus hält
und wo das Sakrament des Mahles des Herrn durch einen
Priester der römischen Kirche verwaltet wird. (In der Anmerkung
wird beigefügt, das Wort „Messe" sei ein Schlachtruf und werde
darum absichtlich vermieden.) So auch gibt es in England viele
Dörfer, wo entweder keine Freikirche zu finden ist oder dann
doch kein Gottesdienst (einer Freikirche), in welchem das hl. Sakrament

regelmässig und würdig gespendet wird. War der Schreiber
dieser Zeilen (Macfadyen) selbst an einem solchen Ort, so ginger

mit den andern Kommunikanten zur Kommunion und hat
von dem zelebrierenden Priester (der römischen, bzw.
anglikanischen Kirche) niemals eine Frage oder Einwendung
vernommen. Ich will die Grundsätze, auf denen dieses Verhalten
beruht, hier kurz angeben : Das Sakrament, von dem ich rede,
ist das Sakrament des Abendmahls des Herrn. Der Tisch des

Herrn ist sein Eigentum. Es handelt sich um seine, nicht um
eine menschliche Anordnung. Christus ist der Festgeber, nicht
der Priester. Der Priester ist das Organ (minister) oder der
Diener der Kirche. Das Abendmahl ist das Sakrament der
christlichen Einheit, mit welchem alle Christgläubigen bezeugen
sollen, dass sie GHeder sind an einem Leibe. Als Christ nehme
ich das Recht in Anspruch, meine direkte Beziehung zum Herrn
— gehorsam seinem Befehl — zu erneuern und damit meine
Mitgliedschaft an dem mystischen Leibe des Herrn zu betätigen.
Ist dazu Gelegenheit geboten, so sollte sie kein eigener Willensakt

zurückweisen. Jede Kirche hat das Recht, ungläubige oder
ungeziemende Mitglieder auszuschliessen. Wäre ein zelebrierender

Priester in der Lage, mir die Zulassung zur Kommunion
zu verweigern, so würde ich die Entscheidung als die
Entscheidung der in der betreffenden Gemeinschaft eingesetzten
Behörde hinnehmen; aber ich kann nicht zugeben, dass ich
exkommuniziert sei, bis das in irgendeiner gesetzlichen Form
geschehen ist. Ich habe mich niemals freiwillig von irgendeiner
Gemeinschaft des Volkes Christi getrennt. Das Recht und die
Pflicht, die Gemeinschaft zu erhalten, sind zu gross, als dass
sie freiwillig aufgegeben werden dürften. Die Verantwortlichkeit



— 126 —

für die Ausschliessung* muss auf die Personen geworfen werden,
die die Ausschliessung vollziehen, und diese müssen einen
ausreichenden Grund für ihre Handlung* angeben können. Ich bin
meines Wissens kein Häretiker. Ich halte fest an dem ganzen
Inhalt des christlichen Glaubens und schliesse im Gedanken
an meine Genossen alle ein, die festhalten am Glauben in der
Einheit des Geistes und im Band des Friedens."

Was hat ein streng katholisch gesinnter Anglikaner zu
dieser Anschauung zu sagen? Es ist sehr anzuerkennen, dass

der Herausgeber des „Constructive Quarterly" einem bekannten
und angesehenen englischen Theologen der genannten Richtung
Gelegenheit geboten hat, aufunsere Frage in der gleichen Nummer
(S. 74off.) zu antworten. Rev.Lacey, der zu den englischen Theologen

gehörte, die 1896 die päpstliche Kurie von der Gültigkeit
der anglikanischen Weihen zu überzeugen suchten, gibt
unumwunden zu, dass auch ein Mitglied einer schismatischen oder
häretischen Genossenschaft persönlich von dem Vorwurf, ein
Schismatiker oder Häretiker zu sein, frei sein könne; aber er
meint, die notorische Zugehörigkeit zu einer solchen Genossenschaft

müsse doch theologisch als Beweis dafür angesehen werden,
dass auch er sich für che schismatische oder häretische Haltung
seiner Gemeinde mitverantwortlich mache: Daher dürfe er in
einer anglikanischen Kirche prinzipiell nicht zur Kommunion
zugelassen werden. In der Praxis könne der Fall freilich anders
liegen : Ein Kongregationalist, der in einer anglikanischen Kirche
zu kommunizieren wünsche, gebe mit diesem Wunsche — wenigstens

für einen Moment — seine Sonderstellung auf und mache
sich zum Mitglied der in der Kirche versammelten Gemeinde.
Würde er zurückgewiesen, so wäre das eine persönliche
Ehrverletzung; seine Teilnahme aber an der Kommunion sei ein

Akt, der zur Heilung der kirchlichen Spaltung beitragen könne.
Man dürfe freilich nicht sagen, es sei erlaubt, einen Kongregationalisten

zur Kommunion in der anglikanischen Kirche
zuzulassen, aber die Zulassung dürfe geduldet werden. Lacey will
die Zurückweisung nur dann üben, wenn der Betreffende
persönlich exkommuniziert ist oder wenn seine Zulassung der
versammelten Gemeinde Ärgernis geben wmrde — Fälle, die in
Wirklichkeit äusserst selten vorhanden sein werden.

Man sieht: Macfadyen und Lacey gehen in dieser Frage
nicht weit auseinander. Grösser wäre allerdings der Gegensatz,



— 127 —

wenn es sich um die Frage handelte : Darf ein Anglikaner an
der Kommunion der Kongregationalisten teilnehmen? Diese

Frage würde Lacey naürlich mit einem entschiedenen Nein
beantworten; denn er bekennt sich zu kirchlichen Grundsätzen,
die ihm nicht gestatten, so weit entgegenzukommen.

1st an die Möglichkeit zu denken, dass die römische Kirche
die dogmatischen und kirchenrechtlichen Schranken, mit denen
sie sich von allen andern kirchlichen Gemeinschaften abschliesst,
einmal so weit abbrechen werde, dass mit ihr eine Einigung
ohne Unterwerfung unter ihre Autorität zustande kommen
könnte? Einstweilen hat die vorbereitende Kommission der
Weltkonferenz wenigstens die Genugtuung, mitteilen zu können,
dass sie auch von römisch-katholischen Prälaten, ja sogar von
der päpstlichen Kurie sympathische Zuschriften erhalten hat.
In Garden City, Long Island, hat in den Tagen vom 4. bis
6. Januar die erste grössere interkonfessionelle Versammlung zur
Vorbereitung der Weltkonferenz stattgefunden. Vertreten waren
15 verschiedene kirchliche Gemeinschaften, die in den
Vereinigten Staaten organisiert sind. Präsident der ersten Sitzung
war Bischof Anderson von Chicago, Präsident der zweiten ein
Presbyterianer, der dritten ein Baptist, der vierten ein Methodist,
der fünften ein Kongregationalist, der sechsten und letzten ein
Evangelischer. Die römische Kirche war nicht vertreten. Aber
in der ersten Sitzung* wurde ein längeres Schreiben vorgelesen,
das der päpstliche Staatssekretär Gasparri im Auftrag des Papstes
an die Versammlung gerichtet hatte. Darin wird der Plan, eine
internationale Konferenz aller, die glauben an Jesus Christus
als Gott und Erlöser, zu veranstalten, um die Erfüllung des
Gebetes zu fördern : Lass sie eins sein, mit lebhafter Freude
begrüsst. Das sei von jeher auch das Trachten der römischen
Päpste gewesen. So wünsche denn auch Benedikt XV., dass
die Arbeiten der Weltkonferenz guten Erfolg haben mögen,
und zwar um so mehr, da ja der Papst alle zu weiden habe und
darum Ursprung und Grund der Einheit sei. Auf diesen Gedanken
kam Gasparri in einem nachträglichen Briefe, mit dem er die

Veröffentlichung der offiziellen Begrüssung gestattete, noch
bestimmter zurück. Er versichert hier: Beistand und Fürbitten
des Papstes werden denen nie fehlen, die sich bestreben, alle
Vorurteile fahren zu lassen und aufrichtig nach der Einheit des



— 128 —

Glaubens und nach der Gemeinschaft zu trachten, die Christus
auf Petrus geginindet habe.

Mit den dogmatischen Feststellungen des vatikanischen
Konzils sind Schranken aufgerichtet worden, die es einem kirchlich

gesinnten römischen Katholiken unmöglich machen, zu
einer andern kirchlichen Verständigung mitzuhelfen als zu der,
die in der Unterwerfung der nichtrömischen Kirchen unter den
mit Allgewalt und Unfehlbarkeit ausgestatteten Papst besteht.
Zu einer solchen Einigung bedarf es keiner Weltkonferenz.
Kirchlichkeit im römisch-katholischen Sinne steht in unversöhnlichem

Widerspruch mit der Bestrebung der Weltkonferenz, zu
einer kirchlichen Einigung zu gelangen.

E. H.


	Kirchlichkeit und kirchliche Verständigung

