
Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 6 (1916)

Heft: 1

Artikel: Einige Bemerkungen zur Frage nach der Christlichkeit der Mystik

Autor: Keussen, Rudolf

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-403878

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-403878
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


92 —

Einige Bemerkungen

zur Frage nach der Chrisilichkeit der Mystik.

Die interessanten Ausführungen von A. Gilg im letzten
Heft unserer Zeitschrift berühren ein Problem, das in der von
ihm gewählten prinzipiellen Zuspitzung in der katholischen
Literatur kaum erörtert worden ist. Man könnte vielleicht
sagen, auch in dieser Frage zeige sich, dass die katholische
einen viel weniger problematischen Charakter habe als die
protestantische Theologie. Man begnüge sich — die offizielle
römische Theologie natürlich erst recht — mit der Anerkennung
des Grundsatzes „factum valet" und glaube damit einer weiteren
Untersuchung überhoben zu sein. Die Tatsache, dass die Mystik
wohl in allen Jahrhunderten der Kirchengeschichte zum
Bestände der katholisch-kirchlichen Frömmigkeit gehört und auch
im ganzen die Anerkennung der kirchlichen Autorität gefunden
habe, beweise ohne weiteres das Recht dieser Frömmigkeit.
A. Gilg will nun die, wie er glaubt, trügerische Sicherheit dieses
Glaubens an das christliche Heimatrecht der Mystik zerstören,
indem er in seiner methodologisch zwar ausgezeichnet, aber
einseitig angelegten Untersuchung den Nachweis zu geben
versucht, dass die Wesensart mystischer und christlicher Frömmigkeit

einen unausgleichbaren Gegensatz in sich befasse. Da
ich den Ergebnissen seiner Untersuchung nicht beizupflichten
vermag, sei es mir gestattet, seine Schlussfolgerungen mit einigen
kritischen Anmerkungen zu versehen und zugleich einige
Gedanken anzufügen, die vielleicht der Klärung* des Problems
dienen können.

A. Gilg hält es vor allem für nötig, eine klare begriffliche
Umschreibung dessen zu geben, was mystische Frömmigkeit
in ihrem Wesen ist. Das Ergebnis seiner mit reicher Literatur-



- 93 —

kenntnis durchgeführten Untersuchung fasst er in den Satz

zusammen: „Die Mystik stellt sich uns in ihrer folgerichtigen
Ausgestaltung dar als jene Unmittelbarkeit des religiösen
Verhältnisses, die eine selbst die religiöse Geschichte verflüchtigende
und das Ich auslöschende totale Abkehr von der Welt und
eine in Pantheismus mündende Verschmelzung mit der Gottheit
involviert" (Intern, kirchl. Zeitschr. 1915, S. 386). Schon der
Versuch einer begrifflichen Bestimmung des mystischen
Erlebnisses will mir etwas gewagt erscheinen. Denn er ist meines
Bedünkens ein Versuch an einem seinem Gehalt nach nicht
immer tauglichen Objekt. Das mystische Erlebnis bewegt sich

nur zu häufig im Kreise des Unsagbaren, Geheimnisvollen,
Unbeschreiblichen. Um einige Beispiele anzuführen: In dem
mystischen Erlebnis, von dem Paulus im zweiten Korintherbriefe
berichtet, hat er sich in den dritten Himmel erhoben gefühlt, aber
er weiss nicht, ob das in dem Leibe oder ausser dem Leibe
geschah; er hat unaussprechliche Worte, die kein Mensch
aussprechen darf, vernommen, — doch sie entziehen sich der
Wiedergabe *). — Dante versucht am Ende seiner grossen
Dichtung das visionäre Erlebnis der Gottesschau in symbolischen
Bildern zu schildern, aber er weiss, wie das Wort hinter der
Vorstellung und diese hinter dem Geschauten zurückbleiben
mussten ; blitzartig* hat die Gnade sein Erkennen erleuchtet, —
doch die Phantasie vermag ihm keinen Ausdruck dafür zu
geben2). — Jakob Böhme endlich erzählt von seinem qualvollen
Bemühen, den Sinn der göttlichen Weltregierung zu erfassen,
bis ihm mit dem Beistand des göttlichen Geistes gelang, „durch
der Hölle Pforten"- „bis in die innerste Geburt der Gottheit"
vorzudringen. „Was aber da für ein Triumphieren im Geiste

gewesen, kann ich nicht schreiben oder reden, es lässt sich
auch mit nichts vergleichen, als nur mit dem, wo mitten im
Tode das Leben geboren wird, und vergleicht sich mit der
Auferstehung von den Toten"3). — Ich habe absichtlich Zeugnisse
aus weit auseinander liegenden Zeiten gewählt. Wenn in ihnen
allen die begriffliche Armut gegenüber dem mystischen
Erlebnis stark betont wird, so scheint mir darin eine Mahnung
zur Vorsicht gegenüber dem Versuche zu liegen, den Gehalt

*) IL Korinther 12, 1—4.
2) Paradiso 33, 121 ff., 140 ff.

3) Aurora 19, 1-13.



— 94 —

eines Erlebens in das Licht logischer Klarheit zu stellen, das
der Erlebende selbst kaum oder gar nicht in die Gebundenheit
des Begriffs zu überführen vermochte. Nun hat zwar Gilg die
Möglichkeit eines auf diese Tatsachen verweisenden Einwandes
gegen seine Aufstellungen vorausgesehen (S. 370 f.), aber die
Art, wie er ihr begegnet, scheint mir wenigstens etwas
kategorisch und gewaltsam. Auch der Logiker kann gelegentlich
seine Forderungen überspannen. — Es mag wissenschaftlich
gewiss dankenswert sein, das über die Schwelle des Bewusstseins

und der Einsicht zu erheben, was seinem Wesen nach
in der Gewalt dunkler und unbegriffener Gefühle ruht; aber
dann ist doch wohl der Vorbehalt notwendig, dass die begriffliche

Leistung in diesem Falle nur einen bedingten Wert haben
kann, dass sie mehr andeutet, als wirklich sagt. Somit möchten
wir die von Gilg versuchte begriffliche Umschreibung der
mystischen Frömmigkeit in ihrem Geltungswert beschränken; sie
lässt sich schwerlich so klar und deutlich begrenzen, dass sie
sich in jedem Falle in ihrer Eigenart selbst bezeugte und
dadurch von jeder anderen Art von Frömmigkeit unterscheiden
Hesse. Mit dieser Voraussetzung aber rechnet Gilg; er will
das Wesen der mystischen Frömmigkeit durch Bestimmung der
ihr eigentümlichen Merkmale begrifflich umspannen, um daran
den Nachweis anzuschüessen, dass diese Frömmigkeit von der
christlichen wesensverschieden sei und darum prinzipiell kein
Heimatrecht in der christlichen Kirche habe (S. 391).
Demgegenüber möchten wir behaupten : Die mystische Frömmigkeit
ist, soweit ihr Vorstellungsgehalt in Frage kommt, nicht ein
so deutlich bestimmbares Gebilde, dass man sagen könnte : Hier
ist sie gegeben und dort nicht. Man kann wohl von Stimmungstendenzen

bei ihr reden, von einer Neigung, sich mit bestimmten
Vorstellungen zu verbinden und andere abzustossen, aber das

schliesst nicht aus, dass die Mystik gelegentlich ganz andere
Wege einschlägt und ganz andere Zielvorstellungen aufweist.
Eine normale Mystik, die sich auf bestimmte Vorstellungen
konzentriert unter Ausschluss anderer, gibt es nicht. Wie im
Gefühlsleben überhaupt, so spielt auch hier das Exzentrische,
Seltsame und ganz Persönliche eine bedeutsame, unter
Umständen ausschlaggebende Rolle. — Dass die Frömmigkeit bei
vielen Mystikern des geschichtlichen Gehaltes entbehrt, dass

sie bei vielen pantheistische Züge trägt, gebe ich ohne weiteres



— 95 —

zu ; was ich bestreite, ist, dass diese Züge ein notwendiges
Ingredienz mystischer Frömmigkeit sein mussten und diese
daher a priori zu etwas Ausserchristlichem stempelten. Doch
das wird deutlicher werden, wenn wir zum Schluss dieser
kritischen Bemerkungen uns mit der Frage befassen : Lässt sich
das religiös-mystische Erlebnis nicht auch auf anderem, als
dem von Gilg gewählten Wege charakterisieren — Es wird sich
dann zeigen, dass sein Interesse zu einseitig auf den vorstellungs-
mässig erfassbaren Gehalt des mystischen Erlebens eingestellt
ist. Die Folge davon ist, dass er diesen Gehalt schematisiert,
ein Verfahren, vor dem man sich hüten wird, wenn man das

mystische Erlebnis zunächst einmal in seinem psychologischen
Bestände, in den Bedingungen seines Zustandekommens zu
begreifen trachtet.

Indessen wir verweilen noch bei der Voraussetzung
Gilgs, dass eine allgemeine Charakteristik der mystischen
Frömmigkeit mittelst des von ihr befassten Vorstellungsgehaltes

möglich sei. Wird sie hinfällig, so kann wohl auch sein
Beweis für die wesentliche Verschiedenheit dieser Frömmigkeit
von der christlichen nicht als schlüssig angesehen werden.
Nun gibt auch Gilg zu, dass sich beide Arten von Frömmigkeit

in der allgemeinen Tendenz begegnen, zu einem unmittelbaren

Verhältnis zur Gottheit zu gelangen ; aber darüber hinaus
gebe es keine weiteren Berührungspunkte (S. 390). Denn der
Mystiker, so können wir Gilgs Beweisgedanken umschreiben,
lehne in seinem ausschliesslichen Verlangen nach Vergottung
jede Vermittlung auf dem Wege dahin ab, er überschreite überdies

in dem Impuls seines religiösen Erlebens alle persönlichen
Hemmungen, die sich der Erfüllung seiner Sehnsucht entgegenstellen

könnten, vor allem das Bewusstsein seiner Geschöpflichkeit

und Verschuldung. — Würde Gilg seiner Beschreibung
nicht eine allgemeine Geltung für die Wesensart mystischer
Frömmigkeit beimessen, so könnte ich ihm zustimmen : in vielen
Fällen treffen die von ihm geschilderten Züge zweifellos zu, —
aber, wie schon bemerkt, er schematisiert diese Fälle, um ein
logisch möglichst eindeutiges Bild der Mystik zu erhalten, und
erklärt dann: dieses Bild passt nicht in den Rahmen christlicher

Frömmigkeit. Gewiss, es würde nicht hineinpassen, wenn
Gilgs Schema wirklich den Reichtum des mystisch-religiösen
Lebens erschöpfte. Aber eben diese Voraussetzung bestreite



— 96 —

ich. — Es gibt zunächst mystische Frömmigkeit, die sich
geschichtlicher Vermittlung bedient. Gilg selbst erinnert an
die Bernhardinische Christusmystik und ihren ungeheuren
Einfluss, aber er meint, am Ende werde doch auch in ihr der
Eindruck des geschichtlichen Erlösers verwischt (S. 382). Wie weit
er im einzelnen verwischt wird, lasse ich dahingestellt; doch ich
stelle die Gegenfrage : wird nicht ganz allgemein die persönliche
Frömmigkeit zu einer durch individuelle Neigungen bestimmten
Auswahl der religiösen Überlieferung gelangen? Und davon
abgesehen: wählt nicht auch die Geschichte aus, indem sie
ihren Stoff zu sichten und zu gestalten unternimmt? — Eine
Einengung in der Freiheit des persönlich-religiösen Erlebens
(auch des christlichen) wTäre es, wenn der mystischen Frömmigkeit

ein Vorwurf daraus gemacht würde, dass sie bei der
Geschichte vielleicht nur ein geringes Lehen sucht1). Das
Entscheidende, will mir scheinen, ist doch immer, dass die Seele
ihren Gott sucht und ihren Erlöser findet. Die Wege, die dahin
führen, mögen, sowie sie Objekt geschichtlicher oder
philosophischer Erkenntnis sind, in der Wissenschaf t diskutiert werden
— für die persönliche Frömmigkeit gilt das Apostelwort, dass

alle Erkenntnis nichts bedeutet gegenüber dem Ergriffensein
durch die Liebe.

Dass übrigens mystische Frömmigkeit sich durchaus den
überlieferten kirchlichen Vorstellungskreis zu eigen machen
kann, ist gewiss mit vielen Zeugnissen zu belegen. Ich
beschränke mich hier auf die Wiedergabe des Berichtes von
Taulers Bekehrung: „Da geschah es an St. Pauli Bekehrung
in der Nacht; da kam ihm die allergrösseste Anfechtung, die
man immer erdenken möcht: davon ward alle seine natürliche
Kraft so krank, dass er auf diese Zeit nit könnt zur Metten
kommen, sondern er blieb also sitzen in der Zelle, und liess sich
Gott in grosser Demüthigkeit. Und da er in dieser Krankheit
lag, da ward er gedenken an das Leiden unseres Herrn Jesu

Christi, und an seine grosse Liebe, die er zu uns hat, und ward
sein eigen Leben bedenken, wie gar klein sein Leben gewesen
wäre gegen der Liebe Gottes. Und er kam gar in eine grosse
Reu um alle seine Sund und um alle seine verlorne Zeit, und

') Auf den tieferen metaphysischen Grund hierfür weist G. Mehlis
Lehrbuch der Geschichtsphilosophie, Berlin 1915, S. 327 und besonders S. 329

hin. Doch lasse ich ihn hier ausser Betracht.



— 97 —

ward mit Mund und mit Herzen sprechend : ach, barmherziger
Gott, erbarm dich über mich armen Sünder, durch deine grundlose

Barmherzigkeit, denn ich bin nit würdig, dass mich die
Erde trag. Und da er lass also in seiner Krankheit und in
seiner Traurigkeit, gar schöne wachend, da hört er mit seinen
leiblichen Ohren, dass eine Stimme sprach: ,Stand nun fest in
deinem Fried und getrau Gott, und wisse, da er auf Erden in
menschlicher Natur war, welchen Siechen er gesund machte
an dem Leib, den machte er auch gesund an der Seel.' Zuhend,
da diese Worte gesprochen wurden, da kam er von seiner
Sinnlichkeit und wusste nicht, wie oder wo er hin gezogen war.
Aber da er wieder zu ihm selber kam, da befand er in ihm
selber, dass er in allen seinen innerlichen und äusserlichen
Kräften einer neuen Kraft und Macht gewahr ward. — Da
hatte er erst die wahre, grosse Gnad' in Gott gefunden." (Historia.
Baseler Ausgabe 1522. Blatt CIL) — Was diesem Bericht seine
besondere Färbung gibt, ist das starke Schuldgefühl, das sich
in ihm äussert. Keine Rede davon, dass es in der Erinnerung
des Mystikers ausgelöscht wäre; er weiss, dass der Weg zum
Frieden und zur Gnade durch die Niederung tiefster Beugung
vor Gott hindurchgegangen ist. Und doch glaubt Gilg der
mystischen Frömmigkeit den sittlichen Gehalt der Bussstimmung
ganz absprechen zu können (S. 390). Auch hier wird seine
Theorie den vielfachen Möglichkeiten des Lebens nicht gerecht.
Gerade die Forderung, das Ich und die Welt hinter sich zu
lassen, um Gott zu gewinnen und in ihm zu leben, wird in den

mannigfachsten Abstufungen vertreten*). Auch in den extremsten
Fällen dürfte dabei der — wenn auch unausgesprochene —
Gedanke mitbestimmend sein, dass mit der Aufgabe des Ich,
„des finsteren Despoten", die sinnliche Befangenheit unseres
Erkennens und Begehrens überwunden werde. — Somit glaube
ich, dass auch für den Vorstellungs- und Stimmungskreis, der
nach Gilgs Darlegung ausser der religiösen Unmittelbarkeit die
christliche Frömmigkeit erfüllt und durchdringt, für das
Bewusstsein der Endlichkeit und des sittlichen Mangels, ein
Analogon in der Religiosität des Mystikers sich findet. Allerdings
wird man dieses weniger in einem positiven Schuldbewusstsein

') Weitere Beweise hierfür in der Dissertation von Bernhard Ihringer,
Der Schuldbegriff bei den Mystikern der Reformationszeit. Leipzig 1912.

Internat, kirchl. Zeitschrift, Heft 1, 1916.
~



— 98 —

suchen müssen (wie wohl auch ein solches vorhanden sein
kann, s. Tauler), als in der Forderung der Abkehr von dem
Selbst, dessen Behauptung als wurzelhafte Selbstsucht erscheint,
eine Forderung, die dann weiterhin sich bis zu dem Wunsche
steigert, das Ich und sein Selbstgefühl in der Gottheit
untersinken zu sehen. Ich führe aus der mystischen Literatur noch
einige Beispiele an, die den Bericht über Taulers Bekehrung
ergänzend deutlich machen sollen, wie das ursprünglich
sittliche Verlangen nach Überwindung des Eigenwillens durch
göttliche Gnade ins Metaphysische umschlägt und sich zu dem
Begehren verdichtet, ganz im Absoluten unterzugehen. Bei
Jakob Böhme lesen wir : „Die göttliche Liebe kann man mit
nichts vergleichen, denn sie ist tiefer als das Ich Das
ist die zu Grunde gelassene Seele, da die Seele ihres eigenen
Willens erstirbt, und selber nichts mehr will, ohne was Gott
will : da wohnet sie. Denn so viel der eigene Wille ihm selber
tot ist, so viel hat sie die Stätte eingenommen. Da zuvorhin
eigener Wille sass, da ist nichts, und wo nichts ist, da ist
Gottes Liebe allein wirkend" *). Mit pantheistischer Metaphysik
verbindet Eckehart die Forderung : „Du sollst entsinken deiner
Deinesheit und soll dein Dein in seinem Mein ein Mein werden"2).
„Die Seele soll sogar zu nichte werden an ihr selber, dass da
nichts bleibe denn Gott."- „Und so die Seele dazu kommt, so
verliert sie ihren Namen und Gott ziehet sie in sich, dass sie
in ihr selber zu nichte wird, als die Sonne das Morgenrot in
sich ziehet, dass es zu nichte wird"3). Ich schliesse mit einigen
Versen aus dem „Cherubinischen Wandersmann" des Angelus
Silesius :

„Mensch, was du liebst, in das wirst du verwandelt werden.
Gott wirst du, liebst du Gott, und Erde, liebst du Erden.
Je mehr du dich aus dir kannst austun und entg-iessen:
Je mehr muss Gott in dich mit seiner Gottheit fliessen"

„Ich sterb und leb auch nicht: Gott selber stirbt in mir:
Und was ich leben soll, lebt er auch für und für.
Ich sterb und lebe Gott: will ich ihm ewig leben,
So muss ich ewig auch für ihn den Geist aufgeben."

') Vom übersinnlichen Leben, § 27, siehe W. James, Relig-iöse
Erfahrung in ihrer Mannigfaltigkeit, S. 390.

2) Siehe Erdmann, Grundriss der Geschichte der Philosophie, 4. Aufl.
I, 509.

3) Siehe Preger, Geschichte der deutschen Mystik im Mittelalter I, 436.



— 99 —

Wie diese Beispiele zeigen, kann der Gedanke der mystischen

Selbstaufopferung an die Gottheit und der Vereinigung
mit ihr eine sehr verschiedene Betonung und Formung erfahren.
Es ist möglich, ihm eine christliche Deutung zu geben, es ist
aber ebenso möglich, dass er sich zu starkem pantheistischen
Selbstgefühl ausweitet. Welche von diesen Möglichkeiten sich
verwirklicht, hängt in der Hauptsache wohl davon ab, in welchen
religiösen Vorstellungen der Mystiker sich sonst bewegt. Denn
wo anders sollte er den Schlüssel suchen, um sich das Tor zu
dem Geheimnis des mystischen Erlebnisses zu öffnen? — Allerdings

kann es ihm geschehen, dass der Schlüssel versagt, dass
die überlieferten Vorstellungen und die Sprache, in die sie
gekleidet sind, nicht ausreichen, um der Gewalt des inneren
Erlebnisses und seiner Bedeutung gerecht zu werden. Aber gerade
diese Fälle mystischer Ekstase zeigen uns, wie wenig das

mystische Erlebnis auf einen bestimmten, deutlich zu
umgrenzenden Vorstellungsinhalt zurückzuführen ist. Mystik ist,
mit einem Satz gesagt, vor allem eine religionspsychologische
Tatsache. Die Vorstellungen, die sie begleiten, sind nur die
Schale, nicht der Kern des Erlebnisses. Mystik findet sich
darum in allen Religionen, die das menschliche Seelenleben
tiefer in Anspruch nehmen. Sie ist nicht an einen bestimmten
religiösen Vorstellungskreis gebunden, weil sie überall zu Hause
ist. Und wenn man sich ihr mit dem Vorhalt entgegenstellt:
du hast in diesem Hause nichts zu suchen, so beweist sie ihr
Heimatrecht mit der einfachen Tatsache, dass sie immer in
ihm gewohnt hat, mag sie hier oder dort auch wie ein
verlorener Sohn betrachtet worden sein.

Doch wie ist das mystische Erlebnis als religionspsychologische

Tatsache zu erklären? Welcher Art sind die
Bedingungen für sein Zustandekommen? — Soweit das erlebende
Subjekt in Frage kommt, spricht man wohl von einer mystischen

Anlage als Voraussetzung des mystischen Erlebnisses.
In der Regel versteht man darunter eine besondere Fähigkeit,
sich auf das zu erwartende Erlebnis durch Ausschaltung aller
Vorstellungen, die unser normales sinnlich-geistiges Bewusstsein
erfüllen, sowie durch innere Sammlung vorzubereiten. Diese
Fähigkeit kann durch Übung gesteigert, diese Übung selbst in
ein System gebracht werden. Nötig ist das indessen durchaus
nicht. Denn das mystische Erlebnis kann auch ganz uner-



— 100 —

wartet und darum mit einer um vieles gesteigerten erschütternden

Gewalt den Mystiker überkommen. Gewöhnlich dürften
dann allerdings ihm starke geistige Spannungszustände
vorausgegangen sein, Zustände heftiger Erregung und innerer Unruhe.
Pascals sogenannte Bekehrung bietet dafür ein anschauliches
Beispiel1). — Das Entscheidende aber ist das Erlebnis und die
ihm zugesprochene Bedeutung. Seine Beschreibung kann jedoch,
worauf wir in diesen Bemerkungen schon wiederholt
hinzuweisen Gelegenheit hatten, auf unüberwindliche Schwierigkeiten
stossen. Vorstellung und Sprache versagen vor der Grösse des
Gesehenen oder auch vor dem in seiner übermächtigen Gewalt
nur dunkel Empfundenen. Diese Fälle, in denen sich im mystischen

Erlebnis das Unbeschreibliche vollzieht, finden ihr Gegenbild

in solchen Fällen, avo der Mystiker mit hellseherischer
Klarheit Wahrnehmungen vor Augen hat, für welche die natürlichen

Wahrnehmungsbedingungen durchaus fehlen2). Solche

Wahrnehmungen von halluzinatorischer Deutlichkeit spielen in
der religiösen Mystik insbesondere in der Form eine Rolle,
dass aus Gesichten und Stimmen Weisungen für das eigene
religiöse und sittliche Leben entnommen werden3). Der
Mystiker glaubt alsdann auf übernatürliche Weise Mitteilungen
aus einer transzendenten Welt zu erhalten. Christus, Maria,
auch wohl Heilige oder verstorbene Freunde treten mit seiner
Seele in Wechselverkehr. Das mystische Gespräch ist alsdann
etwas ganz Persönliches und in eigentümlicher Bewusstseins-

abgeschlossenheit sich Vollziehendes. Die stärksten
Gefühlswirkungen scheinen jedoch diejenigen mystischen Erlebnisse
auszulösen, in welchen die Seele des Mystikers in einen
unmittelbaren Lebenszusammenhang mit der Gottheit selbst tritt.
Er schaut die Gottheit in symbolischen Bildern, deren
Herrlichkeit allerdings meist unsagbar ist4) ; er erfährt in der Tiefe

') Siehe darüber G. Dreydorff, Pascal, Sein Leben und seine Kämpfe.
Leipzig 1870 S. 65. É. Boutroux, Pascal. 3« éd. Paris 1903. S. 80 f. Dazu
Pascals Amulett in der Ausgabe der Pensées et Opuscules von Léon Brun-
schvigg. 4» éd. 1907. P. 142 f.

2) Das interessanteste Beispiel hierfür bietet Swedenborgs Vision des
Brandes von Stockholm, siehe darüber Kants Brief an Fräulein von Knobloch.

Werke (Hartenstein). Bd. 2, S. 32 f., und Träume eines Geistersehers etc.,
a. a. 0., S. 363 f.

') Siehe oben den Bericht über Taulers Bekehrung, dazu auch die
Christusvision des Apostels Paulus vor Damaskus. Apostelg. 9, 3 ff.

4) Ein Beispiel symbolisch-mystischer Gotteserkenntnis liefert Ignatius
v. Loyola, siehe E. Gothein, Ignatius v. Loyola, S. 217.



— 101 —

seines Bewusstseins überwältigende Wirkungen ihrer Gegenwart:

sie füllt seinen Willen bis zum Verschwinden des
Eigenwillens, seine Seele bis zum Verschwinden des Eigenbewusst-
seins aus*). Das sind jene Zustände mystischen Gotteinsseins,
die von jeher die pantheistische Deutung des mystischen
Erlebnisses begünstigt haben.

Wir sehen indessen von allen Deutungsversuchen zunächst
ab und fragen nur nach dem psychologischen Bestand des

mystischen Erlebens. Hierauf aber lautet die Antwort : es stellt
sich als die im Bewusstsein unmittelbar erlebte Wirkung einer
geistig überlegenen Macht dar. Die Unmittelbarkeit der Wirkung
äussert sich darin, dass eine natürliche Vermittlung für das

Gegebensein der Wirkung nicht besteht, oder wofern sie da
ist, jedenfalls nicht ausreicht, um die Wirkung zu erklären2).
Die Wirkung ruht also im wesentlichen ganz in der Seele des

Mystikers und erklärt sich durch die unmittelbare Berührung,
Erleuchtung, Offenbarung, die dem Mystiker durch die Mächte
der übersinnlichen Welt zuteil wird. Allerdings setzt auch diese

Erklärung eine religiös-metaphysische Deutung des mystischen
Erlebnisses voraus, die ihre stärkste Stütze in der überwältigenden

Gefühlsmacht dieses Erlebnisses findet. Eine Folge
davon ist nun auch, dass der Mystiker ganz in der Seligkeit
der ihm gegebenen Offenbarung aufgeht und nur in ihr lebt.
Psychologisch merkwürdig mag dabei der Umstand erscheinen,
dass auch die Seligkeit, die der Mystiker empfindet, * seinem
Gefühlsleben gleichsam aufgenötigt wird, sie dringt wie ein
Schauer in sein Bewusstsein ein und verschmilzt erst
nachträglich mit seinem Selbst- und Persönlichkeitsgefühl. Denn
zunächst ist dieses wie ausgelöscht. Der Mystiker erscheint
ja wie „von Sinnen", ganz nur hingegeben dem Eindruck der
ihm gewordenen Offenbarung, er will, „anstatt an sich zu denken,
ins Meer der Liebe sich versenken".

') Eine vorzügliche Beschreibung dieser Zustände gibt die hl. Thérèse,
siehe W. James, Religiöse Erfahrung etc., S. 380 f.

2) Die natürliche Vermittlung fehlt, wenn in der psychologischen Umwelt

des Mystikers keine Bedingungen, die das Erlebnis ermöglichen könnten,
vorhanden sind; sie reicht nicht aus, wenn der Anlass, der zu dem
mystischen Erlebnis führt, der mit ihm verbundenen und gefühlsmässig
erfahrenen Bedeutung nicht entspricht. An das „tolle, lege" in Augustins
Konfessionen (VIII, 12) kann hier erinnert werden.



— 102 —

Im ganzen lässt uns der hier gegebene Versuch einer
Beschreibung der psychologischen Zuständlichkeit des Mystikers
neben der Unmittelbarkeit des Erlebens noch zwei Züge als
für sie besonders charakteristisch erkennen: zunächst die
Passivität des mystischen Bewusstseins ; Wunsch und Wille schweigen,
Selbstbewusstsein und Eigendenken schwinden, — nur die
überlegene göttliche Macht soll mit uns walten und aus uns reden-
„Nicht ich lebe, sondern Christus lebt in mir" ist der Ausspruch
eines echten Mystikers. — Der eigenen Passivität steht sodann
eine entsprechende Überwertigkeit des mystischen Erlebnisses
und seines idealen Gehaltes gegenüber. Für das Gefühl besteht
diese Überwertigkeit immer, während die Vorstellung sie häufig
nicht zum Ausdruck bringt; sie erscheint blass gegenüber der
Überschwenglichkeit ihrer Geltung und Bedeutung. Denn vor
allem drückt sich die Überwertigkeit des mystischen Erlebnisses
darin aus, dass es je nach der besonderen Lage des Falles als
der entscheidende Wendepunkt im Leben des Mystikers
betrachtet wird, dass die empfangene Offenbarung den Schlüssel
zu allen Geheimnissen der Gottheit, der Natur und des Menschenlebens

enthalten soll, dass der Gedanke aufkommt, in ihm Gott
als dem Zentrum alles Lebens begegnet zu sein, in seiner Liebe
zu versinken, selbst vergottet zu werdenJ). — Aber alle diese
Gedanken sind bereits, wir können es nicht nachdrücklich genug
betonen, Überzeichnungen des ursprünglichen Erlebnisses,
Deutungen, mittelst deren sich der Mystiker dieses zurechtlegt,
Schale und nicht Kern. Das mystische Erlebnis selbst ist in
gewissem Sinne der religiösen Vorstellungswelt gegenüber neutral,
das Wesen der Mystik daher weder religiös noch konfessionell
durch ein bestimmt abzugrenzendes Schema von Vorstellungen
zu erfassen. Wenn nun in scheinbarem Widerspruch hierzu
von pantheistischen Vorstellungs- und Stimmungstendenzen innerhalb

der Mystik gesprochen werden kann, so ist deren Bildung
auf der Grundlage des mystischen Erlebnisses zwar leicht
verständlich, eine Notwendigkeit aber ist sie nicht. Denn die

Deutung des Erlebnisses kann sich sehr wohl auch den
normalen christlichen Glaubensgedanken anpassen und hat sich
ihr, wie die Geschichte zeigt, in unzähligen Fällen angepasst.

') Auf die Passivität des Subjekts im mystischen Erlebnis verweist
namentlich G. Mehlis, Logos, Band 2, Heft 2, Formen der Mystik, und Lehrbuch

der Geschichtsphilosophie, S. 293.



— 103 —

Im übrigen, der Geist wehet, wo er will, auch der Geist
der Mystik, und keine Theorie kann ihm verwehren, die Herzen
zu ergreifen und sie mit ihrem Gott zu einigen, — keine Theorie
wird auch das mystische Erlebnis zu etwas stempeln können,
was der christlichen Frömmigkeit an sich wesensfremd wäre,
oder sie muss die Wege beschränken, auf welchen die christliche

Frömmigkeit einherschreitet, indem sie zwar die breiten
Heeresstrassen offen lässt, die ganz persönlichen Pfade aber,
die nebenher laufen, verbietet.

Bonn. Rudolf Keussen.


	Einige Bemerkungen zur Frage nach der Christlichkeit der Mystik

