Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 6 (1916)

Heft: 1

Artikel: Einige Bemerkungen zur Frage nach der Christlichkeit der Mystik
Autor: Keussen, Rudolf

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-403878

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-403878
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Einige Bemerkungen
zur Frage nach der Christlichkeit der Mystik.

Die interessanten Ausfiihrungen von A. Gilg im letzten
Heft unserer Zeitschrift berithren ein Problem, das in der von
ihm gewihlten prinzipiellen Zuspitzung in der katholischen
Literatur kaum erortert worden ist. Man konnte vielleicht
sagen, auch in dieser Frage zeige sich, dass die katholische
einen viel weniger problematischen Charakter habe als die
protestantische Theologie. Man begniige sich — die offizielle
romische Theologie natiirlich erst recht — mit der Anerkennung
des Grundsatzes ,factum valet® und glaube damit einer weiteren
Untersuchung ttberhoben zu sein. Die Tatsache, dass die Mystik
wohl in allen Jahrhunderten der Kirchengeschichte zum Be-
stande der katholisch-kirchlichen Frommigkeit gehort und auch
im ganzen die Anerkennung der kirchlichen Autoritit gefunden
habe, beweise ohne weiteres das Recht dieser Frommigkeit.
A. Gilg will nun die, wie er glaubt, triigerische Sicherheit dieses
Glaubens an das christliche Heimatrecht der Mystik zerstoren,
indem er in seiner methodologisch zwar ausgezeichnet, aber
einseitig angelegten Untersuchung den Nachweis zu geben ver-
sucht, dass die Wesensart mystischer und christlicher Frommig-
keit einen unausgleichbaren Gegensatz in sich befasse. Da
ich den Ergebnissen seiner Untersuchung nicht beizupflichten
vermag, sei es mir gestattet, seine Schlussfolgerungen mit einigen
kritischen Anmerkungen zu versehen und zugleich einige Ge-
danken anzufiigen, die vielleicht der Klarung des Problems
dienen konnen.

A. Gilg hialt es vor allem fiir nétig, eine klare begriffliche
Umschreibung dessen zu geben, was mystische Frommigkeit
in ihrem Wesen ist. Das Ergebnis seiner mit reicher Literatur-



—_ 93 __

kenntnis durchgefithrten Untersuchung fasst er in den Satz
zusammen: ,Die Mystik stellt sich uns in ihrer folgerichtigen
Ausgestaltung dar als jene Unmittelbarkeit des religiosen Ver-
hiltnisses, die eine selbst die religiose Geschichte verfliichtigende
und das Ich ausloschende totale Abkehr von der Welt und
eine in Pantheismus miindende Verschmelzung mit der Gottheit
involviert* (Intern. kirchl. Zeitschr. 1915, S. 386). Schon der
Versuch einer begrifflichen Bestimmung des mystischen Er-
lebnisses will mir etwas gewagt erscheinen. Denn er ist meines
Bedlinkens ein Versuch an einem seinem Gehalt nach nicht
immer tauglichen Objekt. Das mystische Erlebnis bewegt sich
nur zu hiufig im Kreise des Unsagbaren, Geheimnisvollen, Un-
beschreiblichen. Um einige Beispiele anzufiihren: In dem my-
stischen Erlebnis, von dem Paulus im zweiten Korintherbriefe
berichtet, hat er sich in den dritten Himmel erhoben gefiihlt, aber
er weiss nicht, ob das in dem Leibe oder ausser dem Leibe
geschah; er hat unaussprechliche Worte, die kein Mensch aus-
sprechen darf, vernommen, — doch sie entziehen sich der
Wiedergabe ). — Dante versucht am Ende seiner grossen
Dichtung das visionire Erlebnis der Gottesschau in symbolischen
Bildern zu schildern, aber er weiss, wie das Wort hinter der
Vorstellung und diese hinter dem Geschauten zuriickbleiben
mussten; blitzartig hat die Gnade sein Erkennen erleuchtet, —
doch die Phantasie vermag ihm keinen Ausdruck dafir zu
geben?®). — Jakob Bohme endlich erzihlt von seinem qualvollen
Bemiihen, den Sinn der gottlichen Weltregierung zu erfassen,
bis ihm mit dem Beistand des gottlichen Geistes gelang, ,durch
der Holle Pforten* ,bis in die innerste Geburt der Gottheit“
vorzudringen. ,Was aber da fiir ein Triumphieren im Geiste
gewesen, kann ich nicht schreiben oder reden, es lisst sich
auch mit nichts vergleichen, als nur mit dem, wo mitten im
Tode das Leben geboren wird, und vergleicht sich mit der
Auferstehung von den Toten* %), — Ich habe absichtlich Zeugnisse
aus weit auseinander liegenden Zeiten gewiihlt, Wenn in ihnen
allen die begriffliche Armut gegeniiber dem mystischen Er-
lebnis stark betont wird, so scheint mir darin eine Mahnung
zur Vorsicht gegeniiber dem Versuche zu liegen, den Gehalt
1) II. Korinther 12, 1—4.

?) Paradiso 33, 121 ff., 140 ff.
%) Aurora 19, 1—13.



eines Erlebens in das Licht logischer Klarheit zu stellen, das
der Erlebende selbst kaum oder gar nicht in die Gebundenheit
des Begriffs zu lberfithren vermochte. Nun hat zwar Gilg die
Moglichkeit eines auf diese Tatsachen verweisenden Einwandes
gegen seine Aufstellungen vorausgesehen (S. 370 f.), aber die
Art, wie er ihr begegnet, scheint mir wenigstens etwas kate-
gorisch und gewaltsam. Auch der Logiker kann gelegentlich
seine Forderungen tiberspannen. — Es mag wissenschaftlich
gewiss dankenswert sein, das liber die Schwelle des Bewusst-
seins und der Einsicht zu erheben, was seinem Wesen nach
in der Gewalt dunkler und unbegriffener Gefithle ruht; aber
dann ist doch wohl der Vorbehalt notwendig, dass die begriff-
liche Leistung in diesem Falle nur einen bedingten Wert haben
kann, dass sie mehr andeutet, als wirklich sagt. Somit méchten
wir die von (ilg versuchte begriffliche Umschreibung der my-
stischen Frommigkeit in ihrem Geltungswert beschrinken; sie
lasst sich schwerlich so klar und deutlich begrenzen, dass sie
sich in jedem Falle in ihrer KEigenart selbst bezeugte und
dadurch von jeder anderen Art von Frommigkeit unterscheiden
liesse. Mit dieser Voraussetzung aber rechnet Gilg; er will
das Wesen der mystischen Frommigkeit durch Bestimmung der
ihr eigentiimlichen Merkmale begrifflich umspannen, um daran
den Nachweis anzuschliessen, dass diese Frommigkeit von der
christlichen wesensverschieden sei und darum prinzipiell kein
Heimatrecht in der christlichen Kirche habe (S. 391). Dem-
gegeniiber mochten wir behaupten: Die mystische Frommigkeit
ist, soweit ihr Vorstellungsgehalt in Frage kommt, nicht ein
so deutlich bestimmbares Gebilde, dass man sagen konnte: Hier
ist sie gegeben und dort nicht. Man kann wohl von Stimmungs-
tendenzen bei ihr reden, von einer Neigung, sich mit bestimmten
Vorstellungen zu verbinden und andere abzustossen, aber das
schliesst nicht aus, dass die Mystik gelegentlich ganz andere
Wege einschligt und ganz andere Zielvorstellungen aufweist.
Eine normale Mystik, die sich auf bestimmte Vorstellungen
konzentriert unter Ausschluss anderer, gibt es nicht. Wie im
Geftihlsleben tiberhaupt, so spielt auch hier das Exzentrische,
Seltsame und ganz Personliche eine bedeutsame, unter Um-
stinden ausschlaggebende Rolle. — Dass die Frommigkeit bei
vielen Mystikern des geschichtlichen Gehaltes entbehrt, dass
sie bei vielen pantheistische Ziige trigt, gebe ich ohne weiteres



— 95 —

zu; was ich bestreite, ist, dass diese Ziige ein notwendiges
Ingredienz mystischer Frommigkeit sein miissten und diese
daher a priori zu etwas Ausserchristlichem stempelten. Doch
das wird deutlicher werden, wenn wir zum Schluss dieser
kritischen Bemerkungen uns mit der Frage befassen: Lésst sich
das religios-mystische KErlebnis nicht auch auf anderem, als
dem von Gilg gewédhlten Wege charakterisieren? — Es wird sich
dann zeigen, dass sein Interesse zu einseitig auf den vorstellungs-
miissig erfassbaren Gehalt des mystischen Erlebens eingestellt
ist. Die Folge davon ist, dass er diesen Gehalt schematisiert,
ein Verfahren, vor dem man sich hiiten wird, wenn man das
mystische Erlebnis zunéichst einmal in seinem psychologischen
Bestande, in den Bedingungen seines Zustandekommens zu be-
greifen trachtet.

Indessen wir verweilen noch bei der Voraussetzung
Gilgs, dass eine allgemeine Charakteristik der mystischen
Frommigkeit mittelst des von ihr befassten Vorstellungsgehal-
tes moglich sei. Wird sie hinfillig, so kann wohl auch sein
Beweis fiir die wesentliche Verschiedenheit dieser Frommigkeit
von der christlichen nicht als schliissig angesehen werden.
Nun gibt auch Gilg zu, dass sich beide Arten von Frommig-
keit in der allgemeinen Tendenz begegnen, zu einem unmittel-
baren Verhiltnis zur Gottheit zu gelangen; aber dartiber hinaus
gebe es keine weiteren Beriihrungspunkte (S. 390). Denn der
Mystiker, so konnen wir Gilgs Beweisgedanken umschreiben,
lehne in seinem ausschliesslichen Verlangen nach Vergottung
jede Vermittlung auf dem Wege dahin ab, er liberschreite tiber-
dies in dem Impuls seines religiosen Erlebens alle personlichen
Hemmungen, die sich der Erfiillung seiner Sehnsucht entgegen-
stellen kénnten, vor allem das Bewusstsein seiner Geschopf-
lichkeit und Verschuldung. — Wiirde Gilg seiner Beschreibung
nicht eine allgemeine Geltung fiir die Wesensart mystischer
Frommigkeit beimessen, so konnte ich ihm zustimmen: in vielen
Fallen treffen die von ihm geschilderten Ziige zweifellos zu, —
aber, wie schon bemerkt, er schematisiert diese Fille, um ein
logisch moglichst eindeutiges Bild der Mystik zu erhalten, und
erklirt dann: dieses Bild passt nicht in den Rahmen -christ-
licher Frommigkeit. Gewiss, es wiirde nicht hineinpassen, wenn
Gilgs Schema wirklich den Reichtum des mystisch-religisen
Lebens erschopfte. Aber eben diese Voraussetzung bestreite



ich. — Es gibt zunichst mystische Frommigkeit, die sich
geschichtlicher Vermittlung bedient. Gilg selbst erinnert an
dic Bernhardinische Christusmystik und ihren ungeheuren Ein-
fluss, aber er meint, am Ende werde doch auch in ihr der Ein-
druck des geschichtlichen Erlosers verwischt (S. 382). Wie weit
er im einzelnen verwischt wird, lasse ich dahingestellt; doch ich
stelle die Gegenfrage: wird nicht ganz allgemein die persénliche
Frommigkeit zu einer durch individuelle Neigungen bestimmten
Auswahl der religiosen Uberlieferung gelangen? Und davon
abgesehen: wihlt nicht auch die Geschichte aus, indem sie
ihren Stoff zu sichten und zu gestalten unternimmt? — Kine
Einengung in der Freiheit des personlich-religiosen Irlebens
(auch des christlichen) wére es, wenn der mystischen Frommig-
keit ein Vorwurf daraus gemacht wiirde, dass sie bei der Ge-
schichte vielleicht nur ein geringes I.ehen sucht!). Das Ent-
scheidende, will mir scheinen, ist doch immer, dass die Seele
ihren Gott sucht und ihren Erloser findet. Die Wege, die dahin
fihren, mogen, sowie sie Objekt geschichtlicher oder philo-
sophischer Erkenntnis sind, in der Wissenschaft diskutiert werden
— fir die personliche Frommigkeit gilt das Apostelwort, dass
alle Erkenntnis nichts bedeutet gegeniiber dem Ergriffensein
durch die Liebe.

Dass librigens mystische Frommigkeit sich durchaus den
tiberlieferten kirchlichen Vorstellungskreis zu eigen machen
kann, ist gewiss mit vielen Zeugnissen zu belegen. Ich be-
schranke mich hier auf die Wiedergabe des Berichtes von
Taulers Bekehrung: ,Da geschah es an St. Pauli Bekehrung
in der Nacht; da kam ihm die allergrosseste Anfechtung, die
man immer erdenken mocht: davon ward alle seine natiirliche
Kraft so krank, dass er auf diese Zeit nit konnt zur Metten
kommen, sondern er blieb also sitzen in der Zelle, und liess sich
Gott in grosser Demfiithigkeit. Und da er in dieser Krankheit
lag, da ward er gedenken an das lL.eiden unseres Herrn Jesu
Christi, und an seine grosse Liebe, die er zu uns hat, und ward
sein eigen Leben bedenken, wie gar klein sein Leben gewesen
wire gegen der Liebe Gottes. Und er kam gar in eine grosse
Reu um alle seine Siind und um alle seine verlorne Zeit, und

1) Auf den tieferen metaphysischen Grund hierflir weist G. Mehlis
Lehrbuch der Geschichtsphilosophie, Berlin 19135, S. 327 und besonders S. 329
hin. Doch lasse ich ihn hier ausser Betracht.



— 97 —

ward mit Mund und mit Herzen sprechend: ach, barmherziger
Gott, erbarm dich iiber mich armen Siinder, durch deine grund-
lose Barmherzigkeit, denn ich bin nit wiirdig, dass mich die
Erde trag. Und da er lass also in seiner Krankheit und in
seiner Traurigkeit, gar schone wachend, da hort er mit seinen
leiblichen Ohren, dass eine Stimme sprach: ,Stand nun fest in
deinem Fried und getrau Gott, und wisse, da er auf Erden in
menschlicher Natur war, welchen Siechen er gesund machte
an dem Leib, den machte er auch gesund an der Seel. Zuhend,
da diese Worte gesprochen wurden, da kam er von seiner Sinn-
lichkeit und wusste nicht, wie oder wo er hin gezogen war.
Aber da er wieder zu ihm selber kam, da befand er in ihm
selber, dass er in allen seinen innerlichen und &usserlichen
Kraften einer neuen Kraft und Macht gewahr ward. — Da
hatte er erst die wahre, grosse Gnad’ in Gott gefunden.“ (Historia.
Baseler Ausgabe 1522, Blatt CIL.) — Was diesem Bericht seine
besondere Firbung gibt, ist das starke Schuldgefiihl, das sich
in ihm &dussert., Keine Rede davon, dass es in der Erinnerung
des Mystikers ausgeloscht wéire; er weiss, dass der Weg zum
Frieden und zur Gnade durch die Niederung tiefster Beugung
vor Gott hindurchgegangen ist. Und doch glaubt Gilg der
mystischen Frommigkeit den sittlichen Gehalt der Bussstimmung
ganz absprechen zu konnen (S. 390). Auch hier wird seine
Theorie den vielfachen Moglichkeiten des Lebens nicht gerecht.
Gerade die Forderung, das Ich und die Welt hinter sich zu
lassen, um Gott zu gewinnen und in ihm zu leben, wird in den
mannigfachsten Abstufungen vertreten ). Auch in den extremsten
Fallen dirfte dabei der — wenn auch unausgesprochene —
Gedanke mitbestimmend sein, dass mit der Aufgabe des Ich,
.des finsteren Despoten®, die sinnliche Befangenheit unseres
Erkennens und Begehrens tiberwunden werde. — Somit glaube
ich, dass auch fiir den Vorstellungs- und Stimmungskreis, der
nach Gilgs Darlegung ausser der religiosen Unmittelbarkeit die
christliche Frommigkeit erfillt und durchdringt, fiir das Be-
wusstsein der Endlichkeit und des sittlichen Mangels, ein Ana-
logon in der Religiositiat des Mystikers sich findet. Allerdings
wird man dieses weniger in einem positiven Schuldbewusstsein

') Weitere Beweise hierfiir in der Dissertation von Bernhard Ihringer,
Der Schuldbegriff bei den Mystikern der Reformationszeit. Leipzig 1912.

Ld

Internat. kirchl. Zeitschrift, Heft 1, 1916. /



_ 98 —

suchen miissen (wie wohl auch ein solches vorhanden sein
kann, s. Tauler), als in der Forderung der Abkehr von dem
Selbst, dessen Behauptung als wurzelhafte Selbstsucht erscheint,
eine Forderung, die dann weiterhin sich bis zu dem Wunsche
steigert, das Ich und sein Selbstgefiihl in der Gottheit unter-
sinken zu sehen, Ich fithre aus der mystischen Literatur noch
einige Beispiele an, die den Bericht tber Taulers Bekehrung
ergianzend deutlich machen sollen, wie das urspriinglich sitt-
liche Verlangen nach Uberwindung des Eigenwillens durch
gottliche Gnade ins Metaphysische umschléigt und sich zu dem
Begehren verdichtet, ganz im Absoluten unterzugehen. Bei
Jakob Bohme lesen wir: ,Die gottliche Liebe kann man mit
nichts vergleichen, denn sie ist tiefer als das Ich ... Das
ist die zu Grunde gelassene Seele, da die Seele ihres eigenen
Willens erstirbt, und selber nichts mehr will, ohne was Gott
will: da wohnet sie. Denn so viel der eigene Wille ihm selber
tot ist, so viel hat sie die Stitte eingenommen. Da zuvorhin
eigener Wille sass, da ist nichts, und wo nichts ist, da ist
Gottes Liebe allein wirkend®!). Mit pantheistischer Metaphysik
verbindet Eckehart die Forderung: ,Du sollst entsinken deiner
Deinesheit und soll dein Dein in seinem Mein ein Mein werden* 2),
.Die Seele soll sogar zu nichte werden an ihr selber, dass da
nichts bleibe denn Gott.* ,Und so die Seele dazu kommt, so
verliert sie ihren Namen und Gott ziehet sie in sich, dass sie
in ihr selber zu nichte wird, als die Sonne das Morgenrot in
sich ziehet, dass es zu nichte wird“?®). Ich schliesse mit einigen
Versen aus dem ,Cherubinischen Wandersmann“ des Angelus
Silesius:
,Mensch, was du liebst, in das wirst du verwandelt werden.
Gott wirst du, liebst du Gott, und Erde, liebst du Erden.

Je mehr du dich aus dir kannst austun und entgiessen:
Je mehr muss Gott in diech mit seiner Gottheit fliessen® . . .

,lch sterb und leb auch nicht: Gott selber stirbt in mir:
Und was ich leben soll, lebt er auch fiir und fiir.
Ich sterb und lebe Gott: will ich ihm ewig leben,
So muss ich ewig auch fiir ihn den Geist aufgeben.”
1 Vom {iibersinnlichen I.eben, § 27, siehe W. James, Religiose Ir-
fahrung in ihrer Mannigfaltigkeit, S. 390.
?) Siehe Erdmann, Grundriss der Geschichte der Philosophie, 4. Aufl.
I, 509.
%) Siehe Preger, GGeschichte der deutschen Mystik im Mittelalter I, 436.



99

Wie diese Beispiele zeigen, kann der Gedanke der mysti-
schen Selbstaufopferung an die Gottheit und der Vereinigung
mit ihr eine sehr verschiedene Betonung und Formung erfahren.
Es ist moglich, ihm eine christliche Deutung zu geben, es ist
aber ebenso moglich, dass er sich zu starkem pantheistischen
Selbstgefiihl ausweitet. Welche von diesen Méglichkeiten sich
verwirklicht, hingt in der Hauptsache wohl davon ab, in welchen
religiosen Vorstellungen der Mystiker sich sonst bewegt. Denn
wo anders sollte er den Schliissel suchen, um sich das Tor zu
dem Geheimnis des mystischen Erlebnisses zu offnen? — Aller-
dings kann es ihm geschehen, dass der Schliissel versagt, dass
die iiberlieferten Vorstellungen und die Sprache, in die sie ge-
kleidet sind, nicht ausreichen, um der Gewalt des inneren Er-
lebnisses und seiner Bedeutung gerecht zu werden. Aber gerade
diese Fille mystischer Ekstase zeigen uns, wie wenig das
mystische Erlebnis auf einen bestimmten, deutlich zu um-
grenzenden Vorstellungsinhalt zuriickzufiihren ist. Mystik ist,
mit einem Satz gesagt, vor allem eine religionspsychologische
Tatsache. Die Vorstellungen, die sie begleiten, sind nur die
Schale, nicht der Kern des KErlebnisses. Mystik findet sich
darum in allen Religionen, die das menschliche Seelenleben
tiefer in Anspruch nehmen. Sie ist nicht an einen bestimmten
religiosen Vorstellungskreis gebunden, weil sie iiberall zu Hause
ist. Und wenn man sich ihr mit dem Vorhalt entgegenstellt:
du hast in diesem Hause nichts zu suchen, so beweist sie ihr
Heimatrecht mit der einfachen Tatsache, dass sie immer in
ihm gewohnt hat, mag sie hier oder dort auch wie ein ver-
lorener Sohn betrachtet worden sein.

Doch wie ist das mystische Erlebnis als religionspsycho-
logische Tatsache zu erkliaren? Welcher Art sind die Bedin-
gungen fiir sein Zustandekommen? — Soweit das erlebende
Subjekt in Frage kommt, spricht man wohl von einer mysti-
schen Anlage als Voraussetzung des mystischen FErlebnisses.
In der Regel versteht man darunter eine besondere Fahigkeit,
sich auf das zu erwartende Erlebnis durch Ausschaltung aller
Vorstellungen, die unser normales sinnlich-geistiges Bewusstsein
erfiillen, sowie durch innere Sammlung vorzubereiten. Diese
Fihigkeit kann durch Ubung gesteigert, diese Ubung selbst in
ein System gebracht werden. Notig ist das indessen durchaus
nicht. Denn das mystische Erlebnis kann auch ganz uner-



— 100 —

wartet und darum mit einer um vieles gesteigerten erschiittern-
den Gewalt den Mystiker {iberkommen. Gewohnlich diirften
dann allerdings ihm starke geistige Spannungszustinde voraus-
gegangen sein, Zustinde heftiger Erregung und innerer Unruhe.
Pascals sogenannte Bekehrung bietet dafiir ein anschauliches
Beispiel ). — Das Entscheidende aber ist das Erlebnis und die
ihm zugesprochene Bedeutung. Seine Beschreibung kann jedoch,
worauf wir in diesen Bemerkungen schon wiederholt hinzu-
weisen Gelegenheit hatten, auf uniiberwindliche Schwierigkeiten
stossen. Vorstellung und Sprache versagen vor der Grosse des
Gesehenen oder auch vor dem in seiner iibermichtigen Gewalt
nur dunkel Empfundenen. Diese Fille, in denen sich im mysti-
schen Erlebnis das Unbeschreibliche vollzieht, finden ihr Gegen-
bild in solchen Fillen, wo der Mystiker mit hellseherischer
Klarheit Wahrnehmungen vor Augen hat, fiir welche die natiir-
lichen Wahrnehmungsbedingungen durchaus fehlen?). Solche
Wahrnehmungen von halluzinatorischer Deutlichkeit spielen in
der religiosen Mystik insbesondere in der Form eine Rolle,
dass aus Gesichten und Stimmen Weisungen fiir das eigene
religiose und sittliche Leben entnommen werden?). Der My-
stiker glaubt alsdann auf ibernatiirliche Weise Mitteilungen
aus einer transzendenten Welt zu erhalten. Christus, Maria,
auch wohl Heilige oder verstorbene Freunde treten mit seiner
Seele in W-echselverkehr. Das mystische Gesprich ist alsdann
etwas ganz Personliches und in eigentiimlicher Bewusstseins-
abgeschlossenheit sich Vollziehendes. Die stirksten Gefiihls-
wirkungen scheinen jedoch diejenigen mystischen Erlebnisse
auszulosen, in welchen die Seele des Mystikers in einen un-
mittelbaren Lebenszusammenhang mit der Gottheit selbst tritt.
Er schaut die Gottheit in symbolischen Bildern, deren Herr-
lichkeit allerdings meist unsagbar ist%); er erfihrt in der Tiefe

') Siehe dariiber G. Dreydorff, Pascal, Sein Leben und seine Kimpfe.
Leipzig 1870 S.65. E. Boutroux, Pascal. 3¢ éd. Paris 1903. S.80f. Dazu
Pascals Amulett in der Ausgabe der Pensées et Opuscules von Léon Brun-
schvigg. 4° éd. 1907. P. 142 f.

%) Das interessanteste Beispiel hierfiir bietet Swedenborgs Vision des
Brandes von Stockholm, siehe dariiber Kants Brief an Friulein von Knob-
loch. Werke (Hartenstein). Bd. 2, S. 32 f,, und Triiume eines Geistersehers etc.,
a.a. 0, S. 363 f.

*) Siehe oben den Bericht iiber Taulers Bekehrung, dazu auch die
Christusvision des Apostels Paulus vor Damaskus. Apostelg. 9, 3 ff.

%) Ein Beispiel symbolisch-mystischer Gotteserkenntnis liefert Ignatius
v. Loyola, siehe E. Gothein, Ignatius v. Loyola, S.217.



— 101 —

seines Bewusstseins iiberwiiltigende Wirkungen ihrer Gegen-
wart: sie fiillt seinen Willen bis zum Verschwinden des Eigen-
willens, seine Seele bis zum Verschwinden des Eigenbewusst-
seins aus?). Das sind jene Zustinde mystischen Gotteinsseins,
die von jeher die pantheistische Deutung des mystischen Er-
lebnisses begiinstigt haben.

Wir sehen indessen von allen Deutungsversuchen zunichst
ab und fragen nur nach dem psychologischen Bestand des
mystischen Erlebens. Hierauf aber lautet die Antwort: es stellt
sich als die im Bewusstsein unmittelbar erlebte Wirkung einer
geistig liberlegenen Macht dar. Die Unmittelbarkeit der Wirkung
dussert sich darin, dass eine natiirliche Vermittlung fiir das
Gegebensein der Wirkung nicht besteht, oder wofern sie da
ist, jedenfalls nicht ausreicht, um die Wirkung zu erklaren 2).
Die Wirkung ruht also im wesentlichen ganz in der Seele des
Mystikers und erklidrt sich durch die unmittelbare Beriihrung,
Erleuchtung, Offenbarung, die dem Mystiker durch die Michte
der iibersinnlichen Welt zuteil wird. Allerdings setzt auch diese
Erkliarung eine religios-metaphysische Deutung des mystischen
Erlebnisses voraus, die ihre stirkste Stitze in der iiberwilti-
genden Gefiihlsmacht dieses FErlebnisses findet. Eine Folge
davon ist nun auch, dass der Mystiker ganz in der Seligkeit
der ihm gegebenen Offenbarung aufgeht und nur in ihr lebt,
Psychologisch merkwiirdig mag dabei der Umstand erscheinen,
dass auch die Seligkeit, die der Mystiker empfindet,* seinem
Gefiihlsleben gleichsam aufgenotigt wird, sie dringt wie ein
Schauer in sein Bewusstsein ein und verschmilzt erst nach-
traglich mit seinem Selbst- und Personlichkeitsgefithl. Denn
zunédchst ist dieses wie ausgeloscht. Der Mystiker erscheint
ja wie ,von Sinnen%, ganz nur hingegeben dem Eindruck der
ihm gewordenen Offenbarung, er will, ,anstatt an sich zu'denken,
ins Meer der Liebe sich versenken“.

) Eine vorziigliche Beschreibung dieser Zustiinde gibt die hl. Therese,
sieche W. James, Religitse Erfahrung etc., S. 380 f.

?) Die natiirliche Vermittlung fehlt, wenn in der psychologischen Um-
welt des Mystikers keine Bedingungen, die das Erlebnis ermoglichen kénnten,
vorhanden sind; sie reicht nicht aus, wenn der Anlass, der zu dem my-
stischen Erlebnis fiihrt, der mit ihm verbundenen und gefiihlsmissig er-
fahrenen Bedeutung nicht entspricht. An das ,tolle, lege* in Augustins
Konfessionen (VIII, 12) kann hier erinnert werden.



— 102 —

Im ganzen lésst uns der hier gegebene Versuch einer Be-
schreibung der psychologischen Zustindlichkeit des Mystikers
neben der Unmittelbarkeit des Erlebens noch zwei Ziige als
fir sie besonders charakteristisch erkennen: zunichst die Pas-
sivitit des mystischen Bewusstseins; Wunsch und Wille schweigen,
Selbstbewusstsein und Eigendenken schwinden, — nur die tber-
legene gottliche Macht soll mit uns walten und aus uns reden.
,Nicht ich lebe, sondern Christus lebt in mir“ ist der Ausspruch
eines echten Mystikers. — Der eigenen Passivitat steht sodann
eine entsprechende Uberwertigkeit des mystischen Erlebnisses
und seines idealen Gehaltes gegeniiber. Fiir das Gefiihl besteht
diese Uberwertigkeit immer, wiithrend die Vorstellung sie hiufig
nicht zum Ausdruck bringt; sie erscheint blass gegeniiber der
Uberschwenglichkeit ihrer Geltung und Bedeutung. Denn vor
allem driickt sich die Uberwertigkeit des mystischen Erlebnisses
darin aus, dass es je nach der besonderen lL.age des Falles als
der entscheidende Wendepunkt im Leben des Mystikers be-
trachtet wird, dass die empfangene Offenbarung den Schliissel
zu allen Geheimnissen der Gottheit, der Natur und des Menschen-
lebens enthalten soll, dass der Gedanke aufkommt, in ihm Gott
als dem Zentrum alles Lebens begegnet zu sein, in seiner Liebe
zu versinken, selbst vergottet zu werden?!). — Aber alle diese
(zedanken sind bereits, wir kénnen es nicht nachdriicklich genug
betonen, Uberzeichnungen des urspriinglichen Erlebnisses, Deu-
tungen, mittelst deren sich der Mystiker dieses zurechtlegt,
Schale und nicht Kern. Das mystische Erlebnis selbst ist in
gewissem Sinne der religiosen Vorstellungswelt gegeniiber neutral,
das Wesen der Mystik daher weder religios noch konfessionell
durch ein bestimmt abzugrenzendes Schema von Vorstellungen
zu erfassen. Wenn nun in scheinbarem Widerspruch hierzu
von pantheistischen Vorstellungs- und Stimmungstendenzen inner-
halb der Mystik gesprochen werden kann, so ist deren Bildung
auf der Grundlage des mystischen Erlebnisses zwar leicht ver-
standlich, eine Notwendigkeit aber ist sie nicht. Denn die
Deutung des Erlebnisses kann sich sehr wohl auch den nor-
malen christlichen Glaubensgedanken anpassen und hat sich
ihr, wie die Geschichte zeigt, in unzdhligen Fillen angepasst.

1y Auf die Passivitit des Subjekts im mystischen Erlebnis verweist
namentlich G. Mehlis, Logos, Band 2, Heft 2, Formen der Mystik, und Lehr-
buch der Geschichtsphilosophie, S. 293.



— 103 —

Im tibrigen, der Geist wehet, wo er will, auch der Geist
der Mystik, und keine Theorie kann ihm verwehren, die Herzen
zu ergreifen und sie mit ihrem Gott zu einigen, — keine Theorie
wird auch das mystische Erlebnis zu etwas stempeln konnen,
was der christlichen Frommigkeit an sich wesensfremd wire,
oder sie muss die Wege beschrinken, auf welchen die christ-
liche Frommigkeit einherschreitet, indem sie zwar die breiten

Heeresstrassen often lasst, die ganz personlichen Pfade aber,
die nebenher laufen, verbietet.

Bonn. Rudolf KEUSSEN.



	Einige Bemerkungen zur Frage nach der Christlichkeit der Mystik

