Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 6 (1916)

Heft: 1

Artikel: Das Hauptstiick : "De Sacramentis in genere”
Autor: Rinkel, A.

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-403877

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 19.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-403877
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Das Hauptstiick : ,,De Sacramentis in genere.”

,Zu uns komme dein Reich!* — Diese Bitte des Vater-
unsers soll sich an jedem, der Christi Namen tragt, erfiillen,
damit von jedem Jesu Wort gilt: ,Das Reich Gottes ist in
euch!* (Luk. 17, 21).

Was ist das Reich Gottes? Was muss zu uns kommen und
in uns sein? ,Reich Gottes“ ist ein vielumfassender Ausdruck.
Reich Gottes, das Konigreich der Himmel, ist zunéchst die
Gemeinschaft aller in Christo Glaubigen, die Gemeinschaft des
Lebens und der Liebe, deren Seele Christus, der Leib, dessen
Haupt Christus ist. Weiter aber ist das Reich Gottes besonders
alles, was die Gemeinschaft zu einem Leib macht, dessen Haupt
und Seele Christus ist. Reich Gottes in diesem Sinne ist alles,
was Gott durch Christus den Menschen zu geben hat; es ist
die Fiille von Heil und Seligkeit, welehe Christus geoffenbart
hat und — schenkt. Das verstand der Herr mit den Worten:
,Das Reich Gottes ist in euch!“ und: ,Suchet zuerst das Reich

1) Dieser Aufsatz ist vor kurzem unter dem Titel: De Zeven Sacra-
menten, I. Inleidende Gedachten, vom Verein Oud-Katholiek Ondersteunings-
fonds als Nr. 10 ihrer Broschiirenreihe herausgegeben worden. Wir méchten
ihn hier in stellenweise abgeédnderter Form einem weiteren, zugleich spe-
zielleren Leserkreise zuginglich machen.

Ausdriicklich bemerken wir, dass wir in manchen Teilen von dem
ofters angefiihrten Aufsatz des Prof. Dr. J. Langen: Die nentestamentlichen
Keime der katholischen Lehre wvon dem Priesterium und den Sakramenten
(,Revue Intern. de Théol.“* 1896, Nr. 13, S. 71—94) ausgegangen sind. Auch
die Arbeit des Prof. Dr. Reusch (,Revue Intern. de Théol.“ 1893, Nr. 2,
S. 181 ff.) hat uns manchen Baustein geliefert. Indem wir hoffen, den alten
auch einige neue Gesichtspunkte zugefiigt zu haben, méchten wir unsere
Arbeit gewissermassen als eine Ausarbeitung und Folgerung des Aufsatzes
Langen betrachtet sehen.



80 —

Gottes* (Matth. 6, 33). Ist dieses Reich Gottes nicht ein Phantom?
Hat Christus etwas zu geben? Kann er es geben? Diese
Fragen konnen hier nicht eingehend beantwortet werden.
Unsere Glaubensiiberzeugung verneint die erste Frage, die
beiden andern bejaht sie.

Die Entscheidung fir Jesus den genialen Menschen oder
fiir Christus den Sohn Gottes ist in letzter Instanz Glaubens-
sache. Damit ist auch die Wirdigung und Beurteilung Christi
und seines Werkes von Grund aus verschieden. Wo man in
dem Nazarener nichts mehr als den Bekampfer des engherzigen
Religionsbegriffes des Pharisdismus, den Sittenlehrer ohne-
gleichen erblickt, da sind Reich Gottes und Kirche leere Be-
griffe, inhaltlose Gedanken, und wird hochstens ein ,Jesuismus®
als positiver Besitz gerettet. Wer aber auf Grund des Neuen
Testamentes zur Uberzeugung gelangt ist, dieser Jesus sei der
von Gott verheissene Erloser, gekommen, um die Siinde der
Welt hinwegzunehmen, um die aus der Siinde geborenen Ube
der Menschheit zu heilen und den durch die Siinde zwischen
Gott und Menschen gewirkten Bruch auszugleichen, der kann
das Kommen eines Gottesreiches ohne poetischen Gedanken-
sprung erhoffen und verkiinden. Bei einer solchen Anschauungs-
weise ist das Reich Gottes kein Phantom. Hier ist viel, hier ist
alles zu geben. Ein solcher Erloser hat Macht, zu geben, nicht
nur fiir einmal, sondern fiir ewig.

So wie das Kommen des Reiches ein Eintreten des Uber-
natiirlichen ins Natiirliche in sich schliesst (ein in die Herzen auf
Erden Hinabkommen des Himmels), so lidsst sich auch die von
Christus geoffenbarte Fiille des Heils und der Seligkeit in ein
objektives und subjektives Moment zerlegen. Wird das durch
den Sohn Gottes auf Erden vollzogene Werk — die Erlosung
der Menschheit — als die objektive Seite betrachtet, so muss
der Inhalt dieser objektiven Erlosungstatsache zum subjektiven
Besitz des einzelnen Menschenkindes werden. Mit der subjek-
tiven Aneignung des in dem objektiven Erlésungstod Christi
gebotenen Heiles kommt das Reich Gottes zu dem Menschen
und tritt das Ubernatiirliche in das Natiirliche ein. Weil nun
aber diese subjektive Verwirklichung der Erlosung fiir das Heil
Jedes einzelnen unbedingt notwendig ist, wird sie zugleich in
fiir jeden erkennbaren, sinnlich wahrnehmbaren Ereignissen



— 81 —

vor sich gehen missen. Damit ist die Notwendigkeit von Kirche
und Sakrament gegeben.

Wiéhrend Jesu Tod eine bloss historische Tatsache ist, ist
die in seinem Tod zum Abschluss kommende Erlosung der
Menschheit eine wirkende Tatsache, ein fortdauerndes Geschehen.
Hatte Jesu Tod keinen Erlosungscharakter, so wiare Jesus nur
ein Vorbild, auf welches von den Predigern in aller Zukunft
zur Nachfolge, zur Anregung, mit dem Finger hingewiesen
werden konnte. Nun aber ist Jesu Tod die Bedingung seines
Erlosungswerkes geworden, und ist dieses zwar der Bedingung
nach, nicht aber der Anwendung nach vollzogen. Findet doch
die Anwendung in jedem neugeborenen Menschenkind einen
neuen Boden zur Bearbeitung, — die Friichte reifen fortwihrend.
Die Anwendung bedingt die Notwendigkeit einer Gemeinschaft,
welche von allen an ihr Beteiligten gebildet wird; einer Ge-
meinschaft, innerhalb welcher im allgemeinen diese Anwendung
erworben wird; der Gemeinschaft, in welche jeder aufgenommen
wird, der an der Anwendung teil hat: der Kirche,

Das fortwidhrende Reifen der Friichte bedingt wiederum
die Notwendigkeit von Mitteln, durch welche jeder sie geniessen
kann und durch sinnliche Wahrnehmung auch iiberzeugt wird,
dass er sie geniesst; von Mitteln, durch welche die Friichte
des Erlosungswerkes jedem neuen Menschenkind auf untriiglich
wahrnehmbare Weise dargeboten werden: die Sakramente.

Wihrend Jesu Tod eine natiirliche ist, ist sein Erlosungs-
werk eine liber die Grenzen des Natiirlichen hinausreichende
ibernatiirliche, eine mystische Tatsache. Soll nun aber das
objektive Erlosungswerk, der iibernatiirliche Inhalt des Reiches
Gottes, subjektiver Besitz des Menschen werden und so ins
Natiirliche treten, so muss es im Kleide des Natiirlichen er-
scheinen, damit es dem Natiirlichen erkennbar wird. Hiermit
ist Begriff und Wesen der Kirche und Sakramente gegeben.

Die Kirche muss als die Gemeinschaft, in welcher das Er-
losungswerk angeeignet wird, ein sichtbares, natiirliches, ir-
disches Institut sein, aber mit einem iibernatiirlichen, geistigen
Charakter; ein Leib der Vergénglichkeit, dessen Herz im Himmel
pulsiert; ein Organismus irdischer Organe, in welchem ewiges
himmlisches Leben sich auswirkt, Die Sakramente als Mittel,
welche die tbernatiirlichen Friichte des mystischen Erlosungs-
werkes den Gliaubigen vermitteln sollen, sich wiederholende,

Internat. kirchl. Zeitschrift, Heft 1, 1916, 6



sinnlich wahrnehmbare Ereignisse sein, die aber eine himmlische
Handlung, ein iibernatiirliches Geschehen umhiillen: Symbole
also mit reellem Inhalt; irdische Hiillen himmlischer Gnade
und Seligkeit; menschliches Tun mit go6ttlicher Frucht.

Wir verbinden hier die Begriffe Kirche und Sakrament,
weil dieser jenes bedarf. Es fehlt jedoch zwischen beiden noch
ein Glied, welches nach unserer Meinung zwar in dem Begriff
von der Kirche enthalten ist, aber zum klaren Verstindnis noch
besonders genannt werden muss. Wenn man die Kirche als
die Gemeinschaft betrachtet, in welcher Heil und Seligkeit ver-
mittelt werden, und die Sakramente als die Mittel, welche Heil
und Seligkeit dem einzelnen geben, so muss es notwendig
Organe geben, welche im Namen der Kirche vollbringen, was
Recht und Pflicht der Kirche ist, Organe, welche als Diener
des Ganzen das, was Besitz der Kirche ist, vermitteln. Hiermit
ist die Notwendigkeit eines Priestertums?) gegeben.

Das Priestertum soll als das Institut, welches an der Stelle
des Ganzen dem einzelnen dient, das Leitorgan sein, durch
welches das beseelte Leben des Hauptes nach den zu besee-
lenden Teilen des Leibes hiniibergetragen wird, der persén-
liche Diener des unpersonlichen Ganzen; aber ... der Diener,
der handelt auf Befehl, im Auftrag, kraft einer Vollmacht, nicht
aus eigener Kraft und eigenem Koénnen; keine Mittlerschaft,
ohne welche der einzelne sich Christo nicht ndhern, sich sein
Heil und seine Seligkeit nicht erwerben kann, sondern das
menschliche Institut im gottlichen Gebiude der Kirche, das auf
Befehl des Herrn der Kirche die sichtbaren Mittel vollzieht,
das menschliche Tun verrichtet, um die tbernatiirlichen Friichte
in sichtbarer und greifbarer Gewissheit dem irdischen Kinde
Gottes zu bringen. Dies ist Begriff und Wesen des Priestertums.

Es wiare nun zweckmdéssig, darzulegen, dass Notwendig-
keit, Begriff und Wesen von Kirche, Priestertum und Sakra-
ment im Neuen Testamente begriindet seien, namentlich in den
Worten und Handlungen Jesu. Dies wiirde zu weit fithren. Hier
sollen nur einige allgemeine Gedanken festgelegt werden. Das
Neue Testament gibt als Sammlung von Gelegenheitsschriften

1) Vgl. die Ausfiihrungen im Schlussartikel.



83 _

weder in der von den Evangelisten iiberlieferten Lehre Christi,
noch in den Schriften der Apostel vollstindige Anweisungen
tiber die Einrichtung der Kirche, die Einsetzung und Aufrecht-
erhaltung eines Priestertums und die Spendung der Sakra-
mente. Es bietet kein abgeschlossenes System, sondern nur Bau-
steine, aus denen sich ein solches konstruieren lisst. Diese in
gewissem Sinne ,Insuffizienz“ zu nennende Liickenhaftigkeit
des Neuen Testamentes ldsst sich wie folgt erkliren. Weil
Christus zunidchst als Messias seiner jiidischen Zeitgenossen
_auftrat, bewegte er sich in ihrem Gedankenkreise, bediente er
sich ihrer Ausdriicke und Vorstellungen. Darum galten seine
Einrichtungen zunichst unmittelbar der Gegenwart, in welcher
er sich bewegte, ohne dass er dabei eine weitere Entwicklung
seiner ,Gemeinde“ als die der unmittelbarsten Zukunft nach
seiner Himmelfahrt in Betracht zog. ,Darum ist* — mit den
Worten Langens — ,kein Irrtum verhéingnisvoller, als das
Neue Testament gleichsam apriorisch und dogmatisch wie ein
direkt fiir die Gegenwart geschriebenes Schulbuch erkldaren zu
- wollen. Es will historisch aus dem Judentum seiner Zeit ver-
standen sein !). Das gilt insbesondere fiir kirchliche Einrich-
tungen. Wihrend ja doch die Lehre auf immer unabéinderlich
bleibt, kounte das mit den Formen, in die sich das Kkirchliche
Leben kleidet, durchaus nicht der Fall sein. Die Zeit der Ent-
stehung konnte unmdoglich dieselben Formen haben wie die
des spiteren Wachstums. Freilich, ,den Géarungszustand erster
Bildung einer grossen Gemeinschaft festhalten wollen fiir immer,
hiesse, sie vernichten“?). Deshalb musste sich in der nach-
apostolischen Zeit notwendig allméahlich eine kirchliche und
liturgische Einrichtung bilden, welche verschieden nach Léndern
und Zeiten einen fir die Zukunft einigermassen dauerhaften
Charakter erhielt. Aber Entwicklung und Wachstum rufen
auch die vergleichende und sichtende Kritik hervor. Sie fragt:
Sind die nachapostolischen und spiteren kirchlichen und litur-
gischen Einrichtungen auch logische Folgen dessen, was nur
rudimentir und in Prinzip, in Geist und Leben im Neuen
Testamente festgelegt ist? Bietet der Fluss, was die Quelle er-

1) Revue Intern. de Théol.“ 1896, Nr. 13. Prof. Dr. J. Langen: Die
neutestamentlichen Keime usw., S. 72.

5 A a O, S 72



__ 84

warten lisst? Ehrt der Baum seinen Boden? Lobt die Frucht
den Stamm?

Es lisst sich diesen Fragen gegeniiber folgender gewisser-
massen idealistische Standpunkt Langens verteidigen: ,Wenn
der organische Ausbau der christlichen Kirche von dem nach-
apostolischen Zeitalter an nichts als eine Abirrung von dem
Urspriinglichen war, so ist damit das Urspriingliche selbst ge-
richtet, und das echte Christentum als eine rasch voriiber-
ziehende Idylle, als ein schoner Traum zu betrachten, der fir
die Wirklichkeit des Lebens keine Bedeutung hat. Der Glaube
an die Gottlichkeit der christlichen Religion verlangt gebiete:
risch, eine trotz vielfacher menschlicher Abirrungen gottlich
geleitete, den jeweiligen Verhaltnissen entsprechende Entwick-
lung der Kirche anzunehmen?').* Diese Auffassung wird sich
zwar im grossen und ganzen — cum grano salis — als richtig
erweisen. Doch bedarf sie bestimmte Einschrinkungen. DMit
diesen ist sie als Ausgangspunkt der Kritik zulissig. Wird sie
aber dogmatisch verteidigt in der Absicht, jede Kritik im voraus
zu entkraften, so ist sie unbedingt abzulehnen. In Kkeinem der
beiden Fille aber hat der Standpunkt etwas Bestimmtes, bietet
er eine definitive Norm. Deshalb bleibt die wichtige Kritische
Frage: Ist mit der Vertretung des Standpunktes von Langen
jede Entwicklung gerechtfertigt, alles Wachstum als normal
und organisch richtig anzusehen, sind alle Einrichtungen als
gut und ungefilscht anzunehmen? Ist darum jeder Tropfen
in dem Fluss rein, jeder ans dem Stamm emporgewachsene
Spross edel, jede am Baume gereifte Frucht gut und unversehrt?
— Wir antworten: Keineswegs! Wer weiss nicht, dass viel
irdischer Irrtum die himmlische Wahrheit verfinstert, viel
menschlicher Diinkel sich in das Institut gottlichen Heils und
gottlicher Seligkeit hineingeschlichen hat?

Wir machen dazu folgenden Vorbehalt: Wachstum, Ent-
wicklung ist notwendig, unentbehrlich, denn das Urspriingliche
ist oft nur Keim und Anfang, Quell und Boden; deshalb ist
kein Wachstum, keine Entwicklung an sich abzulehnen, zu ver-
urteilen, zu verleugnen; allein, alles Wachstum, alle Entwick-
lung soll auf Keim und Prinzip gepr#&ft werden. ,An der Frucht
erkennet man den Baum*“ (Matth. 12, 33). Umgekehrt aber auch:

1) A a 0., S. 4.



_ BH —

nach der klaren Quelle wird das triibe Wasser gerichtet, am
guten Baum wird die faule Frucht verleugnet.

Wir schliessen aus diesen Erwiigungen: Notwendigkeit, Be-
griff und Wesen der Dinge sollen sich auf dem festen Funda-
mente des Neuen Testamentes griinden. Wurzeln sie in anderem
Boden, so sind sie verurteilt. Ruhen sie dagegen auf dieser un-
abinderlichen Basis, so trage das &#usserliche Kleid frei die
Spuren von Zeit, Ort und Verhiltnis.

Nachdem wir die Notwendigkeit, den Begriff und das
Wesen der Sakramente!) ins Auge gefasst haben, lenken wir
unsere Aufmerksamkeit auf das Wort ,Sakrament“ selbst und
auf das in der Kirche mit diesem Ausdruck Bezeichnete 2). Das
Wort ,Sakrament“ findet sich in dem Sinn, in welchem wir es
kennen, nirgends im Neuen Testamente. Das spiiter auch fir
unser ,Sakrament® benutzte griechische Wort wird zwar manch-
mal angewendet, nicht aber in der jetzt gebriuchlichen Be-
deutung. Es ist das griechische pvoeipior, in der Vulgata bald
mit ,mysterium*, bald mit ,sacramentum?® iibersetzt. Man findet
es u. a.in Mt. 13, 11 (die Geheimnisse — mysteria — des Himmel-
reiches, vgl. Mk. 4, 11), 1. Kor. 2, 7 (wir reden Gottes Weisheit
im Geheimnis — in mysterio), 1. Kor. 4, 1 (Verwalter der Geheim-
nisse Gottes — mysteriorum Dei), 1. Kor. 13, 2 (und wenn ich
alle Geheimnisse — mysteria omnia — weiss), 1. Kor. 14, 2 (im
Geiste redet er Geheimnisse — mysteria), 1. Kor. 15, 51 (Siehe
ich sage euch ein Geheimnis — mysterium), Eph. 1, 9 (da er
uns kund tat das Geheimnis seines Willens — sacramentum
voluntatis suae), Eph. 3, 3. 4. 9 (dass mir nach einer Offenbarung
kund getan worden ist das Geheimnis — ro prvecipwr, sacra-
mentum — wie ich vorhin in Kiirze geschrieben habe, wonach
ihr, wenn ihr es leset, meinen Einblick in das Geheimnis Christi
— &y ¢ prernole tod Xo., in mysterio Christi — erkennen konnet
... Mir ist diese Gnade verliehen, ins Licht zu stellen, welches
sei die Veranstaltung des von Urzeiten her in Gott dem Schopfer
des Alls verborgenen Geheimnisses — olxorvouie 100 uverroiov,

Y Man wird aus unsern Ausfiihrungen geschlossen haben, dass wir
unter dem Wort Sakrament ,Gnaden- oder Heilmittel* verstehen in dem
Sinn, in welchem es heute als technischer Ausdruck Geltung hat.

¥) Vgl. namentlich Prof. Dr. Fr. H. Reusch: Die Siebenzahl der Sakra-
mente, ,Revue Intern. de Théol.* 1893, Nr. 2, S. 181 ff.



— 8 —

quae sit dispensatio sacramenti), Eph. 5, 32 (Dieses Geheimnis ist
gross — sacramentum hoc magnum est), Kol. 1,26.27 (. . . dasGe-
heimnis — 70 wveripwr, mysterium —, das verborgen gewesen
von Urzeiten und von den Generationen her, nun aber geoffenbart
ist seinen Heiligen, denen Gott kund tun wollte, welches sei
der Reichtum der Herrlichkeit dieses Geheimnisses — pvarngiov,
sacramenti — unter den Heiden, namlich Christus unter euch...),
1. Tim. 3, 16 (Und anerkannt gross ist das Geheimnis der Gott-
seligkeit — pietatis sacramentum —, das offenbart worden im
Fleische . ..), Apok. I, 20 (das Geheimnis der sieben Sterne —
sacramentum septem stellarum), Apok. 17, 7 (das Geheimnis des
Weibes und des Tieres — sacramentum mulieris et bestiae).
Mvoripwor, mysterium, sacramentum, hat dort die allgemeine
Bedeutung: Geheimnis, geheimnisvoller Ratschluss Gottes, ge-
heimnisvolle Lehre?!). — Das lateinische Wort ,sacramentum®
wird also im Neuen Testament immer in einem andern Sinn
gebraucht, als wir es tun.

Besonders bemerkenswert?) ist, dass das Wort ,sacramen-
tum® in der Bedeutung von ,Verborgenheit, Geheimnis“ sich
noch im ,Missale Romanum“ vorfindet, lange also nachdem die
offizielle Kirchenlehre das Wort ausschliesslich der bekannten
Siebenzahl zuerkannt hatte. Wir nennen als schlagendes Bei-
spiel die Secreta des Festes Annuntiationis Mariae (25. Mérz):
»In mentibus nostris, quaesumus Domine, verae fidei sacra-
menta confirma“?). Ebenso ,Paschale sacramentum“ in der
Oratio ferine VI post Pascha*), welches nicht auf die Taufe,
sondern auf Christi Versohnungstod und Erlésungswerk im all-
gemeinen geht. Dagegen bezieht sich der Ausdruck ,quos

) In der hollindischen Ubersetzung von Andreas van der Schuur
wird es iibersetzt als: verborgenheden, geheim, geheimenissen.

%) Unseres Wissens hat bis jetzt Niemand darauf aufmerksam gemacht.

%) Holl. Messbuch, S. 430: Maria Boodschap: ,Wij bidden, Heer, be-
vestig in ons verstand de geheimen van het ware geloof.“ In der Fort-
setzung des Gebetes werden dann aber keine Sakramente, sondern Glaubens-
artikel genannt, nédmlich: ,ut, qui conceptum de virgine Deum verum et
hominem confitemur, per eius salutiferae resurrectionis potentiam ad aeter-
nam mereamur pervenire laetitiam“.

%) ...Deus, qui Paschale sacramentum in reconciliationis humanae
foedere contulisti, da mentibus nostris, ut quod professione celebramus,
imitemur effectu.“



87 —

sacramentis Paschalibus satiasti“!) ganz richtig auf die Eucha-
ristie, was das hollandische Messbuch (S. 255) mit ,Paasch-
geheimen® iibersetzt, So wird auch ,sacramentum® in der Oratio
feriae III post Pascha?®) mit ,de genade van het geheim“ iiber-
setzt (holl. Messb., S. 260), obgleich hier schwerlich etwas an-
deres als die Taufgnade gemeint sein kann. — Auf diese Bei-
spiele beschréinken wir uns.

Auch von den Kirchenviitern werden pvon)owr und sacra-
mentum in der Bedeutung von Geheimnis gebraucht. So redet
z. B. Augustinus von dem ,sacramentum passionis et resurrec-
tionis eius“, ,das Geheimnis“ also — nicht das Sakrament —
,Seines Leidens und seiner Auferstehung* ®).

Eph. 5, 32 wird von der ehelichen Verbindung zwischen
Mann und Weib gesagt: ,Dieses Geheimnis (pvearrowr, sacra-
mentum) ist gross; ich aber sage es in bezug auf Christus und
die Kirche.* Paulus hat Gen. 2, 24 zitiert: ,Deshalb wird der
Mann Vater und Mutter verlassen und seinem Weibe anhangen,
und es werden die zwei Ein Fleisch sein.* Er will also sagen:
Dieses Wort bezieht sich zwar dem Buchstaben nach auf die
Verbindung zwischen Mann und Weib, metaphorisch aber ent-
hilt es ein Abbild der Verbindung zwischen Christus und der
Kirche. — ,Sakrament“ heisst also hier: Type, Symbol, Abbild.
Auch in dieser Bedeutung finden wir ,sacramentum® bei den
Kirchenviitern 4).

Bei den alten Romern bezeichnet ,sacramentum“ dasjenige,
wodurch man sich selbst oder einen andern zu etwas ver-
pflichtet. Sie gebrauchten das Wort als juridischen Ausdruck:
die in einem Zivilprozess von beiden prozessierenden Parteien
deponierte Geldsumme, welche die unterliegende Partei ein-
biisste, daher auch , Wette“; ferner als militarischen Ausdruck:
die Militarpflicht, zumal der Kriegseid, Soldateneid, und daher
im allgemeinen ,Eid“. So redet Tertullianus vom ,divinum

1) Postcommunio Dom. Resurr.: ,Spiritum nobis, Domine, tuae chari-
tatis infunde, ut quos sacramentis Paschalibus satiasti, tua facias pietate
concordes.“

%) sDeus qui Ecclesiam tuam novo semper foetu multiplicas, concede
famulis tuis, ut sacramentum vivendo teneant, quod fide perceperunt.“

3 Aug., Sermo 231, 2. Ebenso Clem. Alex., Strom. 7, 1. 4; Iren. 2,
41 (28). 1; Tertull,, Apol. 19; Cypr., Test. ad Quir. adv. Jud. praef.; Hilar.
in Ps. 2, 3.

%) Tertull.,, ¢. Marc. 5, 1; Aug., Ep. 138, 7. 8, Ep. 98, 9.



88 —

sacramentum (gottlichen Eid) im Gegensatz zum ,humanum
sacramentum“ (menschlichen Eid), indem er dann mit dem
ersten meint: die Verpflichtung, welche der Christ als Streiter
Gottes bei der Taufe {ibernimmt!). Wir begegnen in der alten
Kirche auch dem Ausdruck ,sacramentum interrogare“, was
heisst: einen (bei seiner Taufe) sein ., Glaubensbekenntnis“ her-
sagen lassen?).

Als Augustinus von den ,bona“ der Ehe spricht, nennt er
dabei auch ,sacramentum®, mit welchem Wort er die ,Unauf-
loslichkeit* meint®. An einer andern Stelle*) nennt er die
»,Unwiderruflichkeit“ (character indelebilis) der Priesterweihe
.sacramentum ordinationis“. Taufe und Ordination — sagt er?)
— diirfen nicht wiederholt werden, denn jede ist ein ,sacra-
mentum®, welches durch eine bestimmte ,Konsekration“ dem
Menschen gegeben wird (,utrumque enim sacramentum est, et
quadem consecratione utrumque homini datur, illud cum bapti-
zatur, istud cum ordinatur, ideoque in Catholica utrumque non
licet iterari®). Augenscheinlich wird hier ,sacramentum“ ge-
nannt, was spiter den Namen ,character indelebilis“ erhielt,
indem das, was wir die sakramentale Handlung, das ,Sakra-
ment® nennen, hier ,consecratio“ heisst.
~ Seit Tertullianus wurde das Wort ,sacramentum“ auch in
der Bedeutung von symbolischer Akt, gottesdienstlicher, litur-
gischer Akt oder Gebrauch angewendet. In diesem Sinne werden
Taufe, Abendmahl, Handauflegung (Firmung) ofters ,Sakra-
mente“ genannt; aber auch allerlei andere Handlungen. Ter-
tullianus redet von den ,lavacri sacramenta“, d. h. den Tauf-
zeremonien ®). Alles also, was einen symbolischen Sinn hat,
wurde ,Sakrament“ genannt. So sagt Cyprianus: ,Die Christen
in Rom weichen hinsichtlich der Feier des Osterfestes und vieler
anderer Kultusgebriuche von den Orientalen ab“ (circa cele-
brandos dies Paschae et circa multa alia divinae rei sacra-
menta)’).

1y Tertull., de corona mil. 11, de idolat. 19; Cypr., Ep. 74, 8.

) Conc. v. Carthago von 256 (Op. Cypr.).

*) Aug., de Genes. ad lit. 9, 7, ¢. Jul. 5, 12. 46, de nupt. et concup. 21, 23,
de bono coniug. 24, 32.

*) de bono coniug. 24, 32.

®) ¢. ep. Parm. 2, 13. 28.

®) Tertull., de virg. vel. 2.

") Cypr,, Ep. 75, 6.



— 89 —

Viele Handlungen und Gebriuche, die wir jetzt ,sacra-
mentalia nennen — Akte, die im &dusserlichen Ritus den
,Sakramenten“ gleichen, nicht aber von Christus angeordnete
gnadenwirkende Mittel sind —, wurden in ilterer Zeit ,sacra-
menta® genannt. So z. B. die Weihen der niederen Kleriker,
die Weihe des Abtes, die Salbung des Fiirsten, die Investitur
der Bischofe mit Stab und Ring, die Weihe der Kirchen und
Glocken, die Fusswaschung, die Leichenfeierlichkeiten usw.
Dies zwar erst im 11. und 12. Jahrhundert. Schon frither aber,
bei mehreren Kirchenvitern, wurden selbst geweihte Gegen-
stainde und Ingredienzen ,sacramenta“ genannt, so das Tauf-
wasser, das Chrisma und das Salz.

Taufe und Abendmahl — dies letztere meistens Eucharistie
genannt — werden von den Kirchenviitern oft zusammen als
-Sakramente“ bezeichnet, mitunter daneben die Firmung. Dies
findet seine Erklirung in der bekannten Tatsache, dass diese
drei gleich nacheinander den Katechumenen gespendet wurden.
Wenn daher Cyrillus von Jerusalem in seinen fiinf Katechismus-
predigten seinen Schiiiern von den ,Sakramenten“ spricht, be-
handelt er nur Taufe, Firmung und Eucharistie.

— Als unbestreitbare Tatsache ist festzustellen, dass in der
Literatur des ersten christlichen Jahrtausends sich keine einzige
Stelle nachweisen lédsst, an der sieben ,Sakramente“ neben-
einander aufgezidhlt werden — ebensowenig also die sieben von
uns jetzt ,Sakramente“ genannten Handlungen —, oder an
welcher gesagt wird, es gebe deren nicht mehr und nicht weniger
als sieben. —

Petrus Damianus (7 1072) z&hlt einmal zwolf ,Sakramente“
auf, unter welchen die Eucharistie fehlt (!), dagegen die Sal-
bung des Konigs, Weihe der Kirche, Monche, Eremiten u. a.
mitinbegriffen ist. An einer anderen Stelle nennt er Taufe,
Bucharistie und Weihe der Kleriker ,die drei vorziiglichsten
Sakramente“ (tria praecipua sacramenta). Anderswo erwihnt
er allerdings sieben ,Sakramente®, nimlich ,die Menschwerdung
des Herrn, die Geburt, das Leiden, die Auferstehung, die Himmel-
fahrt, das Gericht und das Konigreich“. — Hildebertus von
Tours (v 1134) nennt neun, an einer anderen Stelle rechnet er
noch die Fusswaschung dazu. — Bernardus von Clairvaux
(1 1153) zahlt zehn auf, die Ehe fehlt, angefithrt werden aber
die Fusswaschung, die Investitur der Kanonici, Abte und Bi-



— 90 —

schofe. — Hugo von St. Vietor (f 1141) unterscheidet drei Arten
von ,Sakramenten“: 1. Sakramente des Heils (sacr. salutis):
Taufe, Eucharistie und Firmung; 2. Sakramente, die dem litur-
gischen Leben angehoren (sacr. exercitationis): a) Sachen (res):
Weihwasser, Asche, gesegnete Palmzweige und Kerzen, ) Hand-
lungen (actiones): das Kreuzzeichen, das Aushauchen bei der
Teufelsbannung, die Ausbreitung der Hénde, die Kniebeugung,
¢) Worte (verba): die Anrufung der Trinitdt; 3. Sakramente,
die zum . Dienst“ gehéren (sacr. administrationis): Priesterweihe,
Weihe der Gefisse, Kleider und dergl.

Erst in der 2. Hilfte des 12. Jahrhunderts sprechen die
Schriftsteller von einer Siebenzahl. Unter ihnen ist Petrus
Lombardus (7 1160) der erste, der sieben ,Sakramente in der
jetzt iiblichen Reihenfolge aufzéihlt. Er behandelt sie ausfiihr-
lich und nennt sie ,Sakramente des neuen Gesetzes“ (sacr.
novae legis). Von Petrus Lombardus an ist die Siebenzahl all-
méhlich in der Theologie zur Anerkennung gekommen, wie-
wohl spiitere Schriftsteller noch den ilteren mittelalterlichen
Sprachgebrauch beibehalten?). In einem ,Erlass an die Bul-
garen“ von 1204 nennt Papst Innocentius III. gerade die bei
der Konsekration der Kirche, der Altire und des Kelches statt-
findende Salbung ,unctionis sacramentum®.

Petrus Lombardus begriindet die Siebenzahl nicht. Die
ihm folgenden scholastischen Theologen versuchen dies zwar,
berufen sich aber nicht auf Schrift und Tradition — was frei-
lich in der Scholastik nicht tiblich ist —, sondern sie stiitzen sich
auf Analogien, z. B. die sieben Gaben des hl. Geistes, die sieben
Tugenden, die sieben Hauptsiinden, die sieben Weltalter und
dergl.?). Wahrlich eine sonderbare Art der Beweisfithrung,
Wenn Bonaventura diese Siebenzahlparallele umstindlich eror-
tert, klingt seine Folgerung merkwiirdig: , Hinc est quod necesse
est septem esse sacramenta“?). — Thomas von Aquin zeigt, wie
die ,sieben Sakramente dem Entwicklungsgang der mensch-
lichen Bediirfnisse vollkommen entsprechen. Seiner Spur sind
viele gefolgt, z. B. der bekannte katholische Theologe Mohler.

1) Man denke z. B. an den oben nachgewiesenen Gebrauch des Wortes
Jsacramentum* im Missale Romanum.

?) Vgl. ,Revue Intern. de Theologie* 1895, Nr. 12, S. 740 f.

%) Brevil,, p. 6, ¢. 3.



— 91 —

Selbst Goethe wandelt auf diesen Spuren!). Es ist gleichfalls
eine Beweisfiihrung, welche dem Anschein nach sehr schlagend
ist, jedoch bloss symbolischen, keineswegs wissenschaftlichen
Wert hat. Man kann die Notwendigkeit der ,Sakramente“
nachweisen, nicht aber die Notwendigkeit der Siebenzahl. Das
letztere ist eine Tatsache, welche wissenschaftlich konstatiert
werden muss.

Viele Theologen fiihren folgenden Beweis. Es lisst sich
einzeln nachweisen, dass alle sieben ,wahrhaft Sakramente“
sind (vere esse sacramenta); nun wird zwar erst seit dem
12. Jahrhundert die Siebenzahl erwihnt, aber es leuchtet doch
ein, dass sie nicht erst damals entstanden ist, denn auch die
morgenléindische Kirche kennt ,die sieben Sakramente“ und
wird sie selbstverstindlich nicht nach der Trennung von der
abendléndischen angenommen haben. Man findet sie selbst bei
den morgenldndischen Sekten, wie den Nestorianern, Kopten,
Armeniern u. a., die sich schon im 5. Jahrhundert von der
Kirche getrennt haben. Darauf ist zu sagen, Johannes von
Damaskus ( um 754), der grosse Kirchenvater des Orients, auf
den doch die griechisch-russische Kirche sozusagen schwort,
kenne nur zwei ,Sakramente“, Taufe und Abendmahl. Auch
spiter ist vor dem Bruch mit der abendldndischen Kirche keine
Spur von der Siebenzahl zu finden. Es ist eine erwiesene Tat-
sache, dass die Siebenzahl unter dem Einfluss der abendlan-
dischen Theologie in der morgenldndischen Kirche Ansehen
gefunden hat?). Noch lange nachher hielten viele Schriftsteller
im Orient an den ,Sakramenten der Monchs- und Altarweihe*
fest. Die Sakramentenlehre der morgenldndischen Sekten be-
darf gewiss noch einer genaueren Untersuchung, bevor man er-
klaren kann, sie kenne bereits vor der Trennung die Sieben-
zahl ,in optima forma‘“. A. RINKEL,

) Nach Geethe (Werke [XI, S. 284 ff., Stuttgart 1866) besitzt der Pro-
testantismus zu wenig Sakramente. Die Siebenzahl des Katholizismus stellt
némlich einen gerade abgerundeten ,geistigen Zusammenhang® (S. 287)
mit dem menschlichen L.eben und dessen Bediirfnissen von der Wiege
bis zum Grabe dar.

#) Vgl. Prof. Dr. J. Langen in der ,Revue Intern. de Théologie“ 1893,
Nr. 12, S. 739 ff., ,Zur griechischen Sakramentenlehre.

(Schluss folgt.)



	Das Hauptstück : "De Sacramentis in genere"

