
Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 6 (1916)

Heft: 1

Artikel: Das Hauptstück : "De Sacramentis in genere"

Autor: Rinkel, A.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-403877

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 19.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-403877
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


79

Das Hauptstück: „De Sacramentis in genere".1}

„Zu uns komme dein Reich!" — Diese Bitte des
Vaterunsers soll sich an jedem, der Christi Namen trägt, erfüllen,
damit von jedem Jesu Wort gilt: „Das Reich Gottes ist in
euch!" (Luk. 17, 21).

Was ist das Reich Gottes '? Was muss zu uns kommen und
in uns sein? „Reich Gottes" ist ein vielumfassender Ausdruck.
Reich Gottes, das Königreich der Himmel, ist zunächst die
Gemeinschaft aller in Christo Gläubigen, die Gemeinschaft des
Lebens und der Liebe, deren Seele Christus, der Leib, dessen

Haupt Christus ist. Weiter aber ist das Reich Gottes besonders
alles, was die Gemeinschaft zu einem Leib macht, dessen Haupt
und Seele Christus ist. Reich Gottes in diesem Sinne ist alles,
was Gott durch Christus den Menschen zu geben hat; es ist
die Fülle von Heil und Seligkeit, welche Christus geoffenbart
hat und — schenkt. Das verstand der Herr mit den Worten:
„Das Reich Gottes ist in euch!" und: „Suchet zuerst das Reich

') Dieser Aufsatz ist vor kurzem unter dem Titel: De Zeven
Sacramentel!. I. Inleidende Gedachten, vom Verein Oud-Katholiek Ondersteunings-
fouds als Nr. 10 ihrer Broschürenreihe herausgegeben worden. Wir möchten
ihn hier in stellenweise abgeänderter Form einem weiteren, zugleich
spezielleren Leserkreise zugänglich machen.

Ausdrücklich bemerken wir, dass wir in manchen Teilen von dem
öfters angeführten Aufsatz des Prof. Dr. J. Langen: Die neutestamentlichen
Keime der katholischen Lehre von dem Priestertum und den Sakramenten

(„Revue Intern, de Théol." 1896, Nr. 13, S. 71—94) ausgegangen sind. Auch
die Arbeit, des Prof. Dr. Reusch („Revue Intern, de Théol." 1893, Nr. 2,
S. 181 ff.) hat uns manchen Baustein geliefert. Indem wir hoffen, den alten
auch einige neue Gesichtspunkte zugefügt zu haben, möchten wir unsere
Arbeit gewissermassen als eine Ausarbeitung und Folgerung des Aufsatzes
Langen betrachtet sehen.



— 80 —

Gottes" (Matth. 6, 33). Ist dieses Reich Gottes nicht ein Phantom?
Hat Christus etwas zu geben Kann er es geben Diese
Fragen können hier nicht eingehend beantwortet werden.
Unsere Glaubensüberzeugung verneint die erste Frage, die
beiden andern bejaht sie.

Die Entscheidung für Jesus den genialen Menschen oder
für Christus den Sohn Gottes ist in letzter Instanz Glaubenssache.

Damit ist auch die Würdigung und Beurteilung Christi
und seines Werkes von Grund aus verschieden. Wo man in
dem Nazarener nichts mehr als den Bekämpfer des engherzigen
Religionsbegriffes des Pharisäismus, den Sittenlehrer
ohnegleichen erblickt, da sind Reich Gottes und Kirche leere
Begriffe, inhaltlose Gedanken, und wird höchstens ein „Jesuismus"
als positiver Besitz gerettet. Wer aber auf Grund des Neuen
Testamentes zur Überzeugung gelangt ist, dieser Jesus sei der
von Gott verheissene Erlöser, gekommen, um die Sünde der
Welt hinwegzunehmen, um die aus der Sünde geborenen Übe
der Menschheit zu heilen und den durch die Sünde zwischen
Gott und Menschen gewirkten Bruch auszugleichen, der kann
das Kommen eines Gottesreiches ohne poetischen Gedankensprung

erhoffen und verkünden. Bei einer solchen Anschauungsweise

ist das Reich Gottes kein Phantom. Hier ist viel, hier ist
alles zu geben. Ein solcher Erlöser hat Macht, zu geben, nicht
nur für einmal, sondern für ewig.

So wie das Kommen des Reiches ein Eintreten des
Übernatürlichen ins Natürliche in sich schliesst (ein in die Herzen auf
Erden Hinabkommen des Himmels), so lässt sich auch die von
Christus geoffenbarte Fülle des Heils und der Seligkeit in ein
objektives und subjektives Moment zerlegen. Wird das durch
den Sohn Gottes auf Erden vollzogene Werk — die Erlösung
der Menschheit -— als die objektive Seite betrachtet, so muss
der Inhalt dieser objektiven Erlösungstatsache zum subjektiven
Besitz des einzelnen Menschenkindes werden. Mit der subjektiven

Aneignung des in dem objektiven Erlösungstod Christi
gebotenen Heiles kommt das Reich Gottes zu dem Menschen
und tritt das Übernatürliche in das Natürliche ein. Weil nun
aber diese subjektive Verwirklichung der Erlösung für das Heil
jedes einzelnen unbedingt notwendig ist, wird sie zugleich in
für jeden erkennbaren, sinnlich wahrnehmbaren Ereignissen



— 81 —

vor sich gehen müssen. Damit ist die Notwendigkeit von Kirche
und Sakrament gegeben.

Während Jesu Tod eine bloss historische Tatsache ist, ist
die in seinem Tod zum Abschluss kommende Erlösung der
Menschheit eine wirkende Tatsache, ein fortdauerndes Geschehen.
Hätte Jesu Tod keinen Erlösungscharakter, so wäre Jesus nur
ein Vorbild, auf welches von den Predigern in aller Zukunft
zur Nachfolge, zur Anregung, mit dem Finger hingewiesen
werden könnte. Nun aber ist Jesu Tod die Bedingung seines

Erlösungswerkes geworden, und ist dieses zwar der Bedingung
nach, nicht aber der Anwendung nach vollzogen. Findet doch
die Anwendung in jedem neugeborenen Menschenkind einen
neuen Boden zur Bearbeitung, — die Früchte reifen fortwährend.
Die Anwendung bedingt die Notwendigkeit einer Gemeinschaft,
welche von allen an ihr Beteiligten gebildet wird; einer
Gemeinschaft, innerhalb welcher im allgemeinen diese Anwendung
erworben wird; der Gemeinschaft, in welche jeder aufgenommen
wird, der an der Anwendung teil hat: der Kirche.

Das fortwährende Reifen der Früchte bedingt wiederum
die Notwendigkeit von Mitteln, durch welche jeder sie geniessen
kann und durch sinnliche Wahrnehmung auch überzeugt wird,
dass er sie geniesst; von Mitteln, durch welche die Früchte
des Erlösungswerkes jedem neuen Menschenkind auf untrüglich
wahrnehmbare Weise dargeboten werden: die Sakramente.

Während Jesu Tod eine natürliche ist, ist sein Erlösungswerk

eine über die Grenzen des Natürlichen hinausreichende
übernatürliche, eine mystische Tatsache. Soll nun aber das

objektive Erlösungswerk, der übernatürliche Inhalt des Reiches
Gottes, subjektiver Besitz des Menschen werden und so ins
Natürliche treten, so muss es im Kleide des Natürlichen
erscheinen, damit es dem Natürlichen erkennbar wird. Hiermit
ist Begriff und Wesen der Kirche und Sakramente gegeben.

Die Kirche muss als die Gemeinschaft, in welcher das

Erlösungswerk angeeignet wird, ein sichtbares, natürliches,
irdisches Institut sein, aber mit einem übernatürlichen, geistigen
Charakter; ein Leib der Vergänglichkeit, dessen Herz im Himmel
pulsiert; ein Organismus irdischer Organe, in welchem ewiges
himmlisches Leben sich auswirkt. Die Sakramente als Mittel,
welche die übernatürlichen Früchte des mystischen Erlösungswerkes

den Gläubigen vermitteln sollen, sich wiederholende,
Internat, kirchl. Zeitschrift, Heft 1, 1916. 6



— 82 —

sinnlich wahrnehmbare Ereignisse sein, die aber eine himmlische
Handlung, ein übernatürliches Geschehen umhüllen: Symbole
also mit reellem Inhalt; irdische Hüllen himmlischer Gnade
und Seligkeit; menschliches Tun mit göttlicher Frucht.

Wir verbinden hier die Begriffe Kirche und Sakrament,
weil dieser jenes bedarf. Es fehlt jedoch zwischen beiden noch
ein Glied, welches nach unserer Meinung zwar in dem Begriff
von der Kirche enthalten ist, aber zum klaren Verständnis noch
besonders genannt werden muss. Wenn man die Kirche als
die Gemeinschaft betrachtet, in welcher Heil und Seligkeit
vermittelt werden, und die Sakramente als die Mittel, welche Heil
und Seligkeit dem einzelnen geben, so muss es notwendig
Organe geben, welche im Namen der Kirche vollbringen, was
Recht und Pflicht der Kirche ist, Organe, welche als Diener
des Ganzen das, was Besitz der Kirche ist, vermitteln. Hiermit
ist die Notwendigkeit eines Priestertums1) gegeben.

Das Priestertum soll als das Institut, welches an der Stelle
des Ganzen dem einzelnen dienf, das Leitorgan sein, durch
welches das beseelte Leben des Hauptes nach den zu
beseelenden Teilen des Leibes hinübergetragen wird, der persönliche

Diener des unpersönlichen Ganzen ; aber der Diener,
der handelt auf Befehl, im Auftrag, kraft einer Vollmacht, nicht
aus eigener Kraft und eigenem Können; keine Mittlerschaft,
ohne welche der einzelne sich Christo nicht nähern, sich sein
Heil und seine Seligkeit nicht erwerben kann, sondern das
menschliche Institut im göttlichen Gebäude der Kirche, das auf
Befehl des Herrn der Kirche die sichtbaren Mittel vollzieht,
das menschliche Tun verrichtet, um die übernatürlichen Früchte
in sichtbarer und greifbarer Gewissheit dem irdischen Kinde
Gottes zu bringen. Dies ist Begriff und Wesen des Priestertums.

Es wäre nun zweckmässig, darzulegen, dass Notwendigkeit,

Begriff und Wesen von Kirche, Priestertum und Sakrament

im Neuen Testamente begründet seien, namentlich in den
Worten und Handlungen Jesu. Dies würde zu weit führen. Hier
sollen nur einige allgemeine Gedanken festgelegt werden. Das
Neue Testament gibt als Sammlung von Gelegenheitsschriften

l) Vgl. die Ausführungen im Schlussartikel.



— 83 —

weder in der von den Evangelisten überlieferten Lehre Christi,
noch in den Schriften der Apostel vollständige Anweisungen
über die Einrichtung der Kirche, die Einsetzung und
Aufrechterhaltung eines Priestertums und die Spendung der
Sakramente. Es bietet kein abgeschlossenes System, sondern nur
Bausteine, aus denen sich ein solches konstruieren lässt. Diese in
gewissem Sinne „Insuffizienz" zu nennende Lückenhaftigkeit
des Neuen Testamentes lässt sich wie folgt erklären. Weil
Christus zunächst als Messias seiner jüdischen Zeitgenossen
auftrat, bewegte er sich in ihrem Gedankenkreise, bediente er
sich ihrer Ausdrücke und Vorstellungen. Darum galten seine

Einrichtungen zunächst unmittelbar der Gegenwart, in welcher
er sich bewegte, ohne dass er dabei eine weitere Entwicklung
seiner „Gemeinde" als die der unmittelbarsten Zukunft nach
seiner Himmelfahrt in Betracht zog. „Darum ist" — mit den
Worten Langens — „kein Irrtum verhängnisvoller, als das
Neue Testament gleichsam apriorisch und dogmatisch wie ein
direkt für die Gegenwart geschriebenes Schulbuch erklären zu
wollen. Es will historisch aus dem Judentum seiner Zeit
verstanden sein1)." Das gilt insbesondere für kirchliche Einrichtungen.

Während ja doch die Lehre auf immer unabänderlich
bleibt, konnte das mit den Formen, in die sich das kirchliche
Leben kleidet, durchaus nicht der Fall sein. Die Zeit der
Entstehung konnte unmöglich dieselben Formen haben wie die
des späteren Wachstums. Freilich, „den Gärungszustand erster
Bildung einer grossen Gemeinschaft festhalten wollen für immer,
hiesse, sie vernichten"2). Deshalb musste sich in der
nachapostolischen Zeit notwendig allmählich eine kirchliche und
liturgische Einrichtung bilden, welche verschieden nach Ländern
und Zeiten einen für die Zukunft einigermassen dauerhaften
Charakter erhielt. Aber Entwicklung und Wachstum rufen
auch die vergleichende und sichtende Kritik hervor. Sie fragt :

Sind die nachapostolischen und späteren kirchlichen und
liturgischen Einrichtungen auch logische Folgen dessen, was nur
rudimentär und in Prinzip, in Geist und Leben im Neuen
Testamente festgelegt ist? Bietet der Fluss, was die Quelle er-

') „Revue Intern, de Théol." 1896, Nr. 13. Prof. Dr. J. Langen: Die
neutestamentlichen Keime usw., S. 72.

2) A. a. O., S. 72.



— 84 —

warten lässt? Ehrt der Baum seinen Boden? Lobt die Frucht
den Stamm?

Es lässt sich diesen Fragen gegenüber folgender gewissermassen

idealistische Standpunkt Langens verteidigen: „Wenn
der organische Ausbau der christlichen Kirche von dem
nachapostolischen Zeitalter an nichts als eine Abirrung von dem
Ursprünglichen war, so ist damit das Ursprüngliche selbst
gerichtet, und das echte Christentum als eine rasch vorüberziehende

Idylle, als ein schöner Traum zu betrachten, der für
die Wirklichkeit des Lebens keine Bedeutung hat. Der Glaube
an die Göttlichkeit der christlichen Religion verlangt gebieterisch,

eine trotz vielfacher menschlicher Abirrungen göttlich
geleitete, den jeweiligen Verhältnissen entsprechende Entwicklung

der Kirche anzunehmenx)." Diese Auffassung wird sich
zwar im grossen und ganzen — cum grano salis — als richtig
erweisen. Doch bedarf sie bestimmte Einschränkungen. Mit
diesen ist sie als Ausgangspunkt der Kritik zulässig. Wird sie
aber dogmatisch verteidigt in der Absicht, jede Kritik im voraus
zu entkräften, so ist sie unbedingt abzulehnen. In keinem der
beiden Fälle aber hat der Standpunkt etwas Bestimmtes, bietet
er eine definitive Norm. Deshalb bleibt die wichtige kritische
Frage: Ist mit der Vertretung des Standpunktes von Langen
jede Entwicklung gerechtfertigt, alles Wachstum als normal
und organisch richtig anzusehen, sind alle Einrichtungen als

gut und ungefälscht anzunehmen Ist darum jeder Tropfen
in dem Fluss rein, jeder aus dem Stamm emporgewachsene
Spross edel, jede am Baume gereifte Frucht gut und unversehrt?
— Wir antworten : Keineswegs Wer weiss nicht, dass viel
irdischer Irrtum die himmlische Wahrheit verfinstert, viel
menschlicher Dünkel sich in das Institut göttlichen Heils und
göttlicher Seligkeit hineingeschlichen hat?

Wir machen dazu folgenden Vorbehalt: Wachstum,
Entwicklung ist notwendig, unentbehrlich, denn das Ursprüngliche
ist oft nur Keim und Anfang, Quell und Boden; deshalb ist
kein Wachstum, keine Entwicklung an sich abzulehnen, zu
verurteilen, zu verleugnen ; allein, alles Wachstum, alle Entwicklung

soll auf Keim und Prinzip geprf ft werden. „An der Frucht
erkennet man den Baum" (Matth. 12, 33). Umgekehrt aber auch:

') A. a. O., S. 74.



— 85 —

nach der klaren Quelle wird das trübe Wasser gerichtet, am
guten Baum wird die faule Frucht verleugnet.

Wir schliessen aus diesen Erwägungen : Notwendigkeit,
Begriff und Wesen der Dinge sollen sich auf dem festen Fundamente

des Neuen Testamentes gründen. Wurzeln sie in anderem
Boden, so sind sie verurteilt. Ruhen sie dagegen auf dieser
unabänderlichen Basis, so trage das äusserliche Kleid frei die
Spuren von Zeit, Ort und Verhältnis.

Nachdem wir die Notwendigkeit, den Begriff und das
Wesen der Sakramentea) ins Auge gefasst haben, lenken wir
unsere Aufmerksamkeit auf das Wort „Sakrament" selbst und
auf das in der Kirche mit diesem Ausdruck Bezeichnete2). Das
Wort „Sakrament" findet sich in dem Sinn, in welchem wir es

kennen, nirgends im Neuen Testamente. Das später auch für
unser „Sakrament" benutzte griechische Wort wird zwar manchmal

angewendet, nicht aber in der jetzt gebräuchlichen
Bedeutung. Es ist das griechische /.ivax^çiov, in der Vulgata bald
mit „mysterium", bald mit „sacramentum" übersetzt. Man findet
es u. a. in Mt. 13, 11 (die Geheimnisse — mysteria — des Himmelreiches,

vgl. Mk. 4, 11), 1. Kor. 2, 7 (wir reden Gottes Weisheit
im Geheimnis — in mysterio), 1. Kor. 4, 1 (Verwalter der Geheimnisse

Gottes — mysteriorum Dei), 1. Kor. 13, 2 (und wenn ich
alle Geheimnisse — mysteria omnia ¦— weiss), 1. Kor. 14, 2 (im
Geiste redet er Geheimnisse — mysteria), 1. Kor. 15, 51 (Siehe
ich sage euch ein Geheimnis — mysterium), Eph. 1, 9 (da er
uns kund tat das Geheimnis seines Willens — sacramentum
voluntatis suae), Eph. 3, 3. 4. 9 (dass mir nach einer Offenbarung
kund getan worden ist das Geheimnis — rò /.ivatrJQior,
sacramentum — wie ich vorhin in Kürze geschrieben habe, wonach
ihr, wenn ihr es leset, meinen Einblick in das Geheimnis Christi
— sr xiò p,vax-qQÌoì xov Xq., in mysterio Christi — erkennen könnet

Mir ist diese Gnade verliehen, ins Licht zu stellen, welches
sei die Veranstaltung des von Urzeiten her in Gott dem Schöpfer
des Alls verborgenen Geheimnisses — oixoroj.ua xov /.ivaxroiov,

') Man wird aus unsern Ausführungen geschlossen haben, dass wir
unter dem Wort Sakrament „Gnaden- oder Heilmittel" verstehen in dem
Sinn, in welchem es heute als technischer Ausdruck Geltung hat.

*) Vgl. namentlich Prof. Dr. Fr. H. Reusch: Die Siebenzahl der Sakramente,

„Revue Intern, de Théol." 1893, Xr. 2, S. 181 ff.



— 86 —

quae sit dispensatio sacramenti), Eph. 5, 32 (Dieses Geheimnis ist
gross —¦ sacramentum hoc magnum est), Kol. 1,26.27 das
Geheimnis —¦ xò fivffxrJQiov, mysterium —, das verborgen gewesen
von Urzeiten und von den Generationen her, nun aber geoffenbart
ist seinen Heiligen, denen Gott kund tun wollte, welches sei
der Reichtum der Herrlichkeit dieses Geheimnisses — [Avaxrjçîov,
sacramenti — unter den Heiden, nämlich Christus unter euch...),
1. Tim. 3, 16 (Und anerkannt gross ist das Geheimnis der
Gottseligkeit — pietatis sacramentum —, das offenbart worden im
Fleische Apok. 1, 20 (das Geheimnis der sieben Sterne —
sacramentum septem stellarum), Apok. 17, 7 (das Geheimnis des

Weibes und des Tieres — sacramentum mulieris et bestiae).
MvacrjQiov, mysterium, sacramentum, hat dort die allgemeine
Bedeutung: Geheimnis, geheimnisvoller Ratschluss Gottes,
geheimnisvolle Lehre*). — Das lateinische Wort „sacramentum"
wird also im Neuen Testament immer in einem andern Sinn
gebraucht, als wir es tun.

Besonders bemerkenswert2) ist, dass das Wort „sacramentum"
in der Bedeutung von „Verborgenheit, Geheimnis" sich

noch im „Missale Romanum" vorfindet, lange also nachdem die
offizielle Kirchenlehre das Wort ausschliesslich der bekannten
Siebenzahl zuerkannt hatte. Wir nennen als schlagendes
Beispiel die Secreta des Festes Annuntiationis Mariae (25. März) :

„In mentibus nostris, quaesumus Domine, verae fidei sacramenta

confirma"s). Ebenso „Paschale sacramentum" in der
Oratio feriae VI post Pascha4), welches nicht auf die Taufe,
sondern auf Christi Versöhnungstod und Erlösungswerk im
allgemeinen geht. Dagegen bezieht sich der Ausdruck „quos

l) In der holländischen Übersetzung von Andreas van der Schuur
wird es übersetzt als: verborg-enheden, geheim, geheimenissen.

*¦) Unseres Wissens hat bis jetzt Niemand darauf aufmerksam gemacht.
s) Holl. Messbuch, S. 430: Maria Boodschap: „Wij bidden, Heer, be-

vestig in ons verstand de geheimen van het ware geloof." In der
Fortsetzung des Gebetes werden dann aber keine Sakramente, sondern Glaubensartikel

genannt, nämlich: „ut, qui conceptum de virgine Deum verum et
hominem eonfitemur, per eius salutiferae resurrectionis potentiam ad aeternam

mereamur pervenire laetitiam".
*) „. Deus, qui Paschale sacramentum in reconciliationis humanae

foedere contulisti, da mentibus nostris, ut quod professione celebramus,
imiteinur effectu."



— 87 —

sacramentis Paschalibus satiasti" x) ganz richtig auf die Eucharistie,

was das holländische Messbuch (S. 255) mit
„Paaschgeheimen" übersetzt. So wird auch „sacramentum" in der Oratio
feriae ni post Pascha2) mit „de genade van het geheim" übersetzt

(holl. Messb., S. 260), obgleich hier schwerlich etwas
anderes als die Taufgnade gemeint sein kann. — Auf diese
Beispiele beschränken wir uns.

Auch von den Kirchenvätern werden \.ivaxi',qiov und
sacramentum in der Bedeutung von Geheimnis gebraucht. So redet
z. B. Augustinus von dem „sacramentum passionis et resurrectionis

eius", „das Geheimnis" also — nicht das Sakrament —
„seines Leidens und seiner Auferstehung" s).

Eph. 5, 32 wird von der ehelichen Verbindung zwischen
Mann und Weib gesagt: „Dieses Geheimnis (pvaxr/giov,
sacramentum) ist gross ; ich aber sage es in bezug auf Christus und
die Kirche." Paulus hat Gen. 2, 24 zitiert: „Deshalb wird der
Mann Vater und Mutter verlassen und seinem Weibe anhangen,
und es werden die zwei Ein Fleisch sein." Er will also sagen:
Dieses Wort bezieht sich zwar dem Buchstaben nach auf die
Verbindung zwischen Mann und Weib, metaphorisch aber
enthält es ein Abbild der Verbindung zwischen Christus und der
Kirche. — „Sakrament" heisst also hier: Type, Symbol, Abbild.
Auch in dieser Bedeutung finden wir „sacramentum" bei den
Kirchenvätern 4).

Bei den alten Römern bezeichnet „sacramentum" dasjenige,
wodurch man sich selbst oder einen andern zu etwas
verpflichtet. Sie gebrauchten das Wort als juridischen Ausdruck:
die in einem Zivilprozess von beiden prozessierenden Parteien
deponierte Geldsumme, welche die unterliegende Partei ein-
büsste, daher auch „Wette"; ferner als militärischen Ausdruck:
die Militärpflicht, zumal der Kriegseid, Soldateneid, und daher
im allgemeinen „Eid". So redet Tertullianus vom „divinum

') Postcommunio Dom. Resurr.: „Spiritum nobis, Domine, tuae chari-
tatis infunde, ut quos sacramentis Paschalibus satiasti, tua facias pietate
concordes."

*) „Deus qui Ecclesiam tuam novo semper foetu multiplicas, concede
famulis tuis, ut sacramentum vivendo teneant, quod fide perceperunt."

3) Aug., Sermo 231, 2. Ebenso Clem. Alex., Strom. 7, 1. 4; Iren. 2,
41 (28). 1; Tertull., Apol. 19; Cypr., Test, ad Quir. adv. Jud. praef.; Hilar,
in Ps. 2, 3.

") Tertull., e. Marc. 5, 1 ; Aug., Ep. 138, 7. 8, Ep. 98, 9.



sacramentum" (göttlichen Eid) im Gegensatz zum „humanuni
sacramentum" (menschlichen Eid), indem er dann mit dem
ersten meint: die Verpflichtung, welche der Christ als Streiter
Gottes bei der Taufe übernimmtv). Wir begegnen in der alten
Kirche auch dem Ausdruck „sacramentum interrogare", was
heisst: einen (bei seiner Taufe) sein „Glaubensbekenntnis"
hersagen lassen2).

Als Augustinus von den „bona" der Ehe spricht, nennt er
dabei auch „sacramentum", mit welchem Wort er die
„Unauflöslichkeit" meint3). An einer andern Stelle4) nennt er die
„UnwiderruflichkehA (character indelebilis) der Priesterweihe
„sacramentum ordinationis". Taufe und Ordination — sagt er6)
— dürfen nicht wiederholt werden, denn jede ist ein
„sacramentum", welches durch eine bestimmte „Konsekration" dem
Menschen gegeben wird („utrumque enim sacramentum est, et
quadem consecratione utrumque nomini datur, illud cum bapti-
zatur, istud cum ordinatur, ideoque in Catholica utrumque non
licet iterari"). Augenscheinlich wird hier „sacramentum"
genannt, was später den Namen „character indelebilis" erhielt,
indem das, was wir die sakramentale Handlung, das „Sakrament"

nennen, hier „consecratio" heisst.
Seit Tertullianus wurde das Wort „sacramentum" auch in

der Bedeutung von symbolischer Akt, gottesdienstlicher,
liturgischer Akt oder Gebrauch angewendet. In diesem Sinne werden
Taufe, Abendmahl, Handauflegung (Firmung) öfters „Sakramente"

genannt; aber auch allerlei andere Handlungen.
Tertullianus redet von den „lavacri sacramenta", d. h. den
Taufzeremonien G). Alles also, was einen symbolischen Sinn hat,
wurde „Sakrament" genannt. So sagt Cyprianus : „Die Christen
in Rom weichen hinsichtlich der Feier des Osterfestes und vieler
anderer Kultusgebräuche von den Orientalen ab" (circa cele-
brandos dies Paschae et circa multa alia divinae rei
sacramenta) 7).

') Tertull., de corona mil. 11, de idolat. 19; Cypr., Ep. 74, 8.

2) Conc. v. Carthago von 256 (Op. Cypr.).
3) Aug., de Genes, ad lit. 9, 7, c. Jul. 5, 12. 46, de nupt. et concup. 21, 23,

de bono coniug. 24, 32.
4) de bono coniug. 24, 32.
5) c. ep. Parm. 2, 13. 28.
8) Tertull., de virg. vel. 2.

') Cypr., Ep. 75, 6.



— 89 —

Viele Handlungen und Gebräuche, die wir jetzt „sacra-
mentalia" nennen — Akte, die im äusserlichen Ritus den

„Sakramenten" gleichen, nicht aber von Christus angeordnete
gnadenwirkende Mittel sind —, wurden in älterer Zeit
„sacramenta" genannt. So z. B. die Weihen der niederen Kleriker,
die Weihe des Abtes, die Salbung des Fürsten, die Investitur
der Bischöfe mit Stab und Ring, die Weihe der Kirchen und

Glocken, die Fusswaschung, die Leichenfeierlichkeiten usw.
Dies zwar erst im 11. und 12. Jahrhundert. Schon früher aber,
bei mehreren Kirchenvätern, wurden selbst geweihte Gegenstände

und Ingredienzen „sacramenta" genannt, so das

Taufwasser, das Chrisma und das Salz.
Taufe und Abendmahl — dies letztere meistens Eucharistie

genannt — werden von den Kirchenvätern oft zusammen als
„Sakramente" bezeichnet, mitunter daneben die Firmung. Dies
findet seine Erklärung in der bekannten Tatsache, dass diese
drei gleich nacheinander den Katechumenen gespendet wurden.
Wenn daher Cyrillus von Jerusalem in seinen fünf Katechismuspredigten

seinen Schülern von den „Sakramenten" spricht,
behandelt er nur Taufe, Firmung und Eucharistie.

— Als unbestreitbare Tatsache ist festzustellen, dass in der
Literatur des ersten christlichen Jahrtausends sich keine einzige
Stelle nachweisen lässt, an der sieben „Sakramente"
nebeneinander aufgezählt werden — ebensowenig also die sieben von
uns jetzt „Sakramente" genannten Handlungen —, oder an
welcher gesagt wird, es gebe deren nicht mehr und nicht weniger
als sieben. —

Petrus Damianus (f 1072) zählt einmal zwölf „Sakramente"
auf, unter welchen die Eucharistie fehlt dagegen die
Salbung des Königs, Weihe der Kirche, Mönche, Eremiten u. a.

mitinbegriffen ist. An einer anderen Stelle nennt er Taufe,
Eucharistie und Weihe der Kleriker „die drei vorzüglichsten
Sakramente" (tria praecipua sacramenta). Anderswo erwähnt
er allerdings sieben „Sakramente", nämlich „die Menschwerdung
des Herrn, die Geburt, das Leiden, die Auferstehung, die Himmelfahrt,

das Gericht und das Königreich". — Hildebertus von
Tours (f 1134) nennt neun, an einer anderen Stelle rechnet er
noch die Fusswaschung dazu. — Bernardus von Clairvaux
(f 1153) zählt zehn auf, die Ehe fehlt, angeführt werden aber
die Fusswaschung, die Investitur der Kanonici, Äbte und Bi-



— 90 —

schöfe. — Hugo von St. Victor (f 1141) unterscheidet drei Arten
von „Sakramenten" : 1. Sakramente des Heils (sacr. salutis):
Taufe, Eucharistie und Firmung; 2. Sakramente, die dem
liturgischen Leben angehören (sacr. exercitationis) : a) Sachen (res) :

Weihwasser, Asche, gesegnete Palmzweige und Kerzen, b)

Handlungen (actiones): das Kreuzzeichen, das Aushauchen bei der
Teufelsbannung, die Ausbreitung der Hände, die Kniebeugung,
c) Worte (verba): die Anrufung der Trinität; 3. Sakramente,
die zum „Dienst" gehören (sacr. administrationis): Priesterweihe,
Weihe der Gefässe, Kleider und dergl.

Erst in der 2. Hälfte des 12. Jahrhunderts sprechen die
Schriftsteller von einer Siebenzahl. Unter ihnen ist Petrus
Lombardus (f 1160) der erste, der sieben „Sakramente" in der
jetzt üblichen Reihenfolge aufzählt. Er behandelt sie ausführlich

und nennt sie „Sakramente des neuen Gesetzes" (sacr.
novae legis). Von Petrus Lombardus an ist die Siebenzahl
allmählich in der Theologie zur Anerkennung gekommen,
wiewohl spätere Schriftsteller noch den älteren mittelalterlichen
Sprachgebrauch beibehalten1). In einem „Erlass an die
Bulgaren" von 1204 nennt Papst Innocentius III. gerade die bei
der Konsekration der Kirche, der Altäre und des Kelches
stattfindende Salbung „unctionis sacramentum".

Petrus Lombardus begründet die Siebenzahl nicht. Die
ihm folgenden scholastischen Theologen versuchen dies zwar,
berufen sich aber nicht auf Schrift und Tradition — was freilich

in der Scholastik nicht üblich ist —, sondern sie stützen sich
auf Analogien, z. B. die sieben Gaben des hl. Geistes, die sieben
Tugenden, die sieben Hauptsünden, die sieben Weltalter und
dergl.2). Wahrlich eine sonderbare Art der Beweisführung.
Wenn Bonaventura diese Siebenzahlparallele umständlich erörtert,

klingt seine Folgerung merkwürdig: „Hinc est quod necesse
est septem esse sacramenta"3). — Thomas von Aquin zeigt, wie
die „sieben Sakramente" dem Entwicklungsgang der menschlichen

Bedürfnisse vollkommen entsprechen. Seiner Spur sind
viele gefolgt, z. B. der bekannte katholische Theologe Möhler.

') Man denke z. B. an den oben nachgewiesenen Gebrauch des Wortes
„sacramentum" im Missale Romanum.

s) Vgl. „Revue Intern, de Theologie" 1895, Nr. 12, S. 740 f.

3) Brevil., p. 6, c. 3.



- 91 —

Selbst Gœthe wandelt auf diesen Spuren1). Es ist gleichfalls
eine Beweisführung, welche dem Anschein nach sehr schlagend
ist, jedoch bloss symbolischen, keineswegs wissenschaftlichen
Wert hat. Man kann die Notwendigkeit der „Sakramente"
nachweisen, nicht aber die Notwendigkeit der Siebenzahl. Das
letztere ist eine Tatsache, welche wissenschaftlich konstatiert
werden muss.

Viele Theologen führen folgenden Beweis. Es lässt sich
einzeln nachweisen, dass alle sieben „wahrhaft Sakramente"
sind (vere esse sacramenta); nun wird zwar erst seit dem
12. Jahrhundert die Siebenzahl erwähnt, aber es leuchtet doch
ein, dass sie nicht erst damals entstanden ist, denn auch die
morgenländische Kirche kennt „die sieben Sakramente" und
wird sie selbstverständlich nicht nach der Trennung von der
abendländischen angenommen haben. Man findet sie selbst bei
den morgenländischen Sekten, wie den Nestorianern, Kopten,
Armeniern u. a., die sich schon im 5. Jahrhundert von der
Kirche getrennt haben. Darauf ist zu sagen, Johannes von
Damaskus (f um 754), der grosse Kirchenvater des Orients, auf
den doch die griechisch-russische Kirche sozusagen schwört,
kenne nur zwei „Sakramente", Taufe und Abendmahl. Auch
später ist vor dem Bruch mit der abendländischen Kirche keine
Spur von der Siebenzahl zu finden. Es ist eine erwiesene
Tatsache, dass die Siebenzahl unter dem Einfluss der abendländischen

Theologie in der morgenländischen Kirche Ansehen
gefunden hat2). Noch lange nachher hielten viele Schriftsteller
im Orient an den „Sakramenten der Mönchs- und Altarweihe"
fest. Die Sakramentenlehre der morgenländischen Sekten
bedarf gewiss noch einer genaueren Untersuchung, bevor man
erklären kann, sie kenne bereits vor der Trennung die Siebenzahl

„in optima forma". A. Rinkel.

*) Nach Gœthe (Werke [XI, S. 284 ff., Stuttgart 1866) besitzt der
Protestantismus zu wenig Sakramente. Die Siebenzahl des Katholizismus stellt
nämlich einen gerade abgerundeten ,geistigen Zusammenhang" (S. 287)
mit dem menschlichen Leben und dessen Bedürfnissen von der Wiege
bis zum Grabe dar.

*) Vgl. Prof. Dr. J. Langen in der „Revue Intern, de Théologie" 1895,
Nr. 12, S. 739 ff., „Zur griechischen Sakramentenlehre".

(Schluss folgt.)


	Das Hauptstück : "De Sacramentis in genere"

