Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 6 (1916)

Heft: 1

Artikel: L'union des Eglises et l'initiative américaine de la "World Conference"
Autor: Gardiner, Robert H.

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-403876

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-403876
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

L'union des Eglises
ef l'initiative américaine de la ,,World Conference®.

Le ,Political Quarterly“ de décembre 1914 insérait un
article du Trés Rev. E. L. Hicks, évéque anglican de Lincoln,
sur la Guerre et U Eglise. A propos de la guerre effroyable qui
ravage l'Europe le savant prélat s’exprime en ces termes:
wPresque toutes les nations européennes sont meélées dans ce
conflit. On serait presque tenté de dire que jamais la chré-
tienté n’a donné un spectacle si hideux, et en méme temps
si digne de blame. On serait presque tente de prédire la pro-
chaine déchéance de I'Eglise du Christ, la banqueroute de l'¢-
vangile, I'impuissance du monde chrétien de répondre aux ob-
jections de ses ennemis?).“

Nous ne saurions pas révoquer en doute la verité navrante
de ces dures paroles. Elles expriment une réalité historique,
le cri d’angoisse de beaucoup d’ames chrétiennes qui voient
s’ébranler leur confiance en l'efficace morale du christianisme.
Les adversaires de la révélation chrétienne se reéjouissent de
ces cris de détresse, et déclarent que le christianisme a failli
dans sa mission, qu’il n'est plus qu'une religion mourante, dé-
pourvue de toute influence sociale, et que le Dieu du Calvaire
s’en va, comme ses prédécesseurs du Panthéon paien. Hélas!
Ce sont les peuples les plus éclairés par la lumiére du Christ
qui se livrent & d’effroyables carnages sur les champs de ba-
taille de 1'Europe entiere. Et néanmoins les quatre grandes
branches du christianisme de nos jours, orthodoxie, catholi-
cisme romain, anglicanisme, et protestantisme, n’ont rien fait

1y Oxford Pamphlets (1914—1915), XII, p. 4.



pour prévenir ce que nous n’hésitons pas a appeler une catas-
trophe de la civilisation chrétienne.

Hélas! ces Eglises, ces confessions chrétiennes, fondées
sur la doctrine de 1'évangile, ces églises qui se flattent d’exer-
cer une mission de paix et de justice au sein de I’humanité
renouvelée par le Christ, n’ont pas élevé leur voix pour con-
damner une guerre desastreuse qui marque un retour 4 la
barbarie ancienne, qui ronge et épuise les énergies vivantes
du christianisme, qui n’ajoute pas de pages nouvelles & I’his-
toire de la civilisation chrétienne, qui n’élargit pas les fron-
tieres du royaume de Jésus-Christ sur la terre. Leurs ennemis
leur reprochent d’avoir gardé le silence en présence du dé-
chainement des haines politiques, en présence des cruautés et
des injustices qu'on commet tous les jours et qui coltent la
vie & tant de milliers de victimes innocentes. Le fléau d’Attila
passe comme le vent brualant du désert sur les champs ense-
menceés par les laboureurs chrétiens, et y détruit la moisson
blondissante, et les Eglises chrétiennes, dit-on, contemplent si-
lencieuses et indifférentes la ruine de leurs enfants, la débacle
de leur armee.

11 y a quelque chose de vrai dans ces récriminations. Les
Eglises chrétiennes ne sont pas & méme aujourd’hui de lutter
contre l'esprit satanique qui séme la discorde, qui tarit les
sources de la charité du Christ, qui affermit la puissance de
la haine, qui lance les uns contre les autres les peuples chré-
tiens, qui retarde le triomphe final du Christ. Mais, il faut le
dire bien haut, ce n’est pas le christianisme sur lequel retombe
la responsabilité de l'aveuglement des rois et des peuples: ce
n’est pas le christianisme qui se plait dans le sang et les ruines:
ce n'est pas a linfluence de l'idéal chretien que nous devons
les horreurs de la guerre européenne. l.idéal du Christ, cet
idéal qui fait tressaillir nos ames, est un idéal de paix, d’amour,
de fraternité. La doctrine de l'évangile est tout imprégnée de
cet idéal, de l'idéal de Celui qui dit 4 ses apdtres, et par ses
apOtres & toutes les générations chrétiennes: ,Aimez-vous les
uns les autres, comme je vous ai aimés; vous aussi, aimez-vous
les uns les autres. A ceci tous connaitront que vous étes mes
disciples, si vous avez de l'amour les uns pour les autres.“
(St-Jean, XIII, 34—35.) L’Eglise primitive, en effet, était appelée
I"adeigorre, le groupe entier des fréres qui s’aiment dans le



— B8 —

Christ?). Et la charité réunissait tous les disciples du Christ en
un seul corps mystique. C’est par la charité que ’Eglise pri-
mitive étouffa les germes funestes des dissensions intestines,
opposa une reésistance invincible aux assauts sans cesse renou-
velés du despotisme romain, réduisit au silence l'orgueil de la
science palenne. Rien de plus touchant que les expressions
employées par St-Clément de Rome pour exalter cet esprit de
charité qui transformait la chrétienté primitive en une seule
famille, synthétisant les vertues et les aspirations unitaires du
Sauveur, et empéchant l'éclosion de dissensions intestines au
ceeur méme de 'Eglise: ,,Qui peut expliquer le lien de la charité
divine? Qui est capable d’exprimer son extréme beauté ? La hau-
teur ou la charité nous éléve est ineffable. L.a charité nous unit
¢troitement & Dieu, la charité couvre la multitude des péchés;
la charité souffre tout, supporte tout; rien de bas dans la cha-
rit¢, rien de superbe; la charit¢é ne fait pas de schisme, la
charit¢ ne fomente pas la sédition, la charité opére tout dans
la concorde; la charité¢ consomme la perfection de tous les élus
de Dieu; sans la charité rien ne plait & Dieu. C'est par la
charité que le Maitre nous a élevés a Lui; c¢’est & cause de
la charité qu’il a eue pour nous que Jésus-Christ, notre Seigneur,
docile &4 la volonté de Dieu, a donné son sang pour nous, sa
chair pour notre chair, son ame pour nos ames?2).“ Hélas, nous
sommes bien loin de cet age héroique du christianisme, ou la
charité était le secret ressort, le principe fécond de la vitalite
chrétienne, ou la violence était considérée comme une apos-
tasie implicite de l'enseignement du Christ.

Non, ce n'est pas la doctrine de 1'évangile qui a déechainé
sur 1'Europe chrétienne les malheurs et les horreurs de la
guerre. Nous devons dire plutot que la guerre actuelle est la
conséquence logique, le triste résultat de l'oubli social des prin-
cipes évangéliques, de l'engourdissement de l'esprit chrétien,
du rejet de la loi de la charité chrétienne, de la religion de
Pégoisme et de l'utilitarisme qui cherche & supplanter la reli-
gion de l'amour et de la mansuétude. C’est un fait historique
qua l'amoindrissement de linfluence bienfaisante du Christ
sur les ames répond toujours un accroissement de l'égoisme
des Etats, des haines nationales, des dissensions politiques.

1) Clem. Rom., Ep. ad Corinthios, I, II, 4.
3 Ib., XLIX, 2—6.



— 59 —

Seulement le Christ est la grande force unitive de I’humanité,
et loin du Christ ’acide corrosif des passions humaines ronge
les fibres les plus robustes de l'organisme social.

Les Eglises chrétiennes, qu'il nous soit permis de le sup-
poser, n‘ont pas voulu la guerre. Elles n’ont oublié ni la doc-
trine ni l'idéal du Fondateur divin du christianisme, et nous
n’en doutons guére, la paix eétait leur commune aspiration. Et
cependant, cette aspiration n’a pu étre réalisée. Le christia-
nisme n’est pas uni, et en présence de l'explosion de hainesg
inassouvies il s’est trouvé désarmé, paralysé dans ses efforts.
Le christianisme, hélas, n’est plus une grande famille dont les
membres, sans point renoncer & leurs caractéristiques indivi-
duelles et nationales, se prétent un appui mutuel, une main
secourable pour le triomphe du bien sur le mal. Depuis des
siécles, les Eglises chrétiennes sont séparées par des barriéres
théologiques et des haines de race: depuis des siecles, elles
ont dépensé des trésors d’énergies en luttes stériles et en con-
troverses scholastiques. Elles sont restées les unes contre les
autres, face a face, sans se connaitre, sans se saluer, sans tra-
vailler ensemble & la solution des problémes auxquels se rat-
tache l'avenir de la société et du christianisme lui-méme. Leurs
accents de priére ne se sont pas harmonisés dans une priére
unique, la priére du Sauveur qui implore son Pére pour qu’ll
envoie la paix aux hommes de bonne volonté. Et ce n'est pas
tout encore. Dans nos jours mémes, & une epoque ou les de-
hats théologiques commencent & étre bafoués comme un ana-
chronisme, nous assistons a des tentatives de polémique qui
réveillent les haines d’antan. Les Eglises chrétiennes n’ont pas
cess¢ de se lancer des récriminations réciproques: les conflits
de jurisdiction continuent & sévir dans I’Eglise du Christ, tandis
qu'on oublie I'humilité de Celui qui est venu sur la terre non
pour étre servi, mais pour servir (Matth., XX, 28).

Pourquoi donc nous étonner si le christianisme semble avoir
perdu la vigueur juvénile du Christ, si sa voix ne s’éléve plus
impérieuse au-dessus du tumulte des passions humaines, si sa
main n’est plus assez forte pour maitriser les foules, pour pro-
clamer les principes de la justice éternelle, pour imprimer &
la société un essor puissant vers le bien; pour declarer ou-
vertement qu’'une guerre comme celle qui ravage 1'Europe au
moment ol nous écrivons est un crime contre la loi d’amour



60 —-

préchée par le Christ, est une violation nefaste du principe de
la solidarité humaine. Hélas, & 1'égard du christianisme se réa-
lise la parole terrible du Sauveur: ,Tout royaume divisé contre
lui-méme est dévasté, et une maison s’écroule sur une autre
(Lue. XI, 17).

Mais ce n’est pas seulement dans le bouleversement actuel
de I'Europe que les Eglises chrétiennes par leur impuissance
attirent sur le christianisme les sarcasmes de ses ennemis. Les
divisions intérieures du christianisme produisent des ravages
spirituels considérables dans les ames de ceux qui s’attachent
au Christ comme & la source de la vie. Qu’il me soit permis
de citer ici un éloquent passage du Trés Rev. William Car-
pentier, évéque anglican de Ripon: ,Il n’y a pas de doute que
les dissensions internes de la Chrétienté ne soient pas la cause
d'un grand nombre de maux. L’esprit de discorde trouble la
serénité de la pieété chrétienne: le progrés du christianisme est
entravé: les haines sectaires mettent en danger la paix du
monde chrétien. L’homme dont la conscience est tranquille et
le coeur rempli de piété, reste perplexe. 1l perd sa confiance
dans le Christ. Le doute s’infiltre dans son ame au milieu de
ses picuses méditations: les revendications des Eglises rivales
arrivent & ses oreilles: des chrétiens comme lui, mais apparte-
nant &4 des confessions différentes de celle a4 laquelle il a donné
son nom, lui confirment qu’il est dans l'erreur, qu’il est oblige
d’abjurer une part de ses anciennes croyances. Il est tenté de
changer parce que son ame est éprise de crainte, et il éprouve
le besoin d’étre assuré sur son salut. Les dissensions internes
de la chrétienté tiennent dans un état d’anxiété spirituelle bien
des ames que le Christ attire & Lui par une piété réellement
sentie“?).

Nous ne parlons pas de la stérilité des missions chrétiennes
en pays infideéles, stérilité qui est due en grande partie aux
luttes intérieures de la chrétienté. La vue de tant d’Eglises
diverses qui se déchirent entr’elles tout en disant qu’elles sont
chrétiennes, a remarqué Déollinger, a quelque chose de répu-
gnant pour la conscience chrétienne?). A plus forte raison

') Some thoughts on Christian Reunion, London, p. 5, 6.

?) Uber die Wiedervereinigung der christlichen Kirchen, Nordlingen,
1888, p. 7.



ceux qui n’ont pas recu la lumiére de 1'évangile ne peuvent-
ils pas comprendre comment une religion qui préche l'amour
est rongeée par des haines religieuses, comment une religion
qui se flatte de donner la paix aux ames, de dissiper ses doutes,
d’affermir ses espérences, ne fait en réalité que semer la dé-
fiance, fomenter une guerre intérieure, jeter ses partisans dans
le gouffre béant de lindifférence religieuse. Des milliers de
personnes, en effet, vivent en pays chrétien comme si Dieu
n’existait pas, et ne se soucient pas des humains, précisément
a cause de la différence des crédos du christianisme. Cette
différence, il faut bien le reconnaitre, leur prend la vision
d’'une seule Eglise, batie sur la profession d'une seule et
méme foi.

S’il est donc universellement admis que les luttes intes-
tines de la chrétientée arrétent 1’essor du christianisme et sa
propagation dans le monde entier, on ne saurait pas aimer
réellement 1I'Eglise du Christ sans désirer ardemment le retour
de l'unité chrétienne, sans travailler &4 cette ceuvre grandiose
a laquelle ont dévoué toutes leurs energies un grand nombre
de nobles intelligences et d’ames zélées pour la gloire de Dieu.

Kt il faut bien le dire pour ’honneur du nom chrétien,
dans toutes les Eglises qui se prosternent aux pieds du divin
crucifié¢ on prie pour la pacification de la chrétienté divisée,
on prie pour la realisation du veceu ardent du Sauveur: ,Que
tous soient un, comme toi, Pére, tu es en moi, et comme je suis
en toi, afin qu'eux aussi soient un en nous“ (St-Jean XVII, 21),

- =t

Mais qu’est-ce qu'on entend par réunion de la chrétienté
ou unique religieuse au sein christianisme? La réponse a cette
question mérite une étude sérieuse, parce qu'elle a donné lieu
4 des malentendus et a envenimé les dissensions au lieu de
les aplanir. Et nous sommes heureux de déclarer ici que 1I’,,Inter-
nationale kirchliche Zeitschrift® a puissamment contribué & mettre
en lumiére la conception génuine de l'union, & ¢liminer les
fausses interprétations qu'on donne & cette épithéte. Il y a
surtout, dans sa collection, une série d’articles du professeur
E. Michaud qui déterminent avec une précision remarquable
ce qui est requis pour réaliser 'unité religieuse au sein de la
chrétienté divisée.



— 82 —

Tout d’abord l'union des Eglises, telle qu’elle a été concue
par les organisateurs de la future World Conference, ne con-
siste pas dans une accablante et monotone uniformité. Elle ne
doit pas étre l’asservissement de tout le monde chrétien, clergé
et laique, & une seule hiérarchie ou a4 un seul membre de
celle-ci, Elle ne signifie pas l'absorption compléte de toutes les
Eglises et confessions chrétiennes au profit exclusif d’'une seule
Eglise particuliere, quelle que soient les mérites, la puissance,
la grandeur historique, le degré de culture, la splendeur ex-
térieure de cette Eglise. Elle n’'implique pas la soumission ab-
solue, aveugle, de toutes les communautés chrétiennes sous un
pouvoir centralisé. Bref, l'union des Eglises n’est pas l’apo-
théose d’'une seule KEglise particuliére sur les ruines des autres
Eglises. Une union semblable, ou pour mieux dire, I'effacement
complet des différences confessionelles, ne répond ni & cet
esprit de liberté chrétienne dont nous parle l'apdtre St-Paul,
ni aux intéréts les plus sérieux du monde chrétien. L’Eglise
doit étre telle qu’elle a été instituée par son divin fondateur.
Or Jésus-Christ, en fondant son royaume sur la terre, n’a pas
eu en vue le nivellement complet de toutes les antinomies in-
dividuelles. Il n’a pas voulu, pour ainsi dire, jeter tous ses
adorateurs dans le méme moule, en les forcant & se revétir
des mémes vétements, 4 suivre les mémes sentiers, & s’exprimer
dans la méme langue, & se forger la méme pensée, a couvrir
leurs traits du méme masque. L.e Christ a précheé l'unité, mais
cette unité n'est pas une négation de l'activité multiple de la
vie. En d’autres termes, I’'unité de foi n’'implique pas I'uniformité
eomme un élément essentiel de sa nature. Nous pouvons donc
partager avec d'autres la méme foi, nous pouvons aussi avec
d’autres donner une adhésion sincére a un symbole dogmatique,
sans que pour cela nous soyons obligés de nous dépouiller de
nos tendances, de nos expériences religieuses personnelles, de
nos opinions théologiques, de la forme de priére qui nous semble
la plus conforme aux élans spirituels de notre ame.

Qu’il me soit permis de citer ici un admirable passage d'un
pamphlet du Trés Rev. Chauncey B. Brewster, évéque de
I’Eglise épiscopale américaine, un passage ou la différence parmi
les termes d'unité, union et uniformité est nettement tracée.
L’unité importe I'unicité (omeness): l'union est l’assemblage de
plusieurs choses qu'on ne saurait regarder comme une seule



— 63 _

et méme chose. L’union est quelque chose d’extérieur, d’acci-
dentel, de contingent. L’'unité, au contraire, est intérieure et
essentielle. L’union est quelque chose d’artificiel: l'unité est
une force vitale. L’union produit des alliances ou des fédera-
tions. Mais les Eglises alliées ou confédérées restent toujours
séparées les unes des autres. L’unité au contraire est la syn-
thése organique et vitale des membres et organes du méme
étre. Ainsi 'unité chrétienne aurait sa reéalisation, si toutes les
Eglises pouvaient se fondre, s’adapter & un seul et divin or-
ganisme, au seul corps mystique du Christ. L'unité d’'un orga-
nisme est une singularitas dans la variété. Les membres de cet
organisme unique se développent librement, et ce libre deve-
loppement est bien plus actif dans I'Eglise, parce que I'Eglise
se compose de personnes vivantes. L’unité donc se distingue
de l'uniformité qui a lieu, lorsqu’un pouvoir tyrannique efface
toutes les divergences pour y substituer une désolante mono-
tonie. Un organisme social n’exclue pas la diversité des offices,
la lutte des opinions, la différence des rites, car toutes ces diver-
gences s’harmonisent dans l'unité organique du méme idéal?).
Un théologien américain déclare & bon droit que l'oppression
systématique de la pensée, l'uniformité établie, en imposant
silence aux ames et en mettant des freins & I'expansion natu-
relle de leur vitalité, violent continuellement les deux éléments
essentiels de toute unité vitale, la liberté et la variété. Dans
I'ordre naturel le bouleversement d’'une mer remuée jusqu’'au
fond par une effroyable tempéte est préférable au calme des
eaux stagnantes d’'un marais. La confusion caractérise la marche
en avant d'une armée. Elle a ses inconvénients, mais l’armée
continue sa course vers la victoire. L’uniformité au contraire
est le trait dominant d’'une armeée engourdie. Cette armeée n’a-
vance pas, n'arréte pas les ennemis qui la guettent, et finit par
tomber entre leurs mains. L’uniformité est synonyme de léthargie
ou de mort2).

La notion d’une unité religieuse qui ne repose pas sur
I'uniformité matérielle, qui ne forge pas de chaines morales &
la multiple activité de la pensée et de l'action religieuse, n’est
pas du tout une thése uniquement admise par la théologie an-
glicane. Nous la trouvons exprimée admirablement dans les

) The Catholic Ideal of the Church, New-York, p. 28—30.
%) Briggs: Church Unity, New-York, 1909, p. 374—375.



84 —

écrits de Dollinger, surtout dans sa correspondance. C’est cette
notion qui ressort de tous les documents et rapports des con-
férences de Bonn, de toutes les ceuvres des théologiens anciens-
catholiques. Depuis 1'époque de la séparation des Eglises, elle
se fait jour dans presque tous les écrits de ceux qui ont eu a
ceeur le retour de l'unité chrétienne. Dans ses attaques contre
I'’Eglise romaine, Photius l’'a mise en pleine lumiére en affir-
mant que les Eglises particuliéres ne sont pas obligées de re-
noncer & l'héritage de leurs rites, de leurs coutumes liturgiques,
de leurs traditions. L’Eglise romaine elle-méme, quoi qu’il en
soit de sa pratique actuelle, affirme que l'unité n’exclue point
la variété, c’est-A-dire que l'uniformité n’est pas le fondement
de l'unité religieuse,.

Toutefois il faut prendre bien garde de ne pas confondre
l'unité inorganique, et si je puis m’exprimer ainsi, 'amalgame
des confessions chrétiennes avec 1'unité organique. Si 'on admet
que I'Eglise du Christ est une, et qu’elle doit étre une, elle ne
doit pas consister dans la juxtaposition matérielle des confes-
sions chretiennes: elle ne doit pas étre un lieu extérieur qui
n’affecte pas la vie intime des différentes communions chré-
tiennes. Nous sommes convaincu que toute Eglise du Christ a
rempli un réle dans l'histoire générale du christianisme, que
toute confession chrétienne est venue & l’heure marquée par
la divine Providence, et que malgré ses lacunes, ses fautes,
ses déviations, son ceuvre n’a pas ¢été inutile dans la poussée
surnaturelle des ames vers le Christ. Qu’il me soit permis de
citer ici une page éloquente du Trés Rev. Charles Gore: ,Nous
devons reconnaitre que sur le fondement commun de la réforme
on a bati des Eglises chrétiennes dont les annales rendent
témoignage & la noblesse et l'excellence de leur vie spirituelle:
des Eglises qui, soit dans leur vie individuelle, soit dans leur vie
collective, ont produit des fruits surnaturels dans les domaines
de la science chrétienne, des vertus chrétiennes, et du zéle
pour la propagation de I'évangile. On ne saurait nier la présence
de Dieu au sein de ces sociétés chrétiennes, et la coopération
divine & laction de leurs pasteurs, sans prononcer un blas-
phéme contre le Saint-Esprit. Nous n’avons pas de termes assez
forts pour exprimer notre intime conviction que Dieu a été
avec ces Eglises, que nous avons quelque chose 4 apprendre
de leurs saints et de leurs docteurs, et que nous devons vé-



~ B —

nérer ceux qui ont été remplis par l'esprit du Seigneur“?). Mais
cela admis, il ne s’ensuit pas que le bien accompli par ces
différentes confessions chrétiennes, qui ont suivi une impulsion
particuliére de l’esprit du Christ, qui ont essayé de réaliser
sur la terre 1'un ou l'autre des cotés multiples de la vie de la
grace, il ne s’ensuit pas, dis-je, que ce bien accompli puisse
nous faire perdre de vue la plaie saignante infligée par le
morcellement du christianisme & l'unité religieuse. Il faut donc
qu'un lien plus intime relie toutes ces sociétés séparées dans
l'unité du corps mystique du Christ. Il faut qu’elles puissent
sans renoncer au trésor particulier qu’elles ont regu de la plé-
nitude du Christ, adhérer d’une maniére plus intime les unes
aux autres, développer leur vie non pas dans le sentier etroit
de leur sillon confessionnel, mais dans le chemin royal de
I'Eglise unique et unie du Christ. Il faut qu’elles se considérent
non pas comme unités autonomes, et pour ainsi dire, comme
cellules séparées d'un organisme puissant, mais comme cellules
participant & la vie robuste de la jeunesse perpétuelle du Christ,
qui est 1’ame du corps mystique de I’Eglise. Bref, 'embrasse-
ment fraternel de toutes les Eglises et confessions chrétiennes
dans une seule et universelle Eglise du Christ, n'implique pas
le renoncement & un passé historique de gloires et de luttes
pour le triomphe de l’idéal chrétien.

Et nous sommes heureux de constater que sur ce point les
théologiens les plus en vue de I’Eglise ancienne catholique par-
tagent les idées maitresses de la théologie des Eglises angli-
cane et épiscopale américaine. ,La réunion de la chrétienté®
écrit le DT Reusch, ,ne vise pas a baillonner les Eglises chré-
tiennes, & leur fixer des limites plus étroites, mais a élargir
leurs horizons, a leur donner une juste liberté au sein de I'E-
glise, une liberté qui, au moins en pratique, n’est plus garantie
par aucune confession chrétienne. La réunion de la chrétienté
doit affirmer le droit des diverses Eglises chrétiennes & main-
tenir intact le trésor de leurs traditions nationales, & ne pas
permettre aux théologiens passionnés pour la controverse de
briser le lien de la fraternité dans le Christ a4 cause de quel-
ques divergences sur des points secondaires?).”

") Ordres and Unity, New-York 1909, p. 184.

) Report of the Union Conference (Bonn 1875), New-York 1876,
P XXIII.

Internat, kirchl. Zeitschrift, Heft 1, 1916. 5



66 —

On a beaucoup parlé et on en parle encore en Amérique
d’'une confédération des Eglises. Puisque la reunion de la chré-
-tienté, le rétablissement d’une seule Eglise du Christ, est pour
beaucoup un réve grandiose qui ne deviendra jamais une réalité
vivante, les confessions chrétiennes feraient bien de stipuler
entre elles un traité d’alliance, une sorte de coopération mu-
tuelle dans leur vie chrétienne. Les Etats politiques nous mon-
trent les avantages qui dérivent de ces alliances. Lt les con-
fessions chrétiennes organisées sur des bases différentes pour-
raient s’entr’aider dans l'accomplissement de leur mission, et
renoncer & ces conflits de doctrines et & ces polémiques qui
nuisent en méme temps a la cause du christianisme et & la cause
de la wveérite.

Nous ne nions pas l'utilité de la confédération des Eglises.
Un accord méme extérieur entre les confessions chrétiennes
profiterait d’'une maniére négative 4 la cause générale du chris-
tianisme. La confédération des Eglises représente un louable
effort pour amoindrir les funestes conséquences de la désunion
religieuse. Mais nous cherchons une base positive pour le ré-
tablissement de la fraternité chrétienne: nous cherchons non
pas l'unité apparente, mais l'unité réelle, non pas I'amitié de
la diplomatie, mais l'amitié de la charité vivante du Christ:
non pas les relations froidement courtoises des étrangers qui
se saluent, mais l'affection sincére des fréres que s’aiment dans
le Christ, et se reconnaissent comme membres d’une seule et
grande famille chrétienne. Une confédération des Eglises ne
touche pas 4 la racine méme du mal. Elle ne cicatrise point
les blessures ouvertes dans le corps mystique du Christ par
les schismes et les dissensions: elle n’achéve pas la réconcilia-
tion de la grande famille chrétienne: elle ne lance pas vers
le ciel le chant d’amour de la fraternité chrétienne. Nous ne
pouvons pas dire que la confédération des Eglises réponde &
la vraie conception de l'unité de 1'Eglise. Elle n’est qu’une
union précaire qui donne l'illusion, le mirage d’une fraternité
apparente, mais qui en réalité ne renoue point les liens brisés
de l'unité religieuse. Elle ne supprime pas, n’efface pas les anti-
nomies de croyances: elle ne détruit pas, n’étouffe pas les
germes délétéres des controverses et des conflits doctrinaux.

Une confedération n’est pas a priori impossible parmi les
confessions protestantes. Elle a déja été essayée avec succes



— 67 —

dans quelques villes américaines, et a contribué a rendre plus
bienveillantes les relations entre les protestants de différentes
dénominations. Mais elle n’aurait pas de prise sur le christia-
nisme orthodoxe, ni a plus forte raison sur le catholicisme
romain. Il ne serait peut-étre pas exagéré de croire qu'elle
creuserait de plus en plus le fossé de séparation entre les diffé-
rentes confessions chrétiennes, parce qu'elle donnerait au pro-
testantisme des traits plus accentués, réveillerait en lui une
conscience plus intime de sa force, et peut-étre un esprit d’an-
tagonisme plus marqué vis-a-vis des Iglises qui se considérent
comme les gardiennes fidéles de 'ancienne tradition. Nous avons
besoin, dit le Trés Rev. C. P. Anderson, évéque de I'Eglise épis-
copale américaine & Chicago, nous avons besoin de ramener
les Eglises du Christ &4 un contact plus intime. Nous avons
besoin, non pas de créer 'unité de I'Eglise, parce qu’elle existe,
mais de rendre plus visible, plus lumineuse, cette unité divine.
C’est Dieu qui a fait l'unité de 'Eglise: ce sont les hommes
qui travaillent & faire la réunion des Eglises. Le Christ est le
chef. L’Eglise est le corps mystique du Christ. Les chrétiens
sont unis au Christ en tant qu’ils sont les membres de son
corps mystique. Rien ne saurait détruire cette unité, car elle
est l'unité en un seul Dieu au moyen d’un seul baptéme, l'unité
du méme organisme, de la méme doctrine, de la méme expeé-
rience religieuse. Cette unité n’est pas un phénoméne nouveau.
Elle existe en dépit de toutes les divergences sectaires, en dépit
des puissances de l’enfer. Notre devoir & nous c’est d’exalter
cette unité, de proclamer son existence, de la mettre en pleine
lumiére?).

Cette unité de 1'Eglise que nous cherchons et vers laquelle
nous aspirons, surpasse la pénétration de I’esprit humain, touche
4 des regions mystérieuses que nous ne saurions pas atteindre
par des controverses théologiques. Hélas, on cherche bien sou-
vent dans l'unité d’exaltation, la glorification personnelle: on
demande comme prix de l'unité que les autres nous soient
soumis, que les autres soient les brebis égarées et nous-mémes
les bergers miséricordieux: on prétend que les autres détruisent
leur bercail pour entrer dans le nétre, pour obéir a nos ordres,
pour faconner leur vie conforme & notre pensée, & nos pen-
chants, & nos sympathies, 4 nos haines, 4 nos convictions arrétées.

) The Manifestation of Unity, Gardiner, Maine, Etats-Unis 1912, p. 35.



— 68 -

C'est le sacrifice de nos préférences et de nos opinions
méme les plus enracinées dans notre ame, que Dieu parfois
nous demande pour que nous soyons unis, non pas unis entre
nous par un lien extérieur, mais unis en Lui par la soumission
compléte de notre volonté & sa divine volonté. Le Sauveur a
prié pour l'unité de son corps mystique. La priére est tou-
chante. Elle est réellement la priére d’'un Dieu qui réclame la
forme la plus parfaite de l'unite. ,Que tous soient un, ainsi
que toi, Pére, es en moi, et moi en toi; afin qu'eux aussi soient
un en nous, et que le monde croit que c’est toi qui m’as en-
vove. Kt je leur ai donné la gloire que tu m’as donnée afin
qu’ils soient un comme nous sommes un. Je suis en eux, et toi
en moi; afin qu'ils soient consommeés en un* (St-Jean XVII, 21 4
23). Ce sont la des paroles mystérieuses qui nous révélent la
petitesse de nos conceptions humaines, lorsque nous parlons de
notre unité religieuse que nous croyons possible au prix de
concessions mutuelles, ou de débats théologiques. Jésus invite
ceux qui le suivent & réaliser sur la terre une unité qui soit
un reflet de 'unité parfaite d'essence dans les trois personnes
divines. Et comment réaliser cette unité? La science humaine,
la politique humaine arriveront peut-étre a niveler les croyances,
& fondre dans le méme creuset les divergences confessionnelles,
a aligner dans les mémes rangs les caracteres les plus divers.
Mais nous n’avons pas méme l'ombre de l'unité parfaite que
Jésus implore de son Pére pour ses disciples. Jésus est un avec
le Pere, parce que sa volonté est la volonté du Pere et parce
qu’'ll ne refuse pas le calice de la passion pour se livrer com-
pléetement au Pere. Lorsque nous serons domineés, maitrisés,
guidés par cet esprit du Christ, lorsque notre volonté ne sera
que l'écho fidéle de la volonté de Dieu, alors toute ame chré-
tienne sera unie & Dieu et en Dieu, et alors Dieu sera le lien
qui unira en Lui et entre eux tous les disciples du Christ. De
la sorte l'union mystique de toutes les ames en Dieu nous pré-
pare & l'union visible de tous les chretiens sur la terre dans
I'unique corps mystique du Christ. De méme que nous ne sommes
pas liés & I'Eglise si nous ne sommes pas d’abord liés au Christ
par le sacrement du baptéme, qui etablit entre Lui et nous le
lien de la grice sacramentelle, ainsi nous ne serons pas liés
avec les autres membres de 1'Eglise si nous ne sommes pas
d’abord une seule volonté avec la volonté de Dieu. Dieu est



— B9, —

le soleil ou se refletent tous les rayons de nos ames créces pour
ne former qu’'un seul point lumineux, et de méme il est I'har-
monie supréme qui recueille en une seule note infiniment me-
lodieuse les accents variés de toutes les priéres humaines. Et
lorsque nous nous reposons en Lui, lorsque nous oublions nos
petites querelles, nos disputes d’écoliers chicaneurs, lorsque
nous montons vers Lui et aprés avoir fixé nos regards sur les
splendeurs de son éternelle beauté nous descendons sur la terre,
nous comprenons que ce n’est pas en nous que nous trouverons
le lien de l'amour chrétien, mais en Dieu; nous comprenons
que ce n’est pas en tournant les yeux vers la terre que nous
réaliserons l'unité chrétienne. Cette unité sera réalisée lorsque
par la priére nous gravirons les hauteurs inaccessibles de la
divinité, lorsque nous participerons d’une maniére plus intime
A la vie de lesprit, lorsque notre vie sera cachée dans le
Christ, lorsque le Christ nous croira dignes d’étre attires vers
Lui pour que nous soyons tous un avec Lui comme Il est un
avec son Pére.

Le désir ardent de l'union de la chrétienté, telle que nous
n’avons éclairci dans ce qui précéde, a donné naissance a une
importante initiative de I'Eglise épiscopale américaine. Cette
Eglise, qui exerce une influence considérable et bienfaisante
sur le christianisme américain, est une branche de I'Eglise an-
glicane, et comme celle-ci garde le trésor de la foi de l'an-
cienne Eglise chrétienne. Son histoire relate & plusieurs reprises
ses efforts sincéres pour étouffer les germes de vieilles dissen-
sions au sein de la chrétienté, et rétablir la paix parmi les
diverses confessions chrétiennes. Ses relations suivies avec
I’Eglise russe lui ont permis de mettre en contact plus direct
Uorthodoxie orientale avec le christianisme de 1’'Occident, et
ce contact est toujours utile méme lorsqu’il ne produit pas im-
mediatement des résultats tangibles.

Ce fut au sein de la convention générale de I'Eglise pro-
testante épiscopale des Etats-Unis que le Rev. D W. T. Man-
ning, recteur de I’Eglise de la Trinité 4 New-York, proposa
de nommer un comité chargé d’étudier la possibilité de la
convocation d'une conférence universelle & laquelle seraient
invitées toutes les communautés chrétiennes qui adorent Jésus-
Christ comme Dieu et Sauveur du genre humain. Le but de la
conference serait de discuter les problémes les plus graves



— 0 —

touchant les vérités de foi et le gouvernement de 1'Eglise du
Christ.

Le rapport présente par le comité contient les considéra-
tions et les propositions suivantes que nous croyons utile d’'in-
sérer ici dans la version officielle francaise!):

,Nous croyons que l'heure est arrivée ol les représentants
de la famille du Christ, guides par le Saint-Esprit, doivent s’as-
sembler, afin de considérer les questions qui concernent la foi
et le gouvernement de l'Eglise. Nous croyons en outre que
toutes les communions chrétiennes s’accordent avec nous dans
le désir de renoncer & toute opinionatreté et de se revétir de
I’humilité qui est le propre de notre Seigneur Jésus Christ.
Nous devons écouter l'appel de l'esprit divin, humblement et
avec sincérité. Nous désirons nous unir a4 nos fréres chrétiens,
recherchant non seulement ce qui nous convient, mais aussi ce
qui convient & autrul, convaincus que nous n’'atteindrons l'en-
tente mutuelle qu’en prenant conseil les uns des autres dans
un esprit de fraternité et de charité. Nous avons la conviction
qu'une telle conférence qui aurait pour objet I’étude et la dis-
cussion sans pouvoir pour legiférer ou adopter des résolutions
gerait le premier pas vers l'unité.

»Regrettant notre isolement dans le passé et nos fautes
inspirées par Uorgueil et la suffisance, causes de schisme; loyaux
envers la vérité telle que nous la connaissons, respectueux des
convictions de ceux qui ne pensent pas comine nous; assures
que les commencements de i'unité se irouveni dans la claire
exposition et dans l'étude approfondie des questions ou nous
sommes en desaccord aussi bien que des questions ou nous
sommes d’accord, nous soumettons respectueusement la décision
sulvante:

LAttendu qu'on trouve aujourd’hui chez tous les chré-
tiens un désir croissant pour la réalisation de la priere de
notre Seigneur que tous ses disciples soient unis et que le
monde croie que c'est Dieu qui L’a envoye:

sNous proposons, la chambre des évéques approuvant,
quun comité, représentant les deux chambres, soit nommé
pour organiser une conférence ou l'on discutera les questions

1y L',Internationale kirchliche Zeitschrift“ en a parlé¢ en 1911, n°4,
p- 544—545.



1
-1
—t

|

qui concernent la foi et le gouvernement de 1'Eglise, et que
I'on invite & prendre part avec nous & l'organisation et a
la direction de cette conférence toutes les communions chré-
tiennes du monde qui reconnaissent notre Seigneur Jésus
Christ comme Dieu et Sauveur.“

Le 19 octobre 1910, la susdite décision fut adoptée 4 1'una-
nimité par la chambre des evéques et par la chambre des
Députés ecclésiastiques et laiques. Un comité représentant les
deux chambres fut nommé et dés lors se mit & 'ceuvre.

L’idée de cette conférence est venue 4 son heure. Nous
vivons, remarquait récemment le D" Newman Smyth, dans une
atmosphére de renouvellement chrétien et d'aspirations vers
I'unité religieuse. Le besoin de cette unité se fait sentir surtout
en Amerique ou le protestantisme s’est morcelé en plus de cent
dénominations confessionnelles. La conscience chrétienne se
rend compte que les grandes luttes dogmatiques n’excitent plus
I'intérét d’autrefois, et que le christianisme a besoin de serrer
ses rangs pour faire face aux dangers qui menacent son exis-
tence. On parle d’unité non seulement dans les Eglises romaines
et orthodoxes, mais aussi au sein du protestantisme. En Ecosse,
I'Eglise établie et les Eglises presbytériennes travaillent & se
réunir. En Australie, 'Eglise anglicane et les Presbytériens
visent au méme but, tandis qu'au Canada les Méthodistes, les
Congreégationalistes et les Presbytériens ne sont pas loin d’une
entente mutuelle. En octobre 1912, le Synode anglican du Ca-
nada, tenu & Montréal, vota cette proposition, que l'unité est
un idéal qui mérite d’étre appuyé toutes les fois que des cir-
constances favorables le permettent. Dans la Nouvelle-Zélande,
les Weslevens et les Méthodistes sont arrivés & s’entendre.
L’Eglise anglicane et 1'Eglise russe s’etudient mutuellement
dans un but d’union. Aux Etats-Unis l’ceuvre de pacification
parmi les différentes confessions protestantes avance a grands
pas. Les différentes branches de Baptistes, Presbytériens, Me-
thodistes, Luthériens se rapprochent, se prétent un appui mutuel,
renversent les barrieres qui les séparaient. Nous vivons dans
une atmospheére saturée, pour ainsi dire, de l'idée de l'unité.
On songe plus & la charité du Christ qu'aux différences des
opinions: on se préoccupe plus des bienfaits de l'union que de
I'issue finale d’anciennes controverses: la figure du Christ se
dégage de la brume théologique pour se montrer dans la pleine



— 72

lumiére de son amour. I’union de la chrétienté est le mot
d’ordre des nouvelles générations chrétiennes. L’idée donc de
la World Conference est venue & son heure, et elle laissera des
traces durables dans l’histoire des tentatives d’union.

Les diverses confessions chrétiennes ont adhéré a son pro-
gramme, et ont méme organisé des comités particuliers pour
travailler dans le sillon tracé par le comité exécutif de la fu-
ture World Conference. En dehors du comité de 1'Eglise épis-
copale américaine, nous avons aussi de nombreux comités or-
ganisés par les Eglises anciennes-catholiques, par 1'Eglise an-
glicane en Angleterre, en Irlande, en Ecosse, au Canada, au
Japon, en Chine, aux Indes, en I’Afrique du Sud, en Australie;
par les Baptistes en Amérique, en Grande-Bretagne; par les
Congrégationalistes aux Etats-Unis, en Angleterre, en Australie;
par les Disciples du Christ en Amérique, en Grande-Bretagne,
a la Nouvelle Galles du Sud, en Victoria; par les Amis (Friends)
aux Etats-Unis, en Grande-Bretagne; par des Luthériens aux
Etats-Unis; par les Méthodistes de plusieurs noms aux Etats-
Unis, au Canada, en Angleterre, en Australie; par les Moraves
en Amérique, en Grande-Bretagne; et par des Eglises presby-
tériennes et réformées en Amérique, en Angleterre, en Irlande
et en Ecosse. On trouvera une liste détaillée de ces comités
particuiiers dans une brochure qui sera publiée dans peu de
semaines par le comité exécutif de la World Conference: 1'on
peut l'obtenir en s’adressant au secrétaire, Robert H. Gardiner,
Post Office Box 1153, Gardiner, Maine, Etats-Unis. Le nombre
de ces comités coopératifs ne fait que s’accroitre. De nouvelles
adhésions arrivent tous les jours, et ce qui est plus encore,
dans plusieurs villes américaines les pasteurs protestants se
donnent un appui mutuel et établissent des conférences inter-
confessionnelles. Sans doute, ces conférences ne donneront pas
l'unité religieuse telle que nous la concevons & la lumiére de
la priere du Christ. Mais tout de méme, comme dit le D* Smyth,
elles sont des stations intermédiaires dans les vois du progrés
religieux, des préludes & une union plus parfaite, I'union des
esprits dans le Christ.

Le comité exécutif de la World Conference a tourné aussi
ses regards vers les Eglises orthodoxes, qui bien que séparées
du monde occidental pour ce qui concerne leur conception du
Christianisme, n’ont jamais cessé de nourrir des aspirations



— =H§

vers le rétablissement de l'unité chrétienne. Nous en avons la
preuve dans l'intérét que des représentants illustres de la théo-
logie de I'Eglise russe, tels que 'archiprétre Janyshev, Ossinin,
Kireev, Bolotov, ont toujours eu pour une entente entre l'an-
cien catholicisme et l'orthodoxie orientale. Kt nous sommes heu-
reux de déclarer que notre initiative a trouvé un favorable
accueil en Russie. Mgr. Platon, ex recteur de 'académie ecclé-
siastique de Kiev, et archevéque des Orthodoxes russes aux
Etats-Unis, nous a donné son appui le plus sincére, et son in-
fluence se fera sentir dans nos futures relations avec le Saint-
Synode. Mgr. Antoine, archevéque de Kharkov, a traité de
notre programme dans une intéressante brochure, insérée d'a-
bord dans la revue ,La fois et la raison“, et publiée & part
ensuite avec ce titre: Ma correspondance avec I Eglise épiscopale
américaine. Nous n’entrons pas dans les détails des vues ex-
primées par le savant prélat. Elles sont marquées au coin de
la plus stricte orthodoxie. Mais elles ont le mérite de bien dé-
finir la position doctrinale de 1’élément ultra-conservateur de
I'Eglise orthodoxe russe, en d’autres termes, de la Hiérarchie.

La World Conference a ¢€té aussi l'objet de deux excellents
articles, l’'un de Serge Troitzky, maitre a I’école ecclésiastique
de la laure Alexandre Newski, et l'autre anonyme, inséré dans
le ,Tzerkovni Viestnik“ du 28 avril 1915. Le premier article
a paru dans les ,Tzerkovnya Viedomosti“, 'organe officiel du
Saint-Synode, et donne un résumé historique de notre initiative,
et une critique de nos plans d’union. Il insiste sur la nécessité
pour I'Eglise russe de ne pas s’abstenir de prendre part a une
cuvre concue avec une si grande largeur d’idées et si utile
aux intéréts geénéraux de la chrétienté. L’article du ,Tzerkovni
Viestnik“, & son tour, partage entiérement nos vues sur les
effets desastreux des dissensions internes du christianisme et
sur la nécessité de l’'union. Nous signalons aussi un récent ar-
ticle du grand exégete russe, le D* Nicolas Glubokovsky, dans
le  Tzerkouni Viestnik“, du 30 juillet (12 aoat) 1915. Le but de
la World Conference y est mis en relief avec des termes tres
éloigneux.

Le comité éxécutif de la World Conference a essayé en
méme de se mettre en relations avec des membres de I’Eglise
romaine. Les cardinaux Gibbons et Farley se sont vivement
intéresgés & notre initiative. Le premier a déclaré qu'une étude



. ¥ -

impartiale et cordiale des positions respectives des différentes
Eglises montrerait combien en realité elles sont proches les
unes des autres, et combien 1l serait utile de seconder leurs
aspirations vers l'union. La presse catholique romaine, a quel-
ques exceptions prés (qu’il nous soit permis de citer ici un trés
bel article paru dans ,La Ciencia Tomista“, juillet/aout
191D), ne s’est pas encore occupé de la World Conference. Mais
par des lettres privées un grand nombre de prélats et de
prétres de 1'Eglise romaine nous ont envoyé leur adhésion a
notre programme, et nous ont promis d’y coopérer avec leurs
priéres.

11 va sans dire que depuis 1912 les évéques des Eglises
anciennes catholiques favorisent notre ceuvre avec le plus sin-
cére dévouement. Cette ligne de conduite est conforme aux
décisions de la conférence de Bonn de 1875, qui engageait
tous les membres de I'Iiglise ancienne catholique a donner leur
appui & tout propos d'union et & éviter & 1'égard des autres
confessions cette controverse haineuse qui envenime les plaies
au lieu de les cicatriser.

La guerre sans doute a crée des obstacles sérieux au de-
veloppement des travaux du comité exécutif de la World Con-
ference. Celui-ci comptait envoyer en Europe et en Orient une
commission spéciale qui de vive voix aurait expliqué le but
et les méthodes de la future World Conference aux représen-
tants les plus autorisés des Eglises romaine, orthodoxes et évan-
géliques. Le bouleversement politique de 1'Lurope a différé la
réalisation de ce projet. Lorsque la paix sera rétablie, notre
campagne en faveur de l'union sera poussée vigoureusement,
et donnera ses fruits.

Les idées, les méthodes, les resultats du comité de la
World Conference sont exposes dans une trentaine de brochures.
Une de celles-ci, contenant les résolutions de 1'Eglise épisco-
pale américaine touchant la Woirld Conference, a été publiée
en anglais, grec moderne, latin, italien, russe, suédois, alle-
mand, francais, hollandais, espagnol. Le compte rendu des tra-
vaux de la World Conference est contenu en quatre rapports
publiés en 1913 et 1914. Le but de la Conference a été mis
en pleine lumiére par le Rev. Lefferd M.-A. Haugwout dans sa
brochure: 4 World Movement for Chvistian Unity (1914). Une
autre brochure parue en 1915 explique des méthodes suivies



— TA -

pour l'organisation de la future World Conference. Nous signa-
lons aussi un recueil de prieres pour l'unité: 4 Manual of
Prayer for Unity (1915), qui contient un touchant office prépa-
ratoire & la Sainte Communion, avec une belle hymne eucha-
ristique, et d’autres priéres puisées dans les sources les plus
autorisées de la liturgie chrétienne, et traduites en anglais. Les
bibliographes seront heureux de trouver dans cette collection
un essai bibliographique sur l'unité de 'Eglise, rédigé par le
savant theologien de I’Eglise épiscopale américaine, le D* Francis-
J. Hall. Toute cette littérature mise en circulation par la World

Conference a donné un renouveau d’actualité au probléme de
l'unité chrétienne?).

Le succes initial du comité exécutif de la World Conference
est basé sur ce fait que le plan d’union proposé par 1'Eglise
épiscopale américaine contient des éléments nouveaux qui ren-
dent plus facile le rapprochement parmi les différentes con-
fessions chretiennes. l.éon XIII voyvait dans l'union des Eglises
la soumission absolue et entiére de toutes les Eglises chrétiennes
4 lautorité supréme du siége de Rom. Dans les conférences
de Lambeth les évéques anglicans établissaient leurs plans
d’union entre les limites du quadrilatéral de la Bibleles Sym-
boles, les Sacrements et la succession apostolique de 1’épiscopat.
Les Presbytériens en Amérique posaient comme condition pre-
liminaire & l'union l'ostracisme des controverses sur les divers
degrés de l'hiérarchie,

Il n’est pas difficile de comprendre que ces plans d’union
portent 'empreinte d'un esprit confessionnel, et sont bien loin
de cette largeur d’idées qui doit animer les pionniers de la
chrétienté réunie. D’un c¢6té l'union des Eglises ne doit pas
étre entendue dans le sens d'une soumission compléte a la
discipline, & la liturgie, aux principes et méthodes administra-
tives d’une seule Eglise, et de l'autre elle ne doit pas tolérer
la négation de vérités fondamentales et de principes tradition-
nels sur lesquels repose I'Eglise du Christ. En peu de mots, elle
doit se tenir loin des deux extrémes du despotisme adminis-
tratif et de lindividualisme religieux. Le premier détruirait

Y On envoie gratuitement ces brochures & qui en fera demande au
secrétaire de la World Conference, Robert H. Gardiner, Post Office Box 1153,
Gardiner, Maine. Etats-Unis.



— 6 —

cette liberté qui, selon l’apétre Paul, se trouve la ou réside
I’esprit du Christ; le second introduirait un germe de dissolu-
tion et d’anarchie dans le cceur de I'Eglise.

A cet égard, la future World Conference se présente avec
un plan d’'union qui répond aux aspirations les plus sincéres
de chaque confession chrétienne. Son idéal n’est pas rétréci
entre les bornes étroites des controverses théologiques. Elle
ne fait qu’inviter les diverses confessions chrétiennes 4 se con-
naitre, & s’apprécier mutuellement, 4 mettre en commun les
résultats de leurs expériences religieuses. Elle les engage i
traiter ensemble, & éclaircir les problémes qui se rattachent
a la constitution de I’Eglise. Elle ne leur demande que de rester
sur le sol stable, sur le rocher inébranlable de la confession
de la divinité de Jésus-Christ, parce que lorsqu’'on admet ce
fondement essentiel de notre foi et de I'liglise chrétienne, il ne
sera pas difficile de s’entendre sur les autres points. Cette pro-
fession de la dinivité du Christ, considérée comme le minimumn
pour la participation & la World Conference, n’implique pas la
négation d’autres verités fondamentales contenues dans le dépat
de la révélation chrétienne. Elle n’impose pas aux membres
de la future conférence l’abjuration des doctrines dogmatiques
qui font partie de leur credo, ni lindifférence a leur égard.
Les diverses Iglises et confessions chrétiennes restent fidéles
a4 leurs positions doctrinales, et le but de leur reéunion est
I’étude des points qui les séparent. Cette étude en commun
leur donnera une vision plus exacte de 1'étendue de leurs diver-
gences en matiere de foi, et en méme temps les excitera a
prendre a coeur une initiative qui vise & émousser leurs anti-
théses doctrinales.

Cette largeur de conception, qu’il nous soit permis de 1'es-
pérer, assure le succes de la World Conference. Les légats de
la papauté, les évéques des Eglises orthodoxes, les évéques
des Eglises anglicanes, les docteurs et les pasteurs des con-
fessions protestantes y pourront prendre part sans sacrifier
un jota de leurs convictions religieuses, sans renoncer a leurs
aspirations, sans altérer leur esprit. Chaque Eglise est ap-
pelee a porter son ceuvre, & donner sa coopération & 1or-
ganisation de la conférence. L’Eglise épiscopale américaine
n’affiche pas des droits & la direction supréme de cette as-
sciblée de chrétiens, qui se posent en amis de la paix reli-



gieuse au moment méme ou I'Europe est bouleversée et tor-
turée par les haines de la guerre. Si Dieu permettra la réali-
sation de cette ceuvre, si la conférence deviendra un jour un
fait accompli, le comité¢ exécutif de la World Conference se
fondra avec les commissions spéciales des diverses confessions
chrétiennes en une seule commission centrale.

sLa World Conference“, écrit le D* Newman Smyth, .,a
marqué une route nouvelle vers un but qu'on avait cru jus-
qu’'ici impossible & atteindre, vers le but de l'unité de I'Eglise.
La méthode qu’elle a choisie n’est pas du tout nouvelle: mais
s’est son application particuliére et parfaite qui constitue le
mérite principal de la World Conference. Pour la définir en peu
de mots, cette méthode repose sur l'appréciation pratique des
bons éléments qu’on trouve dispersés dans les diverses Eglises
chrétiennes., Il y a des joyaux dans chacune d’elles: leurs
croyances, leurs institutions, leurs organisations ecclésiastiques
contiennent des portions détachées du trésor commun de I'E-
glise, et le but de la World Conference est de mettre en con-
tact ceux qui les possédent. En d’autres termes, on voudrait
renoncer & l'ancienne méthode, &4 la méthode des controverses
théologiques qui séme la discorde. L’union des Eglises, on vou-
drait 'appuyer sur des fondements batis avec des pierres tail-
lées dans plusieurs carriéres. On ne désire pas l'uniformité des
cadavres, qu’on obtiendrait en sacrifiant toutes les divergences:
on ne voudrait pas non plus se laisser emporter par l'enthou-
siasme de ceux qui croient possible de lancer un pont de mots
sur des antinomies enracinées dans les esprits, ou qui refusent
d’admettre une contradiction directe et réelle entre certains
principes professés par des Confessions diverses. L’ideal de la
World Conference n'est pas une tentative stérile pour niveler
et volatiser les croyances des diverses Eglises chretiennes jus-
qu’a ce qu’on arrive a la rédaction d’un credo rudimental. Son
idéal, au contraire, est celul d’atteindre le maximum de vie et
de’ puissance!).

L’avenir nous dira si le but qu'elle a poursuivi a été at-
teint. Mais ses efforts n’ont pas été stériles, méme si elle ne
réussira pas & réaliser son plan d’union. Elle aura contribué &
éveiller un vif intérét & l'égard des problemes qui concernent

1) The Unity of the Churches: The Yale Review, April 1915, p. 165.



I'avenir du christianisme; elle aura rapproche les ames qui
malgré la divergence des credos restent fermement attachées
au Christ; elle aura montre une fois de plus que le christia-
nisme n’est pas une religion mourante, une religion qui vit de
son passé et qui n’a plus rien 4 dire & 'humanité. La World
Conference aura contribué & répandre cette conviction qu’il est
temps de clore la période destructive du christianisme, c’est-
a-dire, la période du morcellement religieux. Le christianisme
a gagné bien des batailles: il en gagnera encore, s’il aura se
renouveler, §’il saura rebatir par un travail assidu cette Eglise
du Christ, qui selon l'apétre St-Paul doit avoir ,un seul Sei-
gneur, une seule fois, un seul baptéme, un seul Dieu et Pére
de tous, qui est au-dessus de tous, et par tous, et en tous®
(Eph. IV, 5).
Robert H. GARDINER.




	L'union des Églises et l'initiative américaine de la "World Conference"

