
Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 6 (1916)

Heft: 1

Artikel: L'union des Églises et l'initiative américaine de la "World Conference"

Autor: Gardiner, Robert H.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-403876

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-403876
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


— 56

L'union des Eglises
et l'initiative américaine de la „World Conference".

Le „Political Quarterly" de décembre 1914 insérait un
article du Très Rev. E. L. Hicks, évoque anglican de Lincoln,
sur la Guerre et l'Eglise. A propos de la guerre effroyable qui
ravage l'Europe le savant prélat s'exprime en ces termes:
„Presque toutes les nations européennes sont mêlées dans ce
conflit. On serait presque tenté de dire que jamais la
chrétienté n'a donné un spectacle si hideux, et en même temps
si digne de blâme. On serait presque tenté de prédire la
prochaine déchéance de l'Eglise du Christ, la banqueroute de

l'évangile, l'impuissance du monde chrétien de répondre aux
objections de ses ennemis1)."

Nous ne saurions pas révoquer en doute la vérité navrante
de ces dures paroles. Elles expriment une réalité historique,
le cri d'angoisse de beaucoup d'âmes chrétiennes qui voient
s'ébranler leur confiance en l'efficace morale du christianisme.
Les adversaires de la révélation chrétienne se réjouissent de
ces cris de détresse, et déclarent que le christianisme a failli
dans sa mission, qu'il n'est plus qu'une religion mourante,
dépourvue de toute influence sociale, et que le Dieu du Calvaire
s'en va, comme ses prédécesseurs du Panthéon païen. Hélas!
Ce sont les peuples les plus éclairés par la lumière du Christ
qui se livrent â d'effroyables carnages sur les champs de
bataille de l'Europe entière. Et néanmoins les quatre grandes
branches du christianisme de nos jours, orthodoxie, catholicisme

romain, anglicanisme, et protestantisme, n'ont rien fait

') Oxford Pamphlets (1914—1915), XII, p. 4.



— 57 —

pour prévenir ce que nous n'hésitons pas à appeler une
catastrophe de la civilisation chrétienne.

Hélas! ces Eglises, ces confessions chrétiennes, fondées
sur la doctrine de l'évangile, ces églises qui se flattent d'exercer

une mission de paix et de justice au sein de l'humanité
renouvelée par le Christ, n'ont pas élevé leur voix pour
condamner une guerre désastreuse qui marque un retour à la
barbarie ancienne, qui ronge et épuise les énergies vivantes
du christianisme, qui n'ajoute pas de pages nouvelles à l'histoire

de la civilisation chrétienne, qui n'élargit pas les
frontières du royaume de Jésus-Christ sur la terre. Leurs ennemis
leur reprochent d'avoir gardé le silence en présence du
déchaînement des haines politiques, en présence des cruautés et
des injustices qu'on commet tous les jours et qui coûtent la
vie à tant de milliers de victimes innocentes. Le fléau d'Attila
passe comme le vent brûlant du désert sur les champs
ensemencés par les laboureurs chrétiensr et y détruit la moisson
blondissante, et les Eglises chrétiennes, dit-on, contemplent
silencieuses et indifférentes la ruine de leurs enfants, la débâcle
de leur armée.

Il y a quelque chose de vrai dans ces récriminations. Les
Eglises chrétiennes ne sont pas à même aujourd'hui de lutter
contre l'esprit satanique qui sème la discorde, qui tarit les
sources de la charité du Christ, qui affermit la puissance de

la haine, qui lance les uns contre les autres les peuples chrétiens,

qui retarde le triomphe final du Christ. Mais, il faut le
dire bien haut, ce n'est pas le christianisme sur lequel retombe
la responsabilité de l'aveuglement des rois et des peuples: ce
n'est pas le christianisme qui se plaît dans le sang et les ruines :

ce n'est pas à l'influence de l'idéal chrétien que nous devons
les horreurs de la guerre européenne. L'idéal du Christ, cet
idéal qui fait tressaillir nos âmes, est un idéal de paix, d'amour,
de fraternité. La doctrine de l'évangile est tout imprégnée de
cet idéal, de l'idéal de Celui qui dit à ses apôtres, et par ses

apôtres à toutes les générations chrétiennes: „Aimez-vous les
uns les autres, comme je vous ai aimés; vous aussi, aimez-vous
les uns les autres. A ceci tous connaîtront que vous êtes mes
disciples, si vous avez de l'amour les uns pour les autres."
(St-Jean, XIII, 34—35.) L'Eglise primitive, en effet, était appelée
Vaâe?.(foxrjç, le groupe entier des frères qui s'aiment dans le



— 58 -
Christ1). Et la charité réunissait tous les disciples du Christ en
un seul corps mystique. C'est par la charité que l'Eglise
primitive étouffa les germes funestes des dissensions intestines,
opposa une résistance invincible aux assauts sans cesse renouvelés

du despotisme romain, réduisit au silence l'orgueil de la
science païenne. Rien de plus touchant que les expressions
employées par St-Clément de Rome pour exalter cet esprit de
charité qui transformait la chrétienté primitive en une seule
famille, synthétisant les vertues et les aspirations unitaires du
Sauveur, et empêchant l'éclosion de dissensions intestines au
cœur même de l'Eglise: „Qui peut expliquer le lien de la charité
divine? Qui est capable d'exprimer son extrême beauté? La hauteur

où la charité nous élève est ineffable. La charité nous unit
étroitement à Dieu, la charité couvre la multitude des péchés;
la charité souffre tout, supporte tout; rien de bas dans la charité,

rien de superbe: la charité ne fait pas de schisme, la
charité ne fomente pas la sédition, la charité opère tout dans
la concorde; la charité consomme la perfection de tous les élus
de Dieu; sans la charité rien ne plaît â Dieu. C'est par la
charité que le Maître nous a élevés à Lui; c'est â cause de
la charité qu'il a eue pour nous que Jésus-Christ, notre Seigneur,
docile à la volonté de Dieu, a donné son sang pour nous, sa
chair pour notre chair, son âme pour nos âmes2)." Hélas, nous
sommes bien loin de cet âge héroïque du christianisme, où la
charité était le secret ressort, le principe fécond de la vitalité
chrétienne, où la violence était considérée comme une apostasie

implicite de l'enseignement du Christ.
Non, ce n'est pas la doctrine de l'évangile qui a déchaîné

sur l'Europe chrétienne les malheurs et les horreurs de la
guerre. Nous devons dire plutôt que la guerre actuelle est la
conséquence logique, le triste résultat de l'oubli social des

principes évangéliques, de l'engourdissement de l'esprit chrétien,
du rejet de la loi de la charité chrétienne, de la religion de

l'égoisme et de l'utilitarisme qui cherche à supplanter la
religion de l'amour et de la mansuétude. C'est un fait historique
qu'à l'amoindrissement de l'influence bienfaisante du Christ
sur les âmes répond toujours un accroissement de l'égoisme
des Etats, des haines nationales, des dissensions politiques.

') Clem. Rom., Ep. ad Corinthios, I, II. 4.

') Ib., XLIX, 2—6.



— 59 —

Seulement le Christ est la grande force unitive de l'humanité,
et loin du Christ l'acide corrosif des passions humaines ronge
les fibres les plus robustes de l'organisme social.

Les Eglises chrétiennes, qu'il nous soit permis de le
supposer, n'ont pas v.oulu la guerre. EHes n'ont oublié ni la
doctrine ni l'idéal du Fondateur divin du christianisme, et nous
n'en doutons guère, la paix était leur commune aspiration. Et
cependant, cette aspiration n'a pu être réalisée. Le christianisme

n'est pas uni, et en présence de l'explosion de haines
inassouvies il s'est trouvé désarmé, paralysé dans ses efforts.
Le christianisme, hélas, n'est plus une grande famille dont les
membres, sans point renoncer à leurs caractéristiques
individuelles et nationales, se prêtent un appui mutuel, une main
secourable pour le triomphe du bien sur le mal. Depuis des

siècles, les Eglises chrétiennes sont séparées par des barrières
théologiques et des haines de race: depuis des siècles, elles
ont dépensé des trésors d'énergies en luttes stériles et en
controverses scholastiques. Elles sont restées les unes contre les
autres, face à face, sans se connaître, sans se saluer, sans
travailler ensemble à la solution des problèmes auxquels se
rattache l'avenir de la société et du christianisme lui-même. Leurs
accents de prière ne se sont pas harmonisés dans une prière
unique, la prière du Sauveur qui implore son Père pour qu'il
envoie la paix aux hommes de bonne volonté. Et ce n'est pas
tout encore. Dans nos jours mêmes, à une époque où les
débats théologiques commencent à être bafoués comme un
anachronisme, nous assistons à des tentatives de polémique qui
réveillent les haines d'antan. Les Eglises chrétiennes n'ont pas
cessé de se lancer des récriminations réciproques: les conflits
de jurisdiction continuent à sévir dans l'Eglise du Christ, tandis
qu'on oublie l'humilité de Celui qui est venu sur la terre non
pour être servi, mais pour servir (Matth., XX, 28).

Pourquoi donc nous étonner si le christianisme semble avoir
perdu la vigueur juvénile du Christ, si sa voix ne s'élève plus
impérieuse au-dessus du tumulte des passions humaines, si sa
main n'est plus assez forte pour maîtriser les foules, pour
proclamer les principes de la justice éternelle, pour imprimer à
la société un essor puissant vers le bien; pour déclarer
ouvertement qu'une guerre comme celle qui ravage l'Europe au
moment où nous écrivons est un crime contre la loi d'amour



60 —

prêchée par le Christ, est une violation néfaste du principe de
la solidarité humaine. Hélas, à l'égard du christianisme se réalise

la parole terrible du Sauveur: „Tout royaume divisé contre
lui-même est dévasté, et une maison s'écroule sur une autre
(Luc. XI, 17).

Mais ce n'est pas seulement dans le bouleversement actuel
de l'Europe que les Eglises chrétiennes par leur impuissance
attirent sur le christianisme les sarcasmes de ses ennemis. Les
divisions intérieures du christianisme produisent des ravages
spirituels considérables dans les âmes de ceux qui s'attachent
au Christ comme à la source de la vie. Qu'il me soit permis
de citer ici un éloquent passage du Très Rev. William Car-
pentier, évêque anglican de Ripon: „Il n'y a pas de doute que
les dissensions internes de la Chrétienté ne soient pas la cause
d'un grand nombre de maux. L'esprit de discorde trouble la
sérénité de la piété chrétienne : le progrès du christianisme est
entravé: les haines sectaires mettent en danger la paix du
monde chrétien. L'homme dont la conscience est tranquille et
le cœur rempli de piété, reste perplexe. 11 perd sa confiance
dans le Christ. Le doute s'infiltre dans son âme au milieu de

ses pieuses méditations: les revendications des Eglises rivales
arrivent à ses oreilles : des chrétiens comme lui, mais appartenant

à des confessions différentes de celle à laquelle il a donné
son nom, lui confirment qu'il est dans l'erreur, qu'il est obligé
d'abjurer une part de ses anciennes croyances. Il est tenté de

changer parce que son âme est éprise de crainte, et il éprouve
le besoin d'être assuré sur son salut. Les dissensions internes
de la chrétienté tiennent dans un état d'anxiété spirituelle bien
des âmes que le Christ attire à Lui par une piété réellement
sentie" *).

Nous ne parlons pas de la stérilité des missions chrétiennes
en pays infidèles, stérilité qui est due en grande partie aux
luttes intérieures de la chrétienté. La vue de tant d'Eglises
diverses qui se déchirent entr'elles tout en disant qu'elles sont
chrétiennes, a remarqué Döllinger, a quelque chose de
répugnant pour la conscience chrétienne2). A plus forte raison

') Some thoughts on Christian Eeunion, London, p. 5, 6.

J) Über die Wiedervereinigung der christlichen Kirchen, Nördlingen,
1888, p. 7.



__ 61

ceux qui n'ont pas reçu la lumière de l'évangile ne peuvent-
ils pas comprendre comment une religion qui prêche l'amour
est rongée par des haines religieuses, comment une religion
qui se flatte de donner la paix aux âmes, de dissiper ses doutes,
d'affermir ses espérences, ne fait en réalité que semer la
défiance, fomenter une guerre intérieure, jeter ses partisans dans
le gouffre béant de l'indifférence religieuse. Des milliers de

personnes, en effet, vivent en pays chrétien comme si Dieu
n'existait pas, et ne se soucient pas des humains, précisément
à cause de la différence des crédos du christianisme. Cette
différence, il faut bien le reconnaître, leur prend la vision
d'une seule Eglise, bâtie sur la profession d'une seule et
même foi.

S'il est donc universellement admis que les luttes intestines

de la chrétienté arrêtent l'essor du christianisme et sa

propagation dans le monde entier, on ne saurait pas aimer
réellement l'Eglise du Christ sans désirer ardemment le retour
de l'unité chrétienne, sans travailler à cette œuvre grandiose
k laquelle ont dévoué toutes leurs énergies un grand nombre
de nobles intelligences et d'âmes zélées pour la gloire de Dieu.

Et il faut bien le dire pour l'honneur du nom chrétien,
dans toutes les Eglises qui se prosternent aux pieds du divin
crucifié on prie pour la pacification de la chrétienté divisée,
on prie pour la réalisation du vœu ardent du Sauveur: „Que
tous soient un, comme toi, Père, tu es en moi, et comme je suis
en toi, afin qu'eux aussi soient un en nous" (St-Jean XVII, 21).

Mais qu'est-ce qu'on entend par réunion de la chrétienté
ou unique religieuse au sein christianisme? La réponse à cette
question mérite une étude sérieuse, parce qu'elle a donné lieu
à des malentendus et a envenimé les dissensions au lieu de
les aplanir. Et nous sommes heureux de déclarer ici que
1'„Internationale kirchliche Zeitschrift" a puissamment contribué à mettre
en lumière la conception genuine de l'union, à éliminer les
fausses interprétations qu'on donne à cette épithète. Il y a

surtout, dans sa collection, une série d'articles du professeur
E. Michaud qui déterminent avec une précision remarquable
ce qui est requis pour réaliser l'unité religieuse au sein de la
chrétienté divisée.



— 62 —

Tout d'abord l'union des Eglises, telle qu'elle a été conçue
par les organisateurs de la future World Conference, ne
consiste pas dans une accablante et monotone uniformité. Elle ne
doit pas être l'asservissement de tout le monde chrétien, clergé
et laïque, à une seule hiérarchie ou à un seul membre de
celle-ci. Elle ne signifie pas l'absorption complète de toutes les
Eglises et confessions chrétiennes au profit exclusif d'une seule
Eglise particulière, quelle que soient les mérites, la puissance,
la grandeur historique, le degré de culture, la splendeur
extérieure de cette Eglise. EUe n'implique pas la soumission
absolue, aveugle, de toutes les communautés chrétiennes sous un
pouvoir centralisé. Bref, l'union des Eglises n'est pas
l'apothéose d'une seule Eglise particulière sur les ruines des autres
Eglises. Une union semblable, ou pour mieux dire, l'effacement
complet des différences confessionelles, ne répond ni à cet
esprit de liberté chrétienne dont nous parle l'apôtre St-Paul,
ni aux intérêts les plus sérieux du monde chrétien. L'Eglise
doit être telle qu'elle a été instituée par son divin fondateur.
Or Jésus-Christ, en fondant son royaume sur la terre, n'a pas
eu en vue le nivellement complet de toutes les antinomies
individuelles. Il n'a pas voulu, pour ainsi dire, jeter tous ses
adorateurs dans le même moule, en les forçant à se revêtir
des mêmes vêtements, à suivre les mêmes sentiers, à s'exprimer
dans la même langue, à se forger la même pensée, à couvrir
leurs traits du même masque. Le Christ a prêché l'unité, mais
cette unité n'est pas une négation de l'activité multiple de la
vie. En d'autres termes, l'unité de foi n'implique pas l'uniformité
comme un élément essentiel de sa nature. Nous pouvons donc

partager avec d'autres la même foi, nous pouvons aussi avec
d'autres donner une adhésion sincère à un symbole dogmatique,
sans que pour cela nous soyons obligés de nous dépouiller de
nos tendances, de nos expériences religieuses personnelles, de

nos opinions théologiques, de la forme de prière qui nous semble
la plus conforme aux élans spirituels de notre âme.

Qu'il me soit permis de citer ici un admirable passage d'un
pamphlet du Très Rev. Chauncey B. Brewster, évêque de
l'Eglise episcopale américaine, un passage où la différence parmi
les termes d'unité, union et uniformité est nettement tracée.
L'unité importe l'unicité (oneness): l'union est l'assemblage de
plusieurs choses qu'on ne saurait regarder comme une seule



— 63 -
et même chose. L'union est quelque chose d'extérieur,
d'accidentel, de contingent. L'unité, au contraire, est intérieure et
essentielle. L'union est quelque chose d'artificiel: l'unité est

une force vitale. L'union produit des alliances ou des fédérations.

Mais les Eglises alliées ou confédérées restent toujours
séparées les unes des autres. L'unité au contraire est la
synthèse organique et vitale des membres et organes du même
être. Ainsi l'unité chrétienne aurait sa réalisation, si toutes les

Eglises pouvaient se fondre, s'adapter à un seul et divin
organisme, au seul corps mystique du Christ. L'unité d'un
organisme est une singularitas dans la variété. Les membres de cet

organisme unique se développent librement, et ce libre
développement est bien plus actif dans l'Eglise, parce que l'Eglise
se compose de personnes vivantes. L'unité donc se distingue
de l'uniformité qui a lieu, lorsqu'un pouvoir tyrannique efface
toutes les divergences pour y substituer une désolante monotonie.

Un organisme social n'exclue pas la diversité des offices,
la lutte des opinions, la différence des rites, car toutes ces

divergences s'harmonisent dans l'unité organique du même idéal1).
Un théologien américain déclare à bon droit que l'oppression
systématique de la pensée, l'uniformité établie, en imposant
silence aux âmes et en mettant des freins à l'expansion naturelle

de leur vitalité, violent continuellement les deux éléments
essentiels de toute unité vitale, la liberté et la variété. Dans
l'ordre naturel le bouleversement d'une mer remuée jusqu'au
fond par une effroyable tempête est préférable au calme des

eaux stagnantes d'un marais. La confusion caractérise la marche
en avant d'une armée. Elle a ses inconvénients, mais l'armée
continue sa course vers la victoire. L'uniformité au contraire
est le trait dominant d'une armée engourdie. Cette armée
n'avance pas, n'arrête pas les ennemis qui la guettent, et finit par
tomber entre leurs mains. L'uniformité est synonyme de léthargie
ou de mort8).

La notion d'une unité religieuse qui ne repose pas sur
l'uniformité matérielle, qui ne forge pas de chaînes morales à
la multiple activité de la pensée et de l'action religieuse, n'est
pas du tout une thèse uniquement admise par la théologie
anglicane. Nous la trouvons exprimée admirablement dans les

') The Catholic Ideal of the Church, New-York, p. 28—30.
") Briggs : Church Unity, New-York, 1909, p. 374—375.



— 64 —

écrits de Döllinger, surtout dans sa correspondance. C'est cette
notion qui ressort de tous les documents et rapports des

conférences de Bonn, de toutes les œuvres des théologiens anciens-
catholiques. Depuis l'époque de la séparation des Eglises, elle
se fait jour dans presque tous les écrits de ceux qui ont eu à

cœur le retour de l'unité chrétienne. Dans ses attaques contre
l'Eglise romaine, Photius l'a mise en pleine lumière en
affirmant que les Eglises particulières ne sont pas obligées de

renoncer à l'héritage de leurs rites, de leurs coutumes liturgiques,
de leurs traditions. L'Eglise romaine elle-même, quoi qu'il en
soit de sa pratique actuelle, affirme que l'unité n'exclue point
la variété, c'est-à-dire que l'uniformité n'est pas le fondement
de l'unité religieuse.

Toutefois il faut prendre bien garde de ne pas confondre
l'unité inorganique, et si je puis m'exprimer ainsi, l'amalgame
des confessions chrétiennes avec l'unité organique. Si l'on admet

que l'Eglise du Christ est une, et qu'elle doit être une, elle ne
doit pas consister dans la juxtaposition matérielle des confessions

chrétiennes: elle ne doit pas être un lieu extérieur qui
n'affecte pas la vie intime des différentes communions
chrétiennes. Nous sommes convaincu que toute Eglise du Christ a

rempli un rôle dans l'histoire générale du christianisme, que
toute confession chrétienne est venue à l'heure marquée par
la divine Providence, et que malgré ses lacunes, ses fautes,
ses déviations, son œuvre n'a pas été inutile dans la poussée
surnaturelle des âmes vers le Christ. Qu'il me soit permis de

citer ici une page éloquente du Très Rev. Charles Gore: „Nous
devons reconnaître que sur le fondement commun de la réforme
on a bâti des Eglises chrétiennes dont les annales rendent
témoignage à la noblesse et l'excellence de leur vie spirituelle:
des Eglises qui, soit dans leur vie individuelle, soit dans leur vie
collective, ont produit des fruits surnaturels dans les domaines
de la science chrétienne, des vertus chrétiennes, et du zèle

pour la propagation de l'évangile. On ne saurait nier la présence
de Dieu au sein de ces sociétés chrétiennes, et la coopération
divine â l'action de leurs pasteurs, sans prononcer un
blasphème contre le Saint-Esprit. Nous n'avons pas de termes assez
forts pour exprimer notre intime conviction que Dieu a été
avec ces Eglises, que nous avons quelque chose à apprendre
de leurs saints et de leurs docteurs, et que nous devons vé-



- 65 —

nérer ceux qui ont été remplis par l'esprit du Seigneur" l). Mais
cela admis, il ne s'ensuit pas que le bien accompli par ces
différentes confessions chrétiennes, qui ont suivi une impulsion
particulière de l'esprit du Christ, qui ont essayé de réaliser
sur la terre l'un ou l'autre des côtés multiples de la vie de la
grâce, il ne s'ensuit pas, dis-je, que ce bien accompli puisse
nous faire perdre de vue la plaie saignante infligée par le
morcellement du christianisme à l'unité religieuse. Il faut donc
qu'un lien plus intime relie toutes ces sociétés séparées dans
l'unité du corps mystique du Christ. Il faut qu'elles puissent
sans renoncer au trésor particulier qu'elles ont reçu de la
plénitude du Christ, adhérer d'une manière plus intime les unes
aux autres, développer leur vie non pas dans le sentier étroit
de leur sillon confessionnel, mais dans le chemin royal de

l'Eglise unique et unie du Christ. Il faut qu'elles se considèrent
non pas comme unités autonomes, et pour ainsi dire, comme
cellules séparées d'un organisme puissant, mais comme cellules
participant à la vie robuste de la jeunesse perpétuelle du Christ,
qui est l'âme du corps mystique de l'Eglise. Bref, l'embrasse-
ment fraternel de toutes les Eglises et confessions chrétiennes
dans une seule et universelle Eglise du Christ, n'implique pas
le renoncement à un passé historique de gloires et de luttes
pour le triomphe de l'idéal chrétien.

Et nous sommes heureux de constater que sur ce point les

théologiens les plus en vue de l'Eglise ancienne catholique
partagent les idées maîtresses de la théologie des Eglises anglicane

et episcopale américaine. „La réunion de la chrétienté"
écrit le Dr Reusch, „ne vise pas à bâillonner les Eglises
chrétiennes, à leur fixer des limites plus étroites, mais à élargir
leurs horizons, à leur donner une juste liberté au sein de
l'Eglise, une liberté qui, au moins en pratique, n'est plus garantie
par aucune confession chrétienne. La réunion de la chrétienté
doit affirmer le droit des diverses Eglises chrétiennes à maintenir

intact le trésor de leurs traditions nationales, à ne pas
permettre aux théologiens passionnés pour la controverse de

briser le lien de la fraternité dans le Christ à cause de quelques

divergences sur des points secondaires2)."

') Ordres and Unity, New-York 1909, p. 184.
*) Keport of the Union Conference (Bonn 1875), New-York 1876,

p. XXTII.

Infirmât, kirclil. Zeitschrift, Heft 1, 1916. 5



— 66 —

On a beaucoup parlé et on en parle encore en Amérique
d'une confédération des Eglises. Puisque la réunion de la
chrétienté, le rétablissement d'une seule Eglise du Christ, est pour
beaucoup un rêve grandiose qui ne deviendra jamais une réalité
vivante, les confessions chrétiennes feraient bien de stipuler
entre elles un traité d'alliance, une sorte de coopération
mutuelle dans leur vie chrétienne. Les Etats politiques nous montrent

les avantages qui dérivent de ces alliances. Et les
confessions chrétiennes organisées sur des bases différentes
pourraient s'entr'aider dans l'accomplissement de leur mission, et
renoncer à ces conflits de doctrines et à ces polémiques qui
nuisent en même temps à la cause du christianisme et â la cause
de la vérité.

Nous ne nions pas l'utilité de la confédération des Eglises.
Un accord même extérieur entre les confessions chrétiennes
profiterait d'une manière négative à la cause générale du
christianisme. La confédération des Eglises représente un louable
effort pour amoindrir les funestes conséquences de la désunion
religieuse. Mais nous cherchons une base positive pour le
rétablissement de la fraternité chrétienne: nous cherchons non
pas l'unité apparente, mais l'unité réelle, non pas l'amitié de

la diplomatie, mais l'amitié de la charité vivante du Christ:
non pas les relations froidement courtoises des étrangers qui
se saluent, mais l'affection sincère des frères que s'aiment dans
le Christ, et se reconnaissent comme membres d'une seule et
grande famille chrétienne. Une confédération des Eglises ne
touche pas à la racine même du mal. Elle ne cicatrise point
les blessures ouvertes dans le corps mystique du Christ par
les schismes et les dissensions: elle n'achève pas la réconciliation

de la grande famille chrétienne: elle ne lance pas vers
le ciel le chant d'amour de la fraternité chrétienne. Nous ne

pouvons pas dire que la confédération des Eglises réponde à

la vraie conception de l'unité de l'Eglise. Elle n'est qu'une
union précaire qui donne l'illusion, le mirage d'une fraternité
apparente, mais qui en réalité ne renoue point les liens brisés
de l'unité religieuse. Elle ne supprime pas, n'efface pas les
antinomies de croyances: elle ne détruit pas, n'étouffe pas les

germes délétères des controverses et des conflits doctrinaux.
Une confédération n'est pas a priori impossible parmi les

confessions protestantes. Elle a déjà été essayée avec succès



— 67 —

dans quelques villes américaines, et a contribué à rendre plus
bienveillantes les relations entre les protestants de différentes
dénominations. Mais elle n'aurait pas de prise sur le christianisme

orthodoxe, ni à plus forte raison sur le catholicisme
romain. Il ne serait peut-être pas exagéré de croire qu'elle
creuserait de plus en plus le fossé de séparation entre les
différentes confessions chrétiennes, parce qu'elle donnerait au
protestantisme des traits plus accentués, réveillerait en lui une
conscience plus intime de sa force, et peut-être un esprit
d'antagonisme plus marqué vis-à-vis des Eglises qui se considèrent
comme les gardiennes fidèles de l'ancienne tradition. Nous avons
besoin, dit le Très Rev. C. P. Anderson, évêque de l'Eglise
episcopale américaine à Chicago, nous avons besoin de ramener
les Eglises du Christ à un contact plus intime. Nous avons
besoin, non pas de créer l'unité de l'Eglise, parce qu'elle existe,
mais de rendre plus visible, plus lumineuse, cette unité divine.
C'est Dieu qui a fait l'unité de l'Eglise: ce sont les hommes
qui travaillent à faire la réunion des Eglises. Le Christ est le
chef. L'Eglise est le corps mystique du Christ. Les chrétiens
sont unis au Christ en tant qu'ils sont les membres de son

corps mystique. Rien ne saurait détruire cette unité, car elle
est l'unité en un seul Dieu au moyen d'un seul baptême, l'unité
du même organisme, de la même doctrine, de la même
expérience religieuse. Cette unité n'est pas un phénomène nouveau.
Elle existe en dépit de toutes les divergences sectaires, en dépit
des puissances de Tenter. Notre devoir à nous c'est d'exalter
cette unité, de proclamer son existence, de la mettre en pleine
lumière1).

Cette unité de l'Eglise que nous cherchons et vers laquelle
nous aspirons, surpasse la pénétration de l'esprit humain, touche
à des régions mystérieuses que nous ne saurions pas atteindre
par des controverses théologiques. Hélas, on cherche bien
souvent dans l'unité d'exaltation, la glorification personnelle: on
demande comme prix de l'unité que les autres nous soient
soumis, que les autres soient les brebis égarées et nous-mêmes
les bergers miséricordieux : on prétend que les autres détruisent
leur bercail pour entrer dans le nôtre, pour obéir à nos ordres,
pour façonner leur vie conforme à notre pensée, à nos
penchants, à nos sympathies, à nos haines, à nos convictions arrêtées.

') The Manifestation of Unity, Gardiner, Maine, Etats-Unis 1912, p. 35.



— 68 -
C'est le sacrifice de nos préférences et de nos opinions

même les plus enracinées dans notre âme, que Dieu parfois
nous demande pour que nous soyons unis, non pas unis entre
nous par un lien extérieur, mais unis en Lui par la soumission
complète de notre volonté à sa divine volonté. Le Sauveur a
prié pour l'unité de son corps mystique. La prière est
touchante. Elle est réellement la prière d'un Dieu qui réclame la
forme la plus parfaite de l'unité. „Que tous soient un, ainsi
que toi, Père, es en moi, et moi en toi ; afin qu'eux aussi soient
un en nous, et que le monde croît que c'est toi qui m'as
envoyé. Et je leur ai donné la gloire que tu m'as donnée afin
qu'ils soient un comme nous sommes un. Je suis en eux, et toi
en moi; afin qu'ils soient consommés en un" (St-Jean XVII, 21 à
23). Ce sont là des paroles mystérieuses qui nous révèlent la
petitesse cle nos conceptions humaines, lorsque nous parlons de
notre unité religieuse que nous croyons possible au prix de
concessions mutuelles, ou de débats théologiques. Jésus invite
ceux qui le suivent à réaliser sur la terre une unité qui soit
un reflet de l'unité parfaite d'essence dans les trois personnes
divines. Et comment réaliser cette unité? La science humaine,
la politique humaine arriveront peut-être à niveler les croyances,
à fondre dans le même creuset les divergences confessionnelles,
à aligner clans les mêmes rangs les caractères les plus divers.
Mais nous n'avons pas même l'ombre de l'unité parfaite que
Jésus implore de son Père pour ses disciples. Jésus est un avec
le Père, parce que sa volonté est la volonté du Père et parce
qu'il ne refuse pas le calice de la passion pour se livrer
complètement au Père. Lorsque nous serons dominés, maîtrisés,
guidés par cet esprit du Christ, lorsque notre volonté ne sera
que l'écho fidèle de la volonté de Dieu, alors toute âme chré
tienne sera unie à Dieu et en Dieu, et alors Dieu sera le lien
qui unira en Lui et entre eux tous les disciples du Christ. De
la sorte l'union mystique de toutes les âmes en Dieu nous
prépare à l'union visible de tous les chrétiens sur la terre dans

l'unique corps mystique du Christ. De même que nous ne sommes

pas liés à l'Eglise si nous ne sommes pas d'abord liés au Christ
par le sacrement du baptême, qui établit entre Lui et nous le
lien de la grâce sacramentelle, ainsi nous ne serons pas liés
avec les autres membres de l'Eglise si nous ne sommes pas
d'abord une seule volonté avec la volonté de Dieu. Dieu est



69. —

le soleil où se reflètent tous les rayons de nos âmes créées pour
ne former qu'un seul point lumineux, et de même il est
l'harmonie suprême qui recueille en une seule note infiniment
mélodieuse les accents variés de toutes les prières humaines. Et
lorsque nous nous reposons en Lui, lorsque nous oublions nos

petites querelles, nos disputes d'écoliers chicaneurs, lorsque
nous montons vers Lui et après avoir fixé nos regards sur les

splendeurs de son éternelle beauté nous descendons sur la terre,
nous comprenons que ce n'est pas en nous que nous trouverons
le lien de l'amour chrétien, mais en Dieu; nous comprenons
que ce n'est pas en tournant les yeux vers la terre que nous

réaliserons l'unité chrétienne. Cette unité sera réalisée lorsque

par la prière nous gravirons les hauteurs inaccessibles de la

divinité, lorsque nous participerons d'une manière plus intime
â la vie de l'esprit, lorsque notre vie sera cachée dans le

Christ, lorsque le Christ nous croira dignes d'être attirés vers
Lui pour que nous soyons tous un avec Lui comme II est un

avec son Père.
Le désir ardent de l'union de la chrétienté, telle que nous

n'avons éclairci dans ce qui précède, a donné naissance à une
importante initiative de l'Eglise episcopale américaine. Cette

Eglise, qui exerce une influence considérable et bienfaisante
sur le christianisme américain, est une branche de l'Eglise
anglicane, et comme celle-ci garde le trésor de la foi de
l'ancienne Eglise chrétienne. Son histoire relate à plusieurs reprises
ses efforts sincères pour étouffer les germes de vieilles dissensions

au sein de la chrétienté, et rétablir la paix parmi les
diverses confessions chrétiennes. Ses relations suivies avec
l'Eglise russe lui ont permis de mettre en contact plus direct
l'orthodoxie orientale avec le christianisme de l'Occident, et

ce contact est toujours utile même lorsqu'il ne produit pas
immédiatement des résultats tangibles.

Ce fut au sein de la convention générale de l'Eglise
protestante episcopale des Etats-Unis que le Rev. Dr W. T. Manning,

recteur de l'Eglise de la Trinité à New-York, proposa
de nommer un comité chargé d'étudier la possibilité de la
convocation d'une conférence universelle à laquelle seraient
invitées toutes les communautés chrétiennes qui adorent Jésus-
Christ comme Dieu et Sauveur du genre humain. Le but de la
conférence serait de discuter les problèmes les plus graves



— 70 —

touchant les vérités de foi et le gouvernement de l'Eglise du
Christ.

Le rapport présenté par le comité contient les considérations

et les propositions suivantes que nous croyons utile
d'insérer ici dans la version officielle française1):

„Nous croyons que l'heure est arrivée où les représentants
de la famille du Christ, guidés par le Saint-Esprit, doivent
s'assembler, afin de considérer les questions qui concernent la foi
et le gouvernement de l'Eglise. Nous croyons en outre que
toutes les communions chrétiennes s'accordent avec nous dans
le désir de renoncer à toute opinionâtreté et de se revêtir de
l'humilité qui est le propre de notre Seigneur Jésus Christ.
Nous devons écouter l'appel de l'esprit divin, humblement et
avec sincérité. Nous désirons nous unir à nos frères chrétiens,
recherchant non seulement ce qui nous convient, mais aussi ce
qui convient à autrui, convaincus que nous n'atteindrons
l'entente mutuelle qu'en prenant conseil les uns des autres dans

un esprit de fraternité et de charité. Nous avons la conviction
qu'une telle conférence qui aurait pour objet l'étude et la
discussion sans pouvoir pour légiférer ou adopter des résolutions
serait le premier pas vers l'unité.

„Regrettant notre isolement dans le passé et nos fautes
inspirées par l'orgueil et la suffisance, causes de schisme; loyaux
envers la vérité telle que nous la connaissons, respectueux des

convictions de ceux qui ne pensent pas comme nous; assurés

que les commencements de l'unité se trouvent dans la claire
exposition et dans l'étude approfondie des questions où nous
sommes en désaccord aussi bien que des questions où nous
sommes d'accord, nous soumettons respectueusement la décision
suivante:

„Attendu qu'on trouve aujourd'hui chez tous les chrétiens

un désir croissant pour la réalisation de la prière de

notre Seigneur que tous ses disciples soient unis et que le
monde croie que c'est Dieu qui L'a envoyé:

„Nous proposons, la chambre des évêques approuvant,
qu'un comité, représentant les deux chambres, soit nommé

pour organiser une conférence où l'on discutera les questions

') L'„Internatioiiale kirchliche Zeitschrift" en a parlé en 1911, n° 4,

p. 544—545.



— 71 —

qui concernent la foi et le gouvernement de l'Eglise, et que
l'on invite à prendre part avec nous à l'organisation et à

la direction de cette conférence toutes les communions
chrétiennes du monde qui reconnaissent notre Seigneur Jésus
Christ comme Dieu et Sauveur."

Le 19 octobre 1910, la susdite décision fut adoptée à
l'unanimité par la chambre des évêques et par la chambre des

Députés ecclésiastiques et laïques. Un comité représentant les
deux chambres fut nommé et dès lors se mit à l'œuvre.

L'idée de cette conférence est venue â son heure. Nous

vivons, remarquait récemment le Dr Newman Smyth, dans une
atmosphère de renouvellement chrétien et d'aspirations vers
l'unité religieuse. Le besoin de cette unité se fait sentir surtout
en Amérique où le protestantisme s'est morcelé en plus de cent
dénominations confessionnelles. La conscience chrétienne se

rend compte que les grandes luttes dogmatiques n'excitent plus
l'intérêt d'autrefois, et que le christianisme a besoin de serrer
ses rangs pour faire face aux dangers qui menacent son
existence. On parie d'unité non seulement dans les Eglises romaines
et orthodoxes, mais aussi au sein du protestantisme. En Ecosse,

l'Eglise établie et les Eglises presbytériennes travaillent à se

réunir. En Australie, l'Eglise anglicane et les Presbytériens
visent au même but, tandis qu'au Canada les Méthodistes, les

Congregationalistes et les Presbytériens ne sont pas loin d'une
entente mutuelle. En octobre 1912, le Synode anglican du
Canada, tenu â Montréal, vota cette proposition, que l'unité est

un idéal qui mérite d'être appuyé toutes les fois que des

circonstances favorables le permettent. Dans la Nouvelle-Zélande,
les Wesleyens et les Méthodistes sont arrivés à s'entendre.
L'Eglise anglicane et l'Eglise russe s'étudient mutuellement
dans un but d'union. Aux Etats-Unis l'œuvre de pacification
parmi les différentes confessions protestantes avance à grands
pas. Les différentes branches de Baptistes, Presbytériens,
Méthodistes, Luthériens se rapprochent, se prêtent un appui mutuel,
renversent les barrières qui les séparaient. Nous vivons dans
une atmosphère saturée, pour ainsi dire, de l'idée de l'unité.
On songe plus à la charité du Christ qu'aux différences des

opinions: on se préoccupe plus des bienfaits de l'union que de
l'issue finale d'anciennes controverses: la figure du Christ se

dégage de la brume théologique pour se montrer dans la pleine



— 72 —

lumière de son amour. L'union de la chrétienté est le mot
d'ordre des nouvelles générations chrétiennes. L'idée donc de
la World Conference est venue à son heure, et elle laissera des

traces durables dans l'histoire des tentatives d'union.
Les diverses confessions chrétiennes ont adhéré à son

programme, et ont même organisé des comités particuliers pour
travailler dans le sillon tracé par le comité exécutif de la
future World Conference. En dehors du comité de l'Eglise
episcopale américaine, nouB avons aussi de nombreux comités
organisés par les Eglises anciennes-catholiques, par l'Eglise
anglicane en Angleterre, en Irlande, en Ecosse, au Canada, au
Japon, en Chine, aux Indes, en l'Afrique du Sud, en Australie;
par les Baptistes en Amérique, en Grande-Bretagne; par les
Congrégationalistes aux Etats-Unis, en Angleterre, en Australie;
par les Disciples du Christ en Amérique, en Grande-Bretagne,
à la Nouvelle Galles du Sud, en Victoria; par les Amis (Friends)
aux Etats-Unis, en Grande-Bretagne; par des Luthériens aux
Etats-Unis; par les Méthodistes de plusieurs noms aux Etats-
Unis, au Canada, en Angleterre, en Australie; par les Moraves
en Amérique, en Grande-Bretagne; et par des Eglises
presbytériennes et réformées en Amérique, en Angleterre, en Irlande
et en Ecosse. On trouvera une liste détaillée de ces comités
particuliers dans une brochure qui sera publiée dans peu de
semaines par le comité exécutif de la World Conference: l'on
peut l'obtenir en s'adressant au secrétaire, Robert H. Gardiner,
Post Office Box 1153, Gardiner, Maine, Etats-Unis. Le nombre
de ces comités coopératifs ne fait que s'accroître. De nouvelles
adhésions arrivent tous les jours, et ce qui est plus encore,
dans plusieurs villes américaines les pasteurs protestants se
donnent un appui mutuel et établissent des conférences
interconfessionnelles. Sans doute, ces conférences ne donneront pas
l'unité religieuse telle que nous la concevons à la lumière de

la prière du Christ. Mais tout de même, comme dit le Dr Smyth,
elles sont des stations intermédiaires dans les vois du progrès
religieux, des préludes à une union plus parfaite, l'union des

esprits dans le Christ.
Le comité exécutif de la World Conference a tourné aussi

ses regards vers les Eglises orthodoxes, qui bien que séparées
du monde occidental pour ce qui concerne leur conception du

Christianisme, n'ont jamais cessé de nourrir des aspirations



— 73 —

vers le rétablissement de l'unité chrétienne. Nous en avons la
preuve dans l'intérêt que des représentants illustres de la théologie

de l'Eglise russe, tels que l'archiprêtre Janyshev, Ossinin,
Kireev, Bolotov, ont toujoiu's eu pour une entente entre l'ancien

catholicisme et l'orthodoxie orientale. Et nous sommes
heureux de déclarer que notre initiative a trouvé un favorable
accueil en Russie. Mgr. Platon, ex recteur de l'académie
ecclésiastique de Kiev, et archevêque des Orthodoxes russes aux
Etats-Unis, nous a donné son appui le plus sincère, et son
influence se fera sentir dans nos futures relations avec le Saint-
Synode. Mgr. Antoine, archevêque de Kharkov, a traité de
notre programme dans une intéressante brochure, insérée
d'abord dans la revue „La fois et la raison", et publiée à part
ensuite avec ce titre: Ma correspondance avec l'Eglise episcopale
américaine. Nous n'entrons pas dans les détails des vues
exprimées par le savant prélat. Elles sont marquées au coin de

la plus stricte orthodoxie. Mais elles ont le mérite de bien
définir la position doctrinale de l'élément ultra-conservateur de

l'Eglise orthodoxe russe, en d'autres termes, de la Hiérarchie.
La World Conference a été aussi l'objet de deux excellents

articles, l'un de Serge Troitzky, maître à l'école ecclésiastique
de la laure Alexandre Newski, et l'autre anonyme, inséré dans
le „Tzerkovni Viestnik" du 28 avril 1915. Le premier article
a paru dans les „Tzerkovnya Viedomosti", l'organe officiel du

Saint-Synode, et donne un résumé historique cle notre initiative,
et une critique de nos plans d'union. Il insiste sur la nécessité

pour l'Eglise russe de ne pas s'abstenir de prendre part à une
œuvre conçue avec une si grande largeur d'idées et si utile
aux intérêts généraux de la chrétienté. L'article du „Tzerkovni
Viestnik", à son tour, partage entièrement nos vues sur les
effets désastreux des dissensions internes du christianisme et
sur la nécessité de l'union. Nous signalons aussi un récent
article du grand exégète russe, le Dr Nicolas Glubokovsky, dans
le „Tzerkouni Viestnik", du 30 juillet (12 août) 1915. Le but de
la World Conference y est mis en relief avec des termes très
éloigneux.

Le comité exécutif de la World Conference a essayé en
même de se mettre en relations avec des membres de l'Eglise
romaine. Les cardinaux Gibbons et Farley se sont vivement
intéressés à notre initiative. Le premier a déclaré qu'une étude



_ 74 —

impartiale et cordiale des positions respectives des différentes
Eglises montrerait combien en réalité elles sont proches les
unes des autres, et combien il serait utile de seconder leurs
aspirations vers l'union. La presse catholique romaine, à quelques

exceptions près (qu'il nous soit permis de citer ici un très
bel article paru dans „La Ciencia Tomista", juillet / août
1915), ne s'est pas encore occupé de la World Conference. Mais

par des lettres privées un grand nombre de prélats et de

prêtres de l'Eglise romaine nous ont envoyé leur adhésion à

notre programme, et nous ont promis d'y coopérer avec leurs
prières.

Il va sans dire que depuis 1912 les évêques des Eglises
anciennes catholiques favorisent notre œuvre avec le plus
sincère dévouement. Cette ligne de conduite est conforme aux
décisions de la conférence de Bonn de 1875, qui engageait
tous les membres de l'Eglise ancienne catholique à donner leur
appui à tout propos d'union et à éviter à l'égard des autres
confessions cette controverse haineuse qui envenime les plaies
au lieu de les cicatriser.

La guerre sans doute a créé des obstacles sérieux au
développement des travaux du comité exécutif de la World
Conference. Celui-ci comptait envoyer en Europe et en Orient une
commission spéciale qui de vive voix aurait expliqué le but
et les méthodes de la future World Conference aux représentants

les plus autorisés des Eglises romaine, orthodoxes et
évangéliques. Le bouleversement politique de l'Europe a différé la
réalisation de ce projet. Lorsque la paix sera rétablie, notre
campagne en faveur de l'union sera poussée vigoureusement,
et donnera ses fruits.

Les idées, les méthodes, les résultats du comité de la
World Conference sont exposés dans une trentaine de brochures.
Une de celles-ci, contenant les résolutions de l'Eglise episcopale

américaine touchant la World Conference, a été publiée
en anglais, grec moderne, latin, italien, russe, suédois,
allemand, français, hollandais, espagnol. Le compte rendu des

travaux de la World Conference est contenu en quatre rapports
publiés en 1913 et 1914. Le but de la Conférence a été mis
en pleine lumière par le Rev. Lefferd M.-A. Haugwout dans sa

brochure: A World Movement for Christian Unity (1914). Une
autre brochure parue en 1915 explique des méthodes suivies



— 75 —

pour l'organisation de la future World Conference. Nous signalons

aussi un recueil de prières pour l'unité: A Manual of
Prayer for Unity (1915), qui contient un touchant office
préparatoire à la Sainte Communion, avec une belle hymne
eucharistique, et d'autres prières puisées dans les sources les plus
autorisées de la liturgie chrétienne, et traduites en anglais. Les
bibliographes seront heureux de trouver dans cette collection
un essai bibliographique sur l'unité de l'Eglise, rédigé par le
savant théologien de l'Eglise episcopale américaine, le D'Francis-
J. Hall. Toute cette littérature mise en circulation par la World
Conference a donné un renouveau d'actualité au problème de

l'unité chrétiennex).
Le succès initial du comité exécutif de la World Conference

est basé sur ce fait que le plan d'union proposé par l'Eglise
episcopale américaine contient des éléments nouveaux qui
rendent plus facile le rapprochement parmi les différentes
confessions chrétiennes. Léon XIII voyait dans l'union des Eglises
la soumission absolue et entière de toutes les Eglises chrétiennes
à l'autorité suprême du siège de Rom. Dans les conférences
de Lambeth les évêques anglicans établissaient leurs plans
d'union entre les limites du quadrilatéral de la Biblejes
Symboles, les Sacrements et la succession apostolique de l'épiscopat.
Les Presbytériens en Amérique posaient comme condition
préliminaire à l'union l'ostracisme des controverses sur les divers
degrés de l'hiérarchie.

Il n'est pas difficile de comprendre que ces plans d'union
portent l'empreinte d'un esprit confessionnel, et sont bien loin
de cette largeur d'idées qui doit animer les pionniers de la
chrétienté réunie. D'un côté l'union des Eglises ne doit pas
être entendue dans le sens d'une soumission complète à la
discipline, à la liturgie, aux principes et méthodes administratives

d'une seule Eglise, et de l'autre elle ne doit pas tolérer
la négation de vérités fondamentales et de principes traditionnels

sur lesquels repose l'Eglise du Christ. En peu de mots, elle
doit se tenir loin des deux extrêmes du despotisme administratif

et de l'individualisme religieux. Le premier détruirait

') On envoie gratuitement ces brochures à qui en fera demande au
secrétaire de la World Conference, Robert H. Gardiner, Post Office Box 1153,

Gardiner. Maine. Etats-Unis.



— 76 -
cette liberté qui, selon l'apôtre Paul, se trouve là où réside
l'esprit du Christ; le second introduirait un 'germe de dissolution

et d'anarchie dans le cœur de l'Eglise.
A cet égard, la future World Conference se présente avec

un plan d'union qui répond aux aspirations les plus sincères
de chaque confession chrétienne. Son idéal n'est pas rétréci
entre les bornes étroites des controverses théologiques. Elle
ne fait qu'inviter les diverses confessions chrétiennes à se
connaître, à s'apprécier mutuellement, à mettre en commun les
résultats de leurs expériences religieuses. Elle les engage à

traiter ensemble, à éclaircir les problèmes qui se rattachent
à la constitution de l'Eglise. Elle ne leur demande que de rester
sur le sol stable, sur le rocher inébranlable de la confession
de la divinité de Jésus-Christ, parce que lorsqu'on admet ce
fondement essentiel de notre foi et de l'Eglise chrétienne, il ne
sera pas difficile de s'entendre sur les autres points. Cette
profession de la dinivité du Christ, considérée comme le minimum
pour la participation à la World Conference, n'implique pas la
négation d'autres vérités fondamentales contenues clans le dépôt
de la révélation chrétienne. Elle n'impose pas aux membres
de la future conférence l'abjuration des doctrines dogmatiques
qui font partie de leur credo, ni l'indifférence à leur égard.
Les diverses Eglises et confessions chrétiennes restent fidèles
à leurs positions doctrinales, et le but de leur réunion est
l'étude des points qui les séparent. Cette étude en commun
leur donnera une vision plus exacte de l'étendue de leurs
divergences en matière de foi, et en même temps les excitera à

prendre à cœur une initiative qui vise à émousser leurs
antithèses doctrinales.

Cette largeur de conception, qu'il nous soit permis de

l'espérer, assure le succès de la World Conference. Les légats de
la papauté, les évêques des Eglises orthodoxes, les évêques
des Eglises anglicanes, les docteurs et les pasteurs des
confessions protestantes y pourront prendre part sans sacrifier
un jota de leurs convictions religieuses, sans renoncer à leurs
aspirations, sans altérer leur esprit. Chaque Eglise est
appelée à porter son œuvre, à donner sa coopération à
l'organisation de la conférence. L'Eglise episcopale américaine
n'affiche pas des droits à la direction suprême de cette
assemblée de chrétiens, qui se posent en amis de la paix reli-



— 77 —

gieuse au moment même où l'Europe est bouleversée et
torturée par les haines de la guerre. Si Dieu permettra la
réalisation de cette œuvre, si la conférence deviendra un jour un
fait accompli, le comité exécutif de la World Conference se

fondra avec les commissions spéciales des diverses confessions
chrétiennes en une seule commission centrale.

„La World Conference", écrit le Dr Newman Smyth, „a
marqué une route nouvelle vers un but qu'on avait cru
jusqu'ici impossible à atteindre, vers le but de l'unité de l'Eglise.
La méthode qu'elle a choisie n'est pas du tout nouvelle: mais
s'est son application particulière et parfaite qui constitue le
mérite principal de la World Conference. Pour la définir en peu
de mots, cette méthode repose sur l'appréciation pratique des
bons éléments qu'on trouve dispersés dans les diverses Eglises
chrétiennes. Il y a des joyaux dans chacune d'elles: leurs
croyances, leurs institutions, leurs organisations ecclésiastiques
contiennent des portions détachées du trésor commun de

l'Eglise, et le but de la World Conference est de mettre en contact

ceux qui les possèdent. En d'autres termes, on voudrait
renoncer à l'ancienne méthode, à la méthode des controverses
théologiques qui sème la discorde. L'union des Eglises, on
voudrait l'appuyer sur des fondements bâtis avec des pierres
taillées dans plusieurs carrières. On ne désire pas l'uniformité des

cadavres, qu'on obtiendrait en sacrifiant toutes les divergences:
on ne voudrait pas non plus se laisser emporter par l'enthousiasme

de ceux qui croient possible de lancer un pont de mots
sur des antinomies enracinées dans les esprits, ou qui refusent
d'admettre une contradiction directe et réelle entre certains
principes professés par des Confessions diverses. L'idéal de la
World Conference n'est pas une tentative stérile pour niveler
et volatiser les croyances des diverses Eglises chrétiennes
jusqu'à ce qu'on arrive à la rédaction d'un credo rudimental. Son

idéal, au contraire, est celui d'atteindre le maximum de vie et
de puissance1).

L'avenir nous dira si le but qu'elle a poursuivi a été
atteint. Mais ses efforts n'ont pas été stériles, même si elle ne
réussira pas à réaliser son plan d'union. Elle aura contribué à

éveiller un vif intérêt à l'égard des problèmes qui concernent

J) The Unity of the Churches: The Yale Review, April 1915, p. 165.



— 78 -
l'avenir du christianisme; elle aura rapproché les âmes qui
malgré la divergence des credos restent fermement attachées
au Christ; elle aura montré une fois de plus que le christianisme

n'est pas une religion mourante, une religion qui vit de

son passé et qui n'a plus rien à dire à l'humanité. La World
Conference aura contribué à répandre cette conviction qu'il est

temps de clore la période destructive du christianisme, c'est-
à-dire, la période du morcellement religieux. Le christianisme
a gagné bien des batailles: il en gagnera encore, s'il aura se

renouveler, s'il saura rebâtir par un travail assidu cette Eglise
du Christ, qui selon l'apôtre St-Paul doit avoir „un seul
Seigneur, une seule fois, un seul baptême, un seul Dieu et Père
de tous, qui est au-dessus de tous, et par tous, et en tous"
(Eph. IV, 5).

Robert H. Gardiner.


	L'union des Églises et l'initiative américaine de la "World Conference"

