
Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 6 (1916)

Heft: 1

Artikel: Meine Briefe an Döllinger aus dem Konzilsjahre 1869/1870

Autor: Friedrich, J.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-403875

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 10.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-403875
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Meine Briefe an Döllinger
aus dem Konzilsjahre 1869/1870.

In dem Artikel „Die römischen Briefe vom Konzil" l) wird
der Wunsch des Herrn Dr. Roloff wiedergegeben, dass ich mich
dazu verstehen möchte, auch meine Briefe an Döllinger, „diese
gemeinsame Quelle der ,Römischen Briefe'" und meiner
Konzilsgeschichte, „in reiner Form der Forschung zu erschliessen".
Diesen Wunsch will ich gern erfüllen, nachdem ich gesehen,
dass die ernste Forschung sich mit dem Vatikanischen Konzil
zu beschäftigen beginnt, und nachdem meine Gewährsmänner,
zu deren Schonung ich mich bei Veröffentlichung meines „Tagebuchs"

und meiner Konzilsgeschichte noch verpflichtet glaubte,
längst dahingegangen sind. Doch fühle ich zugleich das Bedürfnis,

einleitend den Standpunkt festzustellen, den ich dem Konzil
gegenüber schon in Rom einnahm.

Jeder Theologe, der mit offenen Augen das Leben der
römisch-katholischen Kirche in den fünfziger und sechziger
Jahren des vorigen Jahrhunderts verfolgte, und dazu die
Kommentare in den beiden Hauptorganen, in der „Civiltà cattolica"
der römischen Jesuiten und in dem Mainzer „Katholik", später
auch in den „Stimmen aus Maria Laach" der deutschen Jesuiten
studierte, musste sich überzeugen, dass unter dem Pontifikat
Pius' IX. Wege eingeschlagen wurden, die weit von dem
abführen mussten, was bis dahin als katholisch galt. Denn es
handelte sich nicht mehr bloss um den alten Kampf zwischen
Episkopal- und Papalsystem, sondern um einen förmlichen Bruch
mit dem alten Katholizismus selbst. Und dabei musste man die
Wahrnehmung machen, dass zwar Pius IX. noch am Steuer

„Internat, kirchl. Zeitschrift" 1915, Heft, 2, S. 214.



— 28 —

des Schiffleins Petri stand, dass es aber von den Jesuiten
geführt wurde.

Schon in der Enzyklika vom 9. November 1846, durch die
er seine Stuhlbesteigung kundgab, erklärte sich Pius für
unfehlbar: Gott habe, so schrieb er, eine lebende Autorität
bestellt, die unfehlbar sei; diese lebende und infallible Autorität
ruhe nur in der Kirche, welche vom Herrn auf Petrus gegründet

wurde, und diese sei die römische, deren Bischöfe als Nachfolger

Petri auch die Erben seiner Lehre, Würde, Ehre und
Macht seien. Daher sei auch die hl. Schrift (divina eloquia) nur
..in dem Sinne anzunehmen, den diese römische Kathedra des
hl. Petrus, die Mutter und Lehrerin aller Kirchen, immer
bewahrt hat und bewahrt" *). Von den Bischöfen aber verlangte
er, dass sie ihre Gläubigen unablässig mahnen und auffordern,
diesen Prinzipien fest anzuhangen. Und nebenher bezeichnet
er auch die hl. Jungfrau Maria als unbefleckt. Das war allerdings

eine Art Programm, aber seiner Durchführung standen
die grössten Schwierigkeiten im Wege.

Zunächst achtete man auf die Enzyklika nicht, und Wessenberg

mag recht gehabt haben, wenn er aus Veranlassung
derselben schrieb: „Die Ohren der katholischen Welt sind zwar
seit langer Zeit gewöhnt, von Rom solche Erhebungen der Papstmacht

zu vernehmen, welche sie jedoch nur als prunkende
Floskeln des römischen Kanzleistils betrachtet, denen die Kirche
selbst durch die ehrwürdigsten Stimmen des Altertums und das
Organ allgemeiner Konzilien alle Gültigkeit abgesprochen hat.
Noch ist der Widerspruch nicht verhallt, den die Väter zu
Konstanz und Basel dagegen erhoben haben. Selbst die Väter
zu Trient haben dergleichen anspruchsvollen Redensarten
kopfschüttelnd ihre Zustimmung versagt2)." Sogar der Jesuitenschüler

') Ein Satz, der zugleich als Beispiel dafür dienen kann, wie selbst
Päpste mit den Bestimmungen früherer Konzilien umspring-en können. Der
Satz ist dem Conc. Trid. sess. IV entnommen: contra sensum quem tenuit
et tenet s. Mater Ecclesia, cuius est iudicare de vero sensu et interpreta-
tione Scripturarum sanetarum, aut etiam contra unanimem consensum
Patrum Bei Pius IX. wird daraus: ideirco divina eloquia eo plane sensu
sunt aeeipienda, quem tenuit et tenet haec Romana b. Petri Cathedra quae
omnium ecclesiarum mater et mag-istra Der unanimis consensus Patrum
wird ganz übergangen. Die ganze Stelle der Enzyklika in meiner Gesch.
des vatik. Konz., I, 414.

*) Wessenberg, Die Erwartungen der kath. Christenheit im 19. Jahrh.
von dem hl. Stuhl zu Rom, Zürich 1847, S. 14.



— 29 —

Denzinger nahm diese Stelle der Enzyklika nicht in sein
Enchiridion auf, und Drey in Tübingen schrieb noch 1847 in seiner
Apologetik (III, 309) : „Auch der römische Bischof oder der Papst
ist für sich allein nicht unfehlbar." Ebensowenig sahen die
Jesuiten in dieser Behauptung des neuen Papstes eine Entscheidung;

aber sie machten sich von jetzt an die Verwirklichung des

päpstlichen Programms zur Aufgabe, weil sie sich dadurch die
Gunst des ihnen nicht besonders gewogenen Papstes erwerben
zu können glaubten. Denn abgesehen davon, dass diese Absicht
sich aus ihrer ganzen Tätigkeit ergibt, hat sie Passaglia, einer
der bei diesen Bestrebungen tätigsten Jesuiten, Prof. Fr. Schulte
gegenüber 1854 ganz offen mit den Worten eingestanden: „Dass
der Papst anfange, gegen sie günstiger gesinnt zu sein, dies sei

ihrem Eintreten für die Dogmatisierung der unbefleckten
Empfängnis zu verdanken; er hoffe zuversichtlich, dass nach der
nicht mehr zu bezweifelnden Dogmatisierung er ihr Freund sein
Averde. Der Papst müsse doch einsehen, dass der Orden seine
beste Stütze sei, da er für die volle Herrschaft des Papstes in
der Kirche mit allen Waffen kämpfe1)." Ihre Mittel waren nur
nicht mehr katholisch.

Es ist allgemein bekannt und braucht hier nicht ausführlicher

nachgewiesen zu werden, dass die katholische Kirche lehrt
— und es ist diese Lehre stets als ihr charakteristisches Merkmal

gegenüber dem Protestantismus betrachtet worden: die
hl. Schrift und die apostolische Tradition seien die Quellen der
Glaubenslehren, der Traditionalbeweis aber müsse bis auf die
apostolische Zeit zurückgehen. So sei auch die Kirche selbst
bei Glaubensentscheidungen verfahren : sie habe „stets mit Sorgfalt

den Glauben der früheren Jahrhunderte bis hinauf zu den
Zeiten der Apostel zu konstatieren gesucht und diesen von
Anfang an überlieferten Glauben zur Grundlage und Richtschnur
ihrer Entscheidungen gemacht" 2). Und diese Lehre stand so

fest, dass sie z. B. in Bayern ausdrücklich an den Gymnasien
gelehrt werden musste, und dass sogar in dem gemeinsamen
Hirtenbriefe der deutschen Bischöfe aus Fulda 1869, also am
Vorabend des Vatikanischen Konzils, versichert wurde: „Nie
und nimmermehr wird und kann ein allgemeines Konzil eine

') Schulte, Aus meinen Tagebüchern, „Deutsche Revue", XXII, 75.

2) Näheres darüber in meiner Konzilsgesch., I. 612—617.



— 30 —

neue Lehre aussprechen, welche in der hl. Schrift oder der
apostolischen Überlieferung nicht enthalten ist."

An diesem Massstab gemessen, stand das Urteil über die

fromme Meinung von der unbefleckten Empfängnis längst so

fest, dass allgemein gelehrt wurde, über sie sei weder etwas

geoffenbart, noch von der allgemeinen, ununterbrochen von
Jahrhundert zu Jahrhundert fortdauernden Tradition überliefert
worden*). Der Jesuitenkardinal Pallavicini, von Papst Alexander

VII. (1655—1667) zu einem Gutachten darüber aufgefordert,
sagte ebenfalls, den sonst für sie geltend gemachten Gründen
„stehen keine beweiskräftige Bibelstelle und kein Konsens der
Kirchenväter und der Scholastiker zur Seite". Von einer
Dogmatisierung derselben könne keine Rede sein2). Darum konnte
auch Döllinger auf eine protestantische Provokation im Jahre
1843 antworten: das sei eine „Frage, über welche der Kirche
nichts geoffenbart und nichts überliefert worden ist" 3), ohne

von irgend einer Seite Widerspruch zu erfahren. Und noch
Jahrzehnte nach der Definition der Immaculata gestand Prinz Max,
Herzog von Sachsen: „Den alten Griechen war die Wahrheit
der unbefleckten Empfängnis so wenig bekannt, als der ganzen
Christenheit im ersten Jahrtausend des Christentums und noch
darüber hinaus." Man dürfe daher dieses Dogma nicht gerade
aus der griechischen Liturgie und den griechischen Kirchenvätern

beweisen wollen. „Macht man den Griechen falsche
Anwendungeil von ihren Liturgien und ihren Kirchenvätern, so

wird sie das nur um so mehr abstossen." „Man muss ihnen
einfach sagen, dass das ein Punkt ist, der im christlichen Altertum

nicht bekannt war, der nur in der Kirchenlehre
eingeschlossen war, wie die Blüte in der Knospe, der eine
Schlussfolgerung ist aus früher bekannten Prämissen, aber nicht eine
früher bekannte Wahrheit4)."

') Holden, Positiones selectae de univ. theol., lib. I, c. 4, leet. 1, 2.

*) Reusch im „Deutscher Merkur" 1895, Nr. 18, und Indes, II, 1155.

3) Döllinger, Der Protestantismus in Bayern und die Kniebeugung-,
1843, S. 20.

4) Vorlesungen über die orientalische Kirchenfrage, 1907, S. 174/5.
Daneben lese man, was der fanatische Konvertit Manning ohne Schamröte
zu sagen weiss : „Es gibt zwischen dem Orient und dem hl. Stuhl ein Band,
das nie gerissen ist, die Liebe und Verehrung der unbefleckten Mutter
Gottes, und durch dieses Band hat Pius IX. die Kirchen des Morgenlandes
an Petri Stuhl nähergezogen als irgendein anderer Papst. In der Définie-



— 31 —

Wenn es aber mit der Meinung von der unbefleckten
Empfängnis so stand, so hätte man, wenn Pius IX. auch „glaubte,
eine besondere Mission erhalten zu haben, die unbefleckte
Empfängnis und die päpstliche Infallibilität zu definieren", wie es

eine vom Konzilssekretariat unter den Konzilsvätern verbreitete

Schrift *) behauptete, ihm, wenn er es nicht selbst wusste,
einfach erklären müssen: „Das Dogma ruht notwendig auf dem
Grunde der göttlichen Offenbarung, wie sie in Schrift und
Tradition niedergelegt ist, weswegen nichts, was weder in der
Schrift noch in der Tradition begründet ist, Dogma sein oder
werden kann2)." Das allein wäre katholisch gewesen. Statt
dessen nahmen die Jesuiten, auch zur Förderung ihrer eigenen
Interessen, die Gelegenheit wahr, dem Papst zur Erfüllung
seiner vermeintlichen Mission den Weg zu bahnen. Der Weg,
den sie ihm wiesen, führte aber zu einem vollständigen Bruch
mit dem bisherigen Katholizismus. Nicht, als ob sie nicht selbst
gestanden hätten, dass nach den bisher geltenden katholischen
Grundsätzen die Mission Pius' IX. unausführbar sei; aber sie

erklärten, dass diese Grundsätze ein falscher Wahn seien : zur
Definierung von Glaubenssätzen brauche man weder Bibel noch
apostolische Tradition ; Tradition sei überhaupt etwas ganz
anderes, als man bis jetzt darunter verstanden habe.

Die Aufgabe, diesen Bruch mit dem Katholizismus zu
begründen, übernahm der Jesuit Perrone, der dabei selbsverständ-
lich die ganze Gesellschaft Jesu hinter sich hatte, in seinem
Buche „Ist die unbefleckte Empfängnis der allersel. Jungfrau
Maria dogmatisch definierbar?", worin er lehrt: „Zur Aufstellung

einer dogmatischen Entscheidung reicht es für die Kirche
hin, dass der betreffende Artikel im allgemeinen in der hl. Schrift
sich vorfindet, und dass von ihm gleichsam Keime, welche in
der Folge emporsprossen, in der ältesten Tradition niedergelegt
sind ; oder auch, dass die Tradition, wenn die Schrift und auch
die ersten Väter davon schweigen, wenigstens im Lehramte der

rung der unbefleckten Empfängnis erkannten die Orientalen nichts weiter
als ihren beständigen und allgemeinen Glauben," Das Zentenarium des
hl. Petrus und das allg. Konzilium, S. 79.

') Riflessioni d'un teologo (Sauvé) sopra la risposta di Mgr. Dupanloup

a Mgr. Arciv. di Malines, meine Konzilsgesch., Ill, 862.

Lehrbuch der christlichen Religion für die katholischen Gymnasien
Bayerns, 1847, S. 181.



— 32 —

Kirche und in dem allgemeinen Bewusstsein der Gläubigen sich
erhalten hat, bis endlich bei eintretender Gelegenheit die göttlich

geoffenbarte Lehre durch die Schriften der Väter oder
durch andere Quellen offenkundig wird. Denn man darf nicht
glauben, dass dann erst eine Lehre in der Kirche Eingang zu
finden begonnen, wenn sie mit Hülfe der Quellen, sie mögen
nun was immer für einer Art sein, zu unserer Kenntnis kommen,
wollen wir nicht in absurde und irrige Folgerungen geraten".
„Denn sonst*4, setzt er in einer Anmerkung hinzu, „musste man
nicht wenige Dogmen als neu entstanden betrachten und sagen,
dass sie erst in einem späteren Zeitalter in der Kirche Glauben
erhalten" *). Diese Ausführung bedeutet aber nichts mehr und
nichts weniger, als: um eine bestimmte Meinung* zum Dogma
zu machen, bedürfe es gar keiner Zeugnisse aus der hl. Schrift.
Die Tradition sei auch ohne Schriftzeugnis genug. Um aber
die Tradition zu konstatieren, sei keineswegs eine ununterbrochene

Reihe von Zeugnissen notwendig, sondern die Tradition
sei erwiesen, wenn festgestellt werden kann, dass die öffentliche

Meinung der Kirche sich zu irgendeiner Zeit für die
fragliche Thesis erklärt hat. Oder, um es mit den Worten des im
Auftrag Pius' IX. schreibenden B. Malou von Brügge zu sagen:
„Es gibt Schriftsteller, die der Meinung sind, es könne bloss
dann die Überlieferung als Beweis einer Wahrheit dienen, wenn
man dieselbe durch eine Reihenfolge von ausdrücklichen
Zeugnissen durch alle Jahrhunderte zu unterstützen imstande sei.
Diese Annahme ist jedoch eine entschieden unrichtige, wenn
nicht gar eine Irrung. Die Kirche lebt, und sie lebt kraft des
Lebens Jesu Christi, dessen Leib sie ist, sie lebt kraft des

Lebens des hl. Geistes in ihr, dessen Braut sie ist. Sobald in
der hl. Kirche etwas allgemein angenommen wird, so ist das

allgemeine Zeugnis der lebendigen Kirche ein unfehlbarer
Beweis, dass diese Wahrheit in der Überlieferung enthalten ist,
und zwar unabhängig von irgendeinem Denkmal des

Altertums2)."

Am 13. August 1847 widmete Perrone seine Schrift dem

Papste, der sie freundlich entgegennahm und der Sache seine

') Perrone, Ist die unbefleckte Empfängnis definierbar? S. 205.

') Zitiert bei Bouvy, Der Stern des Jahrhunderts. Der hl. Joseph. Sein
Leben. Übersetzt aus dem Niederdeutschen. Mit einem Vorwort von Dr. J. Th.
Laurent, Bischof von Chersones i. p. i. Aachen, 1869, S. 30.



— 33 -
Aufmerksamkeit zuzuwenden versprach (1847, Okt. 25.). Und
als er fand, dass die Jesuiten ihm den Weg zeigten, wie er
seine Mission, die unbefleckte Empfängnis zum Glaubenssatz zu
erheben, verwirklichen könne, fing er auch an, ihnen günstiger
gesinnt zu werden. Sofort, noch vor seiner Flucht nach Gaeta

(1848, Nov. 5.), setzte er eine Kommission von 20 Säkular- und

Regularklerikern und einen besonderen Kardinalsausschuss
zusammen, die die Angelegenheit weiter behandeln mussten, aber
während der nächsten unruhigen Jahre keine Eile zu entwickeln
brauchten.

Viel wichtiger war es, da keine Bibelstelle und keine
apostolische Tradition für die zu definierende unbefleckte Empfängnis

nachweisbar war, eine öffentliche Meinung darüber in der
Kirche hervorzurufen. Denn auch daran fehlte es noch, da das

seit langer Zeit gefeierte Fest der Empfängnis Maria mit der
unbefleckten Empfängnis derselben durchaus nichts zu tun hatte.
Es ergibt sich das schon aus der an die Vision einer Pariser
Nonne*) anknüpfenden, 1834 beginnenden Adressenbewegung des

romanischen Episkopats2), die erst die Erlaubnis erhalten wollte,
entweder in die lauretanische Litanei „Regina sine labe originali
concepta" oder in diePräfation der Messe „Immaculata" einfügen
zu dürfen, die aber allerdings schon dazu führte, „dass die
letzten Gegner die Waffen vor der Glorie Mariens streckten",
die Dominikaner nämlich, die sich eidlich auf die Lehre des

Thomas von Aquin und damit auch auf die Ablehnung der
unbefleckten Empfängnis verpflichten mussten. Gleichwohl war ihr
General, Ancarani, der Adressbewegung beigetreten und hatte
ohne Wissen und Willen seines Ordens 1843 die Erlaubnis
erlangt, in die Präfation der Messe von der Empfängnis das Wort
„Immaculata" und in das Brevier das Officium Immac. Concep-

') Die Vision fand 1830 statt. Von ihr stammt die Médaille miraculeuse,
frappée en honneur de l'immaculée conception, worüber sofort eine Schrift :

Notice historique sur l'origine et les effets de la nouvelle médaille, etc., in
mehreren Auflagen erschien; deutsch auch in Einsiedeln bei Kuriger, s-

Herzog, Rob. Kälin, S. 69. In Rom selbst gab es eine Novena in onore
dell' Immac. Concezione di M. V. SS. per la miraculosa medaglia di Francia ;

Tissot, Le catholicisme et l'instruction, p. 43.
2) Aus Deutschland hatten sich nur die Bischöfe von Paderborn, Culm

und München (1846, Reisach), aus Österreich die von Olmütz und Seckau,
aus der Schweiz der von St. Gallen angeschlossen. Die Verzeichnisse bei
Perrone, S. 318—335.

Internat, kirchl. Zeitschrift, Heft 1, 1916. 3



— 34 —

tionis mit Oktav aufzunehmen. Da er im Orden Widerspruch
fand, wandte er sich an die Congregatio rituum, die am 25. Juni
1845 entschied: der General brauchte zu seiner Anordnung
keine Zustimmung der untergeordneten Oberen oder des
Generalkapitels, die untergeordneten Oberen haben keine Vollmacht,
das neue Offizium nicht anzunehmen, und somit ist ein jeder
gehalten, sich den apostolischen Konzessionen zu konformieren.
Die Bewegung im Dominikanerorden kam aber trotzdem nicht
zur Ruhe, so dass der General sich neuerdings an die
Ritenkongregation wenden musste, die natürlich ihre frühere
Entscheidung unterm 23. "Mai 1847 neu bekräftigte und ausdrücklich

aussprach, dass auch jene sich fügen müssen, „die kraft
ihres Eides der Lehre des hl. Thomas folgen müssen", und dass
ihre Dekrete und alle ihre Antworten „die nämliche Autorität
haben, als wenn sie unmittelbar vom Papst selbst ausgingen,
obgleich in denselben Sr. Heiligkeit nicht erwähnt wird". Es

griff indessen Pius IX. auch persönlich in die Angelegenheit
ein, bestätigte sämtliche Beschlüsse der Kongregation und
„sprach Alle, insofern es notwendig ist, von dem Eide frei..
und befahl kraft seiner apostolischen Autorität, dass die
gedachten zwei Dekrete von sämtlichen Mitgliedern des Predigerordens

und in allen Kirchen dieses Ordens auf das genaueste
beobachtet werden müssen". So, auf diese mechanische Weise,
waren auch die Dominikaner zum Glauben an die unbefleckte
Empfängnis bekehrtl)

Mit alledem war aber noch keine öffentliche Meinung der
Kirche hergestellt. Es setzte daher eine neue Bewegung ein,
die mit dem Aufsehen erregenden Akt begann, dass die
Congregatio de propaganda fide am 2. Juli 1847 der VI. Synode
von Baltimore gestattete, die unbefleckt Empfangene zur
Beschützerin der Vereinigten Staaten von Nordamerika zu
proklamieren. Die schon von Gregor XVI. mit Ablässen ausgestatteten

„Skapuliere von der unbefleckt Empfangenen" wurden
von Pius IX. nicht bloss bestätigt, sondern noch mehr als von
seinem Vorgänger begünstigt2). Der Kardinal Ferretti3), ein

') Alles das erzählt Perrone weitläufig S. 336 ff., s. meine Konzilsgesch..
I. 334/5.

2) Tissot, p. 51. Chaiguon, S. J., Das Konzil und die getreuen Kinder
der Kirche, S. 269.

3) Ein eifriger Verehrer der Maria Taigi, die von der Definition der
Immaculata prophezeit haben sollte. Ferretti verrichtete während seiner



— 50 -

Vetter Pius IX., hielt unmittelbar nach der Wahl des neuen

Papstes für den römischen Klerus Exerzitien und gründete am
Schluss derselben einen Priesterbund zur besonderen Verehrung
der unbefleckt Empfangenen. Alle Teilnehmer an den Exerzitien

traten ihm selbstverständlich bei, viele Bischöfe verbreiteten

dieses „Werk" in ihren Diözesen, so dass bis Ende des

Jahres bereits täglich mehr als tausend Messen nach der
Meinung des Bundes gelesen wurden, und rasch erweiterte er sich

zu einer Einigung für Priester aller Nationen. Daneben
gründeten auch die Franziskaner, von jeher die Verteidiger der
Immac. Conc, von Ara coeli in Rom aus eine gleiche Gesellschaft

zur Erflehung der Definition, die ebenfalls über den

katholischen Erdkreis sich verbreitete. Dann begannen Nonnen
darüber zu prophezeien, zog man alte Prophezeiungen hervor,
darunter eine, die sogar das Jahr und den Tag der Definition
vorausgesagt habe, und fing endlich „infolge dieser religiösen
Bewegung" ein Muttergottesbild in Civita-vecchia die Augen zu
bewegen an. Aber auch anderwärts wusste man von ahnlichen
Wundern zu erzählen ').

Der Papst selbst blieb auch während seiner Flucht aus
Korn nicht untätig, um seinerseits zur Hervorrufung einer öffentlichen

Meinung der Kirche zugunsten der unbefleckten
Empfängnis beizutragen. Am 2. Februar 1849 erliess er von Gaeta
aus eine Enzyklika an sämtliche Bischöfe, um sie zu fragen,
ob sie eine Definition der unbefleckten Empfängnis wünschten.
Der Zweck der Anfrage war aber nur, um auch die Bischöfe
in die agitatorische Bewegung hineinzuziehen, keineswegs aber
der, einen Konsens der Kirche im bisherigen Sinne herzustellen,
weil ja, wie wir noch sehen werden, die ganze Bewegung darauf
abzielte, jeden Konsens der Kirche auszuschalten. Daher war
es auch umsonst, dass ein Dominikaner, Borei, den einsam in
Gaeta sitzenden Papst nochmals an die katholischen Grundsätze
über die Quellen der Glaubenslehren erinnern wollte und ihm
zu diesem Zwecke eine Schrift sandte: „Unedierte Gutachten
über die unbefleckte Empfängnis von dem Kard. Pallavicini

letzten Krankheit viele Andachten zu ihr und starb mit ihrem Bilde in
seiner Hand, meine Konzilsgesch., 1, 476, 483. Testamentarisch bestimmte
er, dass er in der Chiesa della SS. Concezione dei PP. Minori Cappucini
begraben werde, Annuario pontif. 1869, p. 107.

') „Würzburger Katholische Wochenschrift" 1854, S. 358, 527, 616, 882.



— 36 —

aus der Gesellschaft Jesu und von dem Kard. Gotti aus dem
Predigerorden" *), wonach der erstere, wie schon oben erwähnt,
dem Papst Alexander VII. auseinandergesetzt hatte: Die
Meinung von der unbefleckten Empfängnis sei in keiner Weise
sicher, da ihr keine beweiskräftige Bibelstelle und kein Konsens
der Kirchenväter und der Scholastiker zur Seite stehe. Der
Papst liess den Dominikaner ersuchen, seine nicht mehr
zeitgemässe Schrift nicht zu veröffentlichen, während er gestattete,
dass die Perrones, die 1849 auch in deutscher Übersetzung
erschien, ihren Weg durch die ganze katholische Welt machte;
und für den Fall, dass doch naseweis nach einem Beweis aus
Bibel und Tradition gefragt werden sollte, waren ja die
Jesuiten Ballerini und Passaglia emsig damit beschäftigt,
nachträglich den Schein eines solchen Beweises sogar mit Hülfe des
Koran herzustellen2). Nach Rom zurückgekehrt (1850, April 12.),
setzte der Papst aus der früher erwähnten Theologenkommission
eine engere unter dem Vorsitz eines Kardinals zusammen. Dann
nahm er sich selbst des Priesterbundes an, bestätigte ihn am
11. September 1853 und stattete ihn mit reichen Ablässen aus.
Jeder ihm angehörige Priester erhielt überdies das Recht des
altare privilegiatum einmal für jede Woche ad libitum. Pius
selbst übernahm das Protektorat des Bundes und ernannte den
Kard. Patrizi zum Präses desselben. Auch sämtliche in Rom an
wesenden Kardinäle traten ihm bei, und als Kard. Patrizi am
21. November 1853 die päpstliche Bestätigung des Bundes und
die ihm verliehenen Ablässe bekanntmachte, „sprach er die
Hoffnung aus, dass die Bischöfe sich beeifern werden, diesen
Verein in ihren Diözesen ins Leben zu rufen, und dass auch
die Laien, insbesondere die Klosterfrauen, ermuntert werden,
die hl. Kommunion zu diesem Zwecke zu empfangen und
aufzuopfern". Damit und nach dem Einlauf der bischöflichen
Antworten, von denen 546 gegen 56 sich für eine Definition
ausgesprochen hatten, konnte man feststellen, dass zugunsten der
unbefleckten Empfängnis die Meinung der Kirche eine
allgemeine sei.

') Dell'Immac. Conc. di Maria Vergine pareri teologici inediti del Card.
Pallavicino della Comp, di Gesù e del Card. Gotti dell'Ord. de'Pred.,
proemiati e dati in luce per un Domenicano, 80 S.

2) Ballerini, Sylloge monum. ad myst. immac. conc. spect., Romae
1854—56. — Passaglia, De immac. conceptu, Romae 1855.



— 37 —

Es erhob sich nur noch die Frage: von Wem und wie die
Definition des neuen Glaubenssatzes geschehen solle. Aber auch
sie hatten die Jesuiten bereits beantwortet, und der von ihnen
entworfene Plan ist eine ihrer Glanzleistungen: die
römischkatholische Christenheit sollte nicht bloss mit einem, sondern
mit zwei neuen Glaubensartikeln auf einmal beschert werden.
Die Kenntnis dieses Planes im einzelnen verdanken wir einem
Brief unseres Knoodt an Döllinger. Zugleich mit Baltzer zur
Verteidigung der Güntherschen Philosophie in Rom anwesend,
sollten sie, so erzählt er, vor ihrer Abreise (1854, Nov. 25.)
noch eine Audienz beim Papst haben, mussten aber im
Vorzimmer mehrere Stunden warten. Unterdessen seien sie auch
mit dem diensttuenden Cameriere Talbot ins Gespräch gekommen,

„und da war es, wo dieser über unsere Einfalt, die nichts
sah, als eben das neue Dogma der unbefleckten Empfängnis,
lächelnd mit einer gewissen diplomatischen Wichtigtuerei uns
belehrte : Sehen Sie, dieses neue Dogma ist nicht die Hauptsache,

sondern die Art und Weise der Proklamation desselben.
Denn nicht wird der hl. Vater in Verbindung mit den Bischöfen
der Kirche den Gläubigen erklären, was sie in Beziehung auf
Maria Empfängnis für wahr zu halten hätten, sondern es wird
der hl. Vater ganz allein, im Bunde nur mit seinem engeren
Rate, dem Kardinalskollegium, den Bischöfen und Priestern und
Laien proklamieren, was sie zu glauben hätten. Damit ist also
die Unfehlbarkeit des hl. Vaters proklamiert, die der hl. Vater
ja nicht unmittelbar zum Dogma erheben kann. Und in dieser
mittelbaren Erhebung der Unfehlbarkeit des hl. Vaters zum
Dogma liegt die eigentliche Bedeutung und Wichtigkeit der
bevorstehenden Festlichkeit"]). So vollzog sich auch alles.

Der Papst, voll Freude, endlich seine Mission erfüllen zu
können, setzte den Vollzug des lange vorbereiteten Aktes auf
den 8. Dezember 1854 fest und lud aus jedem Lande je zwei
Bischöfe dazu ein. Es geschah dies zunächst allerdings zur
Erhöhung des Pompes, aber auch zu dem Zwecke, ein letztes
Bedenken zu beseitigen. Obwohl nur als Festgäste eingeladen,
legte man ihnen gleichwohl den Text der zu erlassenden Bulle
zu einer Besprechung am 20., 21., 23. und 24. November vor.
Sie verlief nicht ganz nach Wunsch. Der Kard. Schwarzenberg.

') S. meine Döllinger-Biographie, III, 146.



— 38 - -

Erzbischof von Prag, „sprach gegen die Definition, die die
schlimmsten Folgen nach sich ziehen würde" *), und der
Erzbischof Rauscher von Wien sagte : „Die aufgehäuften Texte
würden füglicher ausgeschieden, weil sie nicht beweisend seien.a
Das hatte man nicht erwartet. Besonders aber „der hl. Vater
hat diese Kritik der Fremden unbequem gefunden und hat
gesagt: ,Questo è una mortificazione per Roma, ma è bisogno di
soffrirla, affinchè non si dica, che tutto sia dipendente da
Gesuiti' "2). Als ob durch dieses den Bischöfen zum Schein
gemachte Zugeständnis die Jesuiten hätten entlastet werden
können Sie hatten nach den Worten des Papstes selbst doch
alles in ihren Händen — auch diese Bischofsbesprechungen.
Denn diese hatten keineswegs, wie es nach den Worten des

Papstes scheinen möchte, bloss Kritik an der Bulle zu üben,
sondern sollten, wie es sich später herausstellte, insbesondere
dazu dienen, dass die Bischöfe auf die Erwähnung der Zustimmung

des Episkopats, in dessen Namen zu sprechen sie gar
nicht bevollmächtigt waren, Verzicht leisteten, damit es ja recht
hervortrete, dass der Papst allein den Akt vollzogen habe. Es

gelang den Jesuiten auch dieses: die französischen Bischöfe
beantragten es, und die Versammlung stimmte zus).

Es war endlich nur noch die persönliche Eigenart des

Papstes ins Auge zu fassen. Denn trotz aller Vorbereitungen,
an denen er selbst sich aufs lebhafteste beteüigt hatte, water

doch nicht ohne Bedenken, als er den letzten Akt
vollziehen sollte. Seine Seele verlangte nach einem Zeichen des

') Ipsissima verba Pii IX, an Kard. Hohenlohe gerichtet am 8. Februar
1870, mein Tagebuch unterm 9. Februar.

ä) Flir, Briefe aus Rom, S. 25.

3) Die Tatsache steht fest aus dem Infallibilitätsgutachten des Erzb.
Cardoni : Elucubratio de dogm. S. Pontif. infall., p. 171 : Etenim postquam
episcopi es variis Orbis catholici partibus collecti sententiam suam in Bulla
dogmatica redigendam protulerunt, omnes uno ore conclamarunt, nullum in
ea Bulla de episcoporum consensu indicium apparere debere, sed Petrum
per Prüm loqui atque ita sola infallibilis S. Pontificis auctoritate decretum
illud firmandum esse dixerunt Dass aber der Antrag dazu von den
französischen Bischöfen ausging, sagt Cantù, Gli ultimi trent' anni, 1879

p. 159 : Dopo udito il voto di tutte chiese dell' orbe, egli convocò a Roma

alquanti vescovi per pronunciare: e poiché quelli di Francia quasi ad espiazione

delle antiche reticenze gallicane, dichiararono neppur volere discutere
sui termini, deferendo interamente al supremo gerarcha, definì come dogma
In esenzione di Maria del peccato originale.



— 39 —

Himmels, das ihm bestätigen sollte, dass er sich auf dem
rechten Wege befinde. Es blieb nicht aus. Als der Augenblick
der vom Papste auszusprechenden Definition nahte, fiel von der
Peterskuppel ein mächtiger Sonnenstrahl gerade auf die päpstliche

Cathedra, und Pius erkannte daran die himmlische
Bestätigung seiner vorhabenden Handlung* : sein letztes Bedenken
war verscheucht1).

Der Plan der Jesuiten schien gelungen zu sein : die
römischkatholische Welt hatte den neuen Glaubenssatz und sollte nach
ihnen und ihren Nachbetern auch glauben, dass nunmehr der
Papst zugleich unfehlbar geworden sei. Eine Bulle verkündete
aller Welt, was am 8. Dezember 1854 in Rom vorgegangen
war2). Und wie nach Pius' eigenen Worten die Bischöfe zu

') Noch am 8. Februar 1870 sagte Pius zu Kard. Hohenlohe, der übrigens

am 8. Dezember 1854 diensttuend an der päpstlichen Cathedra
gestanden war: „Die Definition damals wurde an einem Morgen gemacht, wo
die Sonne so wunderschön hereinschien, worin ich eine Bestätigung meines
Vorhabens erkenne," Tag-eb. unterm 9. Februar. Diesen Sonnenstrahl nannten
die. Franzosen „den historischen Sonnenstrahl", Lafond, Rome oecuménique,
p. 107. Man stellte den definierenden Papst mit dem Sonnenstrahl bildlich
dar. meine Konzilsg'esch., III, 108, Tag-eb. unterm 6. März. Für die III. öffentliche

Sitzung, in der zum ersten Male Definitionen stattfanden, war er ebenfalls

arrangiert. Ich sah ihn damals selbst, wie er beim Eintreten des Papstes
und während der vorgeschriebenen Gebete in die Aula eingelassen, aber
nach einigen Minuten wieder abg-eschnitten wurde und verschwand. Der
Strahl, von unzähligen Staubteilchen g-eschwängert, sah wie eine mächtige,
in Vorwärtsbewegung befindliche Säule aus. Darüber schrieben übrigens
auch die Acta s. sedis, V, 458: Nolumus heic omittere quandam circumstan-
tiolam a nonnullis animadversam, qui adstabant in Tribuna Procuratoribus
Episcoporum absentium destinata. Initio hymni „Veni Creator Spiritus", in
ingenti Templi fornice (italice Cupola) solis radius et unicus qui conspice-
retur fenestram pertransiens oblique descendit usque ad januam aulae syno-
dalis: eodem hymno durante paullatim declinabat, atque intersecans fere
nomen „Ecclesiam" sub eodem fornice inscriptum, cessante hymno recessit.
Tagebuch mit MS. unterm 4. März: „Sagte mir doch gestern H. Kardinal,
man habe gerade diese Aula für das Konzil gewählt, weil der Platz für die
päpstliche Cathedra so ist, dass die Sonne gerade zu einer bestimmten Zeit
auf sie fällt."

-') In Rom konnte man sich freilich erzählen lassen, wie ich vom Kard.
Hohenlohe: „Passaglia erzählte bei der Definition der Immac. Conc. und
erzählt es jetzt noch immer jedem, der es hören oder nicht hören will, dass

Pius die eigentliche Formel der Definition gar nicht verstanden, sondern
ihnen als seine Ansicht etwas ganz anderes gesagt habe, als was die Formel

enthalte.'- Tageb. mit MS. unterm 11. März. Pius. theologisch unge-



— 40 —

seiner grossen Freude dabeistanden und applaudierten — Vobis
magno cum nostro gaudio adstantibus et plangentibus —, so

applaudierte jetzt der katholische Erdkreis: Münzen wurden
geprägt, Mariensäulen errichtet, Kirchen gebaut, und die
Prozessionen, Hirtenbriefe usw. wollten kein Ende nehmen. Die
fromme Königin Isabella von Spanien schenkte dem Papst als
Zeichen ihres Dankes eine Tiara im Gesamtwert von zwei
Millionen Realen. Der König von Neapel liess durch Tagesbefehl
seiner Armee die Definition verkündigen und durch Kanonensalven

begrüssen. In Wien führte der Erzbischof Rauscher und
der Nuntius Viale Prelà unter Anwesenheit des ganzen Hofes,
des Hofstaates und der Leibgarden eine prunkende Prozession
zu der schon von Ferdinand III. 1647 der Unbefleckten errichteten

Marmorsäule usw.
Am freudigsten gestimmt war aber Pius IX. : er glaubte

und „fühlte, dass er unfehlbar sei". An seiner Freude sollte
aber auch die gesamte römisch-katholische Christenheit dauernd
teilhaben, zu welchem Zwecke das bisherige Fest der Empfängnis

Maria in ein Fest der unbefleckten Empfängnis umgewandelt
und in die höchsten Feiertage eingereiht wurde. Der

gesamte Klerus sollte an jedem 8. Dezember in seinem Breviergebet

daran erinnert werden, dass Pius IX. es war, der „durch
sein oberstes und unfehlbares Orakel" diese neue Glaubenslehre
festgestellt hat1). Dann sollte der Maler Cornelius „einen Saal
des Vatikans mit der Geschichte des Dogmas von der
unbefleckten Empfängnis Maria ausmalen", der indessen den Antrag
ablehnte, da „er sich nicht für würdig halte, neben den hohen
und unsterblichen Schöpfungen Rafaels eine Stelle einzunehmen",
im Grunde aber, weil „er nichts von dem neugeschaffenen
Dogma wissen wollte"2). Was der deutsche Maler ablehnte^
übernahm der Italiener Podesti, der denn auch den „historischen

Sonnenstrahl" nicht vergass. In diesem Saale liess der

bildet, verstand wohl die Spitzfindigkeiten nicht, welche die Theologen
darüber ausgeheckt hatten, s. darüber nur Kirchenlexikons s. v. Empfängnis,

unbefleckte.
') Über das Fühlen seiner Unfehlbarkeit meine Konzilsgesch., III, 158.

— Breviarum Rom. fest. dec. die 8, lectio VI: statuit supremo suo atque
infallibili oraculo Was dieses an die heidnischen Orakel anklingende
supremum atque infallibile oraculum bedeuten soll, ist mir nie klar
geworden.

J) Förster, Ernst, Peter Cornelius, II, 476.



— 41 —

Papst auch die Übersetzungen der Empfängnis-Bulle in 300 Sprachen,

die der St. Sulpizianer Sire in Paris veranlasst hatte, und
die 80 Bände füllten, unterbringen. Endlich wurde neben den
schon bestehenden römischen Akademien eine Academia dell'

Immacolata Concezione di Maria Vergine gegründet usw.
Sogleich gingen „die neuen Mysterien" in die papalistische

Theorie über. Die Worte des Bischofs Malou sind bereits
angeführt: „Sobald in der hl. Kirche etwas allgemein angenommen
wird, so ist das allgemeine Zeugnis der lebendigen Kirche ein
unfehlbarer Beweis, dass diese Wahrheit in der Überlieferung
enthalten ist, und zwar unabhängig von irgendeinem Denkmal

des Altertums". Ebenso, wie der Redemptorist Bouvy
darauf fortbaute. Nach den Löwener Theologen kommt es vor
allem und allein auf die „Vorbereitung des Volkes" an. Wenn
dann „von allen Seiten durch die Bischöfe, den Klerus und
das Volk die Definition verlangt wird, wenn die Enthaltungen
und Protestationen so selten sind, dass sie nur um so besser
die Einstimmigkeit der Wünsche der katholischen Nationen
hervortreten lassen, so kann man von jetzt an sagen, dass die
Wahrheit definierbar sei; und die spontane allgemeine
Übereinstimmung der ganzen katholischen Welt bildet den letzten
Ring an der Kette der Überlieferungen" *). Die Jesuiten der
„Civiltà cattolica" führen aus der Schrift eines neapolitanischen
Priesters, de Luca, Lo sviluppo del dogma cattolico (Napoli
1869), die Worte an: er wisse zwar nicht, was auf dem Konzil
geschehen werde, aber es „könnten doch einige Wahrheiten
definiert werden, die schon durch die einstimmige Meinung der
Gläubigen gewiss sind, und von denen sie verlangen, dass sie,
wie einst bei der Immac. Conc, durch ein feierliches und
unfehlbares Urteil bekräftigt werden" 2). Das gleiche Argument
machte der Erzbischof Cardoni in seinem Infallibilitätsgutachten
geltend3). Damit aber auch Deutschland nicht fehle, schrieb
der Jesuitenschüler Hergenröther: „Was sodann die alte Über-

') „Revue catholique", 27, 104. 109; 28, 217.
2) „Civiltà cattolica" 1869, 6, 203.

s) Cardoni, Elucubratio, p. 170: Profecto universae Ecclesiae consensus
aliquid de fide constituere potest, quando enim fidèles omnes in aliquo
dogmate firmiter credendo unanimi consensu conspirent, cum eo consensu
falsitas et deceptio consistere non potest; quia Deus assistentiam suam
Ecclesiae praestat, ne in fide tota erret, ac decipiatur.



_ 42 —

lieferung betrifft, so sind es zweierlei Dinge : die Tradition und
die geschriebenen Zeugnisse für dieselbe. Vieles lebte in der
kirchlichen Paradosis, ehe es in einer Schrift erwähnt ward,
wie uns die Väter bezeugen. Wir dürfen auch nicht bloss mit
Febronius die sechs ersten Jahrhunderte für allein massgebend
erachten, was allen Prinzipien des Glaubens widerstreiten und
besagen würde, Christus sei bei der Kirche nur bis zum Jahre
600 geblieben1)." Es wäre da, um das noch anzufügen, zum
verwundern gewesen, wenn man nicht die letzte Erinnerung
an die alten katholischen Grundsätze beseitigt hätte. Schon am
31. Januar 1854 hatte Döllinger an Michelis geschrieben: „Eine
Erhebung der Immac. Conc. zum Dogma müsse von entscheidendem

Einflüsse auf die ganze bisherige Beweisführung aus
der Tradition sein. Vinzenz von Lerins mit seinem quod semper,
quod ubique etc. müssen wir künftig beiseite legen2;." Da die
Minoritätsbischöfe öfters sich auf dieses stets als echtkatholisch
angesehene Prinzip beriefen, rissen die Jesuiten sowohl in ihrer
„Civiltà cattolica", als auch in der von ihnen verfassten und
von der dogmatischen Kommission als ihr Werk an das Konzil
verteilten Relatio3) den letzten Damm nieder und suchten zu
beweisen, class eine Berufung auf Vinzenz von Lerin
gegenstandslos sei.

Aber auch dass Pius IX., weil er ohne Mitwirkung der
Bischöfe die Definition der unbefleckten Empfängnis
vorgenommen hatte, zugleich unfehlbar geworden sei, wurde in der
papalistischen Literatur mit Nachdruck behauptet. So wurden,
wie eben angeführt, Bischöfe und Priester durch das römische
Brevier jährlich am 8. Dezember an „das oberste und infallible
Orakel" des Papstes erinnert, und hörten wir de Luca von
„einem feierlichen und unfehlbaren Urteil wie einst bei der
Immac. Conc." sprechen. In dem 1868 neuerdings verbesserten
Lehrbuch der Theologie des Bischofs Bouvier wird als ein

„besonderes Beispiel der praktisch angewandten päpstlichen
Unfehlbarkeit" die Definition der unbefleckten Empfängnis
angeführt. In dem Protokoll der Versammlung der deutschen Bi-

') Hergenröther, Anti-Janus, S. 166.
3) Meine Döllinger-Biographie, III, 134.
3) „Civiltà cattolica" 1870, 10, 100—111. —- Relatio de observationibus

Rev. Conc. Patrum in schema de Rom. Pont. Primatu (meine Documenta,
TI, 294—313), meine Konzilsgesch., III 844, 954.



- 43 -
schöfe in Fulda 1869 ist festgestellt, dass die infallibilistische
Minorität derselben geltend machte : „Endlich habe auch die
seitherige Analogie der Konzilien einen gewissen Gegensatz in
der Dogmatisierung der Immac. Conc. B. M. V. gefunden, da
auch hier, wo durch die Art und Weise der Proklamation das

Dogma der Infallibilität des Papae ex cathedra loquentis
gewissermassen implicite schon ausgesprochen sei, eine evidente
Dringlichkeit dieser dogmatischen Definition nicht vorhanden
gewesen1)." Und gleich bei Beginn des Konzils wurde von den
italienischen Bischöfen das Losungswort ausgegeben : „Durch
die Definition der Immac. Conc. habe sich ja der Papst selbst
schon für unfehlbar erklärt2)/'*

Triumphierend schrieb der bei den Vorgängen von 1854
stark beteiligte Jesuit Schrader: „Es ist dies (die rein päpstliche

Definition) ein dem Pontifikat Pius' IX. ganz eigentümlicher

Akt, wie ihn kein früheres Pontifikat aufzuweisen hat:
denn der Papst hat dieses Dogma selbständig und aus eigener
Machtvollkommenheit, ohne Mitwirkung eines Konzils, definiert,
und diese selbständige Definition eines Dogmas schliesst gleichzeitig,

zwar nicht ausdrücklich und förmlich, aber nichtsdestoweniger

unzweifelhaft und tatsächlich eine andere, dogmatische
Entscheidung in sich: nämlich die Entscheidung der Streitfrage,
ob der Papst in Glaubenssachen auch für seine Person unfehlbar

sei, oder ob er diese Unfehlbarkeit nur an der Spitze eines
Konzils anzusprechen habe. Pius IX. hat die Unfehlbarkeit des

Papstes durch den Akt vom 8. Dezember 1854 zwar nicht
theoretisch definiert, aber praktisch in Anspruch genommen 8)."
Eine wundersame Logik Keiner der vielen Päpste hatte noch
einen solchen Akt, der die päpstliche Unfehlbarkeit vorausgesetzt

hätte, vollzogen. Erst Pius IX. tat diesen Schritt
„selbständig und aus eigener Machtvollkommenheit", also
eigenmächtig, und weil er eigenmächtig diesen, ohne Vorgang
dastehenden Schritt getan hat, besitzt er das gesetzmässige
Recht dazu! Und dieser Gewaltakt, diese Neuerung sollte den

') Meine Konzilsg-esch., II, 188.
2) S. unten 3. Brief.
3) Schrader, Pius IX. als Papst und als König. 1865, 3. Heft, S. 1*2.

Ganz so schrieb ein anderer Jesuit, Hausherr, Die grosse Petrusfeier in
Rom am 29. Juni 1867, S. 40. S. 39 bezeichnet ev die Tätigkeit Pius' IX. am
8. Dezember 1854 als eine „schaffende".



— 44 —

Papst zugleich unfehlbar gemacht haben Wer wollte, konnte
sich ja dieser Jesuitenlogik anschliessen ; für die anderen stand
aber nichts im Wege, sich zu dem zu bekennen, was bis 1854

gegolten hatte: dass der Papst für sich allein (in sua sola
persona) Glaubensartikel nicht entscheiden kann, so dass sie
kraft seines alleinigen Dekrets Artikel des göttlichen und
katholischen Glaubens sindx).

Damit war aber natürlich auch die Gültigkeit des neuen
Glaubenssatzes von der unbefleckten Empfängnis in Frage
gestellt, was gerade die Papalisten selbst am allermeisten fühlten.
Denn kein geringerer, als einer der Hauptagitatoren für die
päpstliche Unfehlbarkeit, der Erzbischof Manning, stellte noch
nach dem Konzil die 1854 geschaffene Lage mit den Worten
fest: „Wenn Pius IX. der Träger eines unfehlbaren Amtes nicht
gewesen ist, was war alsdann der Akt von 1854? Pius IX.
allein definierte das Dogma der unbefleckten Empfängnis. Seine

Erklärung war demnach entweder unfehlbar, oder sie hatte gar
keine Bedeutung2)." Und was ganz charakteristisch ist, die
dirigierende Kardinalskongregation, die das Konzil vorzubereiten

hatte, befand sich, als es sich um das von den
Konzilsmitgliedern abzulegende Glaubensbekenntnis handelte, wegen
des auf Anleitung der Jesuiten von Pius IX. verkündigten
Glaubenssatzes in der peinlichsten Verlegenheit und griff zur
Deckung dieses päpstlichen Aktes sogar zu den von Rom sonst
immer bekämpften und verpönten „Anforderungen des Gallikanismus",

um sich nicht dem Vorwurfe auszusetzen, dass man durch die
Aufnahme des neuen Glaubenssatzes in das Glaubensbekenntnis
die Lehre von der päpstlichen Unfehlbarkeit erschleichen wolle —
eine Tatsache, die der offizielle Geschichtschreiber des Vatikanischen

Konzils, Cecconi, selbst mit den bezeichnenden Worten
festgestellt hat: „Mehrmals wurde über die Wahl der (Glaubens-)
Formel beraten, und zwei Gutachten darüber geschrieben. Die
Hauptursache der geteilten Meinungen war das Bedenken, ob

man das Dogma der unbefleckten Empfängnis darin erwähnen
solle. Von der einen Seite sprach vieles dafür, auf der anderen
standen Rücksichten der Klugheit. Die bejahende Ansicht stützte
sich hauptsächlich auf die Erwägung, dass man unmöglich

*) Holden, Positiones selectae, 1. c.

3) Manning, Wahre Geschichte des Vatikanischen Konzils, S. 36.



— 45 —

dieses Dogma beim bevorstehenden Konzil mit Stillschweigen
übergehen könne ; und da es nicht angemessen erscheine,
dasselbe, nachdem es bereits feierlich definiert sei, nochmals in
ein Dekret oder einen Kanon des Konzils aufzunehmen, so biete
sich kein passenderer Ausweg, um alle Schwierigkeiten zu
vermeiden, als demselben eine Stelle in dem Glaubensbekenntnis
einzuräumen. Auch könnte man nicht sagen, dass man in solcher
Weise implicite und gleichsam durch eine Überraschung die
Definition der Lehre von der päpstlichen Unfehlbarkeit zu
erreichen suche, indem eine solche Definition, im römischen
Sinne verstanden (welcher allein von manchen Katholiken vor
dem gegenwärtigen Konzil in Zweifel gezogen war), hier nicht
vorhanden wäre, weil ja, wie bekannt, alle Anforderungen des

Gallikanismus bezüglich der Definition der unbefleckten
Empfängnis befriedigt gewesen, da der feierliche Konsens des
katholischen Episkopats vorausging und nachfolgte. Von der
anderen Seite missfiel es als eine Neuerung, und die Befürchtung

wurde laut, es möchte dieses auf die Bischöfe keinen
guten Eindruck machen. Das Endergebnis der Beratungen in
der dirigierenden Kongregation war, sich einfach und lediglich
an die Formel Papst Pius' IV. zu halten, wie sie seit drei
Jahrhunderten in der katholischen Kirche gebräuchlich ist" J) und
den neuen Glaubenssatz zu verleugnen! was denn wirklich
auch Pius IX. tat, als er als der erste das Glaubensbekenntnis
am 6. Januar 1870 ablegte

Der Akt von 1854 war also nicht legal zustande gekommen
und musste daher, wenn er gültig werden sollte, nachträglich
legalisiert werden. Das konnte nur dadurch geschehen, dass

man durch die Bischöfe sämtliche Päpste für unfehlbar erklären
liess. In der Tat ging* man daran, als zur Feier des Zentena-
riums des hl. Petrus (1867) wieder ein Zusammenströmen von
Bischöfen in Rom in Aussicht stand, — ein Plan, dessen Kenntnis

wir einem Brief des Bischofs Ketteier (vom März? 1867)
an Bischof Dupanloup von Orleans verdanken, in dem es
heisst: Die gewohnheitsmässigen Demonstrationen mit
Bischofszusammenkünften in Rom „ohne anderen Zweck, als irgendeine

Festlichkeit pompöser zu machen und im voraus festgestellte

Resolutionen, an denen man keinen tätigen Anteil ge-

') Cecconi-Molitor, Geschichte des Vatikanischen Konzils, I, 278.



— 46 —

nommen, förmlich zu sanktionieren", missfalle ihm durchaus.
Er wolle daher auch nicht nach Rom zur Säkularfeier gehen
und missbillige es ganz entschieden, wenn man bei dieser
Gelegenheit „die Infallibilität des Papstes und andere wichtige
Lehrpunkte plötzlich und sozusagen nebenher entscheiden
sollte". „In unserer Zeit handelt es sich nicht um Vermehrung*
der Dogmen", und „insbesondere, bloss aus Opporttmitäts-
gründen, wünsche er keine Definition der persönlichen Unfehlbarkeit

des Papstes" r). Das waren aber keine blossen
„Befürchtungen", die „man sich selbst einredete", wie der Jesuit
Pfülf, der Biograph Kettelers, zu sagen beliebt, sondern wirklich

geplante Absichten. Denn als gegen 500 Bischöfe sich in
Rom zusammengefunden hatten, „wurde im Kreise der zahlreich
versammelten Bischöfe der Antrag gestellt, die päpstliche
Unfehlbarkeit per acclamationem zu verkünden" 8), und nur weil
der Antrag auf Widerstand stiess, beschlossen die Bischöfe, eine
Adresse an den Papst zu richten, und beauftragten mit der
Abfassung derselben eine Siebenerkommission, in der auffal
lenderweise kein einziger Deutscher sass. Doch auch in ihr
„machte man den Versuch, die Anerkennung der päpstlichen
Unfehlbarkeit schon in dieser Adresse zu erlangen". Die
Bischöfe, die dieses Ansinnen stellten, „wurden jedoch
zurückgewiesen", wie Lord Acton ohne Zweifel aus dem Munde des
Erzbischofs Haynald erzählt, der mit der Abfassung der Adresse
beauftragt war. Indessen gesteht auch Manning, ebenfalls
Mitglied der Siebenerkommission, dass „in der ursprünglichen
Fassung der Adresse das Wort ,unfehlbar*' an mehr als einer
Stelle von dem Amte und der Autorität des Papstes gebraucht
war", dass aber auch dieses Wort ausgemerzt werden musste8).

Diese Misserfolge entmutigten aber die papalistischen
Bischöfe nicht, sondern feuerten ihren Eifer nur noch mehr an,
und da sie bereits die Majorität hatten, konnten sie als solche
auch unabhängig von den übrigen vorgehen. Es geschah, nachdem

der Papst die Berufung eines ökumenischen Konzils ohne
eine Angabe der Aufgabe desselben angekündigt hatte, dadurch,
dass „die Majorität der im Jahre 1867 versammelten 500 Bi-

1) Lagrange. Vie de Mgr. Dupanloup,III, 49; meineKonzilsgesch.,Ill,227.
2) Thiel, der spätere Bischof von Ermland, Meine Auseinandersetzung-

mit den Janus-Christen, S. 45.
3) Näheres darüber in meiner Konzilsgesch-, I, 682/3.



_ 47 —

schüfe den Wunsch ausgesprochen hat, dass auf dem nächsten
ökumenischen Konzil alle Fragen über diesen Lehrpunkt (von
der Lehrautorität des Oberhauptes der Kirche) gelöst und alle
Streitigkeiten für die Zukunft beigelegt werden sollten". Aber
auch nach dem Zentenarium „waren sie bestrebt, eine
Entscheidung in dieser Frage herbeizuführen", und „gaben in Wort
und Schrift diesem ihrem Verlangen Ausdruck" J). Sie kauten
jedoch, wie ihre Schriften zeigen, nur die Argumente der alten
Papalisten, meistens sogar mit ihren teils verstümmelten, teils
unechten Zitaten 2), wieder, und hätten die Episkopalisten nie

aus dem Felde geschlagen. Es war daher notAvendig, einen
anderen Weg zum Ziele einzuschlagen.

Mit der päpstlichen Unfehlbarkeit stand es nämlich ähnlich,

wie mit der unbefleckten Empfängnis : Wie bei dieser, so

versagten bei jener hl. Schrift und apostolische Tradition, und
in der Kirche war sie bis auf Thomas von Aquin, der sich auf
den erst im 13. Jahrhundert erdichteten Pseudo-Kyrillos stützte,
oder, wie Kardinal Guidi vor dem Konzil selbst sagte, „bis zum
14. Jahrhundert, dieses eingeschlossen, ganz und gar
unbekannt" 3). Es war also nach den bisher geltenden katholischen
Grundsätzen vollständig ausgeschlossen, dass die päpstliche
Unfehlbarkeit als Glaubenssatz definiert werden konnte. Da
erschienen plötzlich wieder die Jesuiten auf dem Plan und riefen :

Wer wird sich um das Altertum kümmern? Nicht um dieses
handelt es sich, sondern darum, dass eine Meinung die öffentliche

Stimme der Kirche für sich hat, wie schon 1847, als die
Immac. Conc. in Frage kam, Perrone nachgewiesen hat. Und
tatsächlich übernahmen sie auch jetzt wieder die Führung.

Zunächst, sagten sie, müsse man „auf irgendeine Weise
einen Samen für eine künftige Definition ausstreuen" — gettare
in qualche modo un seme per una futura definizione —, und
dafür erschien auch ihnen das Zentenarium als die beste
Gelegenheit. Am 15. Juni 1867 brachte die „Civiltà cattolica" einen
Artikel: „Ein neuer Tribut für den hl. Petrus", in dem sie als
Samen für eine künftige Definition eine neue Andacht vorschlug,
durch die man, ohne sein Leben der Gefahr auszusetzen oder

') Manning, Wahre Geschichte, S. 127, 155.

'') Und davon machte auch Hergenröther in seinem Anti-Janus keine
Ausnahme.

') Meine Konzilsgesch., III, 1109.



— 48 —

auch nur einen Obolus zu geben, dennoch reiche Segnungen
erlangen könne, wenn man „gelobe, unter allen Umständen,
selbst wenn man sein Blut vergiessen musste, an der bereits
allgemein (sie) unter den Katholiken verbreiteten Doktrin
festzuhalten, dergemäss der Papst, wenn er kraft seiner Autorität
als allgemeiner Lehrer und, wie man zu sagen pflegt, ex
cathedra erklärt, was man in Sachen des Glaubens und der Sitten
festhalten muss, unfehlbar ist, und dass folglich seine
dogmatischen Dekrete unabänderlich sind und im Gewissen
verpflichten, selbst ehe die Zustimmung der Kirche erfolgt ist".
Ferner verpflichtete man sich durch dieses Gelübde, alles für
die Vorbereitung dieser Lehre zu tun, was „Autorität und
Neigung" eingeben und möglich machen, wie Verbreitung der
Bücher, die sie enthalten, Unterstützung ihrer Verteidiger durch
alle Mittel und Bekämpfung ihrer Gegner. Die Bedeutung dieser
Aufforderung erhellt aber schon daraus, dass sie von der
„Civiltà cattolica" gebracht wurde, deren Redaktion Pius IX.
ein Jahr vorher zu einer Art journalistischer Kongregation
oder, wie ein deutsches Kirchenblatt sagte, „zum Zentrum der
wahren göttlichen Wissenschaft" umgestaltet hatte. Aber „der
bezügliche Artikel ward auch auf ein eigenes Blatt gedruckt,
welches die päpstliche Druckgenehmigung aufzeigte und in die
weitesten Kreise verbreitet wurde" '), also damit sogar einen
hochoffiziellen Charakter erhielt. Es war darum auch kein
Wunder, dass alles, Erzbischof Manning und Bischof Senestrey
allen voran2), das sacrificio dell'intelletto zu bringen sich beeilte.
Man ging dann noch weiter und sandte sogar die Listen der
so entstandenen Infallibilitätsliga an den Papst, der seinerseits
wieder durch Breven die Ligisten belobte3).

Damit war nach dem jesuitischen Rezept die latente
Tradition zutage gefördert — ein Vorgang, den schon 1867 Guettée,
der Geschichtschreiber der französischen Kirche, präzis wie
kein anderer gezeichnet hat: L'Univers a publié le programme
de la confrérie; il émane des bureaux de la „Civiltà cattolica",
organe des Jésuites à Rome. Ses associés, les bons croyants

') Acton, Zur Geschichte des Vatikanischeil Konzils, S. 14. ActonVar
damals selbst in Rom.

2) Purcell, Life of Card. Manning, II, 420.
3) Die weitere Geschichte dieser Art Propaganda für die päpstliche

Unfehlbarkeit s. meine Konzilsgesch., I und II, s. v. Infallibilitäts-Liga.



49 —

aux deux nouveaux dogmes, s'engagent à propager leur foi;
dès que l'on aura un certain nombre d'adhérents, on dira que
l'Eglise entière y croit; on démontrera que ces deux dogmes
appartenaient à la tradition latente de l'Eglise, et le Pape les

promulguera comme ayant toujours été crus ').
Bis zu Anfang des Jahres 1869 ging, da Papst und Kurie

sich noch immer über den eigentlichen Zweck des Konzils in
tiefes Schweigen hüllten, die Agitation der Jesuiten und ihrer
Anhänger ruhig weiter und stiess fast nirgends auf einen Widerspruch

2). Nun wollten aber die Jesuiten einen letzten Schritt tun.
Gegen Ende 1868 wandten sich die Redakteure der „Civiltà
cattolica" an den Kardinal Staatssekretär Antonelli mit dem
Ansinnen, durch die Nuntien Korrespondenzen von Geistlichen
„gesunder Doktrin" (di sana dottrina) einfordern zu lassen, die
in der „Civiltà cattolica" veröffentlicht werden sollten. Antonelli

trug kein Bedenken und erliess am 9. Dezember 1868 ein
Schreiben an die Nuntien mit einem von den Korrespondenten
zu beantwortenden Schema, dessen 7. Punkt lautete: „Wünsche
und Bedürfnisse eines jeden Landes. Hier könnten auf feine
Weise einige jener Punkte der Doktrin oder Disziplin
angedeutet werden, welche die klügsten Prälaten einer Nation im
allgemeinen Konzil beschlossen sehen möchten3)." Der
Münchener Nuntius Meglia durchschaute sogleich, dass er bei den
deutschen „Romanisten" herumfragen sollte, ob oder welche
„neue Dogmen sie wünschen" (il desiderio di nuovi donimi),
musste aber zu seinem Schmerze gestehen, dass selbst die
„Romanisten" nichts von der Proklamation neuer Dogmen wissen
wollen, teils aus Rücksicht auf ihre Brüder von der entgegengesetzten

Partei, deren bis jetzt freie Meinungen sie nicht
proskribiert sehen möchten, teils mit Rücksicht auf die
Protestanten, deren Wiedervereinigung mit der römisch-katholischen
Kirche durch die Verkündigung* neuer Dogmen erschwert
würde4). Um so grösser war die Sehnsucht nach neuen Dogmen

') „Observateur catholique" 1867, 2, 43.
2) Gegen Manning nachgewiesen in meiner Konzilsgesch., I, 744—758;

II, 26/8.
3) Cecconi, Storia del Concilio, II, Doc. 135.
4) Cecconi, II, 446: Né meno lodevole è lo zelo di vari ecclesiastici,

chiamati appunto romanisti perchè si oppongono alle aberrazioni della cosi
detta scienza tedesca e difendono con la parola e con la stampa la sog-

Intemat. kirchl. Zeitschrift, Heft 1, 1916. 4



— 50 —

bei den Franzosen, und schon am 12. Januar 1869 war der
Pariser Nuntius Chigi so glücklich, zwei Korrespondenzen
schicken zu können, von denen die eine schrieb: „Die eigentlichen

Katholiken, das heisst die grosse Mehrheit der Gläubigen",
von denen nach den damaligen französischen Schulverhältnissen
die Mehrzahl Analphabeten waren, „wünschen, dass das
ökumenische Konzil die Doktrin des Syllabus proklamiere" —
„affirmativ und gehörig entwickelt". „Die Katholiken werden die
Proklamation der dogmatischen Unfehlbarkeit des Papstes mit
Jubel aufnehmen Natürlich wird der Papst in dieser Frage,
welche ihn direkt zu berühren scheint, die Initiative nicht
ergreifen, sondern schweigsam und zurückhaltend sein. Aber man
hofft, dass die einstimmige Kundgebung des hl. Geistes durch
den Mund der Väter des ökumenischen Konzils das Dogma der
Unfehlbarkeit des Papstes per acclamationem definieren wird.
Endlich gibt es in Frankreich auch noch eine Menge von
Katholiken, welche den Wunsch aussprechen, das künftige Konzil
möge den vielen von der Kirche der unbefleckten Jungfrau
Maria dargebrachten Huldigungen durch das Dogma von der
glorreichen (körperlichen) Aufnahme Maria in den Himmel
die Krone aufsetzen." Zugleich enthielt die Korrespondenz die
Mahnung an die Bischöfe: „ ziemlich allgemein findet man
bei den Katholiken die Überzeugung verbreitet, dass das künftige

Konzil ein kurzes, etwa wie das von Chalcedon, sein werde,
denn man fühlt die Schwierigkeit, unter den gegebenen
Umständen eine lange dauernde Versammlung zu halten, und vor
allem erwartet man von den Bischöfen, dass sie in den Hauptfragen

einig sein werden. Parteikämpfe im Schosse des künftigen

Konzils würden einen peinlichen Eindruck machen."
Besser hätten Kurie und Jesuiten das Konzilsprogramm auch
nicht fassen können. „Ohne Verzug" gab es daher Antonelli
den Jesuiten der „Civiltà" hinüber, die es ihrerseits ebenfalls
ohne Verzug in ihrem Hefte vom 6. Februar 1869 veröffentlichten

').

gezione, senza riserva di sorta, al magistero della chiesa e del suo Capo
visibile. Tuttavia, se anche le persone di questa schiera più eletta e senza

paragone assai più numerosa venissero interrogate sui punti che desiderano
veder risoluti nell' universale Concilio, pochissimi al certo esprimerebbero
il desiderio di nuovi dommi.

') Die Geschichte dieser Korrespondenz, wie sie Cecconi veröffentlicht
hat, in meiner Konzilsgesch., II, 7—12; I, 748/9.



— 51 —

Dieses Vorgehen der Jesuiten war ungemein schlau: schwieg
man auch zu diesem Programme weiter, so konnte man sagen,
die Unfehlbarkeit des Papstes sei nicht nur die öffentliche
Meinung der Kirche, sondern diese verlange auch deren Definition;
erhob sich aber dagegen eine nachdrückliche Opposition, so

war, wie man damals es so häufig hören und lesen konnte,
der Beweis geliefert, dass die Definition nur um so notwendiger

sei. Das über das heillose jesuitische Treiben empörte
katholische Gewissen musste sich aber endlich Luft machen,
und in der Tat trat nun, anknüpfend an den berüchtigten
Februarartikel der „Civiltà", eine scharfe Opposition hervor,
eingeleitet durch Döllingers Märzartikel in der „Augsb. Allg. Ztg.",
die auch nach dem Zeugnisse des Münchener Nuntius das

grösste Aufsehen erregten und selbst die deutsche Jesuitenpartei
in Bestürzung versetzten '). Das offizielle Rom war es übrigens
nicht weniger. Kardinal Antonelli, obwohl er den Artikel amtlich

veranlasst und den Jesuiten ausgehändigt hatte, leugnete
den Gesandten gegenüber jede Kenntnis des Artikels ab, und
Pius IX. half sich darüber dadurch hinweg, dass er „in seiner
lustigen Art" sich auf die Freiheit der Presse, die auch er habe,
berief8). Zu gleicher Zeit befand er sich aber so sehr in dem
jesuitischen Fahrwasser, dass er in einem Breve vom 11.
Februar 1869, also nur einige Tage nach dem Erscheinen des

„Civiltà"-Artikels, das jesuitische Unfehlbarkeitsgelübde „die
Ehre des Papstes und des hl. Stuhles verteidigen" einen
Beweis „grosser Frömmigkeit" usw. nannte. Auf der anderen
Seite lebte er sich gegen das katholische Deutschland, das, wie
Nuntius Meglia nach Rom gemeldet hattes), schon von dem
Unfehlbarkeitsgelübde nichts hatte wissen wollen und jetzt
auch gegen den Februarartikel der Jesuiten auftrat, in einen
solchen Hass hinein, dass er dem Kardinal Hohenlohe, der ihn
im Sommer 1869 auf die Vorgänge in Deutschland aufmerksam

machte, kalt antwortete: „Wenn auch in Deutschland ein

grosser Abfall infolge der Dogmatisierung der päpstlichen
Unfehlbarkeit stattfinden sollte, so würde das nur zur Reinigung
der Kirche dienen*)" — eine Phrase, deren er sich damals

l) S. darüber meine Konzilsgesch., II, 29/30.
") E. Ollivier, L'église et l'état au Concile du Vatican, I, 436/7, nach

dem französischen Gesandtschaftsbericht,
•) Cecconi, Storia, II, 433.
*) MS. meines Tagebuchs unterm 17. Januar.



— 52 —

überhaupt zu bedienen pflegteJ), und die ebenfalls von den
Jesuiten ausgegangen zu sein scheint'2).

So glatt, wie der Papst es sich geträumt hatte, ging
indessen die purga della chiesa und die Errichtung der Jesuitenkirche

nicht vonstatten, obgleich die Jesuiten der „Civiltà"
bereits festgestellt hatten : der von ihnen beim Zentenarium für
eine künftige Definition gestreute Samen sei aufgegangen, und
es lebe im Episkopat und in der Kirche, was sie vertreten
haben3). Zwar erinnerte Pius in der Prosynodalversammlung
am 2. Dezember 1869 die versammelten Bischöfe an das Gebet
des Herrn: „Heiliger Vater, bewahre die in Deinem Namen,
die Du mir gegeben hast, auf dass sie eins seien wie auch
wir", und mahnte sie: „Eine Seele und Ein Herz in Christo sei
daher Allen" ; aber trotzdem bildete sich eine widerstrebende
Minorität von Bischöfen, die zwar nur zaghafte Schritte wagte,
aber dennoch allen Versuchen, sie aufzureiben, trotzte. Und je
tumultuarischer „das Lied von der Infallibilität" aus Frankreich
und andern romanischen Ländern nach Rom drang, nur um so

heftiger erhob auch die katholische Opposition ihre Stimme.
Diese Erscheinungen mochten den Papst schon bedenklich
machen. Als aber die Majorität des Konzils sich nicht mehr

') Zu dem Generalvikar des Bischofs von Beauvais, Gignoux, sagte
er: Oui, c'est un grand bien qui se prépare, ce sera comme une purga
della chiesa cattolica. Foi Picarde, wo die Audienz bis ins kleinste erzählt
ist, abgedruckt in „L'Avenir catholique", I, 75.

2) Grat Deym, Beiträge zur Aufklärung über die Gemeinschädlichkeit
des Jesuiten-Ordens, 2. Aufl., S. 44 : „. ich wiederhole die Antwort

eines französischen Jesuiten, den ich gefrag-t hatte, was man mit dem damals
erst vorbereiteten Unfehlbarkeitsdogma bezwecke : « Es soll der gute Weizen
von der Spreu gesondert werden >." Der Jesuit Ramière schrieb in seinem
Bulletin du Concile vom 24. Februar 1870: Ils ne demeuraient dans nos

rangs que pour troubler notre union et conspirer contre notre cause. C'était
vraiment „l'ennemi secret qui arrêtait notre marche". En le chassant de

ses rang*s, l'armée sainte obtiendra la garantie la plus précieuse de ses

futurs succès. Und ähnlich äusserte sich der Jesuit Schrader, mein Tageb.
unterm 10. März. Somit berichtete Graf Louis Arco schon am 10. Juli 1869

richtig an Döllinger: „Über die Bewegung, die sich nun allmälig in Deutschland

kund zu geben beginnt, ist man hier nicht sehr ergrimmt, man weiss,
dass man auch in Deutschland auf eine rührige Partei zählen kann, und
freut sich auf die Vorbereitung von Ausscheidung der Kirche schädlicher
Elemente, um dann mit dem Kern abermals die Welt zu einem Römischen
Katholizismus zurückzuführen", mein Tageb., Beil. VII.

3) „Civiltà cattolica" 1869, 7, 342—350.



— 53 —

zügeln liessl) und immer ungestümer von ihm die Vorlage über
die Infallibilität verlangte, wurde er geradezu bestürzt. Er gab
ihr aber dennoch nach, sich mit den Worten entschuldigend:
„Die Jesuiten haben mich auf diese Fährte geführt; ich will
es jetzt auch durchsetzen; die Jesuiten mögen für die Folgen
verantwortlich sein8)." Also doch: Tutto è dipendente da
Gesuiti

Um aber meine Stellung zum Konzil vollends klarzulegen,
muss ich notwendig noch auf eine andere Erscheinung
hinweisen.

Die deutsche katholische Theologie beharrte darauf, dass

die Quellen der Glaubenslehren die hl. Schrift und die apostolische

Tradition seien, hielt ebenso an dem Prinzip des
Vinzenz von Lerin quod semper etc. fest und suchte nichts weiter,
als diesen ererbten Besitz zu bewahren. Bald aber, seit dem

Anfang der fünfziger Jahre des vorigen Jahrhunderts, nahmen
die von den Jesuiten im Collegium Germanicum in Rom
erzogenen Doctores Romani immer mehr zu, besetzten zahlreiche
Lehrstühle und drangen in die Domkapitel ein ; in dem Mainzer
„Katholik" aber bot sich ihnen ein willfähriges Organ. Da sie

aber der deutschen Theologie diametral entgegengesetzte Grundsätze

mitbrachten, konnte es ohne Reibungen zwischen beiden
Richtungen nicht abgehen. Es gibt, hiess es von jener Seite,
im Katholizismus zwei Richtungen, „welche nicht friedlich
nebeneinander bestehen können, sondern sich gegenseitig
aufheben", und tatsächlich begann die Jesuitenschule sofort einen

ungestümen Kampf voll Hass und Leidenschaft gegen die
katholische3). Wer nicht jesuitisch dachte und schrieb, wurde
verketzert und in Rom denunziert, das den Denunzianten
willfährig entgegenkam. Schliesslich wurde der Zustand so unleidlich,
dass Döllinger und andere deutsche Theologen den Versuch
machten, durch eine Gelehrtenversammlung eine Versöhnung

') B. Plantier, Roskovàny, VII, 651/2.
2) Mir von Theiner am 9. März, also drei Tage nach der Einbringung

der Infallibilitäts-Vorlage, mitgeteilt, Tageb. unterm 9. März. Theiner hatte
die Mitteilung von dem Manne selbst, dem der Papst die Äusserung
getan hatte.

3) Friedrich, Der Kampf gegen die deutschen Theologen und
theologischen Fakultäten in den letzten zwanzig Jahren. Rede. Bern 1875. Meine
Döllinger-Biogr., III, 148/50, 190/1.



— 54 —

der beiden Schulen herbeizuführen (1863)s). Der Versuch musste
vollständig misslingen, nachdem die Jesuitenschule schon 1850
im Mainzer „Katholik" als ihr Programm verkündigt hatte:
Verständigung, Einigung und Versöhnung ist notwendig, aber
ohne Nachgeben derer, die da auf kirchlichem Boden stehen,
d. h. die nach den alten, „kaum noch dem Namen nach
bekannten, aber von der Kirche approbierten Heilmitteln" zurückgreifen.

Ja, Döllinger, der schon in seinen Odeonsvorträgen
(1861) gegen die „katholische Kirchenlehre" von der Notwendigkeit

des Kirchenstaates2) Verstössen und in seinen
„Papstfabeln" (1863) das noch unerhörtere Verbrechen begangen
hatte, den Fall der Päpste Liberius und Honorius als zweifellos

stattgefunden darzutun, fachte durch seinen Vortrag: „Die
Vergangenheit und Gegenwart der katholischen Theologie", den
Kampf nur stärker an. Fast noch mehr reizten und erbitterten
die Worte, mit denen er die Gelehrtenversammlung entHess :

Es „bestehen jetzt zwei Schulen unter uns, die eine können
wir die deutsche heissen, die andere ist jene, welche man die
römische zu nennen pflegt. Beide sind berechtigt und mögen
nebeneinander bestehen, allein es lässt sich nicht verkennen,
dass beide auf verschiedenen Standpunkten stehen, welche
Verschiedenheit jedoch so bedeutend ist, dass die eine Schule die
andere kaum ganz in ihrer Eigentümlichkeit zu begreifen
vermag. Es liegt das aber nicht in den einzelnen Persönlichkeiten,
welche die beiden Schulen bilden, sondern in dem verschiedenen
Bildungsgang, welcher kein auf beiden Seiten gleich hoher ist.
Die eine Schule ist viel weiter in der Wissenschaft
fortgeschritten, als die andere. Das ist unumstössliche Tatsache. Wir
dürfen dabei besonders nicht übersehen, dass wir mit ganz
verschiedenen Waffen kämpfen. Die einen schiessen, wenn ich ein
Beispiel anwenden soll, mit Pfeil und Bogen, die anderen mit
Feuergewehren ."

Jetzt nahmen aber auch die Jesuiten der „Civiltà cattolica"
den Kampf auf. Ein Artikel (von Curci) griff die Rede Döllin-

') Über sie und ihre Folgen meine Döllinger-Biogr., III, 271/7, 286—354,
363—370.

2) Auch das hatten die Jesuiten in ihrer Fixigkeit fertig gebracht, die
Notwendigkeit des Kirchenstaates zu einer „katholischen Kirchenlehre" oder
zu einer „Lehre der allgemeinen Kirche" zu machen, „welcher kein
Katholik ohne Schaden für seinen Glauben widerstreben dürfte", meine
Konzilsgesch., II, 394.



— 55 —

gers: „Die Vergangenheit und Gegenwart der katholischen
Theologie", an, zwei andere die Abhandlungen über „Die Konstantinische

Schenkung" und über Papst Honorius in den
„Papstfabeln", und zu gleicher Zeit sekundierte den römischen Jesuiten
der deutsche Schneemann und der Jesuitenschüler Reinerding,
um sein Ansehen als Theolog und Historiker zu vernichten.
Ein anderer Jesuitenschüler, der Kardinal Reisach, aber ward,
als der Kardinal d'Andrea in einer Kongregation Döllinger als
den grössten der katholischen Theologen zitierte, wütend und
erklärte, ein Kardinal dürfe Döllingers Name nicht nennen
(1865).

München. J. Friedrich.
(Fortsetzung folgt.)


	Meine Briefe an Döllinger aus dem Konzilsjahre 1869/1870

