Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 6 (1916)

Heft: 1

Artikel: Meine Briefe an Ddéllinger aus dem Konzilsjahre 1869/1870
Autor: Friedrich, J.

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-403875

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 10.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-403875
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Meine Briefe an Dollinger
aus dem Konzilsjahre 1869/1870.

In dem Artikel ,Die romischen Briefe vom Konzil® ') wird
der Wunsch des Herrn Dr. Roloff wiedergegeben, dass ich mich
dazu verstehen méchte, auch meine Briefe an Déllinger, ,diese
gemeinsame Quelle der ,Romischen Briefe‘“ und meiner Konzils-
geschichte, ,in reiner Form der Forschung zu erschliessen®.
Diesen Wunsch will ich gern erfiillen, nachdem ich gesehen,
dass die ernste Forschung sich mit dem Vatikanischen Konzil
zu beschiftigen beginnt, und nachdem meine Gewéahrsménner,
zu deren Schonung ich mich bei Veroffentlichung meines ,Tage-
buchs“ und meiner Konzilsgeschichte noch verpflichtet glaubte,
langst dahingegangen sind. Doch fiihle ich zugleich das Bediirf-
nis, einleitend den Standpunkt festzustellen, den ich dem Konzil
gegeniiber schon in Rom einnahm.

Jeder Theologe, der mit offenen Augen das Leben der
romisch-katholischen Kirche in den fiinfziger und sechziger
Jahren des vorigen Jahrhunderts verfolgte, und dazu die Kom-
mentare in den beiden Hauptorganen, in der ,Civilta cattolica“
der romischen Jesuiten und in dem Mainzer ,Katholik“, spéter
auch in den ,Stimmen aus Maria Laach“ der deutschen Jesuiten
studierte, musste sich iiberzeugen, dass unter dem Pontifikat
Pius” IX. Wege eingeschlagen wurden, die weit von dem ab-
filhren mussten, was bis dahin als katholisch galt. Denn es
handelte sich nicht mehr bloss um den alten Kampf zwischen
Episkopal- und Papalsystem, sondern um einen férmlichen Bruch
mit dem alten Katholizismus selbst. Und dabei musste man die
Wahrnehmung machen, dass zwar Pius IX. noch am Steuer

1) ,Internat. kirchl. Zeitschrift* 1915, Heft, 2, S. 214.



des Schiffleins Petri stand, dass es aber von den Jesuiten ge-
fiihrt wurde.

Schon in der Enzyklika vom 9. November 1846, durch die
er seine Stuhlbesteigung kundgab, erklirte sich Pius fir un-
fehlbar: Gott habe, so schrieb er, eine lebende Autoritit be-
stellt, die unfehlbar sei; diese lebende und infallible Autoritiit
ruhe nur in der Kirche, welche vom Herrn auf Petrus gegriin-
det wurde, und diese sei die romische, deren Bischofe als Nach-
folger Petri auch die Erben seiner Lehre, Wiirde, Ehre und
Macht seien. Daher sei auch die hl. Schrift (divina eloquia) nur
.in dem Sinne anzunehmen, den diese romische Kathedra des
hl. Petrus, die Mutter und Lehrerin aller Kirchen, ... immer
bewahrt hat und bewahrt“!). Von den Bischéfen aber verlangte
er, dass sie ihre Glaubigen unablissig mahnen und auffordern,
diesen Prinzipien fest anzuhangen. Und nebenher bezeichnet
er auch die hl. Jungfrau Maria als unbefleckt. Das war aller-
dings eine Art Programm, aber seiner Durchfithrung standen
die grossten Schwierigkeiten im Wege.

Zunéchst achtete man auf die Enzyklika nicht, und Wessen-
berg mag recht gehabt haben, wenn er aus Veranlassung der-
selben schrieb: . Die Ohren der katholischen Welt sind zwar
seit langer Zeit gewohnt, von Rom solche Erhebungen der Papst-
macht zu vernehmen, welche sie jedoch nur als prunkende
Floskeln des romischen Kanzleistils betrachtet, denen die Kirche
selbst durch die ehrwirdigstenr Stimmen des Altertums und das
Organ allgemeiner Konzilien alle Giiltigkeit abgesprochen hat.
Noch ist der Widerspruch nicht verhallt, den die Viter zu
Konstanz und Basel dagegen erhoben haben. Selbst die Viter
zu Trient haben dergleichen anspruchsvollen Redensarten kopf-
schiittelnd ihre Zustimmung versagt 2).“ Sogar der Jesuitenschiiler

1) Ein Satz, der zugleich als Beispiel dafiir dienen kann, wie selbst
Pipste mit den Bestimmungen fritherer Konzilien umspringen kénnen. Der
Satz ist dem Conec. Trid. sess. IV entnommen: contra sensum quem tenuit
et tenet s. Mater Ecclesia, cuius est iudicare de vero sensu et interpreta-
tione Scripturarum sanctarum, aut etiam contra unanimem consensum Pa-
trum . .. Bei Pius IX. wird daraus: idcirco divina eloquia e¢o plane sensu
sunt accipienda, quem tenuit et tenet haec Romana b. Petri Cathedra quae
omnium ecclesiarum mater et magistra ... Der unanimis consensus Patrum
wird ganz libergangen. Die ganze Stelle der Enzyklika in meiner Gesch.
des vatik. Kenz.,, I, 414.

¥) Wessenberg, Die Erwartungen der kath. Christenheit im 19. Jahrh.
von dem hl. Stuhl zu Rom, Ziirich 1847, S. 14.



Denzinger nahm diese Stelle der Enzyklika nicht in sein En-
chiridion auf, und Drey in Tibingen schrieb noch 1847 in seiner
Apologetik (ITI, 309): ,Auch der romische Bischof oder der Papst
ist fir sich allein nicht unfehlbar.® Ebensowenig sahen die Je-
suiten in dieser Behauptung des neuen Papstes eine Entschei-
dung; aber sie machten sich von jetzt an die Verwirklichung des
papstlichen Programms zur Aufgabe, weil sie sich dadurch die
Gunst des ihnen nicht besonders gewogenen Papstes erwerben
zu konnen glaubten. Denn abgesehen davon, dass diese Absicht
sich aus ihrer ganzen Tétigkeit ergibt, hat sie Passaglia, einer
der bei diesen Bestrebungen tétigsten Jesuiten, Prof. Fr. Schulte
gegeniiber 1854 ganz offen mit den Worten eingestanden: ,Dass
der Papst anfange, gegen sie giinstiger gesinnt zu sein, dies sei
ihrem Eintreten fiir die Dogmatisierung der unbefleckten Emp-
fangnis zu verdanken; er hoffe zuversichtlich, dass nach der
nicht mehr zu bezweifelnden Dogmatisierung er ihr Freund sein
werde. Der Papst miisse doch einsehen, dass der Orden seine
beste Stiitze sei, da er fiur die volle Herrschaft des Papstes in
der Kirche mit allen Waffen kimpfe !).“ Thre Mittel waren nur
nicht mehr katholisch.

Es ist allgemein bekannt und braucht hier nicht ausfiihr-
licher nachgewiesen zu werden, dass die katholische Kirche lehrt
— und es ist diese Lehre stets als ihr charakteristisches Merk-
mal gegeniiber dem Protestantismus betrachtet worden: die
hl. Schrift und die apostolische Tradition seien die Quellen der
Glaubenslehren, der Traditionalbeweis aber miisse bis auf die
apostolische Zeit zuriickgehen. So sei auch die Kirche selbst
bei Glaubensentscheidungen verfahren: sie habe . stets mit Sorg-
falt den Glauben der fritheren Jahrhunderte bis hinauf zu den
Zeiten der Apostel zu konstatieren gesucht und diesen von An-
fang an Uberlieferten Glauben zur Grundlage und Richtschnur
ihrer Entscheidungen gemacht“?. Und diese Lehre stand so
fest, dass sie z. B. in Bayern ausdriicklich an den Gymnasien
gelehrt werden musste, und dass sogar in dem gemeinsamen
Hirtenbriefe der deutschen Bischéfe aus Fulda 1869, also am
Vorabend des Vatikanischen Konzils, versichert wurde: ,Nie
und nimmermehr wird und kann ein allgemeines Konzil eine

') Schulte, Aus meinen Tagebiichern, ,Deutsche Revue®, XXII, 75.
%) Niiheres dariiber in meiner Konzilsgesch., I. 612--617.



L

30 —

neue Lehre aussprechen, welche in der hl. Schrift oder der
"apostolischen Uberlieferung nicht enthalten ist.“

An diesem Massstab gemessen, stand das Urteil tiber die
fromme Meinung von der unbefleckten Empféngnis ldngst so
fest, dass allgemein gelehrt wurde, iliber sie sei weder etwas
geoffenbart, noch von der allgemeinen, ununterbrochen von
Jahrhundert zu Jahrhundert fortdauernden Tradition tiberliefert
worden !). Der Jesuitenkardinal Pallavicini, von Papst Alexan-
der VII. (1655—1667) zu einem Gutachten dariiber aufgefordert,
sagte ebenfalls, den sonst fiir sie geltend gemachten Griinden
,stehen keine beweiskriiftige Bibelstelle und kein Konsens der
Kirchenviter und der Scholastiker zur Seite“. Von einer Dog-
matisierung derselben konne keine Rede sein?). Darum konnte
auch Dollinger auf eine protestantische Provokation im Jahre
1843 antworten: das sei eine ,Frage, liber welche der Kirche
nichts geoffenbart und nichts iiberliefert worden ist“?®), ohne
von irgend einer Seite Widerspruch zu erfahren. Und noch Jahr-
zehnte nach der Definition der Immaculata gestand Prinz Max,
Herzog von Sachsen: ,Den alten Griechen war die Wahrheit
der unbefleckten Empfingnis so wenig bekannt, als der ganzen
Christenheit im ersten Jahrtausend des Christentums und noch
dariiber hinaus.“ Man diirfe daher dieses Dogma nicht gerade
aus der griechischen Liturgie und den griechischen Kirchen-
vitern beweisen wollen. ,Macht man den Griechen falsche
Anwendungen von ihren Liturgien und ihren Kirchenviitern, so
wird sie das nur um so mehr abstossen.“ ,Man muss ihnen ein-
fach sagen, dass das ein Punkt ist, der im christlichen Alter-
tum nicht bekannt war, der nur in der Kirchenlehre einge-
schlossen war, wie die Blite in der Knospe, der eine Schluss-
folgerung ist aus friher bekannten Prémissen, aber nicht eine
frither bekannte Wahrheit4).“

') Holden, Positiones selectae de univ. theol., lib. I, c. 4, lect. 1, 2.

?) Reusch im ,Deutscher Merkur“ 1895, Nr. 18, und Index, II, 1155.

%) Dollinger, Der Protestantismus in Bayern und die Kniebeugung,
1843, S. 20.

1) Vorlesungen {iiber die orientalische Kirchenfrage, 1907, S. 174/5.
Daneben lese man, was der fanatische Konvertit Manning ohne Schamrote
zu sagen weiss: ,Es gibt zwischen dem Orient und dem hl. Stuhl ein Band,
das nie gerissen ist, die ILiebe und Verehrung der unbefleckten Mutter
Gottes, und durch dieses Band hat Pius IX. die Kirchen des Morgenlandes
an Petri Stuhl nihergezogen als irgéndein anderer Papst. In der Definie-



Wenn es aber mit der Meinung von der unbefleckten Emp-
fangnis so stand, so hitte man, wenn Pius IX. auch ,glaubte,
eine besondere Mission erhalten zu haben, die unbefleckte Emp-
tangnis und die pépstliche Infallibilitit zu definieren“, wie es
eine vom Konzilssekretariat unter den Konzilsvitern verbrei-
tete Schrift?!) behauptete, ihm, wenn er es nicht selbst wusste,
einfach erkldren miissen: ,Das Dogma ruht notwendig auf dem
Grunde der gottlichen Offenbarung, wie sie in Schrift und Tra-
dition niedergelegt ist, weswegen nichts, was weder in der
Schrift noch in der Tradition begriindet ist, Dogma sein oder
werden kann %.“ Das allein wire katholisch gewesen. Statt
dessen nahmen die Jesuiten, auch zur Foérderung ihrer eigenen
Interessen, die Gelegenheit wahr, dem Papst zur Erfillung
seiner vermeintlichen Mission den Weg zu bahnen. Der Weg,
den sie ihm wiesen, fiihrte aber zu einem vollstindigen Bruch
mit dem bisherigen Katholizismus. Nicht, als ob sie nicht selbst
gestanden hétten, dass nach den bisher geltenden katholischen
Grundsédtzen die Mission Pius’ IX. unausfithrbar sei; aber sie
erklirten, dass diese Grundsitze ein falscher Wahn seien: zur
Definierung von Glaubenssitzen brauche man weder Bibel noch
apostolische Tradition; Tradition sei tiberhaupt etwas ganz an-
deres, als man bis jetzt darunter verstanden habe.

Die Aufgabe, diesen Bruch mit dem Katholizismus zu be-
griinden, tibernahm der Jesuit Perrone, der dabei selbsverstind-
lich die ganze Gesellschaft Jesu hinter sich hatte, in seinem
Buche ,Ist die unbefleckte Empfiangnis der allersel. Jungfrau
Maria dogmatisch definierbar?“, worin er lehrt: ,Zur Aufstel-
lung einer dogmatischen Entscheidung reicht es fiir die Kirche
hin, dass der betreffende Artikel im allgemeinen in der hl. Schrift
sich vorfindet, und dass von ihm gleichsam Keime, welche in
der Folge emporsprossen, in der idltesten Tradition niedergelegt
sind; oder auch, dass die Tradition, wenn die Schrift und auch
die ersten Viter davon schweigen, wenigstens im Lehramte der

rung der unbefleckten Empfingnis erkannten die Orientalen nichts weiter
als ihren bestidndigen und allgemeinen Glauben,* Das Zentenarium des
hl. Petrus und das allg. Konzilium, S. 79.

) Riflessioni d’un teologo (Sauvé) sopra la risposta di Mgr. Dupan-
- loup a Mgr. Arciv. di Malines, meine Konzilsgesch., I1I, 862.

*) Lehrbuch der christlichen Religion fiir die katholischen Gymnasien
Bayerns, 1847, S. 181.



U R

Kirche und in dem allgemeinen Bewusstsein der Gliaubigen sich
erhalten hat, bis endlich bei eintretender Gelegenheit die gott-
lich geoffenbarte Lehre durch die Schriften der Véter oder
durch andere Quellen offenkundig wird. Denn man darf nicht
glauben, dass dann erst eine Lehre in der Kirche Eingang zu
finden begonnen, wenn sie mit Hilfe der Quellen, sie mogen
nun was immer fiir einer Art sein, zu unserer Kenntnis kommen,
wollen wir nicht in absurde und irrige Folgerungen geraten®.
,Denn sonst“, setzt er in einer Anmerkung hinzu, ,miisste man
nicht wenige Dogmen als neu entstanden betrachten und sagen,
dass sie erst in einem spéteren Zeitalter in der Kirche Glauben
erhalten“ ). Diese Ausfiihrung bedeutet aber nichts mehr und
nichts weniger, als: um eine bestimmte Meinung zum Dogma
zu machen, bedirfe es gar keiner Zeugnisse aus der hl. Schrift.
Die Tradition sei auch ohne Schriftzeugnis genug. Um aber
die Tradition zu konstatieren, sei keineswegs eine ununterbro-
chene Reihe von Zeugnissen notwendig, sondern die Tradition
sel erwiesen, wenn festgestellt werden kann, dass die o6ffent-
liche Meinung der Kirche sich zu irgendeiner Zeit fiir die frag-
liche Thesis erklirt hat. Oder, um es mit den Worten des im
Auftrag Pius’ IX. schreibenden B. Malou von Briigge zu sagen:
,Es gibt Schriftsteller, die der Meinung sind, es konne bloss
dann die Uberlieferung als Beweis einer Wahrheit dienen, wenn
man dieselbe durch eine Reihenfolge von ausdriicklichen Zeug-
nissen durch alle Jahrhunderte zu unterstiitzen imstande sei.
Diese Annahme ist jedoch eine entschieden unrichtige, wenn
nicht gar eine Irrung. Die Kirche lebt, und sie lebt kraft des
Lebens Jesu Christi, dessen Leib sie ist, sie lebt kraft des
Lebens des hl. Geistes in ihr, dessen Braut sie ist. Sobald in
der hl. Kirche etwas allgemein angenommen wird, so ist das
allgemeine Zeugnis der lebendigen Kirche ein unfehlbarer Be-
weis, dass diese Wahrheit in der Uberlieferung enthalten ist,
und zwar unabhingig von irgendeinemm Denkmal des Alter-
tums 2).“

Am 13. August 1847 widmete Perrone seine Schrift dem
Papste, der sie freundlich entgegennahm und der Sache seine

) Perrone, Ist die unbefleckte Empfingnis . .. definierbar? S. 205.

*) Zitiert bei Bouvy, Der Stern des Jahrhunderts. Der hl. Joseph. Sein
Leben. Ubersetzt aus dem Niederdeutschen. Mit einem Vorwort von Dr.J. Th.
Laurent, Bischof von Chersones i. p. i. Aachen, 1869, S. 30.



. 33 —

Aufmerksamkeit zuzuwenden versprach (1847, Okt. 25.). Una
als er fand, dass die Jesuiten ihm den Weg zeigten, wie er
seine Mission, die unbefleckte Empfangnis zum Glaubenssatz zu
erheben, verwirklichen konne, fing er auch an, ihnen giinstiger
gesinnt zu werden. Sofort, noch vor seiner Flucht nach Gaeta
(1848, Nov. 5.), setzte er eine Kommission von 20 Sikular- und
Regularklerikern und einen besonderen Kardinalsausschuss zu-
sammen, die die Angelegenheit weiter behandeln mussten, aber
wahrend der nidchsten unruhigen Jahre keine Eile zu entwickeln
brauchten.

Viel wichtiger war es, da keine Bibelstelle und keine apo-
stolische Tradition fir die zu definierende unbefleckte Empfing-
nis nachweisbar war, eine oOffentliche Meinung dariiber in der
Kirche hervorzurufen. Denn auch daran fehlte es noch, da das
seit langer Zeit gefeierte Fest der Empfangnis Mari& mit der
unbefleckten Empféangnis derselben durchaus nichts zu tun hatte.
Es ergibt sich das schon aus der an die Vision einer Pariser
Nonne?l) ankniipfenden, 1834 beginnenden Adressenbewegung des
romanischen Episkopats ?), die erst die Erlaubnis erhalten wollte,
entweder in die lauretanische Litanei ,Regina sine labe originali
concepta“ oder in die Préfation der Messe ,Immaculata® einfiigen
zu dirfen, die aber allerdings schon dazu fiihrte, ,dass die
letzten Gegner die Waffen vor der Glorie Mariens streckten®,
die Dominikaner nédmlich, die sich eidlich auf die Lehre des
Thomas von Aquin und damit auch auf die Ablehnung der un-
befleckten Empfingnis verpflichten mussten. Gleichwohl war ihr
General, Ancarani, der Adressbewegung beigetreten und hatte
ohne Wissen und Willen seines Ordens 1843 die Erlaubnis er-
langt, in die Priafation der Messe von der Empfingnis das Wort
s2Immaculata® und in das Brevier das Officium Immac. Concep-

1) Die Vision fand 1830 statt. Von ihr stammt die Médaille miraculeuse,
frappée en honneur de I'immaculée conception, wortiber sofort eine Schrift:
Notice historique sur l'origine et les effets de la nouvelle médaille, ete., in
mehreren Auflagen erschien; deutsch auch in Einsiedeln bei Kuriger, s-
Herzog, Rob. Kiilin, S. 69. In Rom selbst gab es eine Novena in onore
dell'Immac. Concezione di M. V. SS. per la miraculosa medaglia di Francia;
Tissot, Le catholicisme et l'instruction, p. 43.

?) Aus Deutschland hatten sich nur die Bischéfe von Paderborn, Culm
und Miinchen (1846, Reisach), aus Osterreich die von Olmiitz und Seckau,

aus der Schweiz der von St. Gallen angeschlossen. Die Verzeichnisse bei
Perrone, S. 318—335.

Internat. kirchl. Zeitschrift, Heft 1, 1916. 3



— 34 —

tionis mit Oktav aufzunehmen. Da er im Orden Widerspruch
fand, wandte er sich an die Congregatio rituum, die am 25. Juni
1845 entschied: der General brauchte zu seiner Anordnung
keine Zustimmung der untergeordneten Oberen oder des Gene-
ralkapitels, die untergeordneten Oberen haben keine Vollmacht,
das neue Offizium nicht anzunehmen, und somit ist ein jeder
gehalten, sich den apostolischen Konzessionen zu konformieren.
Die Bewegung im Dominikanerorden kam aber trotzdem nicht
zur Ruhe, so dass der General sich neuerdings an die Riten-
kongregation wenden musste, die natiirlich ihre friithere Ent-
scheidung unterm 23. Mai 1847 neu bekriftigte und ausdriick-
lich aussprach, dass auch jene sich fiigen missen, ,die kraft
ihres Eides der Lehre des hl. Thomas folgen miissen®, und dass
ihre Dekrete und alle ihre Antworten ,die ndmliche Autoritit
haben, als wenn sie unmittelbar vom Papst selbst ausgingen,
obgleich in denselben Sr. Heiligkeit nicht erwihnt wird“. Es
griff indessen Pius IX. auch personlich in die Angelegenheit
ein, bestiitigte sidmtliche Beschliisse der XKongregation und
ssprach Alle, insofern es notwendig ist, von dem Eide frei...
und befahl kraft seiner apostolischen Autoritiit, dass die ge-
dachten zwel Dekrete von sdmtlichen Mitgliedern des Prediger-
ordens und in allen Kirchen dieses Ordens auf das genaueste
beobachtet werden miissen“. So, auf diese mechanische Weise,
waren auch die Dominikaner zum Glauben an die unbefleckte
Empfingnis bekehrt!)!

Mit alledem war aber noch keine Offentliche Meinung der
Kirche hergestellt. Es setzte daher eine neue Bewegung ein,
die mit dem Aufsehen erregenden Akt begann, dass die Con-
gregatio de propaganda fide am 2. Juli 1847 der VI. Synode
von Baltimore gestattete, die unbefleckt Empfangene zur Be-
schiitzerin der Vereinigten Staaten von Nordamerika zu pro-
klamieren. Die schon von Gregor XVI. mit Ablissen ausgestat-
teten ,Skapuliere von der unbefleckt Empfangenen“ wurden
von Pius IX. nicht bloss bestitigt, sondern noch mehr als von
seinem Vorganger begiinstigt?). Der Kardinal Ferretti®), ein

1) Alles das erziihlt Perrone weitliutig S.336 ff., s. meine Konzilsgesch.,
I. 334/5.

% Tissot, p. 81. Chaignon, S. J., Das Konzil und die getreuen Kinder
der Kirche, S. 269,

) Ein eifriger Verehrer der Maria Taigi, die von der Definition der
Immaculata prophezeit haben sollte. Ferretti verrichtete wihrend seiner



5
— o:) —

Vetter Pius IX., hielt unmittelbar nach der Wahl des neuen
Papstes fiir den rémischen Klerus Exerzitien und griindete am
Schluss derselben einen Priesterbund zur besonderen Verchrung
der unbefleckt Empfangenen. Alle Teilnehmer an den Ixer-
zitien traten ihm selbstverstiindlich bei, viele Bischofe verbrei-
teten dieses ,Werk" in ihren Diozesen, so dass bis Ende des
Jahres bereits tiglich mehr als tausend Messen nach der Mei-
nung des Bundes gelesen wurden, und rasch erweiterte er sich
zu einer Einigung tir Priester aller Nationen. Daneben griin-
deten auch die Franziskaner, von jeher die Verteidiger der
Immac. Conc., von Ara coeli in Rom aus eine gleiche Gesell-
schaft zur Erflehung der Definition, die ebenfalls iiber den
katholischen Erdkreis sich verbreitete. Dann begannen Nonnen
dariiber zu prophezeien, zog man alte Prophezeiungen hervor,
darunter eine, die sogar das Jahr und den Tag der Definition
vorausgesagt habe, und fing endlich .infolge dieser religivsen
Bewegung® ein Muttergottesbild in Civita-veechia die Augen zu
bewegen an. Aber auch anderwiirts wusste man von ihnlichen
Wundern zu erzihlen ).

Der Papst selbst blieb auch wihrend seiner Flucht aus
Rom nicht untitig, um seinerseits zur Hervorrufung einer offent-
lichen Meinung der Kirche zugunsten der unbefleckten Emp-
tingnis beizutragen. Am 2. Februar 1849 erliess er von (Gaeta
aus eine Enzyklika an samtliche Bischofe, um sie zu fragen,
ob sie eine Definition der unbefleckten Empfingnis wiinschten.
Der Zweck der Anfrage war aber nur, um auch die Bischofe
in die agitatorische Bewegung hineinzuziehen, keineswegs aber
der, einen Konsens der Kirche im bisherigen Sinne herzustellen,
weil ja, wie wir noch sehen werden, die ganze Bewegung darauf
abzielte, jeden Konsens der Kirche auszuschalten. Daher war
es auch umsonst, dass ein Dominikaner, Borei, den einsam in
Gaeta sitzenden Papst nochmals an die katholischen Grundsitze
iiber die Quellen der Glaubenslehren erinnern wollte und ihm
zu diesem Zwecke eine Schrift sandte: ,Unedierte Gutachten
iiber die unhefleckte Empfingnis ... von dem Kard. Pallavicini

letzten Krankheit viele Andachten zu ihr und starb mit ihrem Bilde in
seiner Hand, meine Konzilsgesch., 1, 476, 483. Testamentarisch bestimmte
er, dass er in der Chiesa della SS. Concezione dei PP. Minori Cappuecini
begraben werde, Annuario pontif. 1869, p. 107.

Y L Wiirzburger Katholische Wochenschrift® 1834, S. 338, 527, 616, 882.



-~ 36 —

aus der Gesellschaft Jesu und von dem Kard. Gotti aus dem
Predigerorden®?), wonach der erstere, wie schon oben erwiihnt,
dem Papst Alexander VII. auseinandergesetzt hatte: Die Mei-
nung von der unbefleckten Empfingnis sei in Kkeiner Weise
sicher, da ihr keine beweiskriftige Bibelstelle und kein Konsens
der Kirchenviter und der Scholastiker zur Seite stehe. Der
Papst liess den Dominikaner ersuchen, seine nicht mehr zeit-
gemisse Schrift nicht zu verodffentlichen, wahrend er gestattete,
dass die Perrones, die 1849 auch in deutscher Ubersetzung er-
schien, ihren Weg durch die ganze katholische Welt machte;
und fir den Fall, dass doch naseweis nach einem Beweis aus
Bibel und Tradition gefragt werden sollte, waren ja die Je-
suiten Ballerini und Passaglia emsig damit beschiftigt, nach-
triiglich den Schein eines solchen Beweises sogar mit Hiilfe des
Koran herzustellen ?). Nach Rom zuriickgekehrt (1850, April 12.),
setzte der Papst aus der frither erwéhnten Theologenkommission
eine engere unter dem Vorsitz eines Kardinals zusammen. Dann
nahm er sich selbst des Priesterbundes an, bestitigte ihn am
11. September 1853 und stattete ihn mit reichen Abldssen aus.
Jeder ihm angehorige Priester erhielt tiberdies das Recht des
altare privilegiatum einmal fiir jede Woche ad libitum. Pius
selbst iibernahm das Protektorat des Bundes und ernannte den
Kard. Patrizi zum Prises desselben. Auch simtliche in Rom an
wesenden Kardinile traten ihm bei, und als Kard. Patrizi am
21. November 1853 die péapstliche Bestitigung des Bundes und
die ihm verlichenen Ablisse bekanntmachte, ,sprach er die
Hoffnung aus, dass die Bischofe sich beeifern werden, diesen
Verein in ihren Di¢zesen ins Leben zu rufen, und dass auch
die Laien, insbesondere die Klosterfrauen, ermuntert werden,
die hl. Kommunion zu diesem Zwecke zu empfangen und auf-
zuopfern“. Damit und nach dem Einlauf der bischéflichen Ant-
worten, von denen 546 gegen b6 sich fiur eine Definition aus-
gesprochen hatten, konnte man feststellen, dass zugunsten der
unbefleckten Empfingnis die Meinung der Kirche eine allge-
meine sei.

!) Dell’Immac. Cone. di Maria Vergine pareri teologici inediti del Card.
Pallavicino della Comp. di Gesu e del Card. Gotti dell'Ord. de’Pred., proe-
miati e dati in luce per un Domenicano, 80 S.

) Ballerini, Sylloge monum. ad myst. immac. conc. spect., Romae
1854—56. — Passaglia, De immac. conceptu, Romae 1855.



— BT -

Es erhob sich nur noch die Frage: von wem und wie die
Definition des neuen Glaubenssatzes geschehen solle., Aber auch
sie hatten die Jesuiten bereits beantwortet, und der von ihnen
entworfene Plan ist eine ihrer Glanzleistungen: die romisch-
katholische Christenheit sollte nicht bloss mit einem, sondern
mit zwei neuen Glaubensartikeln auf einmal beschert werden.
Die Kenntnis dieses Planes im einzelnen verdanken wir einem
Brief unseres Knoodt an Doéllinger. Zugleich mit Baltzer zur
Verteidigung der Giintherschen Philosophie in Rom anwesend,
sollten sie, so erzihlt er, vor ihrer Abreise (1854, Nov. 25.)
noch eine Audienz beim Papst haben, mussten aber im Vor-
zimmer mehrere Stunden warten. Unterdessen seien sie auch
mit dem diensttuenden Cameriere Talbot ins Gesprich gekom-
men, ,und da war es, wo dieser tiber unsere Einfalt, die nichts
sah, als eben das neue Dogma der unbefleckten Empfingnis,
lichelnd mit einer gewissen diplomatischen Wichtigtuerei uns
belehrte: Sehen Sie, dieses neue Dogma ist nicht die Haupt-
sache, sondern die Art und Weise der Proklamation desselben.
Denn nicht wird der hl. Vater in Verbindung mit den Bischofen
der Kirche den Glaubigen erkldren, was sie in Beziehung auf
Maria Empfiangnis fiir wahr zu halten hétten, sondern es wird
der hl. Vater ganz allein, im Bunde nur mit seinem engeren
Rate, dem Kardinalskollegium, den Bischéfen und Priestern und
Laien proklamieren, was sie zu glauben hitten. Damit ist also
die Unfehlbarkeit des hl. Vaters proklamiert, die der hl. Vater
Ja nicht unmittelbar zum Dogma erheben kann. Und in dieser
mittelbaren Erhebung der Unfehlbarkeit des hl. Vaters zum
Dogma liegt die eigentliche Bedeutung und Wichtigkeit der
bevorstehenden Festlichkeit“?). So vollzog sich auch alles.

Der Papst, voll Freude, endlich seine Mission erfiillen zu
konnen, setzte den Vollzug des lange vorbereiteten Aktes auf
den 8. Dezember 1854 fest und lud aus jedem Lande je zwei
Bischofe dazu ein. Es geschah dies zunichst allerdings zur Er-
héhung des Pompes, aber auch zu dem Zwecke, ein letztes
Bedenken zu beseitigen. Obwohl nur als Festgiste eingeladen,
legte man ihnen gleichwohl den Text der zu erlassenden Bulle
zu einer Besprechung am 20., 21., 23. und 24. November vor.
Sie verlief nicht ganz nach Wunsch. Der Kard. Schwarzenberg.

1) 8. meine Déllinger-Biographie, 111, 146.



Erzbischof von Prag, ,sprach gegen die Definition, die die
schlimmsten Folgen nach sich ziehen wiirde*?!), und der Erz-
bischof Rauscher von Wien sagte: ,Die aufgehéiuften Texte
wirden fiiglicher ausgeschieden, weil sie nicht beweisend seien.“
Das hatte man nicht erwartet. Besonders aber ,der hl. Vater
hat diese Kritik der Fremden unbequem gefunden und hat ge-
sagt: ,Questo & una mortificazione per Roma, ma ¢é bisogno di
soffrirla, affinché non si dica, che tutto sia dipendente da Ge-
suiti‘“ %), Als ob durch dieses den Bischéfen zum Schein ge-
machte Zugestindnis die Jesuiten hatten entlastet werden
konnen! Sie hatten nach den Worten des Papstes selbst doch
alles in ihren Hénden — auch diese Bischofsbesprechungen.
Denn diese hatten keineswegs, wie es nach den Worten des
Papstes scheinen mochte, bloss Kritik an der Bulle zu iiben,
sondern sollten, wie es sich spéter herausstellte, insbesondere
dazu dienen, dass die Bischofe auf die Erwahnung der Zustim-
mung des Episkopats, in dessen Namen zu sprechen sie gar
nicht bevollméchtigt waren, Verzicht leisteten, damit es ja recht
hervorirete, dass der Papst allein den Akt vollzogen habe. Es
gelang den Jesuiten auch dieses: die franzosischen Bischife
beantragten es, und die Versammlung stimmte zu 3).

IEs war endlich nur noch die personliche Eigenart des
Papstes ins Auge zu fassen. Denn trotz aller Vorbereitungen,
an denen er selbst sich aufs lebhafteste beteiligt hatte, war
er doch nicht ohne Bedenken, als er den letzten Akt voll-
ziehen sollte. Seine Seele verlangte nach einem Zeichen des

) Ipsissima verba Pii IX, an Kard. Hohenlohe gerichtet am 8. Februar
1870, mein Tagebuch unterm 9. Februar.

) Flir, Briefe aus Rom, S. 25.

3) Die Tatsache steht fest aus dem Infallibilitiitsgutachten des Erzb.
Cardoni: Elucubratio de dogm. S. Pontif. infall,, p. 171: Etenim postquam -
episcopi ex variis Orbis catholici partibus collecti sententiam suam in Bulla
dogmatica redigendam protulerunt, omnes uno ore conclamarunt, nullum in
ea Bulla de episcoporum consensu indicium apparere debere, sed Petrum
per Pium loqui atque ita sola infallibilis S. Pontificis auctoritate decretum
illud firmandum esse dixerunt... Dass aber der Antrag dazu von den
franzosischen Bischofen ausging, sagt Cantu, Gli ultimi trent’ anni, 1879
p. 1569: Dopo udito il voto di tutte chiese dell’ orbe, egli convoco a Roma
alquanti vescovi per pronunciare: e poiché quelli di Francia quasi ad espia-
zione delle antiche reticenze gallicane, dichiararono neppur volere discutere
sui termini, deferendo interamente al supremo gerarcha, defini come dogma
Ia esenzione di Maria del peccato originale. ;



— 39 —

Himmels, das ihm bestitigen sollte, dass er sich auf dem
rechten Wege befinde. Es blieb nicht aus. Als der Augenblick
der vom Papste auszusprechenden Definition nahte, fiel von der
Peterskuppel ein méchtiger Sonnenstrahl gerade auf die pépst-
liche Cathedra, und Pius erkannte daran die himmlische Be-
statigung seiner vorhabenden Handlung: sein letztes Bedenken
war verscheucht?),

Der Plan der Jesuiten schien gelungen zu sein: die romisch-
katholische Welt hatte den neuen Glaubenssatz und sollte nach
ihnen und ihren Nachbetern auch glauben, dass nunmehr der
Papst zugleich unfehlbar geworden sei. Eine Bulle verkiindete
aller Welt, was am 8. Dezember 1854 in Rom vorgegangen
war?. Und wie nach Pius’ eigenen Worten die Bischofe zu

1 Noch am 8. Februar 1870 sagte Pius zu Kard. Hohenlohe, der iibri-
gens am 8. Dezember 1854 diensttuend an der piipstlichen Cathedra ge-
standen war: ,Die Definition damals wurde an einem Morgen gemacht, wo
die Sonne so wunderschdn hereinschien, worin ich eine Bestiitigung meines
Vorhabens erkenne,” Tageb. unterm 9. I'ebruar. Diesen Sounenstrahl nannten
die Franzosen ,den historischen Sonnenstrahl“, Lafond, Rome cecuménique,
p- 107. Man stellte den definierenden Papst mit dem Sonnenstrahl bildlich
dar, meine Konzilsgesch., I1I, 108, Tageb. unterm 6. Miirz. Fiir die III. éffent-
liche Sitzung, in der zum ersten Male Definitionen stattfanden, war er eben-
talls arrangiert. Ich sah ihn damals selbst, wie er beim Eintreten des Papstes
und wihrend der vorgeschriebenen Gebete in die Aula eingelassen, aber
nach einigen Minuten wieder abgeschnitten wurde und verschwand. Der
Strahl, von unzihligen Staubteilchen geschwiingert, sah wie eine méchtige,
in Vorwirtsbewegung befindliche Sdule aus. Dariiber schrieben librigens
auch die Acta s. sedis, V, 458: Nolumus heic omittere quandam circumstan-
tiolam a nonnullis animadversam, qui adstabant in Tribuna Procuratoribus
Episcoporum absentium destinata. Initio hymni ,Veni Creator Spiritus, in
ingenti Templi fornice {italice Cupola) solis radius et unicus qui conspice-
retur fenestram pertransiens oblique descendit usque ad januam aulae syno-
dalis: eodem hymno durante paullatim declinabat, atque intersecans fere
nomen ,Ecclesiam“ sub eodem fornice inseriptum, cessante hymno recessit.
Tagebuch mit MS. unterm 4. Mérz: ,Sagte mir doch gestern H. Kardinal,
man habe gerade diese Aula fiir das Konzil gewiihlt, weil der Platz fiir die
pipstliche Cathedra so ist, dass die Sonne gerade zu einer bestimmten Zeit
auf sie fallt.”

¥) In Rom konnte man sich freilich erzihlen lassen, wie ich vom Kard.
Hohenlohe: ,Passaglia erziihlte bei der Definition der Immac. Cone. und
erziihlt es jetzt noch immer jedem, der es horen oder nicht héren will, dass
Pius die eigentliche Formel der Definition gar nicht verstanden, sondern
ihnen als seine Ansicht etwas ganz anderes gesagt habe, als was die For-
mel enthalte,” Tageb. mit MS. unterm 11. Mirz. Pius, theologisch unge-



— 40 —

seiner grossen Freude dabeistanden und applaudierten — Vobis
magno cum nostro gaudio adstantibus et plangentibus —, so
applaudierte jetzt der Kkatholische Erdkreis: Minzen wurden
gepriagt, Mariensdulen errichtet, Kirchen gebaut, und die Pro-
zessionen, Hirtenbriefe usw. wollten kein Ende nehmen. Die
fromme Konigin Isabella von Spanien schenkte dem Papst als
Zeichen ihres Dankes eine Tiara im Gesamtwert von zwei Mil-
lionen Realen. Der Konig von Neapel liess durch Tagesbefehl
seiner Armee die Definition verkindigen und durch Kanonen-
salven begriissen. In Wien fihrte der Erzbischof Rauscher und
der Nuntius Viale Prelda unter Anwesenheit des ganzen Hofes,
des Hofstaates und der Leibgarden eine prunkende Prozession
zu der schon von Ferdinand III. 1647 der Unbefleckten errich-
teten Marmorsiule usw.

Am freudigsten gestimmt war aber Pius IX.: er glaubte
und ,fihlte, dass er unfehlbar sei*. An seiner Freude sollte
aber auch die gesamte romisch-katholische Christenheit dauernd
teilhaben, zu welchem Zwecke das bisherige Fest der Empfang-
nis Marid in ein Fest der unbefleckten Empfiangnis umgewan-
delt und in die hochsten Feiertage eingereiht wurde. Der ge-
samte Klerus sollte an jedem 8., Dezember in seinem Brevier-
gebet daran erinnert werden, dass Pius IX. es war, der ,durch
sein oberstes und unfehlbares Orakel“ diese neue Glaubenslehre
festgestellt hat?!). Dann sollte der Maler Cornelius ,einen Saal
des Vatikans mit der Geschichte des Dogmas von der unbe-
fleckten Empfangnis Maria ausmalen®, der indessen den Antrag
ablehnte, da ,er sich nicht fiir wiirdig halte, neben den hohen
und unsterblichen Schopfungen Rafaels eine Stelle einzunehmen®,
im Grunde aber, weil ,er nichts von dem neugeschaffenen
Dogma wissen wollte“?). Was der deutsche Maler ablehnte,
libernahm der Italiener Podesti, der denn auch den ,histori-
schen Sonnenstrahl® nicht vergass. In diesem Saale liess der

bildet, verstand wohl die Spitzfindigkeiten nicht, welche die Theologen
dariiber ausgeheckt hatten, s. dariiber nur Kirchenlexikon? s. v. Empfing-
nis, unbefleckte.

1y Uber das Fiihlen seiner Unfehlbarkeit meine Konzilsgesch., I1I, 158.
— Breviarum Rom. fest. dec. die 8, lectio VI: ... statuit supremo suo atque
infallibili oraculo ... Was dieses an die heidnischen Orakel anklingende
supremum atque infallibile oraculum bedeuten soll, ist mir nie klar ge-
worden.

) Forster, Ernst, Peter Cornelius, II, 476.



as A e

Papst auch die Ubersetzungen der Empfingnis-Bulle in 300 Spra-
chen, die der St. Sulpizianer Sire in Paris veranlasst hatte, und
die 80 Biinde fiillten, unterbringen. Endlich wurde neben den
schon bestehenden romischen Akademien eine Academia del-
I' Immacolata Concezione di Maria Vergine gegriindet usw.
Sogleich gingen ,die neuen Mysterien“ in die papalistische
Theorie iiber. Die Worte des Bischofs Malou sind bereits an-
gefiihrt: ,Sobald in der hl. Kirche etwas allgemein angenommen
wird, so ist das allgemeine Zeugnis der lebendigen Kirche ein
unfehlbarer Beweis, dass diese Wahrheit in der Uberlieferung
enthalten ist, und zwar unabhédngig von irgendeinem Denk-
mal des Altertums“. Ebenso, wie der Redemptorist Bouvy
darauf fortbaute. Nach den Lowener Theologen kommt es vor
allem und allein auf die ,Vorbereitung des Volkes“ an. Wenn
dann ,von allen Seiten durch die Bischofe, den Klerus und
das Volk die Definition verlangt wird, wenn die Enthaltungen
und Protestationen so selten sind, dass sie nur um so besser
die Einstimmigkeit der Wiinsche der katholischen Nationen
hervortreten lassen, so kann man von jetzt an sagen, dass die
Wahrheit definierbar sei; und die spontane allgemeine Uber-
einstimmung der ganzen katholischen Welt bildet den letzten
Ring an der Kette der Uberlieferungen“?). Die Jesuiten der
,Civilta cattolica“ fithren aus der Schrift eines neapolitanischen
Priesters, de Luca, Lo sviluppo del dogma cattolico (Napoli
1869), die Worte an: er wisse zwar nicht, was auf dem Konzil
geschehen werde, aber es ,konnten doch einige Wahrheiten
definiert werden, die schon durch die einstimmige Meinung der
Glaubigen gewiss sind, und von denen sie verlangen, dass sie,
wie einst bei der Immaec. Conc., durch ein feierliches und un-
fehlbares Urteil bekriftigt werden“®). Das gleiche Argument
machte der Erzbischof Cardoni in seinem Infallibilitdtsgutachten
geltend ®). Damit aber auch Deutschland nicht fehle, schrieb
der Jesuitenschiller Hergenréther: ,Was sodann die alte Uber-

) ,Revue catholique®, 27, 104. 109; 28, 217.

%) ,Civilta cattolica“ 1869, 6, 203.

*) Cardoni, Elucubratio, p. 170: Profecto universae Ecclesiae consensus
aliquid de fide constituere potest, quando enim fideles omnes in aliquo
dogmate firmiter credendo unanimi consensu conspirent, cum eo consensu
falsitas et deceptio consistere non potest; quia Deus assistentiam suam
Ecclesiae praestat, ne in fide tota erret, ac decipiatur.



4y

lieferung betrifft, so sind es zweierlei Dinge: die Tradition und
die geschriebenen Zeugnisse fiir dieselbe. Vieles lebte in der
kirchlichen Paradosis, ehe es in einer Schrift erwihnt ward,
wie uns die Viter bezeugen. Wir dirfen auch nicht bloss mit
Febronius die sechs ersten Jahrhunderte fiir allein massgebend
erachten, was allen Prinzipien des (Glaubens widerstreiten und
besagen wirde, Christus sei bei der Kirche nur bis zum Jahre
600 geblieben').* Es ware da, um das noch anzufiigen, zum
verwundern gewesen, wenn man nicht die letzte Erinnerung
an die alten katholischen Grundsiitze beseitigt hitte. Schon am
31. Januar 1854 hatte Dollinger an Michelis geschrieben: ,Eine
Erhebung der Immac. Cone. zum Dogma miisse von entschei-
dendem Kinflusse auf die ganze bisherige Beweisfithrung aus
der Tradition sein. Vinzenz von Lerins mit seinem quod semper,
quod ubique etc. miissen wir kiinftig beiscite legen 2.4 Da die
Minorititsbischofe ofters sich auf dieses stets als echtkatholisch
angesehene Prinzip beriefen, rissen die Jesuiten sowohl in ihrer
,Civilta cattolica“, als auch in der von ihnen verfassten und
von der dogmatischen Kommission als ihr Werk an das Konzil
verteilten Relatio?) den letzten Damm nieder und suchten zu
beweisen, dass eine Berufung auf Vinzenz von Lerin gegen-
standslos sel.

Aber auch dass Pius IX., weil er ohne Mitwirkung der
Bischofe die Definition der unbefleckten Empféingnis vorge-
nommen hatte, zugleich unfehlbar geworden sei, wurde in der
papalistischen Literatur mit Nachdruck behauptet. So wurden,
wie eben angefiihrt, Bischofe und Priester durch das rémische
Brevier jiahrlich am 8. Dezember an ,das oberste und infallible
Orakel“ des Papstes erinnert, und horten wir de Luca von
n,einem feierlichen und unfehlbaren Urteil wie einst bei der
Immae. Conc.® sprechen. In dem 1868 neuerdings verbesserten
Lehrbuch der Theologie des Bischofs Bouvier wird als ein
,besonderes Beispiel der praktisch angewandten pépstlichen
Unfehlbarkeit“ die Definition der unbefleckten Empfiangnis an-
gefiihrt. In dem Protokoll der Versammlung der deutschen Bi-

1 Hergenrother, Anti-Janus, S. 166.

3) Meine Dollinger-Biographie, III, 134.

%) ,Civiltd cattolica® 1870, 10, 100—111. — Relatio de observationibus
Rev. Conc. Patrum in schema de Rom. Pont. Primatu (meine Documenta,
11, 294—313), meine Konzilsgesch., III 844, 954.



schofe in Fulda 1869 ist festgestellt, dass die infallibilistische
Minoritidt derselben geltend machte:  Endlich habe auch die
seitherige Analogie der Konzilien einen gewissen Gegensatz in
der Dogmatisierung der Immac. Conc. B. M. V. gefunden, da
auch hier, wo durch die Art und Weise der Proklamation das
Dogma der Infallibilitit des Papae ex cathedra loquentis ge-
wissermassen implicite schon ausgesprochen sei, eine evidente
Dringlichkeit dieser dogmatischen Definition nicht vorhanden
gewesen!).* Und gleich bei Beginn des Konzils wurde von den
italienischen Bischofen das Losungswort ausgegeben: ,Durch
die Definition der Immac. Conc. habe sich ja der Papst selbst
schon fir unfehlbar erklirt?).“

Triumphierend schrieb der bei den Vorgédngen von 1854
stark beteiligte Jesuit Schrader: , s ist dies (die rein pépst-
liche Definition) ein dem Pontifikat Pius’ IX. ganz eigentiim-
licher Akt, wie ihn kein fritheres Pontifikat aufzuweisen hat;
denn der Papst hat dieses Dogma selbstiandig und aus eigener
Macntvolikominenheit, ohne Mitwirkung eines Konzils, definiert,
und diese selbstdndige Definition eines Dogmas schliesst gleich-
zeitig, zwar nicht ausdriicklich und formlich, aber nichtsdesto-
weniger unzweifelhaft und tatsdchlich eine andere, dogmatische
Entscheidung in sich: nimlich die Entscheidung der Streitfrage,
ob der Papst in Glaubenssachen auch fir seine Person unfehl-
bar sei, oder ob er diese Unfehlbarkeit nur an der Spitze eines
Konzils anzusprechen habe. Pius IX. hat die Unfehlbarkeit des
Papstes durch den Akt vom 8. Dezember 1854 zwar nicht
theoretisch definiert, aber praktisch in Anspruch genommen 3).“
Eine wundersame Logik! Keiner der vielen Pépste hatte noch
einen solchen Akt, der die pipstliche Unfehlbarkeit voraus-
gesetzt hitte, vollzogen. Erst Pius IX. tat diesen Schritt ,selb-
stindig und aus eigener Machtvollkommenheit®, also eigen-
michtig, und weil er eigenmichtig diesen, ohne Vorgang
dastehenden Schritt getan hat, besitzt er das gesetzmiissige
Recht dazu! Und dieser Gewaltakt, diese Neuerung sollte den

) Meine Konzilsgesch., II, 188.

%) S. unten 3. Brief.

%) Schrader, Pius IX. als Papst und als Kénig, 1863, 3. Heft, S. 12.
Ganz so schrieb ein anderer Jesuit, Hausherr, Die grosse Petrusfeier in
Rom am 29. Juni 1867, S. 40. S. 39 bezeichnet er die Titigkeit Pius' IX. am
8. Dezember 1854 als eine ,schaffende.



R —

Papst zugleich unfehlbar gemacht haben! Wer wollte, konnte
sich ja dieser Jesuitenlogik anschliessen; fir die anderen stand
aber nichts im Wege, sich zu dem zu bekennen, was bis 1854
gegolten hatte: dass der Papst fiur sich allein (in sua sola
persona) Glaubensartikel nicht entscheiden kann, so dass sie
kraft seines alleinigen Dekrets Artikel des gottlichen und katho-
lischen Glaubens sind ).

Damit war aber natiirlich auch die Giiltigkeit des neuen
Glaubenssatzes von der unbefleckten Empféngnis in Frage ge-
stellt, was gerade die Papalisten selbst am allermeisten fiihlten.
Denn kein geringerer, als einer der Hauptagitatoren fiir die
péapstliche Unfehlbarkeit, der Erzbischof Manning, stellte noch
nach dem Konzil die 1854 geschaffene Lage mit den Worten
fest: ,Wenn Pius IX. der Trager eines unfehlbaren Amtes nicht
gewesen ist, was war alsdann der Akt von 18547 ... Pius IX.
allein definierte das Dogma der unbefleckten Empfiangnis. Seine
Erklarung war demnach entweder unfehlbar, oder sie hatte gar
keine Bedeutung?.“ Und was ganz charakteristisch ist, die
dirigierende Kardinalskongregation, die das Konzil vorzube-
reiten hatte, befand sich, als es sich um das von den Konzils-
mitgliedern abzulegende Glaubensbekenntnis handelte, wegen
des auf Anleitung der Jesuiten von Pius IX. verkiindigten
Glaubenssatzes in der peinlichsten Verlegenheit und griff zur
Deckung dieses péapstlichen Aktes sogar zu den von Rom sonst
immer bekédmpften und verponten ,Anforderungen des Gallikanis-
mus“, um sich nicht dem Vorwurfe auszusetzen, dass man durch die
Aufnahme des neuen Glaubenssatzes in das Glaubensbekenntnis
die Lehre von der papstlichen Unfehlbarkeit erschleichen wolle —
eine Tatsache, die der offizielle Geschichtschreiber des Vatikani-
schen Konzils, Cecconi, selbst mit den bezeichnenden Yorten fest-
gestellt hat: ,Mehrmals wurde iiber die Wahl der (Glaubens-)
Formel beraten, und zwei Gutachten dariiber geschrieben. Die
Hauptursache der geteilten Meinungen war das Bedenken, ob
man das Dogma der unbefleckten Empfdngnis darin erwéiihnen
solle. Von der einen Seite sprach vieles dafiir, auf der anderen
standen Ricksichten der Klugheit, Die bejahende Ansicht stiitzte
sich hauptsdchlich auf die Erwidgung, dass man unmoglich

1) Holden, Positiones selectae, 1. c.
%) Manning, Wahre Geschichte des Vatikanischen Konzils, S. 36.



dieses Dogma beim bevorstehenden Konzil mit Stillschweigen
ibergehen konne; und da es nicht angemessen erscheine, das-
selbe, nachdem es bereits feierlich definiert sei, nochmals in
ein Dekret oder einen Kanon des Konzils aufzunehmen, so biete
sich kein passenderer Ausweg, um alle Schwierigkeiten zu ver-
meiden, als demselben eine Stelle in dem Glaubensbekenntnis
einzurdumen. Auch konnte man nicht sagen, dass man in solcher
Weise implicite und gleichsam durch eine Uberraschung die
Definition der Lehre von der pépstlichen Unfehlbarkeit zu
erreichen suche, indem eine solche Definition, im roémischen
Sinne verstanden (welcher allein von manchen Katholiken vor
dem gegenwirtigen Konzil in Zweifel gezogen war), hier nicht
vorhanden wire, weil ja, wie bekannt, alle Anforderungen des
Gallikanismus beziiglich der Definition der unbefleckten Emp-
fangnis befriedigt gewesen, da der feierliche Konsens des ka-
tholischen Episkopats vorausging und nachfolgte. Von der
anderen Seite missfiel es als eine Neuerung, und die Befiirch-
tung wurde laut, es mochte dieses auf die Bischofe keinen
guten Eindruck machen. Das Endergebnis der Beratungen in
der dirigierenden Kongregation war, sich einfach und lediglich
an die Formel Papst Pius’ IV. zu halten, wie sie seit drei Jahr-
hunderten in der katholischen Kirche gebrauchlich ist*?) und
den neuen Glaubenssatz zu verleugnen! was denn wirklich
auch Pius IX. tat, als er als der erste das Glaubensbekenntnis
am 6. Januar 1870 ablegte!

Der Akt von 1854 war also nicht legal zustande gekommen
und musste daher, wenn er giiltig werden sollte, nachtraglich
legalisiert werden. Das konnte nur dadurch geschehen, dass
man durch die Bischofe simtliche Péapste fiir unfehlbar erkliren
liess. In der Tat ging man daran, als zur Feier des Zentena-
riums des hl. Petrus (1867) wieder ein Zusammenstrémen von
Bischofen in Rom in Aussicht stand, — ein Plan, dessen Kennt-
nis wir einem Brief des Bischofs Ketteler (vom Méarz? 1867)
an Bischof Dupanloup von Orleans verdanken, in dem es
heisst: Die gewohnheitsmiissigen Demonstrationen mit Bischofs-
zusammenkiinften in Rom ,ohne anderen Zweck, als irgend-
eine Festlichkeit pompéser zu machen und im voraus festge-
stellte Resolutionen, an denen man keinen titigen Anteil ge-

!} Cecconi-Molitor, Geschichte des Vatikanischen Konzils, I, 278.



46 —

nommen, formlich zu sanktionieren®, missfalle ihm durchaus.
Er wolle daher auch nicht nach Rom zur Sikularfeier gehen
und missbillige es ganz entschieden, wenn man bei dieser Ge-
legenheit .die Infallibilitiit des Papstes und andere wichtige
Lehrpunkte plotzlich und sozusagen nebenher entscheiden
sollte“. ,.In unserer Zeit handelt es sich nicht um Vermehrung
der Dogmen®, und ,insbesondere, bloss aus Opportunitits-
grinden, wiinsche er keine Definition der persénlichen Unfehl-
barkeit des Papstes“!). Das waren aber keine blossen _Be-
fiirchtungen®, die .man sich selbst einredete®, wie der Jesuit
Pfalf, der Biograph Kettelers, zu sagen beliebt, sondern wirk-
lich geplante Absichten. Denn als gegen 500 Bischofe sich in
Rom zusammengetunden hatten, ,wurde im Kreise der zahlreich
versammelten Bischofe der Antrag gestellt, die pépstliche Un-

fehlbarkeit per acclamationem zu verkiinden“ ?), und nur weil

der Antrag auf Widerstand stiess, beschlossen die Bischofe, eine
Adresse an den Papst zu richten, und beauftragten mit der
Abfassung derselben eine Siebenerkommission, in der auffal
lenderweise kein einziger Deutscher sass. Doch auch in ihr
~.machte man den Versuch, die Anerkennung der piipstlichen
Unfehlbarkeit schon in dieser Adresse zu erlangen“. Die Bi-
schofe, die dieses Ansinnen stellten, .wurden jedoch zuriick-
gewiesen®, wie Lord Acton ohne Zweifel aus dem Munde des
Erzbischofs Haynald erzihlt, der mit der Abfassung der Adresse
beauftragt war. Indessen gesteht auch Manning, ebenfalls Mit-
wiied der Siebenerkommission, dass ,in der urspriinglichen
Fassung der Adresse das Wort ,unfehlbar‘ an mehr als einer
Stelle von dem Amte und der Autoritiit des Papstes gebraucht
war“, dass aber auch dieses Wort ausgemerzt werden musste ).

Diese Misserfolge entmutigten aber die papalistischen Bi-
schétfe nicht, sondern feuerten ihren Eifer nur noch mehr an,
und da sie bereits die Majoritdt hatten, konnten sie als solche
auch unabhingig von den iibrigen vorgehen. Es geschah, nach-
dem der Papst die Berufung eines ¢kumenischen Konzils ohne
eine Angabe der Aufgabe desselben angekiindigt hatte, dadurch,
dass ,die Majoritit der im Jahre 1867 versammelten 500 DBi-

') Lagrange, Vie de Mgr. Dupanloup, I1I, 49 ; meine Konzilsgesch., I1I,227.

) Thiel, der spiitere Bischof von Ermland, Meine Auseinandersetzuny
mit den Janus-Christen, S. 45,

%) Niaheres dariiber in meiner Konzilsgesch., I, 682/3.



schofe den Wunsch ausgesprochen hat, dass avt dem néchsten
okumenischen Konzil alle Fragen iiber diesen Lehrpunkt (von
der Lehrautoritiit des Oberhauptes der Kirche) gelost und alle
Streitigkeiten fir die Zukunft beigelegt werden sollten®. Aber
auch nach dem Zentenarium ,waren sie bestrebt, eine Ent-
scheidung in dieser Frage herbeizufihren®, und ,gaben in Wort
und Schrift diesem ihrem Verlangen Ausdruck®?). Sie kauten
jedoch, wie ihre Schriften zeigen, nur die Argumente der alten
Papalisten, meistens sogar mit ihren teils verstimmelten, teils
unechten Zitaten #), wieder, und hitten die Episkopalisten nie
aus dem Felde geschlagen. Es war daher notwendig, einen an-
deren Weg zum Ziele einzuschlagen.

Mit der pépstlichen Unfehlbarkeit stand es nédmlich édhn-
lich, wie mit der unbefleckten Empfingnis: Wie bei dieser, so
versagten bei jener hl. Schrift und apostolische Tradition, und
in der Kirche war sie bis auf Thomas von Aquin, der sich auf
den erst im 13. Jahrhundert erdichteten Pseudo-Kyrillos stiilzte,
oder, wie Kardinal Guidi vor dem Konzil selbst sagte, ,bis zum
14. Jahrhundert, dieses eingeschlossen, ganz und gar unbe-
kannt“®). Es war also nach den bisher geltenden katholischen
Grundsitzen vollstindig ausgeschlossen, dass die pépstliche Un-
fehlbarkeit als Glaubenssatz definiert werden konnte. Da er-
schienen plotzlich wieder die Jesuiten auf dem Plan und riefen:
Wer wird sich um das Altertum kimmern? Nicht um dieses
handelt es sich, sondern darum, dass eine Meinung die offent-
liche Stimme der Kirche fiir sich hat, wie schon 1847, als die
Immac. Conc. in Frage kam, Perrone nachgewiesen hat. Und
tatsiichlich iibernahmen sie auch jetzt wieder die Fiihrung.

Zunichst, sagten sie, miisse man .,auf irgendeine Weise
einen Samen fiir eine kiinftige Definition ausstreuen“ — gettare
in qualche modo un seme per una futura definizione —, und
dafiir erschien auch ihnen das Zentenarium als die beste Ge-
legenheit. Am 15. Juni 1867 brachte die ,Civilta cattolica®” einen
Artikel: .Ein neuer Tribut fiir den hl. Petrus“, in dem sie als
Samen fiir eine kiinftige Definition eine neue Andacht vorschlug,
durch die man, ohne sein Leben der Gefahr auszusetzen oder

'Y Manning, Wahre Geschichte, S. 127, 155.

*) Und davon machte auch Hergenrdther in seinem Anti-Janus keine
Ausnahme.

") Meine Konzilsgesch., I1I, 1109.



— 48 —

auch nur einen Obolus zu geben, dennoch reiche Segnungen
erlangen konne, wenn man ,gelobe, unter allen Umstéinden,
selbst wenn man sein Blut vergiessen miisste, an der bereits
allgemein (sic) unter den Katholiken verbreiteten Doktrin fest-
zuhalten, dergeméiss der Papst, wenn er kraft seiner Autoritit
als allgemeiner Lehrer und, wie man zu sagen pflegt, ex ca-
thedra erklirt, was man in Sachen des Glaubens und der Sitten
festhalten muss, unfehlbar ist, und dass folglich seine dogma-
tischen Dekrete unabiéinderlich sind und im Gewissen ver-
pflichten, selbst ehe die Zustimmung der Kirche erfolgt ist®.
Ferner verpflichtete man sich durch dieses Geliibde, alles fur
die Vorbereitung dieser Lehre zu tun, was ,Autoritit und Nei-
gung* eingeben und moglich machen, wie Verbreitung der
Biicher, die sie enthalten, Unterstiitzung ihrer Verteidiger durch
alle Mittel und Bekimpfung ihrer Gegner. Die Bedeutung dieser
Aufforderung erhellt aber schon daraus, dass sie von der
,Civiltd cattolica* gebracht wurde, deren Redaktion Pius IX.
ein Jahr vorher zu einer Art journalistischer Kongregation
oder, wie ein deutsches Kirchenblatt sagte, ,zum Zentrum der
wahren gottlichen Wissenschaft® umgestaltet hatte. Aber ,der
beziigliche Artikel ward auch auf ein eigenes Blatt gedruckt,
welches die piipstliche Druckgenehmigung aufzeigte und in die
weitesten Kreise verbreitet wurde“?!), also damit sogar einen
hochoffiziellen Charakter erhielt. Es war darum auch kein
Wunder, dass alles, Erzbischof Manning und Bischof Senestrey
allen voran ?), das sacrificio dell” intelletio zu bringen sich beeilte.
Man ging dann noch weiter und sandte sogar die Listen der
so entstandenen Infallibilititsliga an den Papst, der seinerseits
wieder durch Breven die Ligisten belobte %),

Damit war nach dem jesuitischen Rezept die latente Tra-
dition zutage gefordert — ein Vorgang, den schon 1867 Guettée,
der Geschichtschreiber der franzosischen Kirche, prizis wie
kein anderer gezeichnet hat: L’Univers a publié le programme
de la confrérie; il émane des bureaux de la ,Civilta cattolica®,
organe des Jésuites & Rome. Ses associés, les bons croyants

') Acton, Zur Geschichte des Vatikanischen Konzils, S. 14. Acton war
damals selbst in Rom.

?) Purcell, Life of Card. Manning, II, 420.

°) Die weitere Geschichte dieser Art Propaganda fiir die pipstliche
Unfehlbarkeit s. meine Konzilsgesch., I und II, s. v. Infallibilitits-Liga.



49 —

aux deux nouveaux dogmes, s'engagent & propager leur foi;
dés que l'on aura un certain nombre d’adhérents, on dira que
I'Eglise entiére y croit; on démontrera que ces deux dogmes
appartenaient & la tradition latente de I'Eglise, et le Pape les
promulguera comme ayant toujours été crus?).

Bis zu Anfang des Jahres 1869 ging, da Papst und Kurie
sich noch immer {iber den eigentlichen Zweck des Konzils in
tiefes Schweigen hiillten, die Agitation der Jesuiten und ihrer
Anh#inger ruhig weiter und stiess fast nirgends auf einen Wider-
spruch 2). Nun wollten aber die Jesuiten einen letzten Schritt tun.
Gegen Ende 1868 wandten sich die Redakteure der ,Civilta
cattolica* an den Kardinal Staatssekretir Antonelli mit dem
Ansinnen, durch die Nuntien Korrespondenzen von Geistlichen
sgesunder Doktrin“ (di sana dottrina) einfordern zu lassen, die
in der ,Civiltd cattolica® veroffentlicht werden sollten. Anto-
nelli trug kein Bedenken und erliess am 9. Dezember 1868 ein
Schreiben an die Nuntien mit einem von den Korrespondenten
zu beantwortenden Schema, dessen 7. Punkt lautete: ,Wiinsche
und Bediirfnisse eines jeden Landes. Hier koénnten auf feine
Weise einige jener Punkte der Doktrin oder Disziplin ange-
deutet werden, welche die kligsten Prilaten einer Nation im
allgemeinen Konzil beschlossen sehen mochten?).“ Der Miin-
chener Nuntius Meglia durchschaute sogleich, dass er bei den
deutschen ,Romanisten“ herumfragen sollte, ob oder welche
,neue Dogmen sie wiinschen® (il desiderio di nuovi dommi),
musste aber zu seinem Schmerze gestehen, dass selbst die ,Ro-
manisten“ nichts von der Proklamation neuer Dogmen wissen
wollen, teils aus Riicksicht auf ihre Brider von der entgegen-
gesetzten Partei, deren bis jetzt freie Meinungen sie nicht
proskribiert sehen mdochten, teils mit Riicksieht auf die Prote-
stanten, deren Wiedervereinigung mit der romisch-katholischen
Kirche durch die Verkiindigung neuer Dogmen erschwert
wiirde ¥). Um so grosser war die Sehnsucht nach neuen Dogmen

1} ,Observateur catholique“ 1867, 2, 43.

?) Gegen Manning nachgewiesen in meiner Konzilsgesch., I, 744—758;
II, 26/8.

¥) Cecconi, Storia del Concilio, II, Doc. 135.

*) Cecconi, II, 446: Neé meno lodevole ¢ lo zelo di vari ecclesiastici,
chiamati appunto romanisti perché si oppongono alle aberrazioni della cosi
detta scienza tedesca (!) e difendono con la parola e con la stampa la sog-

Internat. kirchl. Zeitschrift, Heft 1, 1916. 4



—— B0 —

bei den Franzosen, und schon am 12. Januar 1869 war der
Pariser Nuntius Chigi so glicklich, zwei Korrespondenzen
schicken zu koénnen, von denen die eine schrieb: ,Die eigent-
lichen Katholiken, das heisst die grosse Mehrheit der Glaubigen“,
von denen nach den damaligen franzosischen Schulverhéltnissen
die Mehrzahl Analphabeten waren, ,winschen, dass das 6ku-
menische Konzil die Doktrin des Syllabus proklamiere“ — _ af-
firmativ und gehorig entwickelt“. ,Die Katholiken werden die
Proklamation der dogmatischen Unfehlbarkeit des Papstes mit
Jubel aufnehmen ... Natiirlich wird der Papst in dieser Frage,
welche ihn direkt zu berihren scheint, die Initiative nicht er-
greifen, sondern schweigsam und zuriickhaltend sein. Aber man
hofft, dass die einstimmige Kundgebung des hl. Geistes durch
den Mund der Viiter des okumenischen Konzils das Dogma der
Unfehlbarkeit des Papstes per acclamationem definieren wird.
Endlich gibt es in Frankreich auch noch eine Menge von Ka-
tholiken, welche den Wunsch aussprechen, das kiinftige Konzil
moge den vielen von der Kirche der unbefleckten Jungfrau
Maria dargebrachten Huldigungen durch das Dogma von der
glorreichen (koérperlichen) Aufnahme Marida in den Himmel
die Krone aufsetzen.“ Zugleich enthielt die Korrespondenz die
Mahnung an die Bischoéie: ,, ... ziemlich allgemein findet man
bei den Katholiken die Uberzeugung verbreitet, dass das kinf-
tige Konzil ein kurzes, etwa wie das von Chalcedon, sein werde,
denn man fithlt die Schwierigkeit, unter den gegebenen Um-
stinden eine lange dauernde Versammlung zu halten, und vor
allem erwartet man von den Bischofen, dass sie in den Haupt-
fragen einig sein werden. Parteikiampfe im Schosse des kiinf-
tigen Konzils wiirden einen peinlichen Eindruck machen.“
Besser hitten Kurie und Jesuiten das Konzilsprogramm auch
nicht fassen konnen. ,Ohne Verzug“ gab es daher Antonelli
den Jesuiten der ,Civilta“ hiniiber, die es ihrerseits ebenfalls
ohne Verzug in ihrem Hefte vom 6. Februar 1869 verosffent-

lichten 1).

gezione, senza riserva di sorta, al magistero della chiesa e del suo Capo
visibile. Tuttavia, se anche le persone di questa schiera piu eletta e senza
paragone assai pill numerosa venissero interrogate sui punti che desiderano
veder risoluti nell’ universale Concilio, pochissimi al certo esprimerebbero
il desiderio di nuovi dommi.

) Die Geschichte dieser Korrespondenz, wie sie Cecconi verdffentlicht
hat, in meiner Konzilsgesch., II, 7—12; I, 748/9.



— 1 —

Dieses Vorgehen der Jesuiten war ungemein schlau: schwieg
man auch zu diesem Programme weiter, so konnte man sagen,
die Unfehlbarkeit des Papstes sei nicht nur die éffentliche Mei-
nung der Kirche, sondern diese verlange auch deren Definition;
erhob sich aber dagegen eine nachdriickliche Opposition, so
war, wie man damals es so hidufig horen und lesen konnte,
der Beweis geliefert, dass die Definition nur um so notwen-
diger sei. Das uber das heillose jesuitische Treiben emporte
katholische Gewissen musste sich aber endlich Luft machen,
und in der Tat trat nun, ankniipfend an den beriichtigten Fe-
bruarartikel der ,Civiltd“, eine scharfe Opposition hervor, ein-
geleitet durch Dollingers Méarzartikel in der ,Augsb. Allg. Ztg.%,
die auch nach dem Zeugnisse des Miinchener Nuntius das
orosste Aufsehen erregten und selbst die deutsche Jesuitenpartei
in Bestiirzung versetzten!). Das offizielle Rom war es librigens
nicht weniger. Kardinal Antonelli, obwohl er den Artikel amt-
lich veranlasst und den Jesuiten ausgehéndigt hatte, leugnete
den Gesandten gegeniber jede Kenntnis des Artikels ab, und
Pius IX. half sich dariuber dadurch hinweg, dass er ,in seiner
lustigen Art“ sich auf die Freiheit der Presse, die auch er habe,
berief 2). Zu gleicher Zeit befand er sich aber so sehr in dem
jesuitischen Fahrwasser, dass er in einem Breve vom 11. Fe-
bruar 1869, also nur einige Tage nach dem Erscheinen des
,Civilta“-Artikels, das jesuitische Unfehlbarkeitsgeliibde ,die
Ehre des Papstes und des hl. Stuhles verteidigen“ einen Be-
weis ,grosser Frommigkeit* usw. nannte. Auf der anderen
Seite lebte er sich gegen das katholische Deutschland, das, wie
Nuntius Meglia nach Rom gemeldet hatte?), schon von dem
Unfehlbarkeitsgeliibde nichts hatte wissen wollen und jetzt
auch gegen den Februarartikel der Jesuiten auftrat, in einen
solchen Hass hinein, dass er dem Kardinal Hohenlohe, der ihn
im Sommer 1869 auf die Vorginge in Deutschland aufmerk-
sam machte, kalt antwortete: ,Wenn auch in Deutschland ein
grosser Abfall infolge der Dogmatisierung der papstlichen Un-
fehlbarkeit stattfinden sollte, so wiirde das nur zur Reinigung
der Kirche dienen*)“ — eine Phrase, deren er sich damals

1) S. dariiber meine Konzilsgesch., 1I, 29/30.

7 E. Ollivier, L’église et 1’état au Concile du Vatican, I, 436/7, nach
dem franzosischen Gesandtschaftsbericht.

%) Cecconi, Storia, II, 433.

4) MS. meines Tagebuchs unterm 17. Januar,



iberhaupt zu bedienen pflegte?!), und die ebenfalls von den Je-
suiten ausgegangen zu sein scheint ?).

So glatt, wie der Papst es sich getrdumt hatte, ging in-
dessen die purga della chiesa und die Errichtung der Jesuiten-
kirche nicht vonstatten, obgleich die Jesuiten der ,Civilta“
bereits festgestellt hatten: der von ihnen beim Zentenarium fiir
eine kiinftige Definition gestreute Samen sei aufgegangen, und
es lebe im Episkopat und in der Kirche, was sie vertreten
haben?). Zwar erinnerte Pius in der Prosynodalversammlung
am 2. Dezember 1869 die versammelten Bischofe an das Gebet
des Herrn: ,Heiliger Vater, bewahre die in Deinem Namen,
die Du mir gegeben hast, auf dass sie eins seien wie auch
wirY, und mahnte sie: ,Eine Seele und Ein Herz in Christo sei
daher Allen“; aber trotzdem bildete sich eine widerstrebende
Minoritiit von DBischofen, die zwar nur zaghafte Schritte wagte,
aber dennoch allen Versuchen, sie aufzureiben, trotzte. Und je
tumultuarischer ,das Lied von der Infallibilitdt* aus Frankreich
und andern romanischen I.indern nach Rom drang, nur um so
heftiger erhob auch die katholische Opposition ihre Stimme.
Diese IErscheinungen mochten den Papst schon bedenklich
machen. Als aber die Majoritit des Konzils sich nicht mehr

Y Zu dem Generalvikar des Bischofs von Beauvais, Gignoux, sagte
er: Oui, c'est un grand bien qui se prépare, ce sera comme une purga
della chiesa cattolica. Foi Picarde, wo die Audienz bis ins kleinste erzihlt
ist, abgedruckt in ,L’Avenir catholique®, I, 75.

?) Graf Deym, Beitrige zur Aufklirung iiber die Gemeinschidlich-
keit des Jesuiten-Ordens, 2. Aufl., S.44: ,...ich wiederhole die Antwort
eines franzdsischen Jesuiten, den ich gefragt hatte, was man mit dem damals
erst vorbereiteten Unfehlbarkeitsdogma bezwecke: «Es soll der gute Weizen
von der Spreu gesondert werden».“ Der Jesuit Ramiére schrieb in seinem
Bulletin du Concile vom 24. Februar 1870: Ils ne demeuraient dans nos
rangs que pour troubler notre union et conspirer contre notre cause. C'était
vraiment ,l'ennemi secret qui arrétait notre marche“. En le chassant de
ses rangs, l'armée sainte obtiendra la garantie la plus précieuse de ses
futurs succés. Und &dhnlich dusserte sich der Jesuit Schrader, mein Tageb.
unterm 10. Mirz. Somit berichtete Graf Louis Arco schon am 10. Juli 1869
richtig an Déllinger: ,Uber die Bewegung, die sich nun allmilig in Deutsch-
land kund zu geben beginnt, ist man hier nicht schr ergrimmt, man weiss,
dass man auch in Deutschland auf eine riihrige Partei zidhlen kann, und
freut sich auf die Vorbereitung von Ausscheidung der Kirche schidlicher
Elemente, um dann mit dem Kern abermals die Welt zu einem Rémischen
Katholizismus zurlickzufiithren“, mein Tageb., Beil. VII.

3) ,Civilta cattolica“ 1869, 7, 342—350.



— B3 —

ziigeln liess?!) und immer ungestiimer von ihm die Vorlage Uber
die Infallibilitit verlangte, wurde er geradezu bestiirzt. Er gab
ihr aber dennoch nach, sich mit den Worten entschuldigend:
,Die Jesuiten haben mich auf diese Fihrte gefiihrt; ich will
es jetzt auch durchsetzen; die Jesuiten mogen fiir die Folgen
verantwortlich sein ®).“ Also doch: Tutto & dipendente da Ge-
suiti!

Um aber meine Stellung zum Konzil vollends klarzulegen,
muss ich notwendig noch auf eine andere Erscheinung hin-
weisen.

Die deutsche katholische Theologie beharrte darauf, dass
die Quellen der Glaubenslehren die hl. Schrift und die aposto-
lische Tradition seien, hielt ebenso an dem Prinzip des Vin-
zenz von Lerin quod semper etc. fest und suchte nichts weiter,
als diesen ererbten Besitz zu bewahren, Bald aber, seit dem
Anfang der fiinfziger Jahre des vorigen Jahrhunderts, nahmen
die von den Jesuiten im Collegium Germanicum in Rom erzo-
genen Doctores Romani immer mehr zu, besetzten zahlreiche
Lehrstiihle und drangen in die Domkapitel ein; in dem Mainzer
,Katholik¥ aber bot sich ihnen ein willfihriges Organ. Da sie
aber der deutschen Theologie diametral entgegengesetzte Grund-
sitze mitbrachten, konnte es ohne Reibungen zwischen beiden
Richtungen nicht abgehen. Es gibt, hiess es von jener Seite,
im Katholizismus zwei Richtungen, ,welche nicht friedlich
nebeneinander bestehen koénnen, sondern sich gegenseitig auf-
heben*, und tatsiichlich begann die Jesuitenschule sofort einen
ungestimen Kampf voll Hass und Leidenschaft gegen die katho-
lische 3). Wer nicht jesuitisch dachte und schrieb, wurde ver-
ketzert und in Rom denunziert, das den Denunzianten will-
fahrig entgegenkam. Schliesslich wurde der Zustand so unleidlich,
dass Dollinger und andere deutsche Theologen den Versuch
machten, durch eine Gelehrtenversammlung eine Versohnung

1) B. Plantier, Roskovany, VI1I, 651/2.

%) Mir von Theiner am 9. Mérz, also drei Tage nach der Einbringung
der Infallibilitits-Voriage, mitgeteilt, Tageb. unterm 9. Midrz. Theiner hatte

die Mitteilung von dem Manne selbst, dem der Papst die Ausserung ge-
tan hatte.
*) Friedrich, Der Kampf gegen die deutschen Theologen und theolo-

gischen Fakultiten in den letzten zwanzig Jahren. Rede. Bern 1875. Meine
Dollinger-Biogr., ITI, 148/50, 190/1.



— 54 —

der beiden Schulen herbeizufiihren (1863)!). Der Versuch musste
vollstandig misslingen, nachdem die Jesuitenschule schon 1850
im Mainzer ,Katholik® als ihr Programm verkiindigt hatte:
Verstindigung, Einigung und Versohnung ist notwendig, aber
ohne Nachgeben derer, die da auf kirchlichem Boden stehen,
d. h. die nach den alten, ,kaum noch dem Namen nach be-
kannten, aber von der Kirche approbierten Heilmitteln* zuriick-
greifen. Ja, Ddollinger, der schon in seinen Odeonsvortragen
(1861) gegen die ,katholische Kirchenlehre“ von der Notwen-
digkeit des Kirchenstaates®) verstossen und in seinen ,Papst-
fabeln“ (1863) das noch unerhortere Verbrechen begangen
hatte, den Fall der Pépste Liberius und Honorius als zweifel-
los stattgefunden darzutun, fachte durch seinen Vortrag: ,Die
Vergangenheit und Gegenwart der katholischen Theologie“, den
Kampf nur stirker an. Fast noch mehr reizten und erbitterten
die Worte, mit denen er die Gelehrtenversammlung entliess:
Es ,bestehen jetzt zwei Schulen unter uns, die eine koénnen
wir die deutsche heissen, die andere ist jene, welche man die
romische zu nennen pflegt. Beide sind berechtigt und moégen
nebeneinander bestehen, allein es lidsst sich nicht verkennen,
dass beide auf verschiedenen Standpunkten stehen, welche Ver-
schiedenheit jedoch so bedeutend ist, dass die eine Schule die
andere kaum ganz in ihrer Eigentiimlichkeit zu begreifen ver-
mag. Es liegt das aber nicht in den einzelnen Personlichkeiten,
welche dic beiden Schulen bilden, sondern in dem verschiedenen
Bildungsgang, welcher kein auf beiden Seiten gleich hoher ist.
Die eine Schule ist viel weiter in der Wissenschaft fortge-
schritten, als die andere. Das ist unumstossliche Tatsache. Wir
dirfen dabei besonders nicht iibersehen, dass wir mit ganz ver-
schiedenen Waffen kimpfen. Die einen schiessen, wenn ich ein
Beispiel anwenden soll, mit Pfeil und Bogen, die anderen mit
Feuergewehren . . .“

Jetzt nahmen aber auch die Jesuiten der ,Civiltd cattolica“
den Kampf auf. Ein Artikel (von Curci) griff die Rede D&llin-

1) Uber sie und ihre Folgen meine Dollinger-Biogr., IT1, 271/7, 286—354,
363—370.

*) Auch das hatten die Jesuiten in ihrer Fixigkeit fertig gebracht, die
Notwendigkeit des Kirchenstaates zu einer ,katholischen Kirchenlehre® oder
zu einer ,Lehre der allgemeinen Kirche® zu machen, ,welcher kein Ka-

tholik ohne Schaden fiir seinen Glauben widerstreben diirfte“, meine
Konzilsgesch., II, 394.



— By

gers: ,Die Vergangenheit und Gegenwart der katholischen Theo-
logie“, an, zwei andere die Abhandlungen tiber ,Die Konstan-
tinische Schenkung® und iiber Papst Honorius in den ,Papst-
fabeln“, und zu gleicher Zeit sekundierte den rémischen Jesuiten
der deutsche Schneemann und der Jesuitenschiiler Reinerding,
um sein Ansehen als Theolog und Historiker zu vernichten.
Ein anderer Jesuitenschiiler, der Kardinal Reisach, aber ward,
als der Kardinal d’Andrea in einer Kongregation Dollinger als
den grossten der katholischen Theologen zitierte, wiitend und
erklirte, ein Kardinal diirfe Déllingers Name nicht nennen
(1865).

Miinchen. J. FRIEDRICH.
(Fortsetzung folgt.)



	Meine Briefe an Döllinger aus dem Konzilsjahre 1869/1870

