Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 5 (1915)
Heft: 3
Rubrik: Kirchliche Chronik

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 06.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

— 329 —

KIRCHLICHE CHRONIK.

Die romische Frage und das italienische Garantiegesetz. —
Mit dem Eintritt Italiens in den Krieg ist die internationale Stellung
des Papsttums und sein Verhiltnis zum Konigreich Italien neuer-
dings Gegenstand kritischer Erorterungen geworden. Seit der Ein-
heitsgedanke in Italien rege geworden und durchgefiihrt worden
ist,, kommt die «Romische Frage» jedesmal zur Sprache, wenn
ein wichtiges politisches Ereignis eintritt, denn sie ist mit der hohen
Politik Europas aufs innigste verkniipft. Im Zeitpunkt wichtiger
politischer Umwilzungen ist der Kirchenstaat endgiiltic gefallen
und das Verhdltnis seines Erben zum fritheren Besitzer ist von
jenem einseitig geordnet worden, so dass die romische Frage bis zur
Stunde nie zur Ruhe gekommen ist. Wenn sie hier beriihrt wird, soll es
nicht im Sinne eines Beitrages zu ihrer Losung geschehen, sondern
einfach einer Orientierung zum Verstindnis der gegenwirtigen Situation.
Das Ziel des italienischen Einheitsstaates war Rom als Hauptstadt. So
natiirlich es war, so schwer erreichbar schien es. Das deutete schon
der Beschluss an, den die italienische Kammer am 27. Marz 1861
fasste: «Es moge nach Sicherstellung der Wiirde, des Ansehens
und der Unabhingigkeit des Papstes sowie der vollen Freiheit der
Kirche, mit Frankreich die Anwendung des Grundsatzes der Nicht-
einmischung vereinbart und Rom als von der Volksmeinung erklarte
Hauptstadt mit Italien verbunden werden.» Drei Schwierigkeiten
waren zu ilberwinden. Der Widerstand Frankreichs, unter dessen
besonderem Schutz die Stadt Rom seit 1849 stand, die Bedenken
der pidpstlichen Anhinger Italiens und die internationale Stellung,
die der romische Bischof nun einmal einnimmt. Versuche, die
Schwierigkeiten, die von der Kurie und ihrem Anhang herriihren,
aus dem Wege zu schaffen, mussten resultatlos verlaufen, denn es
war ausgeschlossen, dass der Papst auf den Kirchenstaat und die
Stadt Rom freiwillig verzichten werde, und das musste er, wenn
die Einheit nach den Ideen der radikalen italienischen Staatsmanner
durchgefiithrt werden sollte. Kirchlich gesinnte Patrioten wie leitende
Staatsminner haben sich um eine friedliche Losung bemiiht, aber
ohne Erfolg.



— 330 —

In solchem Sinn war auch die italienische Regierung wieder-
holt titig. Cavour suchte eine friedliche L.osung im Jahre 1860. Er
schlug der Kurie gesetzliche Garantien vor und hitte selbst Rom
dem Papst iiberlassen unter der Voraussetzung, dass die biirgerliche
Verwaltung Italien eingerdumt worden wire. Noch am 29. August
1870 wollte die Regierung dem Papste die volle Staatsgewalt iiber
den ganzen Stadtteil Roms rechts der Tiber iiberlassen. Der Vorschlag
scheiterte, weil die Kardinile den Papst nicht von der Pflicht ent-
binden wollten, «die Rechte des hl. Stuhles stets ungeschmailert
zu erhalten»!). Jene erste Schwierigkeit verschwand infolge der
politischen Ereignisse. Als nach dem Ausbruch des deutsch-fran-
zosischen Krieges die franzosischen Truppen aus Rom zuriickgezogen
wurden, besetzten die Italiener am 20. September 1870 die Stadt.
Durch eine Volksabstimmung wurde am 2. Oktober der Anschluss
der Stadt Rom und der romischen Provinzen mit 133,681 gegen
1507 Stimmen beschlossen und durch konigliches Dekret vom
9. Oktober bestdtigt. Rom war ein unzertrennlicher Teil des Konig-
reichs Italien. Der papstliche Protest gegen die « Beraubung Gottes »
durch die ¢subalpinische Regierung>» idnderte an dieser Tatsache
nichts mehr. An der Losung der <«romischen Frage» beteiligte
sich die Kurie nicht. Sie wurde allein durch den Staat geordnet
durch das vom Parlament genehmigte Garantiegesetz des 13. Mai
1871. Das Gesetz zerfdllt in zwei Titel. Der erste handelt vom
Papst, wihrend der zweite die kirchlichen Verhiltnisse in Italien
ordnet. Es ist so wichtig, dass wir hier den ersten Titel in extenso
abdrucken 2).

Titel L.
Vorrechte des Papstes und des heiligen Stuhles.

Art. 1. Die Person des Papstes ist heilig und unverletzlich.
Art, 2. Das Attentat gegen die Person des Papstes und Aufreizungen,
ein solches zu begehen, werden wie die Angriffe gegen die Person
des Ké6nigs bestraft. Offentliche Beleidigungen und Beschimpfungen,
die direkt gegen die Person des Papstes sich richten, durch Reden,
Taten und die im Art. 1 des Pressgesetzes angegebenen Mittel,
werden gemiss Art. 19 desselben Gesetzes bestraft. Die genannten
Verbrechen sind offentliche und gehoren vor den Assisenhof. Die
Erorterung religioser Fragen ist vollig frei. Art. 3. Die italienische
Regierung erweist dem Papste die einem Souverdn gebiihrenden

') Vgl. F. Geigel, Des hl. Stuhles Staatshoheit und Italiens Kirchengesetzgebung
im Archiv fiir katholisches Kirchenrecht., Band 54, S. 288, Anmerk. 2.

%) Der italienische Text, siehe E. Friedberg, Die Grenzen zwischen Staat und
Kirche. Tiibingen 1872, S. g17 ff. Die deutsche Ubersetzung R. Dove-E. Friedberg,
Zeitschrift fir Kirchenrecht, XIII (1876), S. 124 ff. C. Mirbt, Quellen zur Geschichte
des Papsttums 1895, S. 269. Schweiz. Kirchenztg. 1915, S. 184.



— 331 —

Ehren im Konigreiche und sichert ihm die ihm von den katholischen
Souverdnen zuerkannten Ehrenvorrechte. Der Papst hat das Recht,
in der herkommlichen Zahl die seiner Person und der Bewachung
der Paldste zugewiesenen Garden beizubehalten, ohne Prijudiz der
Obliegenheiten und Pflichten, welche fir dieselben aus den gelten-
den Gesetzen des Konigreiches hervorgehen. Art. 4. Zugunsten des
heiligen Stuhles ist eine Dotation von 3,225,000 Lire jihrlicher
Rente ausgesetzt. Mit dieser Summe, welche derjenigen gleichkommt,
die im romischen Budget unter dem Titel steht: Heilige apostolische
Palaste, heiliges Kollegium, kirchliche Kongregationen, Staatssekre-
tariat und diplomatische Vertretung im Auslande, wird beabsichtigt,
Vorsorge zu treffen fiir den Unterhalt des Papstes und die ver-
schiedenen kirchlichen Bediirfnisse des heiligen Stuhles, fiir die
ordentliche und ausserordentliche Instandhaltung und Bewachung
der pipstlichen Paldste und ihrer Dependenzen, fir den Sold, Ruhe-
gehalte und die Pensionen der genannten Garden, fiir die am papst-
lichen Hofe Angestellten und fiir eventuelle Ausgaben, wie auch
fur den gewohnlichen Unterhalt und den Schutz der erwihnten
Museen und der Bibliothek, ferner fiir die Gehalte, Renten und
Pensionen der dabei Angestellten. Diese Dotation wird als immer-
wahrende und unverdusserliche Rente auf den Namen des heiligen
Stuhles in das «Grosse Buch der oOffentlichen Schuld» eingeschrie-
ben werden; wahrend der Vakanz des heiligen Stuhles, wenn darum
gebeten, wird diese Summe auch ferner ausbezahlt fiir die Bediirf-
nisse der romischen Kirche. Diese Dotation bleibt von allen staat-
lichen, provinzialen und kommunalen Steuern und Lasten befreit,
und kann selbst dann nicht vermindert werden, wenn die italienische
Regierung spiter beschliessen sollte, die Last der Auslagen fiir die
Museen und die Bibliothek auf sich zu nehmen. Art. 5. Der Papst
wird, ausser der im vorgehenden Artikel festgesteliten Dotation,
auch ferner im Niessbrauch bleiben der apostolischen Palaste, des
Vatikans und des Laterans, samt allen Gebauden, Girten und den
dazu gehorigen Liegenschaften, wie auch des Landsitzes Castel
Gandolfo mit allem Zubehor. Die genannten Paldste, der Landsitz
und die Annexe, wie auch die darin befindlichen Museen, die Biblio-
thek, die Kunst- und archiologischen Sammlungen sind unver-
dusserlich und frei von jeder Steuer oder Belastung und konnen
zu Offentlichen Zwecken nicht expropriiert werden. Art. 6. Wahrend
der Erledigung des pipstlichen Stuhles kann keine gerichtliche
oder politische Behorde, aus welchen Ursachen immer, die person-
liche Freiheit der Kardinile hindern oder einschrinken. Die Re-
Regierung wird Vorsorge treffen, dass die Versammlung des Kon-
klave und die der allgemeinen Konzilien durch keine dussere Ge-
walt beunruhigt werde. Art. 7. Kein Staatsbeamter oder Agent der



— 332 —

offentlichen Polizei kann in Ausiibung seiner Amtsgewalt in die
Paldste und Raume, in welchen der Papst residiert oder sich zeit-
weilig aufhilt, oder in denen ein Konklave oder ein Skumenisches
Konzil versammelt ist, eindringen, wenn er dazu nicht die Ermichti-
gung vom Papste, vom Konklave oder Konzil erhalten hat. Art. 8.
Die Visitation, die Durchsuchung und Beschlagnahme der Papiere,
Dokumente, Biicher oder Register der papstlichen Amter und Kon-
gregationen, denen die Besorgung der rein geistlichen Angelegen-
heiten iibertragen, ist verboten. Art. 9. Der Papst hat die volle
Freiheit, samtliche Funktionen seines geistlichen Amtes zu erfiillen
und an den Turen der Basiliken und Kirchen Roms alle Akte
des genannten Amtes anschlagen zu lassen. Art. 10. Die Geistlichen,
welche von Amtes wegen in Rom an der Ausiibung der Handlungen
der geistlichen Gewalt des heiligen Stuhles teilnehmen, sind beziig-
lich derselben keiner Belidstigung, Untersuchung oder Kontrolle der
Staatsgewalt unterworfen. Jede fremde Person, die in Rom in ein
geistliches Amt eingesetzt ist, geniesst die personlichen Garantien
der italienischen Biirger gemiss den Landesgesetzen. Art. 11. Die
Gesandten der auswirtigen Regierungen bei Sr. Heiligkeit geniessen
im Konigreiche alle Vorrechte und Immunititen, welche den diplo-
matischen Agenten nach dem internationalen Rechte zukommen.
Auf die denselben zugefiigten Verletzungen werden dieselben Straf-
bestimmungen wie bei Vergehungen gegen die bei der italienischen
Regierung akkreditierten Gesandten der auswirtigen Michte ange-
wendet. Den Gesandten Sr. Heiligkeit bei den auswairtigen Regie-
rungen werden im Konigreiche auf der Hinreise an den Ort ihrer
Missionen und bei ihrer Riickkehr die herkémmlichen volkerrecht-
lichen Prirogativen und die Immunitit nach demselben Rechte zu-
gesichert. Art. 12. Der Papst kann mit dem Episkopat und der
ganzen katholischen Welt ohne irgend eine Einmischung der italie-
nischen Regierung frei korrespondieren. Zu diesem Zweck wird
ihm das Recht eingerdumt, im Vatikan oder in seiner sonstigen
Residenz ein Post- und Telegraphenamt zu errichten, das durch
Beamte seiner Wahl bedient wird. Das pipstliche Postamt kann
seine Sendung in geschlossenem Paket direkt den auswirtigen Post-
amtern zusenden oder dieselben den italienischen Postamtern iiber-
mitteln. In beiden Fillen werden die mit einem Siegel des papst-
lichen Amtes versehenen Depeschen und Briefe von jeder Taxe
und Spese in Italien frei sein. Die im Namen des Papstes gesandten
Kuriere sind im Konigreiche den Kabinetskurieren der auswirtigen
Regierungen gleichgestellt. Das papstliche Telegraphenamt wird
mit jenem der Regierung auf Kosten des Staates verbunden werden.
Die von jenem Amte iibermittelten Telegramme, welche offiziell
als papstliche bezeichnet sind, geniessen die Vorrechte der Staats-



— 333 —

depeschen und Befreiung von allen Taxen im Konigreiche. Eine
gleiche Begilinstigung geniessen die von dem Papste oder die in
seinem Auftrage mit einem Siegel des heiligen Stuhles versehenen
Telegramme bei jedem Telegraphenamt des Konigreiches. Die an
den Papst gerichteten Telegramme sind von der Adressatentaxe
befreit. Art. 13. Die in der Stadt Rom und den sechs suburbi-
karischen Sitzen zur Erziehung und Bildung der Geistlichen ge-
griindeten Seminarien, Akademien, Kollegien und anderen katho-
lischen Institute werden fortfahren, von dem heiligen Stuhle allein
abzuhingen, frei von jeder Einmischung der Schulbehdrden des
Staats. :

Von Italien wurde das Gesetz den Machten notifiziert und am
2. Mirz 1879 wurde es als Gesetz mit Verfassungscharakter, als
politisches und grundgesetzliches Staatsgesetz erklart!). Das Gesetz
beruht auf der Auffassung, dass Rom einschliesslich des Vatikans
und der papstlichen Palaste zum Konigreich Italien gehdren. Der
Papst besitzt ihren unbeschrinkten Niessbrauch, nicht aber das Ver-
fugungsrecht. Als Leo XIII. in finanzieller Verlegenheit Museums-
gegenstinde verkaufen wollte, musste er davon absehen, weil die
Regierung ihm bedeutete, dass er dazu kein Recht habe. Die
Souveranitit des Papstes ist in den Artikeln genau umschrieben
und weitgehend. Die Vorrechte gelten in Italien nicht als urspriing-
liche, sondern als solche besonderer Art, als personliche, den Be-
sitzer ehrende?). Die Stellung des Papstes hat nicht italienischen,
sondern universellen, volkerrechtlichen Charakter. Aber auch diese
ist besonderer Art. Moderne Volkerrechtslehrer umschreiben sie so.
F. v. Liszt bezeichnet den Papst als ¢nicht Untertan Italiens oder
irgend eines andern Staates, mithin exterritorial oder extranational ».
Er geniesse Befugnisse, die sonst nur souverdanen Staaten zustehen,
aber es fehle ihm das Staatsgebiet und das Staatsvolk. Seine mit
den Maichten geschlossenen Vertrige stehen deshalb nicht unter
den Regeln des Volkerrechts, daher habe ferner der Papst keinen
Anspruch darauf, zu den Staatenkongressen geladen zu werden.
Alle Eigentiimlichkeiten der vélkerrechtlichen Stellung des Papstes
vermogen den Verlust der Staatsgewalt nicht zu ersetzen?). Der
Papst sei aus diesem Grunde nicht zur Haager Friedenskonferenz
des Jahres 1899 eingeladen worden*). Auf den Genuss der Dotation
verzichtet der Papst. Sie unterliegt nach italienischem Recht der
fiinfjahrigen Verjahrung der nicht bezogenen Annuititen wie der
dreissigjahrigen Titelverjahrung 9).

1) Brusa E., Das Staatsrecht des Konigreichs Italien 1892, S. 182.

) Brusa, a. a. O., S. 433.

3) F. von Liszt, Das Volkerrecht 1913, S. 49.

4) F.v. Liszt, a. a. O., S. 32.
®} Brusa, a. a. O, S. 435.



— 334 —

Gegen die Vorgiange der Jahre 1870 und 1871 protestierte
Papst Pius IX. Am 1. November 1870 erliess er eine Enzyklika,
in der er feierlich erklirte, ¢dass es unsere Absicht, unser Vorsatz
und Wille ist, alle Besitzungen des hl. Stuhles und dessen Rechte
ungeschmadlert, unversehrt und wunverletzt zu bewahren und auf
unsere Nachfolger zu vererben; dass jegliche Usurpation derselben
sowohl die jetzige als auch die frither geschehene, eine ungerechte
Gewalttat und null und nichtig ist, und dass alle Handlungen der
Aufriithrer und Eindringlinge, mogen sie bis jetzt schon geschehen
sein oder vielleicht noch in Zukunft geschehen, um die genannte
Usurpation, auf jegliche Weise zu befestigen, von uns schon jetzt
fiir alle Zukunft verdammt, aufgelost und vernichtet werden. Wir
erkliren ausserdem und beteuern es offentlich vor Gott und der
ganzen katholischen Welt, dass wir in einer solchen Gefangenschaft
uns befinden, worin wir unsere hochste Hirtengewalt keineswegs
sicher, ungeschmadlert und frei ausiiben kdnnen». In einem Protest-
schreiben vom 15. Mai 1871 wies der Papst das Garantiegesetz zu-
rick und verurteilte es. Sein Nachfolger, Leo XIII.,, beharrte auf
demselben Standpunkt. In zahlreichen Reden und Kundgebungen
verschiedener Art reklamierte er den Kirchenstaat und klagte tiber
die Unfreiheit des padpstlichen Stuhles. Schon in seiner ersten En-
zyklika verdammte er die Besetzung des Kirchenstaates «des welt-
lichen Fiirstentums, welches die géttliche Vorsehung vor vielen
Jahrhunderten dem romischen Bischof verliehen hat, damit derselbe
frei und ungehindert die ihm von Christus iibertragene Macht zum
ewigen Heil der Volker ausiibe. . . . Um daher auf jede Weise
die Rechte und die Freiheit dieses hl. Stuhles aufrecht zu erhalten,
werden wir nie aufhoren, dahin zu streben, dass unserer Autoritit
die gebiihrende Folge geleistet werde, dass die Hindernisse weg-
geraumt werden, welche die volle Freiheit unseres Amtes und un-
serer Macht beschrianken, und dass wir in jenen Stand wieder ein-
gesetzt werden, in den der Ratschluss der gottlichen Weisheit die
romischen Bischofe von Alters her gesetzt hatte. Auch koénnen
wir nicht unterlassen, unserer Pflicht gemdss, alle Erklarungen und
Proteste, welche unser Vorginger Pius IX. sowohl gegen die Be-
setzung der weltlichen Herrschaft wie gegen die Verletzung der der
romischen Kirche zustehenden Rechte mehrfach erlassen und wieder-
holt hat, durch diesen unsern Brief zu erneuern und zu bestiarken.»
Das lange Pontifikat Leos XIII. brachte manche Erniichterung auch
in dieser Angelegenheit. Sein Nachfolger, Pius X., erging sich nicht
mehr in so heftigen Ausserungen und Klagen iiber den Kirchen-
raub, die Rechtsanspriiche seiner Vorginger gab er aber nicht
auf. In seiner Antrittsenzyklika schrieb er: «Und endlich werden
alle die Uberzeugung haben, dass die Kirche gemiss ihrer Griin-



— 335 —

dung durch Christus ihre volle, unverkiirzte Freiheit geniessen
muss und keiner fremden Herrschaft unterworfen sein datf, und dass
wir, indem wir fiir diese Freiheit eintreten, nicht nur die heilig-
sten Rechte der Religion wahren, sondern auch das Wohl und die
Sicherheit der Volker fordern.» Im pidpstlichen Weissbuch vom
30. Dezember 1905 iiber das franzosische Trennungsgesetz heisst
es: ¢«Nach den schmerzlichen Ereignissen des Jahres 1870 und bis
diese nicht eine gerechte Wiederherstellung erhalten haben, durch
welche die dauerhafte und vollkommene Unabhingigkeit des ober-
sten Hirten der Kirche gegeniiber jeder biirgerlichen Gewalt ge-
wahrleistet ist, kann der hl. Stuhl nicht auf den Protest verzichten. »
Diesen Protest erneuerte Benedikt XV. in seiner Antrittsenzyklika.
Am Schluss klagt der Papst, dass viel langer als der gegenwartige
Krieg, die Kirche der noétigen Freiheit entbehre. Der Papst besitze
nicht mehr den zu seiner Freiheit notigen Riickhalt, den ihm die
Vorsehung im Kirchenstaat so lange geschenkt hatte. In der Nihe
und in der Ferne verlangen die Katholiken, dass der Papst vollig
unabhingig sei. Wenn also Benedikt XV. wiinscht, dass im all-
gemeinen der Frieden wiederhergestelit werde, so hegt er nicht
minder den Wunsch, dass endlich der unnatiirlichen Situation ein
Ende gemacht werde, in die der Papst durch Aufhebung des Kirchen-
staates versetzt worden ist. Er erneuert deshalb den Protest seiner
Vorginger.

Die Notwendigkeit des Kirchenstaates wurde von der Kurie
ausser in den pipstlichen Erlassen auch sonst wiederholt theo-
retisch begriindet. Das vatikanische Xonzil sollte sich schon
damit beschiftigen und seinen Bestand theoretisch begriinden.
Allein da das Konzil vertagt wurde, kam das betreffende Schema
nicht zur Behandlung. Als Hairesie hitte die Lehre verdammt
werden sollen, die Vereinigung der geistlichen mit weltlicher Macht
widerspreche dem gottlichen Recht und es stehe der Kirche nicht
zu, die Beziehungen der weltlichen Herrschaft zu den Interessen
der ganzen Christenheit zu regeln und die Katholiken konnten da-
her iiber diesen Gegenstand verschiedener Ansicht sein!). Die
«Civilta cattolica» vom 3. November 1877 fasste die Anschauung
der Kurie in den Satz: <Die Lehre von der Notwendigkeit der
territorialen Souveridnitit des Papstes fiir die Form der Regierung
der Kirche ist kein Dogma, aber sie beruht auf einer doktrinellen
Entscheidung, welcher kein Katholik widersprechen darf, denn sie
beruht auf einem Urteil, welches feierlich von der ganzen lehrenden
Kirche mit dem Papst an der Spitze ausgesprochen worden ist.»

1) J. Friedrich, Docum. ad ill. Conc. Vatic. II, 94; vgl. «Deutscher Merkur»
1896, 5. 236.



— 336 —

Pius IX. habe dieses Urteil wiederholt und namentlich in der Bulle
vom 26. Mirz 1860 ausgesprochen. Seinem Spruch hitten 400 Bi-
schofe bei Gelegenheit der Heiligsprechung der japanischen Mir-
tyrer im Jahre 1862 zugestimmt und alle andern Bischofe hitten
sich angeschlossen. Handle es sich auch bloss um eine doktrinelle
Entscheidung, so konne die Kirche in einer solchen nicht irren,
wie sie auch in vielen andern Punkten nicht irren konne, die keine
Dogmen seien?!). Um seinen Protesten Nachdruck zu verleihen, spie-
len die Papste bis zur Stunde die Rolle des Gefangenen. Sie wollen
damit nachweisen, dass sie auf ihre Rechte nicht verzichten, und
dass sie sich bis zur Stunde noch im Besitze ihrer alten Souverini-
tit befinden. Ein klerikaler Jurist urteilt also?): «Der Papst hat
niemals zugegeben, seinen Palast als italienisches Staatsgebiet an-
zuerkennen, und er hat unter den Augen Italiens nach 1870
seine friihere Staatsgewalt ausgeiibt, ohne deshalb auch nur vor-
iibergehend vom Konigreich des Restes seiner eigenen politischen
Gewalt tatsichlich entsetzt zu werden. Selbst angesichts der in Er-
mangelung eines Friedensschlusses formell foridauernden «Belage-
rung » durch Italien blieb der hl. Vater bisher noch «freier Herr
im Vatikan», allerdings mit der Gefangennahme bedroht, falls das
Konigreich zur Endigung des.Krieges und Vervollstindigung der
Okkupation seinen Fuss in den Vatikan setzen sollte, wovon es
bisher weniger aus Riicksicht auf die <kirchliche IFreiheit» als aus
Furcht vor dem Einschreiten Europas zurilickschreckt. Der hl. Vater
ist von seinem Posten nicht gewichen. Wollte Italien diesen Wider-
stand brechen und mit volkerrechtlicher Wirkung den Rest des
Kirchenstaates vernichten, so miisste es den hl. Vater aus dem
Vatikan vertreiben. »

Leo XIII. machte wirkliche Anstrengungen, wieder in den Be-
sitz des Temporale zu gelangen, indem er die politischen Konstel-
lationen seiner Zeit auszuniitzen suchte. Zunichst hoffte er, unter
dem Einfluss Galimbertis, beim Dreibund Verstindnis fiir seine
Plane zu finden. Allerdings war ja Italien ein Glied dieses Bundes
und die italienischen Staatsmanner hatten von jeher geglaubt, durch
den- Beitritt zum Dreibund einen sichern Schutz gegen die papst-
lichen Aspirationen zu gewinnen. Bismarck, der dem Papst in an-
dern Punkten sehr entgegenkam, behandelte die Frage des Kirchen-
staates als eine offene. Er vertrostete die Kurie auf einen Krieg
und machte die Erfiillung ihrer Wiinsche von einem Sturz der
italienischen Dynastie abhidngig®). In dieser Zeit waren die Freunde

1) Vgl. «Deutscher Merkur» 18%%, S. 4oI f.

%) F. Geigel, a. a. O., S. 287, Anm. I.

3) M. Spahn, Der Untergang des Kirchenstaates und Leo XIII. im « Hochland »,
Bd, X (1912), S. 47 ff.



— 337 —

einer Anniherung zwischen Vatikan und Quirinal sehr tatig. Spek-
tator erzahlt in seinen kirchenpolitischen Briefen, dass damals in
Deutschland ein Programm einer Vers6hnung ausgearbeitet worden
seil). Noch einmal setzte Leo XIII. die Hoffnung beim Besuch
Kaisers Wilhem II. auf den Dreibund. Der Kaiser befolgte bei
der Begriissung des Papstes ein Zeremoniell, das nur souveridnen
Firsten mit weltlicher Macht gegeniiber angewendet wird. Als der
Papst seinen Lieblingsgedanken andeutete, gab ihm der Kaiser zu
verstehen, dass er von seiner Seite nichts zu erwarten habe 2).
Unterdessen war auch der Zweibund, besonders Frankreich, nicht
untitig geblieben. Der franzdsische Botschafter beim Vatikan wusste
jede Annidherung der Kurie an den Dreibund zu durchkreuzen, in-
dem er mit der Kiindigung des Konkordates drohte?®). Schliesslich
wendete sich Leo XIII. endgiiltig Frankreich, der «alteren Tochter
der Kirche», zu. Er musste die grossten Opfer bringen — die Aus-
sohnung mit der demokratischen Republik. Doch scheinen die Ver-
sprechungen von seiten Frankreichs ebenfalls vager Natur gewesen
zu sein. Es kniipfte die Erfilllung der péapstlichen Wiinsche an
einen Krieg mit dem Untergang der Dynastie und der Ausru-
fung der Republik in Italien?*). Die Kurie trat im <Osservatore
Romano » fiir den Zweibund ein, wobei sie den Dreibund offen an-
griff. Das papstliche Hoforgan schrieb: «Das letzte Wort iiber das
franzosisch-russische Biindnis ist noch nicht gesprochen. Wenn nicht
von den Verbiindeten wird dieses Wort von den Ereignissen ge-
sprochen werden, welche sich nicht auf die Losung der ortlichen
Frage einer oder zweier Provinzen beschrinken wird. Die riesen-
haften Ereignisse werden sich auf das ganze schicksalschwere
Dreieck ausdehnen, dessen Winkelpunkte Rom, Paris und Peters-
burg sind. Warten wir die Ereignisse ab und man wird sehen,
wie sie die Politik Leos XIII. verherrlichen werden»?®). Es ist an-
ders gekommen, als die papstlichen Diplomaten wihnten. Leo XIII.
hat den totalen Zusammenbruch seiner Politik nicht mehr erlebt.
Im Konklave legte Osterreich sein Veto ein gegen die Wahl des
dreibundfeindlichen Rampolla. Bald musste die Kirche an ihrer
dltesten Tochter die bittersten Enttduschungen erfahren: Kiindi-
gung des Konkordates und Trennung von Staat und Kirche.
Unterdessen war in Italien die Zahl der Anhdnger des Papstes,
die sich mit den Verhiltnissen abfanden und sich auf den Boden
des geeinten Italiens stellten, immer grosser geworden. Sie waren

) Beilage zur « Allg. Ztg.», Nr. 125, 1896,
%) M. Spahn, a. a, O.

%) Spektator, a. a. O,

%) M. Spahn, a.a. O.

) L. K. Gétz, Leo XIII. 1899, S. 348 f.

Internat. kirchl. Zeitschrift, Heft 3, 1915, ' 23



— 338 —

nicht nur unter den gebildeten Laien vorhanden, sondern unter der
Geistlichkeit und selbst unter dem hohern Klerus, Pralaten, Bischofen
und Kardindlen. Die staatlichen Behorden waren gegen die kirch-
lichen in vielen Fillen &dusserst entgegenkommend, es hatte sich
mit der Zeit ein ganz anderes Verhdltnis angebahnt. Diese Kreise,
Geistliche und lLaien, Pridlaten und Staatsminner, beflirworteten in
Wort und Schrift eine Aussohnung zwischen Vatikan und Quirinal.
Spektator hat mit der ihm eigenen Sachkenntnis diese Bewegungen
geschildert und einige der wichtigsten Schriften analysiert. Hier
sei kurz die Schrift des Bischofs Bonomelli von Cremona erwihnt?),
Der Verfasser weist u. a. an Hand der Geschichte des Kirchen-
staates nach, dass der Besitz der Souverinitdt keine absolute Biirg-
schaft fiir die Freiheit des Papstes gewesen sei, ihr Verlust sei also
nicht gleichbedeutend mit der Einbusse der letztern. Eine Wieder-
herstellung des Temporale gegen den Willen Italiens sei unmoglich
und wire zunichst ein ungeheures Ungliick fiir das Papsttum selber.
Der Vatikan moge sich mit den Tatsachen abfinden und seiner ihm
nachstliegenden geistlichen Aufgabe gedenken. Es miisse sich ein
modus vivendi finden vielleicht in der Weise, dass Italien dem
Papst einen kleinen Streifen Landes bis ans Meer abtrete. Die
wahre Garantie der Freiheit des Papstes findet Bonomelli in der
heute vollig verdnderten Lage der Geister, die es gidnzlich unmog-
lich macht, dem Oberhaupt der Kirche die Freiheit des gesproche-
nen oder geschriebenen Wortes zu verkiimmern2). Die Schrift
wurde von der Kurie sehr ungnidig aufgenommen, sie kam auf
den Index, Die Aussohnung der Papstgliubigen mit dem Konig-
reich Italien machte nichtsdestoweniger weitere Fortschritte. Die
Stellung des Papstes schien auf die Dauer unhaltbar, besonders
stark in Frage gestellt wurde das «Non expedit», das den Gliu-
bigen die Teilnahme am politischen Leben verbietet. Pius X. schien
tatsachlich den Wiinschen des Volkes entgegenzukommen, als er
am II. Juni 1905 durch die Bulle «Il fermo proposito» die Er-
neuerung der sozialen Aktion in Italien ankiindigte, wobei er auch
die Teilnahme am politischen Leben beriihrte und seine Anhidnger
aufforderte, sich darauf vorzubereiten. Bei den Wahlen im Jahre
1904 war das ¢non expedit> nicht erneuert worden, tatsichlich
nahmen die Klerikalen in einigen Bezirken an den Wahlen teil. Es
wurde in der Bulle zwar nicht aufgehoben, wie erwartet worden
war, aber die Moglichkeit auf Konzessionen in Aussicht gestellt
und den Bischofen in bestimmten Fillen die Vollmacht zur Dispens

!) Roma e Dltalia e la Realtd delle cose. Pensieri d’un Prelato Italiano con la
riposta d’un Cattolico Italiano alle critiche d’alcuni periodici, Firenze 1889,
* %) Spektator, a. a, O.



— 339 —

vom Verbot fiir ihre Diozesen verheissen. Praktische Bedeutung
erhielten diese Aussichten, als bei den Parlamentswahlen im Jahre
1909 wirklich in einigen Dibzesen klerikale Abgeordnete gewahlt
wurden, die in der Kammer eine Gruppe von 24 Mitgliedern bil-
deten. Dass man aber von der Losung der romischen Frage noch
weit entfernt war, bekundete ein Zwischenfall in der italienischen
Kammer. Am 3I. Mirz sagte der Fiihrer dieser Gruppe, Cameroni,
in einer Rede: «¢Die wahren Freunde des Vaterlandes seid ihr
nicht, (an die Linke) die ihr den Biirgerkrieg wollt, sondern wir,
die wir das Vaterland in seinen wirklichen Grenzen auffassen, und
wir wollen es stark und geachtet. » Auf die Zwischenrufe < Auch
mit Rom als Hauptstadt» antwortete Cameroni mit Nachdruck
¢ Auch mit Rom als Hauptstadt». Die papstliche offiziose Presse
missbilligte die Ausfiihrungen scharf!). Sie hatte schon vorher zwei
klerikale Fiihrer, die in ihren Wahlreden bekannt hatten, dass an
eine Wiederherstellung der weltlichen Herrschaft des Papstes nicht
zu denken sei, entschieden desavouiert.

Die papstlich gesinnten Abgeordneten durften so kiithn sprechen,
weil seit dem Jahre 1905 die romische Frage wieder Gegenstand
der offentlichen Diskussion war. Eine Flut von Artikeln und Bro-
schiiren erschien, die das Problem von allen Gesichtspunkten aus
beleuchteten, die aber alle darin einig waren, dass sich eine Losung
finden miisse. Allgemein wurde auch konstatiert, dass Regierungs-
organe und kirchliche Behorden einander ndher gekommen und jene
diesen iberall grosses Entgegenkommen bekundet hitten. In einer
Broschiire: «Der gegenwirtige Zeitpunkt oder das Ende des Zwie-
spaltes zwischen Papsttum und Italien » schrieb der anonyme Ver-
fasser u. a.,, Pius X. gedenke die Wiederherstellung des Kirchen-
staates nicht in den Mittelpunkt seiner Politik zu stellen, der Papst
sei einst Monarch eines weltlichen Staates gewesen. <Die biirger-
liche Herrschaft galt in damaligen Zeiten als ein Zeichen der Macht;
aber mit dem Fortschritt dnderten sich auch die Zeiten; heute
wiirde ein derartiges weltliches Besitztum nicht mehr eine Macht,
sondern vielmehr eine Schwiche fiir das Papsttum bilden, das in
diesem Falle unangenehmen Uberraschungen ausgesetzt wire.»
Kurze Zeit darauf hat Kardinal und Erzbischof Capecelatro von
Capua eine Broschiire erscheinen lassen., Der Kardinal stellt sich
darin auf den Boden der italienischen Verfassung, der jeder Katho-
lik verpflichtet sei. Er bezeichnet die Einheit Italiens als ein « wahres
Gut», «Endlich proklamieren wir», erkliart der Kardinal, « dass es
eine schwere Siinde wire, gegen das geeinigte Italien sich zu ver-
schworen oder sich aufzulehnen. Es ist also ausser allem Zweifel,

1) Staatslexikon der Gorresgesellschaft 1911, Bd. III, S, 245.



— 340 —

dass wir — in bezug auf das Vaterland, wie es heute konstituiert
ist — alle unsere Pflichten als gute Katholiken, Staatsbiirger und
Sohne Italiens erfiillen.> Er wiinscht deshalb, dass bald eine Ara
des I'riedens zwischen Staat und Kirche in Italien anbrechen moge?!).

Diese Wandlungen machten sich auch in dem Lande fiihlbar,
in welchem von der papstlichen Partei die Wiederherstellung des
Kirchenstaates am hartndckigsten verlangt wurde. Es ist bekannt,
wie Jahr fir Jahr auf den Generalversammlungen der deutschen
Katholiken diese Forderung aufgestellt wurde. Sie wurde vom Zen-
trum sogar ins Parlament getragen. Als anldsslich des Besuches
des Konigs Humbert in Berlin in der Reichstagssitzung vom 23. Mai
1889 eine Resolution des italienischen Parlaments, in der es seiner
Freude iiber den Empfang des Konigs in Berlin Ausdruck verlieh,
vorgelesen wurde und der Prdsident des Reichstages sich fir er-
maiachtigt erkliarte, die freudigen Gefiihle des deutschen Volkes iiber
den Bund zwischen Italien und dem deutschen Reich in geeigneter
Form zu bekunden, gab der Vorsitzende des Zentrums die Erkla-
rung ab: «Meine sdmtlichen politischen Freunde und ich schliessen
uns den Dankesworten des Herrn Priasidenten an, tun dies aber
unter dem ausdricklichen Vorbehalt, dass dadurch unsere Stellung
zur romischen Frage nach keiner Richtung hin préjudiziert werden
soll.» Bald nach dem Tode Leos XIII. verschwand der Kirchen-
staat in-den fraglichen Resolutionen der deutschen Katholikentage,
man begniigte sich damit, die Freiheit und Unabhingigkeit des
hl. Stuhles zu verlangen; man war also in deutschen ultramontanen
Kreisen nach vierzig Jahren zu der Auffassung gelangt, die Dol-
linger in seinen Odeonsvortrigen eingenommen hatte. Im Archiv
fir katholisches Kirchenrecht®) beschiftigte sich ein <deutscher
Kanonist» in einer Artikelserie mit der ¢ Rémischen Frage und der
kirchenrechtlichen Moglichkeit ihrer Losung». In der beachtens-
werten Arbeit kommt der Kanonist bei der Untersuchung der Frage,
ob der Papst auf das Temporale verzichten konnte, zum Ergebnis,
dass die Kirche die absolute Notwendigkeit des Kirchenstaates
nicht lehre und das der Papst auf das Temporale verzichten diirfe,
wenn ihm sonst die Freiheit und Unabhingigkeit garantiert sei.
Das italienische Garantiegesetz entspreche aber dieser Forderung
nicht. Nicht einmal durch die Garantie der Machte wire die Frei-
heit des Papstes geniigend sichergestellt. Die beste Sicherheit wire
ein inniges und freundschaftliches Verhaltnis zwischen Papsttum
und italienischem Koénigtum. Sie wire aber nur moglich, wenn die
Katholiken Italiens eine politische Macht bedeuteten. «Eine solche

1) Archiv fiir katholisches Kirchenrecht, Bd. 9o (1910), S. 273 f.
%) Bd. 89, 9o und 91 (191T1).



— 341 — -

Stiitze im eigenen Lande bote ihm (dem Papst) jedenfalls mehr
Schutz fiir seine Freiheit als alle Garantien des Auslandes, und
hitte auch den Vorteil, dass die Katholiken, wenn sie ihre Liebe
zum geeinten Vaterland mit der zur Kirche und dem apostolischen
Stuhle verbinden konnten, ihrem katholischen Glauben erhalten
blieben ). » Die Vorschlige des Verfassers gehen dahin, das Garan-
tiegesetz im Einverstindnis mit dem Papst zu verbessern, dem
hl. Stuhl etwa Rom mit ndachster Umgebung oder wenigstens den
leontinischen Stadtteil mit einem Landstreifen bis zum Meer zu
iiberlassen, damit dusserlich seine Souveridnitit in Erscheinung trete.
Eine Schutzpflicht Italiens sei damit nicht ausgeschlossen. Endlich
sei das verbesserte Garantiegesetz durch die Maichte zu gewédhr-
leisten. Er sieht die Lésung der Frage nicht im Eingreifen der
Michte auf dem Wege der Diplomatie, sondern einzig in der in-
nern Neugestaltung der politischen Verhiltnisse Italiens durch das
katholische Volk in seiner Stellung zur vollendeten Tatsache des
neuen Konigreiches, Die Theorie eines vollig freien Papsttums im
geeinigten Konigreich vertreten heute so ziemlich alle Katholiken
Italiens und finde selbst in den hochsten kirchlichen Kreisen offene
Anhinger?). An der Kurie selbst verharrt man noch auf dem alten
Standpunkt. Als im Jahre 1912 in den italienischen Blattern eine
neue Formel fiir papstliche Souveranitit erortert wurde und das
¢« Giornale d'Italia» behauptet hatte, der hl. Stuhl habe eine solche
vom <« QOsservatore Romano» verlangt, veroffentlichte das Blatt in
Nr. 295 folgende Belehrung: ,Wir erkliaren unverziiglich, dass uns
keine derartige Anordnung zugegangen ist. Uberdies war und ist diese
Frage viel zu sehr festgelegt, um durch die Zeit und durch Ereig-
nisse eine Anderung zu erfahren. Wir drucken bei dieser Gelegen-
heit gern wieder den folgenden Satz des Briefes ab, den Leo XIIL
sel. Anged. am 15. Juni 1887 an Kardinal Rampolla, seinen Staats-
sekretar, richtete, einen Satz, der fir diesen Fall ausgezeichnet passt
und wortlich so lautet: «Bis jetzt ist das einzige Mittel, dessen sich
die Vorsehung zum Schutz der fiir die Pdpste erforderlichen Frei-
heit bediente, ihre weltliche Souverdnitit gewesen; und wo immer
dieses Mittel fehlte, wurden die Pipste entweder verfolgt, gefangen
genommen oder verbannt, oder sie befanden sich sicher in einer
abhangigen Lage und in stindiger Gefahr, sich auf dem einen oder
andern dieser Wege zuriickgesetzt zu sehen. Die ganze Geschichte
der Kirche bestatigt dies.» Das ist der Gedanke Leos XIII, der
auch in allen Akten des regierenden Papstes Pius X. befolgt wurde.
Wie man sieht, ist es zurzeit unméglich, die zwei Fragen vonein-

1) A.a, O, Bd. go, S. 694.
%) A.a. O., Bd. g5, S. 9 ff.



— 342 —

ander zu trennen, da die eine mit der anderen identisch ist. Sollte
aber irgend jemand Vorschlige zu machen haben, so moge er sie
nur auseinandersetzen, und wir werden keine Bedenken tragen, sie
zu erdrtern. Nicht als ob bei uns eine Entscheidung lige, sondern
weil eine solche Erorterung dazu beitragen kann, die offentliche
Meinung aufzukliren, die so oft iiber diese Frage in Irrtum gefiihrt
wird.“

Internationale Beziehungen. In der «Living Church» vom
12. Dezember 1914 wurde berichtet, dass der Prisident der New-
Yorker Gesellschaft «Catholic Clerical Union», Rev. John P. Willer,
in der letzten Novembersitzung einen Gast vorgestellt hat, der be-
hauptete, « The Right Rev. Bishop Prince de Landas Berghes et de
Rache, Phil. D., LL. D. (Louvain)» zu sein. Weiter wird von ihm
gesagt, er sei ein « Austrian Old Catholic Bishop» und habe Zeug-
nisse von den Erzbischofen von Canterbury und York und dem
Bischof von London vorgewiesen; miitterlicherseits sei er mit der
Familie Alexander Hamilton verwandt; er spreche fliessend eng-
lisch und er habe an den Verein eine sehr artige Ansprache ge-
halten.

Der «Churchman» vom 6. Marz meldete, der fragliche Bischof
sei 1901 als «Titularbischof von Schottland» in Antiochien zum
Bischof geweiht worden und sei fiirstlichen Gebliites, ndmlich ein
«Glied des koniglichen Hauses Habsburgs. Dagegen berichtete
die «Living Church» vom 20. Mirz, er sei von dem Englinder
Mathew konsekriert worden. In den genannten amerikanischen Blittern
wurden nun gegen den Mann ernste Bedenken gedussert. Der
Prinz suchte diese in einem langen Schreiben an die «Living
Church », erschienen in der Nummer vom 17. April, zum Schweigen
zu bringen. In diesem Schreiben sagt er u. a.: <Ich bin ein Mit-
glied des hollindischen altkatholischen Episkopats, und zwar, wie
Msgr. Herzog, der durch Bischof Reinkens konsekriert worden ist,
auch nur mit einem einzigen Zwischenglied. Die Behauptung, ich
gehore keiner kirchlichen Gemeinschaft an, ist daher unwahr. In
der amerikanischen Kirche dienen gegenwartig mehrere Priester,
die von Erzbischof Mathew ordiniert worden sind, sogar ein Bischof,
der nun als Rektor (Pfarrer) in der amerikanischen Kirche wirkt.
Ich selbst erhielt vor vier Monaten in einer amerikanischen Diozese
die Berechtigung zu geistlichen Funktionen; mit den gleichen
Weihen sind gegenwirtig in der Dibzese London zwei Priester
tiatig. . . . Eine andere falsche Behauptung ist die, ich sei nicht auf
eine kirchlich regulire Weise zur bischoflichen Weihe gelangt. Ich
vermute, es werde angenommen, ich sei erst nach der Erklirung
der Bischofe der Utrechter Union (11. September 1913) konsekriert



— 343 —

worden. Allein der offizielle Bruch zwischen den Altkatholiken des
Kontinents und Englands hat erst geraume Zeit nach meiner Konse-
kration zum Regionarbischof von Schottland stattgefunden. Seine
(Mathews) Beziehungen zur anglikanischen Kirche, die seit der Ver-
offentlichung seiner Broschiire iiber die anglikanischen Weihen im-
mer gespannter geworden waren, wurden endgiiltig abgebrochen
als der Revised Order of Corporate Reunion gegrindet worden war,
durch den er als Prilat des Ordens und sein Suffraganbischof be-
dingungsweise ungefihr vierhundert — meist bepfriindete — Priester
der anglikanischen Kirche, die an der Giiltigkeit ihrer Weihen
zweifelten, reordiniert haben; die meisten dieser Geistlichen sind
immer noch in der Kirche Englands titig. — Da Erzbischof Mathew
und seine Bischofe, Priester und Laien am 3. August 1911 durch
den Fiirstbischof von Beyrut in die Gemeinschaft mit der ortho-
doxen Kirche des Morgenlandes aufgenommen wurden, sind folge-
richtig die Geistlichen der O. C. R. in voller Gemeinschaft mit der
russischen und andern griechischen Kirchen .. ... Seit der Griin-
dung der altkatholischen Kirche in Grossbritannien und Irland und
der Konsekration des Erzbischofs Mathew zu diesein Werk durch
den Erzbischof von Utrecht im Jahr 1go8 hat er (Mathew) bereits
szeben ') Bischofe konsekriert; zwei derselben waren vorher von Rom
zu Monsignori ernannt worden und sind seither zugleich mit einem
andern Bischof, ebenfalls urspriinglich romischkatholisch, in die
Gemeinschaft dieser (rémischen) Kirche zuriickgekehrt. Ein anderer
Bischof (Kubinyi) ist, wie schon gesagt, in der amerikanischen
Kirche tiatig und noch ein anderer ist Prialat des Ordens der Cor-
porate Reunion und Suffragan der erzbischoflichen Ditzese. Einer
ist in England als Dibzesanbischof (in diocesan work) beschiftigt.
So bleibe ich als ein ,herumziehender gentleman® dbrig, der auf die
Anregung des Erzbischofs von Canterbury ... nach diesem Lande
(Amerika) gekommen ist.» . . .

Die Altkatholiken sahen sich ebenfalls veranlasst, sich mit dem
geheimnisvollen Bischof zu beschiftigen. Ihre Anschauungen sind
in einem Briefe wiedergegeben, den Bischof Dr. E. Herzog in Bern
am 30. April an den Herausgeber der «Living Church» gerichtet
hat. Der Brief lautet folgendermassen:

) Nach den von Zeit zu Zeit in der Presse erschienenen Notizen muss die Zahl
der von Mathew konsekrierten Bischofe betrichtlich grosser sein. So scheint z. B.
de Landas die franzosischen Bischofe « /%erre René de Ligniives» (P. Laurain), der
sich als « Archevéque Gallican de Paris, Métropolitain de I'Eglise Catolique Fran-
caise «, bezeichnet, ¥ 5. Boicaud, der « Evéque Régionnaire de Est » ist, und «Msgr.
Giraud, Evéque Régionnaire du Centre» nicht zu kennen. Auch in England und
Irland selbst scheint Mathew, ausser den von de Landas erwihnten Personlichkeiten,
noch andere ehemalige Priester zu Bischiofen geweiht zu haben, so dass sich die Zahl
der von ihm bezogenen Konsekrationen mindestens auf ein Dutzend belaufen diirfte.
Fir Frankreich allein waren acht Bischofe in Aussicht genommen,



— 344 —

¢Sie erweisen mir die Ehre, mir mit Schreiben vom 10. April,
das ich gestern erhalten habe, die Frage vorzulegen, ob ich cie
Konsekration des « Prince de Landas Berghes et de Rackes durch
Bischof Mathew als c<auwthentic and wvalid> ansehe und den ge-
nannten als Mitglied <«of the old catholic episcopate» anerkenne,
wenn die Weihe erfolgt ist «defore the break>» (August 1913) of
« Archbishop Mathew > cwzth the old catholic episcopate .

Eine Antwort auf diese Frage scheint mir, gans allgemein ge-
sprocken, fir die Giiltigkeit der Konsekration des « Prznce » nicht
von entscheidender Bedeutung zu sein. Es liesse sich ja denken,
dass die altkatholischen Bischofe die kirchliche Gemeinschaft mit
Mathew ohne Grund aufgehoben hitten. Eine ungerechte Exkom-
munikation bindet nicht. Wiare Mathew wungereckt exkommuniziert
worden, so konnte er doch immer noch giltzge bischofliche Hand-
lungen vollziehen.

Von entscheidender Bedeutung aber scheinen mir in unserm
Falle folgende zwei Fragen zu sein:

1. Ist eine unter falschen Vorgaben ersciliciene Konsekration
giiltig

2. Kann ein Priester, der von kezner Kircke nach den flir sie
giltigen Gesetzen zum Bischof erwadkit oder ernannt ist, in gultiger
Weise konsekriert werden?

Diese beiden Fragen haben nun durch Mathew und die — nach
den Angaben von «Prince» — von ihm konsekrierten sicben Bi-
schife eine so grosse Bedeutung erlangt, dass sie studiert und be-
antwortet werden miissen. Ich habe mir vorgenommen, dariber
D. v. im III. Heft unserer « /nternationalen kirchlichen Zeitschrift»
(Juli-September 1915) eine Studie zu verdfientlichen, in der ich
beide Yragen mit Nein beantworte !). Ich kann hier nur kurz an-
deuten, warum ich die erste der beiden obigen Fragen aufwerfe:

I. Arnold Harris Mathew, Earl of Llandaff, wurde am 28. April
1908 in Utrecht durch den Erzbischof unter Assistenz der Bischofe
von Haarlem, Deventer, Bonn nach dem Pontificale Romanum zum
Bischof konsekriert.

2. Der Konsekration waren viele Verhandlungen vorausgegangen.
Die Briefe sind noch vorhanden. Die meisten sind von Rev. Richard
O’Halloran, Resident Priest of St. Joseph and Peters Catholic Mission,
Ealing, W., London, den ich seit 1902z personlich kannte, ge-
schrieben und an mich gerichtet, damit ich sie den hollindischen
Bischofen iibermittelte,

3. Zu den Zeugnissen, die ich forderte und erhielt, gehort auch
ein Dokument, das enthilt:

1) Vgl. den Aufsatz S. 271 dieser Nummer.



— 345 —

a. die Namen der <Central Authority »,
b. die Namen der « parishes organised »,
¢. die Namen der Geistlichen jeder Pfarrei,

d. die Namen der Mitglieder der « Trustees» jeder Pfarrei.

4. Es wurde uns auch eine Liste aller Mitglieder der Synode, die
am 18. Februar 1908 zu Chelsfield die Bzsckofswakl vorgenommen
hatte, mitgeteilt; die Liste enthielt die Namen von 16 Laien und
17 Geistlichen.

5. Das an den Erzbischof von Utrecht gerichtete Gesuch, den
erwahlten Bischof Mathew zu konsekrieren, war von drei Geistlichen
und drei Laien unterzeichnet; ezner der Geistlichen war Rev. Richard
O’Halloran. Es war vom 13. Mirz 1908 datiert.

6. Im « Guardians vom 13. Maz 19o§ steht eine Korrespon-
denz, unterzeichnet von «<Incredulous», in der es heisst: It is
stated that he (Mathew) has already a following of seventeen ex-
Roman catholic priests and eight fully-organised parishes in Ealing,
Bromley, Orpington, Brighton, Birmingham, Hall, Nottingham and
Chelsfield. But no human eye can see these men in the flesh. We
are told they are here, that they exist; but no man on earth can
find them. Doubtless Mr. Mathew has studied magic, and has the
power, like Simon of old, to do most marvellous things in proof
ot his Apostolic election and mission. Faith is the belief in things
unseen; but it requires very strong faith indeed to believe that
Mr. Mathew has, or ever had, seventeen ex-Roman priests and eight
congregations in these towns, and no one but Mr. Mathew can see
them. I am like St. Thomas, I believe when I see and I undertake
to give 10 L. to each of those ex-Roman catholic priests if Mr. Ma-
thew will produce them, and thus pav the penalty for my incre-
dulity. — Now if Mr. Mathew has no seventeen priests and no eight
congregations of laity, how was he elected Bishop? And how did
he induce the Old Catholic Bishops to consecrate him? All right,
if he has these priests and people, all wrong, if he has not. Unlike
the Roman, the Old Catholic Theology teaches that deception of
any kind invalidates the consecration of the Bishop, because the
Holy Ghost cannot be a party to deception. Before, then, Mr. Ma-
thew sets himself up as first Old Catholic Bishop for England, and
attempts to convert us and to ordain old catholic priests, we have
a right to demand the proofs of the validity of his own episcopate
as an Old Catholic Bishop, and all depends on the production of
the seventeen priests and the eight congregations. If they do not
exist, and he refuses to produce them, then he begins his Mission
to England by casting doubts on his own episcopate and the orders
conferred by him; and thus we have the case of his ancestor,
Bishop Barlow repeated. — The question, then, is this: Is Mr. Ma-



— 346 —

thew a validly-consecrated Old Catholic Bishop according to the
teaching of the old catholic theology:® Produce the seventeen ex-
Roman Catholic priests, all is proved; fail to do so, and grave
suspicion of deception is aroused, and all Mr. Mathew’s ordinations
are douptful. The 10 L. each for the seventeen priests is ready
on their taking tangible human form and telling us where to find
them. | Incredulous. »

Was <¢Incredulous» mit dieser Korrespondenz der Welt zur
Kenntnis brachte, war ricktzg: Die «¢seventeen priests» und die
ceight congregations» existierten in Wirklichkeit nicht. Ruz/ktze
war auch, dass ich in friihern Verhandlungen (iiber die Stellung,
die gegeniiber Vilatte einzunehmen sei) erklart hatte, dass ich eine
mit falschen Vorgaben erschlichene und okne vorherige kirvchliche
Wahl oder Ernemnung erteilte Konsekration fiir ungiiltig halte. Wer
aber war dieser «Incredulous»! Das war kein anderer als der heute
noch lebende Geistliche der St. Joseph and Peters « Roman catholic
Church, Mattock Lane, Ealing, W.», Rev. Richard OQ’Halloran, Jer
uns im Einverstindnis mit Mr. Mathew die veriangten Dokumente
geschickt und eigenhindig das Gesuck um Konsekration unter-
geichnet hatte.

Wir konnten fast gar nicht glauben, dass Matheww an dem
sakrilegischen Betrug beteiligt sei. Mit einer offentlichen Erkldrung,
die im ¢Guardian» vom 20. Mai 1908 erschienen ist, deutet er an,
dass er selbst von O'Halloran betrogen worden ser. Aber ist das
richtig? Noch am 7. April (1908) hat er mit O'Halloran eine Reise
nach Utrecht gemacht und sich mit ihm personlich dem Erzbischof
vorgestellt: sollte er nicht in vollem Einverstindnis mit O’Halloran
gewesen sein! — Von Mathew liegt ein ezgenkindzg geschriebenes
Verzeichnis der corganised parishes» vor: sollte er nicht gewusst
haben, dass keine einzige dieser «parishes» existierte und ihn zum
Bischof haben wollte? — Mathew wohnte damals in Chelsfield
(Kent.), wo nach Angabe von O’'Halloran die Bischofswahl statt-
gefunden hatte: sollte er nicht gewusst haben, dass dort gar nie
eine Synode zusammengekommen war? — Von der angeblichen
Bischofswahl, 8. Februar, bis zur Konsekration, 28. Apri, ver-
flossen zehn Wochen: sollte Mathew in dieser Zeit nicht in Erfah-
rung gebracht haben, wo denn die Geistlichen und die Gemeinden
seien, die ithn zum Bischof haben wollten? — Ich glaube also, dass
Mathew mit O’Halloran eznverstanden war und sekr wohl wusste,
dass eine Hintergehung der altkatholischen Bischife beabsichtigt
war. Damit stimmt iiberein, dass dezde, Mathew und O’Halloran,
sich unter allerlei Vorwinden dagegen wehrten, dass Bischof van
Thiel von Haarlem vor der Konsekration nach England komme und
die altkatholischen Gemeinden besucke. Wie es dann zum Bruche



— 347 —

zwischen den beiden gekommen ist, mag Mathew selber der Welt
mitteilen. Fest steht, dass die Konsekration des Mr. Mathew durc/
- schandlichen Betrug erschlichen worden ist. Daher halte ich die
Konsekration fiir ungiiltig.

Zu dem Schreiben von <de Landas Berghes et de Raches,
dass Sie in ihrer Nummer vom 17. April mitteilen, mache ich nur
noch folgende Bemerkungen:

I. Schon im ¢« Guardian» vom 5. August rgro erklirte J. J. van
Thiel, Bischof von Haarlem, dass die altkatholischen Bischofe «for
Bishop Mathews eventual particular attitude or opinions» keine
Verantwortlichkeit iibernehmen. Vom Kongresse in Wien (Septem-
ber 1909) bis zum Kongresse in Koln (September 1913) hat keine
Sitzung der altkatholischen Bischofskonferenz stattgefunden; daher
ist die gemeinschaftliche Erklarung gegen Mathew nicht schon frither
erfolgt. Aber die Beziehungen zu Mathew waren schon lingst
vollig abgebrochen.

2. Mathew selbst hat dem Erzbischof von Utrecht schon unterm
21. Dezember 1910 ein Schreiben zugehen lassen, in welchem er
im Namen der « Western Orthodox Catholic Church in Great Bri-
tain and Ireland» den Altkatholiken auf dem Kontinent sieben Irr-
timer zum Vorwurf macht und gleichzeitig volle Unabhingigkeit
fiir sich in Anspruch nimmt.

3. Wann es zur volligen Trennung zwischen Mathew und uns
gekommen sei, halte ich tibrigens in unserer Frage fiir gleichgiiltig;
ist die Konsekration Mathews nichtig, so gilt das auch von der
Reordination der 400 anglikanischen Priester und den Konsekra-
tZonen der 7 Bischofe, von denen «Prince de Landas Berghes et
de Rache» Kenntnis hat.

4. Dass Mathew «zn full comumunity with Russian and Greek
Churches» sei, ist unrichtig. Wohl scheint der Erzbischof Gerassi-
mos Messara von Beyrouth am 5. August 1911 — offenbar auch
ohne genaue Kenntnis der Verhiltnisse — den Anschluss Mathews
an die orthodoxe Kirche von Antiochien bestitigt zu haben’; allein
der Patriarch von Antiochien widerrief diese Erklarung (s. ¢ Guar-
dian» vom 12. und 19. April 1912).

5. Wie es sich mit den beiden « Monsignori» (H. D. Beale und
A. S. Howarth), die sich von Mathew konsekrieren liessen und die
am 9. Februar 1911 mit Mathew von Pius X. nominatim exkom-
muniziert worden sind und mit andern Personlichkeiten verhilt, auf

die «Prince» anspielt, dirfte in Amerika bekannt sein.>»

Die amerikanischen und englischen Kirchenblitter brachten
eingehende Berichte iiber eine merkwiirdige Interkommunion, die
am 25. Januar in der anglikanischen Kathedrale zu Quebec in



— 348 —

Kanada stattgefunden. An diesem Tage wurde Bischof L.. W, Willi-
ams feierlich konsekriert. An der Feier nahmen der orthodoxe Erz-
bischof Germanos von Baalbek aus dem Patriarchat Antiochien teil.
Die «Living Church> vom 13. Februar brachte dariiber folgende
nihere Mitteilungen. Der Erzbischof war nach Kanada gekommen,
um fiir seine kirchlichen Institute am Libanon Geldmittel zu sam-
meln. Da er gerade in Montreal war, als die Bischofsweihe statt-
finden sollte, lud ihn der dortige Bischof Farthing ein, nach Que-
bec mitzukommen, um sich an der Feier zu beteiligen. Der ortho-
doxe Erzbischof folgte der Einladung. In Quebec wurde dariiber
verhandelt, ob sich Germanos auch an der Handauflegung be-
teiligen soll. Aus Grinden, die nicht angegeben werden, wurde
darauf verzichtet. Dagegen wurde vereinbart, dass der Vertreter
der orthodoxen morgenlindischen Kirche mit seinen Geistlichen
beim Konsekrationsgottesdienst an der Kommunion teilnehmen und
an einem folgenden Tag in einem eigenen Gottesdienst auch Angli-
kanern die Kommunion spenden soll. Der eine Gottesdienst fand
in der bischoflichen Kathedrale zu Quebec, der andere in der dem
Erzbischof eingeraumten Barnabaskirche zu Ottawa statt. Der
Erzbischof erschien in der Kathedrale in vollem Ornat mit zwei
orthodoxen Geistlichen und nahm einen Ehrenplatz im Chor-
raum ein. Spiter wurde ihm 2zu Ottawa die anglikanische
Barnabaskirche zu einem Gottesdienst nach orthodoxem Ritus
eingeraumt. Dabei spendete er die Kommunion auch den anwesen-
den Anglikanern. Zugleich gab er den morgenldndischen Ansiedlern
die Weisung, sich kiinftig am Gottesdienst in den anglikanischen
Kirchen zu beteiligen. Beim Abschied versprach er, sein Moglichstes
zu tun, um eine formliche Union zwischen den orthodoxen Kirchen
des Ostens und der anglikanischen Kirche des Westens herbeizu-
fithren. In der anglikanischen Kathedrale wurde sowohl beim Haupt-
gottesdienst am Vormittag wie beim Abendgottesdienst den an-
wesenden orthodoxen Geistlichen Gelegenheit gegeben, der Inter-
kommunion auch in der Form ritueller Gebete Ausdruck zu geben.
Der Erzbischof Germanos sang nach seinem Ritus in griechischer
Sprache in der Form einer Litanei Fiirbitten fiir den englischen
Konig, die Erzbischofe, Bischofe und das ganze glaubige Volk der
anglikanischen Kirche und insbesondere fiir den neuen anglika-
nischen Bischof in Quebec. Darauf antworteten seine Geistlichen
mit dem liturgisch gesungenen Kyrie eleison. Diese iiberraschende
Nachricht wurde nun in der « Living Church» vom 20. Marz wider-
rufen. Sie war zwar den kanadischen Zeitungen entnommen und
enthielt soviel Einzelheiten, dass man glauben musste, der Bericht-
erstatter sei ganz genau unterrichtet. Allein der russische Bischof von
New-York ersuchte nun doch die «Living Church>», die Nachricht



— 349 —

zu dementieren. Der genannte syrische Erzbischof Germanos von
« Salfikias » beteilige sich nur dann an einem Kommuniongottesdienst,
wenn dieser nach dem Ritus der orthodoxen Kirche gefeiert werde.
Dass nun das Dementi nicht von, dem fraglichen Erzbischofselbst, son-
dern von dem russischen Bischof in New-York ausgeht, ist auffillig.

Die Kikuyu-Konferenz. -— In der Kikuyu-Angelegenheit, vgl.
diese Zeitschrift 1914, S. 250, hat der Primas von England sein
Urteil gesprochen. Er hatte sich mit der beratenden Behorde der
englischen Kirche, «The Consultative body», in Verbindung ge-
setzt. Sie hielt in den Tagen vom 27.—31. Juli 1914 Sitzungen im
Lambethpalast und hatte eine Aussprache mit den in Frage kom-
menden Bischiéfen von Mombasa, Uganda und Zanzibar. Auf Grund
der gefassten und von Allen unterzeichneten Beschliissen hat der Primas
die Erklirung abgegeben. Sie hat laut ¢ Guardian» 1915, S. 375,
folgenden Wortlaut: Swmmary of decisions. 1. Ministers recognised
in their own bodies may be welcomed as visitors to preach in
Anglican churches, provided they are accredited by the Diocesan
Bishop. 2. Non-Anglicans may be admitted to the Holy Commu-
nion at the discretion of the Diocesan Bishops, on condition of the
acceptance of the Apostles’ and Nicene Creeds, the absolute authority
of Scripture as the Word of God, and the Deity of our Lord.
3. Anglicans must not receive the Holy Communion from Minis-
ters not Episcopally ordained or whose Orders are otherwise irregular.
4. We shall act rightly, and the wisest and strongest Ministers
believe that we shall act rightly, in abstaining at present from such
services as the closing service held at Kikuyu. 7z deutscher Uber-
setzung: 1. Geistliche, die in der eigenen Gemeinschaft anerkannt
sind, konnen als Gastprediger in anglikanischen Kirchen willkommen
sein unter der Voraussetzung, dass sie vom Dibzesanbischof be-
vollmachtigt sind. 2. Nicht-Anglikaner konnen nach dem Ermessen
der Dibdzesanbischéfe zur Kommunion zugelassen werden unter der
Bedingung, dass sie das apostolische und das nizdanische Glaubens-
bekenntnis annehmen und sich zur absoluten Autoritiat der hl. Schrift
als Wort Gottes und zur Gottheit Christi bekennen. 3. Anglikaner
sollen die Kommunion von nicht bischoflich Ordinierten und solchen,
deren Ordination in anderer Art «irreguldr» ist, nicht empfangen.
4. Wir werden rechtmissig handeln, und die weisesten und tiichtig-
sten Geistlichen glauben, dass wir rechtméssig handeln, wenn wir
uns jetzt solcher Gottesdienste, wie einer in Kikuyu gefeiert wurde,
enthalten. — Diese Beschliisse gelten nur fiir das Missionsgebiet.

Adolf KURY.




	Kirchliche Chronik

