
Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 5 (1915)

Heft: 3

Rubrik: Kirchliche Chronik

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 06.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


329

KIRCHLICHE CHRONIK.

Die römische Frage und das italienische Garantiegesetz. —
Mit dem Eintritt Italiens in den Krieg ist die internationale Stellung
des Papsttums und sein Verhältnis zum Königreich Italien neuerdings

Gegenstand kritischer Erörterungen geAvorden. Seit der
Einheitsgedanke in Italien rege geworden und durchgeführt worden
ist, kommt die «Römische Frage > jedesmal zur Sprache, wenn
ein wichtiges politisches Ereignis eintritt, denn sie ist mit der hohen
Politik Europas aufs innigste verknüpft. Im Zeitpunkt wichtiger
politischer Umwälzungen ist der Kirchenstaat endgültig gefallen
und das Verhältnis seines Erben zum früheren Besitzer ist von
jenem einseitig geordnet worden, so dass die römische Frage bis zur
Stunde nie zur Ruhe gekommen ist. Wenn sie hier berührt Avird, soll es

nicht im Sinne eines Beitrages zu ihrer Lösung geschehen, sondern
einfach einer Orientierung zum Verständnis der gegenwärtigen Situation.
Das Ziel des italienischen Einheitsstaates war Rom als Hauptstadt. So
natürlich es war, so schwer erreichbar schien es. Das deutete schon
der Beschluss an, den die italienische Kammer am 27. März 1861
fasste : < Es möge nach Sicherstellung der Würde, des Ansehens
und der Unabhängigkeit des Papstes soAvie der vollen Freiheit der
Kirche, mit Frankreich die Anwendung des Grundsatzes der
Nichteinmischung vereinbart und Rom als von der Volksmeinung erklärte
Hauptstadt mit Italien verbunden Averden. > Drei Schwierigkeiten
Avaren zu übenvinden. Der Widerstand Frankreichs, unter dessen
besonderem Schutz die Stadt Rom seit 1849 stand, die Bedenken
der päpstlichen Anhänger Italiens und die internationale Stellung,
die der römische Bischof nun einmal einnimmt. Versuche, die
Schwierigkeiten, die von der Kurie und ihrem Anhang herrühren,
aus dem Wege zu schaffen, mussten resultatlos verlaufen, denn es

war ausgeschlossen, dass der Papst auf den Kirchenstaat und die
Stadt Rom freiwillig verzichten Averde, und das musste er, Avenn
die Einheit nach den Ideen der radikalen italienischen Staatsmänner
durchgeführt werden sollte. Kirchlich gesinnte Patrioten wie leitende
Staatsmänner haben sich um eine friedliche Lösung bemüht, aber
ohne Erfolg.



— 330 —

In solchem Sinn war auch die italienische Regierung wiederholt

tätig. Cavour suchte eine friedliche Lösung im Jahre i860. Er
schlug der Kurie gesetzliche Garantien vor und hätte selbst Rom
dem Papst überlassen unter der Voraussetzung, dass die bürgerliche
Verwaltung Italien eingeräumt worden wäre. Noch am 29. August
1870 wollte die Regierung dem Papste die volle Staatsgewalt über
den ganzen Stadtteil Roms rechts der Tiber überlassen. Der Vorschlag
scheiterte, Aveil die Kardinäle den Papst nicht von der Pflicht
entbinden Avollten, «die Rechte des hl. Stuhles stets ungeschmälert
zu erhalten » *). Jene erste Schwierigkeit verschwand infolge der
politischen Ereignisse. Als nach dem Ausbruch des deutsch-französischen

Krieges die französischen Truppen aus Rom zurückgezogen
Avurden, besetzten die Italiener am 20. September 1870 die Stadt.
Durch eine Volksabstimmung wurde am 2. Oktober der Anschluss
der Stadt Rom und der römischen Provinzen mit 133,681 gegen
1507 Stimmen beschlossen und durch königliches Dekret vom
9. Oktober bestätigt. Rom war ein unzertrennlicher Teil des Königreichs

Italien. Der päpstliche Protest gegen die «Beraubung Gottes »

durch die « subalpinische Regierung > änderte an dieser Tatsache
nichts mehr. An der Lösung der «römischen Frage» beteiligte
sich die Kurie nicht. Sie wurde allein durch den Staat geordnet
durch das vom Parlament genehmigte Garantiegesetz des 13. Mai
1871. Das Gesetz zerfällt in zwei Titel. Der erste handelt vom
Papst, während der zweite die kirchlichen Verhältnisse in Italien
ordnet. Es ist so Avichtig, dass Avir hier den ersten Titel in extenso
abdrucken2).

Titel I.

Vorrechte des Papstes und des heiligen Stuhles.

Art. 1. Die Person des Papstes ist heilig und unverletzlich.
Art. 2. Das Attentat gegen die Person des Papstes und Aufreizungen,
ein solches zu begehen, werden Avie die Angriffe gegen die Person
des Königs bestraft. Öffentliche Beleidigungen und Beschimpfungen,
die direkt gegen die Person des Papstes sich richten, durch Reden,
Taten und die im Art. 1 des Pressgesetzes angegebenen Mittel,
Averden gemäss Art. 19 desselben Gesetzes bestraft. Die genannten
Verbrechen sind öffentliche und gehören vor den Assisenhof. Die
Erörterung religiöser Fragen ist völlig frei. Art. 3. Die italienische
Regierung erweist dem Papste die einem Souverän gebührenden

') Vgl. F. Geigel, Des hl. Stuhles Staatshoheit und Italiens Kirchengesetzgebung
im Archiv für katholisches Kirchenrecht. Band 54, S. 288, Anraerk. 2.

3) Der italienische Text, siehe E. Friedberg, Die Grenzen zwischen Staat und
Kirche. Tübingen 1872, S. 917 ff. Die deutsche Übersetzung R. Dove-E. Friedberg,
Zeitschrift für Kirchenrecht, XIII (1876), S. 124 ff. C. Mirbt, Quellen zur Geschichte
des Papsttums 1895, S. 269. Schweiz. Kirchenztg. 1915, S. 184.



— 331 —

Ehren im Königreiche und sichert ihm die ihm von den katholischen
Souveränen zuerkannten Ehrenvorrechte. Der Papst hat das Recht,
in der herkömmlichen Zahl die seiner Person und der Bewachung
der Paläste zugeAviesenen Garden beizubehalten, ohne Präjudiz der
Obliegenheiten und Pflichten, Avelche für dieselben aus den geltenden

Gesetzen des Königreiches hervorgehen. Art. 4. Zugunsten des

heiligen Stuhles ist eine Dotation von 3,225,000 Lire jährlicher
Rente ausgesetzt. Mit dieser Summe, welche derjenigen gleichkommt,
die im römischen Budget unter dem Titel steht : Heilige apostolische
Paläste, heiliges Kollegium, kirchliche Kongregationen, Staatssekretariat

und diplomatische Vertretung im Auslande, wird beabsichtigt,
Vorsorge zu treffen für den Unterhalt des Papstes und die
verschiedenen kirchlichen Bedürfnisse des heiligen Stuhles, für die
ordentliche und ausserordentliche Instandhaltung und Bewachung
der päpstlichen Paläste und ihrer Dependenzen, für den Sold,
Ruhegehalte und die Pensionen der genannten Garden, für die am
päpstlichen Hofe Angestellten und für eventuelle Ausgaben, wie auch
für den gewöhnlichen Unterhalt und den Schutz der erwähnten
Museen und der Bibliothek, ferner für die Gehalte, Renten und
Pensionen der dabei Angestellten. Diese Dotation wird als
immerwährende und unveräusserliche Rente auf den Namen des heiligen
Stuhles in das « Grosse Buch der öffentlichen Schuld » eingeschrieben

Averden ; während der Vakanz des heiligen Stuhles, wenn darum
gebeten, Avird diese Summe auch ferner ausbezahlt für die Bedürfnisse

der römischen Kirche. Diese Dotation bleibt von allen
staatlichen, provinzialen und kommunalen Steuern und Lasten befreit,
und kann selbst dann nicht vermindert Averden, wenn die italienische
Regierung später beschliessen sollte, die Last der Auslagen für die
Museen und die Bibliothek auf sich zu nehmen. Art. 5. Der Papst
Avird, ausser der im vorgehenden Artikel festgestellten Dotation,
auch ferner im Niessbrauch bleiben der apostolischen Paläste, des

Vatikans und des Laterans, samt allen Gebäuden, Gärten und den
dazu gehörigen Liegenschaften, wie auch des Landsitzes Castel
Gandolfo mit allem Zubehör. Die genannten Paläste, der Landsitz
und die Annexe, wie auch die darin befindlichen Museen, die Bibliothek,

die Kunst- und archäologischen Sammlungen sind
unveräusserlich und frei von jeder Steuer oder Belastung und können
zu öffentlichen Zwecken nicht expropriiert werden. Art. 6. Während
der Erledigung des päpstlichen Stuhles kann keine gerichtliche
oder politische Behörde, aus welchen Ursachen immer, die persönliche

Freiheit der Kardinäle hindern oder einschränken. Die
ReRegierung wird Vorsorge treffen, dass die Versammlung des
Konklave und die der allgemeinen Konzilien durch keine äussere
Gewalt beunruhigt werde. Art. 7. Kein Staatsbeamter oder Agent der



— 332 —

öffentlichen Polizei kann in Ausübung seiner Amtsgewalt in die
Paläste und Räume, in welchen der Papst residiert oder sich
zeitweilig aufhält, oder in denen ein Konklave oder ein ökumenisches
Konzil versammelt ist, eindringen, wenn er dazu nicht die Ermächtigung

vom Papste, vom Konklave oder Konzil erhalten hat. Art. 8.
Die Visitation, die Durchsuchung und Beschlagnahme der Papiere,
Dokumente, Bücher oder Register der päpstlichen Ämter und
Kongregationen, denen die Besorgung der rein geistlichen Angelegenheiten

übertragen, ist verboten. Art. 9. Der Papst hat die volle
Freiheit, sämtliche Funktionen seines geistlichen Amtes zu erfüllen
und an den Türen der Basiliken und Kirchen Roms alle Akte
des genannten Amtes anschlagen zu lassen. Art. 10. Die Geistlichen,
welche von Amtes wegen in Rom an der Ausübung der Handlungen
der geistlichen Gewalt des heiligen Stuhles teilnehmen, sind bezüglich

derselben keiner Belästigung, Untersuchung oder Kontrolle der
Staatsgewalt unterworfen. Jede fremde Person, die in Rom in ein
geistliches Amt eingesetzt ist, geniesst die persönlichen Garantien
der italienischen Bürger gemäss den Landesgesetzen. Art. 11. Die
Gesandten der ausAvärtigen Regierungen bei Sr. Heiligkeit geniessen
im Königreiche alle Vorrechte und Immunitäten, Avelche den
diplomatischen Agenten nach dem internationalen Rechte zukommen.
Auf die denselben zugefügten Verletzungen werden dieselben Straf-
bestimmungen wie bei Vergehungen gegen die bei der italienischen
Regierung akkreditierten Gesandten der ausAvärtigen Mächte
angewendet. Den Gesandten Sr. Heiligkeit bei den auswärtigen
Regierungen Averden im Königreiche auf der Hinreise an den Ort ihrer
Missionen und bei ihrer Rückkehr die herkömmlichen völkerrechtlichen

Prärogativen und die Immunität nach demselben Rechte
zugesichert. Art. 12. Der Papst kann mit dem Episkopat und der
ganzen katholischen Welt ohne irgend eine Einmischung der
italienischen Regierung frei korrespondieren. Zu diesem ZAveck wird
ihm das Recht eingeräumt, im Vatikan oder in seiner sonstigen
Residenz ein Post- und Telegraphenamt zu errichten, das durch
Beamte seiner Wahl bedient wird. Das päpstliche Postamt kann
seine Sendung in geschlossenem Paket direkt den auswärtigen
Postämtern zusenden oder dieselben den italienischen Postämtern
übermitteln. In beiden Fällen Averden die mit einem Siegel des päpstlichen

Amtes versehenen Depeschen und Briefe von jeder Taxe
und Spese in Italien frei sein. Die im Namen des Papstes gesandten
Kuriere sind im Königreiche den Kabinetskurieren der auswärtigen
Regierungen gleichgestellt. Das päpstliche Telegraphenamt wird
mit jenem der Regierung auf Kosten des Staates verbunden Averden.

Die von jenem Amte übermittelten Telegramme, welche offiziell
als päpstliche bezeichnet sind, geniessen die Vorrechte der Staats-



— 333 —

depeschen und Befreiung von allen Taxen im Königreiche. Eine
gleiche Begünstigung geniessen die von dem Papste oder die in
seinem Auftrage mit einem Siegel des heiligen Stuhles versehenen

Telegramme bei jedem Telegraphenamt des Königreiches. Die an
den Papst gerichteten Telegramme sind von der Adressatentaxe
befreit. Art. 13. Die in der Stadt Rom und den sechs suburbi-
karischen Sitzen zur Erziehung und Bildung der Geistlichen
gegründeten Seminarien, Akademien, Kollegien und anderen
katholischen Institute werden fortfahren, von dem heiligen Stuhle allein
abzuhängen, frei von jeder Einmischung der Schulbehörden des
Staats.

Von Italien wurde das Gesetz den Mächten notifiziert und am
2. März 1879 wurde es als Gesetz mit Verfassungscharakter, als

politisches und grundgesetzliches Staatsgesetz erklärtJ). Das Gesetz
beruht auf der Auffassung, dass Rom einschliesslich des Vatikans
und der päpstlichen Paläste zum Königreich Italien gehören. Der
Papst besitzt ihren unbeschränkten Niessbrauch, nicht aber das

Verfügungsrecht. Als Leo XIIL in finanzieller Verlegenheit
Museumsgegenstände verkaufen Avollte. musste er davon absehen, weil die
Regierung ihm bedeutete, dass er dazu kein Recht habe. Die
Souveränität des Papstes ist in den Artikeln genau umschrieben
und Aveitgehend. Die Vorrechte gelten in Italien nicht als ursprüngliche,

sondern als solche besonderer Art, als persönliche, den
Besitzer ehrende2). Die Stellung des Papstes hat nicht italienischen,
sondern universellen, völkerrechtlichen Charakter. Aber auch diese
ist besonderer Art. Moderne Völkerrechtslehrer umschreiben sie so.
F. v. Liszt bezeichnet den Papst als « nicht Untertan Italiens oder
irgend eines andern Staates, mithin exterritorial oder extranational».
Er geniesse Befugnisse, die sonst nur souveränen Staaten zustehen,
aber es fehle ihm das Staatsgebiet und das Staatsvolk. Seine mit
den Mächten geschlossenen Verträge stehen deshalb nicht unter
den Regeln des Völkerrechts, daher habe ferner der Papst keinen
Anspruch darauf, zu den Staatenkongressen geladen zu werden.
Alle Eigentümlichkeiten der völkerrechtlichen Stellung des Papstes
vermögen den Verlust der Staatsgewalt nicht zu ersetzen3). Der
Papst sei aus diesem Grunde nicht zur Haager Friedenskonferenz
des Jahres 1899 eingeladen worden*). Auf den Genuss der Dotation
%rerzichtet der Papst. Sie unterliegt nach italienischem Recht der
fünfjährigen Verjährung der nicht bezogenen Annuitäten Avie der
dreissigjährigen Titelverjährung 5).

') Brusa E., Das Staatsrecht des Königreichs Italien 1892, S. 182.
2) Brusa, a. a. O., S. 433.
8) F. von Liszt, Das Völkerrecht 1913, S. 49.
4) F. v. Liszt, a. a. O., S. 32.
6J Brusa, a. a. O., S. 435.



— 334 —

Gegen die Vorgänge der Jahre 1870 und 1871 protestierte
Papst Pius IX. Am 1. November 1870 erliess er eine Enzyklika,
in der er feierlich erklärte, « dass es unsere Absicht, unser Vorsatz
und Wille ist, alle Besitzungen des hl. Stuhles und dessen Rechte
ungeschmälert, unversehrt und unverletzt zu bewahren und auf
unsere Nachfolger zu vererben ; dass jegliche Usurpation derselben
sowohl die jetzige als auch die früher geschehene, eine ungerechte
Gewalttat und null und nichtig ist, und dass alle Handlungen der
Aufrührer und Eindringlinge, mögen sie bis jetzt schon geschehen
sein oder vielleicht noch in Zukunft geschehen, um die genannte
Usurpation, auf jegliche Weise zu befestigen, von uns schon jetzt
für alle Zukunft verdammt, aufgelöst und vernichtet Averden. Wir
erklären ausserdem und beteuern es öffentlich vor Gott und der

ganzen katholischen Welt, dass wir in einer solchen Gefangenschaft
uns befinden, worin wir unsere höchste Hirtengewalt keinesAvegs
sicher, ungeschmälert und frei ausüben können». In einem
Protestschreiben vom 15. Mai 1871 Avies der Papst das Garantiegesetz
zurück und verurteilte es. Sein Nachfolger, Leo XIII., beharrte auf
demselben Standpunkt. In zahlreichen Reden und Kundgebungen
verschiedener Art reklamierte er den Kirchenstaat und klagte über
die Unfreiheit des päpstlichen Stuhles. Schon in seiner ersten
Enzyklika verdammte er die Besetzung des Kirchenstaates « des
Aveltlichen Fürstentums, Avelches die göttliche Vorsehung vor A'ielen

Jahrhunderten dem römischen Bischof verliehen hat, damit derselbe
frei und ungehindert die ihm von Christus übertragene Macht zum
eAvigen Heil der Völker ausübe. Um daher auf jede Weise
die Rechte und die Freiheit dieses hl. Stuhles aufrecht zu erhalten,
Averden wir nie aufhören, dahin zu streben, dass unserer Autorität
die gebührende Folge geleistet werde, dass die Hindernisse Aveg-

geräumt Averden, welche die volle Freiheit unseres Amtes und
unserer Macht beschränken, und dass wir in jenen Stand Avieder

eingesetzt Averden, in den der Ratschluss der göttlichen Weisheit die
römischen Bischöfe von Alters her gesetzt hatte. Auch können
wir nicht unterlassen, unserer Pflicht gemäss, alle Erklärungen und
Proteste, welche unser Vorgänger Pius IX. sowohl gegen die
Besetzung der weltlichen Herrschaft wie gegen die Verletzung der der
römischen Kirche zustehenden Rechte mehrfach erlassen und wiederholt

hat, durch diesen unsern Brief zu erneuern und zu bestärken. »

Das lange Pontifikat Leos XIIL brachte manche Ernüchterung auch
in dieser Angelegenheit. Sein Nachfolger, Pius X., erging sich nicht
mehr in so heftigen Äusserungen und Klagen über den Kirchenraub,

die Rechtsansprüche seiner Vorgänger gab er aber nicht
auf. In seiner Antrittsenzyklika schrieb er: «Und endlich Averden

alle die Überzeugung haben, dass die Kirche gemäss ihrer Grün-



- 335 —

dung durch Christus ihre volle, unverkürzte Freiheit geniessen
muss und keiner fremden Herrschaft unterworfen sein darf, und dass

wir, indem wir für diese Freiheit eintreten, nicht nur die heiligsten

Rechte der Religion wahren, sondern auch das Wohl und die
Sicherheit der Völker fördern. » Im päpstlichen Weissbuch vom
30. Dezember 1905 über das französische Trennungsgesetz heisst
es : « Nach den schmerzlichen Ereignissen des Jahres 1870 und bis
diese nicht eine gerechte Wiederherstellung erhalten haben, durch
Avelche die dauerhafte und vollkommene Unabhängigkeit des obersten

Hirten der Kirche gegenüber jeder bürgerlichen Gewalt
gewährleistet ist, kann der hl. Stuhl nicht auf den Protest verzichten. »

Diesen Protest erneuerte Benedikt XV. in seiner Antrittsenzyklika.
Am Schluss klagt der Papst, dass viel länger als der gegenwärtige
Krieg, die Kirche der nötigen Freiheit entbehre. Der Papst besitze
nicht mehr den zu seiner Freiheit nötigen Rückhalt, den ihm die
Vorsehung im Kirchenstaat so lange geschenkt hatte. In der Nähe
und in der Ferne verlangen die Katholiken, dass der Papst völlig
unabhängig sei. Wenn also Benedikt XV. wünscht, dass im
allgemeinen der Frieden wiederhergestellt werde, so hegt er nicht
minder den Wunsch, dass endlich der unnatürlichen Situation ein
Ende gemacht werde, in die der Papst durch Aufhebung des Kirchenstaates

versetzt worden ist. Er erneuert deshalb den Protest seiner
Vorgänger.

Die Notwendigkeit des Kirchenstaates wurde von der Kurie
ausser in den päpstlichen Erlassen auch sonst wiederholt
theoretisch begründet. Das vatikanische Konzil sollte sich schon
damit beschäftigen und seinen Bestand theoretisch begründen.
Allein da das Konzil vertagt Avurde, kam das betreffende Schema
nicht zur Behandlung. Als Häresie hätte die Lehre verdammt
werden sollen, die Vereinigung der geistlichen mit weltlicher Macht
widerspreche dem göttlichen Recht und es stehe der Kirche nicht
zu, die Beziehungen der weltlichen Herrschaft zu den Interessen
der ganzen Christenheit zu regeln und die Katholiken könnten
daher über diesen Gegenstand verschiedener Ansicht sein '). Die
«Civiltà cattolica> vom 3. November 1877 fasste die Anschauung
der Kurie in den Satz : « Die Lehre von der Notwendigkeit der
territorialen Souveränität des Papstes für die Form der Regierung
der Kirche ist kein Dogma, aber sie beruht auf einer doktrinellen
Entscheidung, Avelcher kein Katholik widersprechen darf, denn sie

beruht auf einem Urteil, Avelches feierlich von der ganzen lehrenden
Kirche mit dem Papst an der Spitze ausgesprochen worden ist. >

') J. Friedrich, Docum. ad ill. Conc. Vatic. II, <ji; vgl. «Deutscher Merkur>:
1896, S. 256.



— 336 —

Pius IX. habe dieses Urteil wiederholt und namentlich in der Bulle
vom 26. März i860 ausgesprochen. Seinem Spruch hätten 400
Bischöfe bei Gelegenheit der Heiligsprechung der japanischen
Märtyrer im Jahre 1862 zugestimmt und alle andern Bischöfe hätten
sich angeschlossen. Handle es sich auch bloss um eine doktrinelle
Entscheidung, so könne die Kirche in einer solchen nicht irren,
wie sie auch in vielen andern Punkten nicht irren könne, die keine
Dogmen seien1). Um seinen Protesten Nachdruck zu verleihen, spielen

die Päpste bis zur Stunde die Rolle des Gefangenen. Sie wollen
damit nachweisen, dass sie auf ihre Rechte nicht verzichten, und
dass sie sich bis zur Stunde noch im Besitze ihrer alten Souveränität

befinden. Ein klerikaler Jurist urteilt also2): «Der Papst hat
niemals zugegeben, seinen Palast als italienisches Staatsgebiet
anzuerkennen, und er hat unter den Augen Italiens nach 1870
seine frühere StaatsgeAvalt ausgeübt, ohne deshalb auch nur
vorübergehend vom Königreich des Restes seiner eigenen politischen
Gewalt tatsächlich entsetzt zu werden. Selbst angesichts der in
Ermangelung eines Friedensschlusses formell fortdauernden « Belagerung

» durch Italien blieb der hl. Vater bisher noch « freier Herr
im Vatikan», allerdings mit der Gefangennahme bedroht, falls das

Königreich zur Enäigung des Krieges und Vervollständigung der
Okkupation seinen Fuss in den Vatikan setzen sollte, wovon es
bisher Aveniger aus Rücksicht auf die « kirchliche Freiheit » als aus
Furcht vor dem Einschreiten Europas zurückschreckt. Der hl. Vater
ist von seinem Posten nicht gewichen. Wollte Italien diesen Widerstand

brechen und mit A'ölkerrechtlicher Wirkung den Rest des
Kirchenstaates A'ernichten, so musste es den hl. Vater aus dem
Vatikan vertreiben. »

Leo XIIL machte wirkliche Anstrengungen, Avieder in den
Besitz des Temporale zu gelangen, indem er die politischen Konstellationen

seiner Zeit auszunützen suchte. Zunächst hoffte er, unter
dem Einfluss Galimbertis, beim Dreibund Verständnis für seine
Pläne zu finden. Allerdings Avar ja Italien ein Glied dieses Bundes
und die italienischen Staatsmänner hatten von jeher geglaubt, durch
den- Beitritt zum Dreibund einen sichern Schutz gegen die päpstlichen

Aspirationen zu gewinnen. Bismarck, der dem Papst in
andern Punkten sehr entgegenkam, behandelte die Frage des Kirchenstaates

als eine offene. Er vertröstete die Kurie auf einen Krieg
und machte die Erfüllung ihrer Wünsche von einem Sturz der
italienischen Dynastie abhängig8). In dieser Zeit waren die Freunde

*) Vgl. « Deutscher Merkur » 1877, S. 40I f.
2) F. Geigel, a. a. O., S. 287, Anm. I.
3) M. Spahn, Der Untergang des Kirchenstaates und Leo XIII. im «Hochland»,

Bd. X (1912), S. 47 ff.



— 337 —

einer Annäherung zwischen Vatikan und Quirinal sehr tätig. Spektator

erzählt in seinen kirchenpolitischen Briefen, dass damals in
Deutschland ein Programm einer Versöhnung ausgearbeitet worden
seix). Noch einmal setzte Leo XIIL die Hoffnung beim Besuch
Kaisers Wilhem IL auf den Dreibund. Der Kaiser befolgte bei
der Begrüssung des Papstes ein Zeremoniell, das nur souveränen
Fürsten mit weltlicher Macht gegenüber angewendet wird. Als der
Papst seinen Lieblingsgedanken andeutete, gab ihm der Kaiser zu
verstehen, dass er von seiner Seite nichts zu erwarten habe2).
Unterdessen war auch der Zweibund, besonders Frankreich, nicht
untätig geblieben. Der französische Botschafter beim Vatikan wusste
jede Annäherung der Kurie an den Dreibund zu durchkreuzen,
indem er mit der Kündigung des Konkordates drohte3). Schliesslich
wendete sich Leo XIIL endgültig Frankreich, der «älteren Tochter
der Kirche», zu. Er musste die grössten Opfer bringen — die
Aussöhnung mit der demokratischen Republik. Doch scheinen die
Versprechungen von seiten Frankreichs ebenfalls vager Natur gewesen
zu sein. Es knüpfte die Erfüllung der päpstlichen Wünsche an
einen Krieg mit dem Untergang der Dynastie und der Ausrufung

der Republik in Italien4). Die Kurie trat im « Osservatore
Romano » für den Zweibund ein, Avobei sie den Dreibund offen
angriff. Das päpstliche Hoforgan schrieb : « Das letzte Wort über das
französisch-russische Bündnis ist noch nicht gesprochen. Wenn nicht
von den Verbündeten wird dieses Wort von den Ereignissen
gesprochen werden, Avelche sich nicht auf die Lösung der örtlichen
Frage einer oder zweier Provinzen beschränken wird. Die riesenhaften

Ereignisse werden sich auf das ganze schicksalschwere
Dreieck ausdehnen, dessen Winkelpunkte Rom, Paris und Petersburg

sind. Warten wir die Ereignisse ab und man Avird sehen,
wie sie die Politik Leos XIIL verherrlichen werden » 6). Es ist
anders gekommen, als die päpstlichen Diplomaten Avähnten. Leo XIIL
hat den totalen Zusammenbruch seiner Politik nicht mehr erlebt.
Im Konklave legte Österreich sein Veto ein gegen die Wahl des

dreibundfeindlichen Rampolla. Bald musste die Kirche an ihrer
ältesten Tochter die bittersten Enttäuschungen erfahren: Kündigung

des Konkordates und Trennung von Staat und Kirche.
Unterdessen war in Italien die Zahl der Anhänger des Papstes,

die sich mit den Verhältnissen abfanden und sich auf den Boden
des geeinten Italiens stellten, immer grösser geworden. Sie Avaren

1) Beilage zur «Allg. Ztg.», Nr. 125, iSc
2) M. Spahn, a. a. O.
3) Spektator, a. a. O.
4) M. Spahn, a. a. O.
5) L. K. Götz, Leo XIII. 1899, S. 348 f.

Internat, kirchl. Zeitschrift, Heft 3, 1915. 23



— 338 —

nicht nur unter den gebildeten Laien vorhanden, sondern unter der
Geistlichkeit und selbst unter dem höhern Klerus, Prälaten, Bischöfen
und Kardinälen. Die staatlichen Behörden waren gegen die
kirchlichen in vielen Fällen äusserst entgegenkommend, es hatte sich
mit der Zeit ein ganz anderes Verhältnis angebahnt. Diese Kreise,
Geistliche und Laien, Prälaten und Staatsmänner, befürworteten in
Wort und Schrift eine Aussöhnung zwischen Vatikan und Quirinal.
Spektator hat mit der ihm eigenen Sachkenntnis diese Bewegungen
geschildert und einige der Avichtigsten Schriften analysiert. Hier
sei kurz die Schrift des Bischofs Bonomelli von Cremona erwähnt1).
Der Verfasser weist u. a. an Hand der Geschichte des Kirchenstaates

nach, dass der Besitz der Souveränität keine absolute
Bürgschaft für die Freiheit des Papstes gewesen sei, ihr Verlust sei also
nicht gleichbedeutend mit der Einbusse der letztern. Eine
Wiederherstellung des Temporale gegen den Willen Italiens sei unmöglich
und wäre zunächst ein ungeheures Unglück für das Papsttum selber.
Der Vatikan möge sich mit den Tatsachen abfinden und seiner ihm
nächstliegenden geistlichen Aufgabe gedenken. Es müsse sich ein
modus vivendi finden vielleicht in der Weise, dass Italien dem
Papst einen kleinen Streifen Landes bis ans Meer abtrete. Die
wahre Garantie der Freiheit des Papstes findet Bonomelli in der
heute völlig veränderten Lage der Geister, die es gänzlich unmöglich

macht, dem Oberhaupt der Kirche die Freiheit des gesprochenen

oder geschriebenen Wortes zu verkümmern2). Die Schrift
wurde von der Kurie sehr ungnädig aufgenommen, sie kam auf
den Index. Die Aussöhnung der Papstgläubigen mit dem Königreich

Italien machte nichtsdestoweniger weitere Fortschritte. Die
Stellung des Papstes schien auf die Dauer unhaltbar, besonders
stark in Frage gestellt wurde das «Non expédit», das den
Gläubigen die Teilnahme am politischen Leben verbietet. Pius X. schien
tatsächlich den Wünschen des Volkes entgegenzukommen, als er
am II. Juni 1905 durch die Bulle «Il fermo proposito» die
Erneuerung der sozialen Aktion in Italien ankündigte, wobei er auch
die Teilnahme am politischen Leben berührte und seine Anhänger
aufforderte, sich darauf vorzubereiten. Bei den Wahlen im Jahre
1904 war das «non expedit> nicht erneuert Avorden, tatsächlich
nahmen die Klerikalen in einigen Bezirken an den Wahlen teil. Es
wurde in der Bulle zwar nicht aufgehoben, wie erwartet worden
Avar, aber die Möglichkeit auf Konzessionen in Aussicht gestellt
und den Bischöfen in bestimmten Fällen die Vollmacht zur Dispens

') Roma e l'Italia e la Realtà delle cose. Pensieri d'un Prelato Italiano con la
riposta d'un Cattolico Italiano alle critiche d'alcuni periodici. FireDze 1889.

2) Spektator, a. a. O.



— 339 —

vom Verbot fur ihre Diözesen verheissen. Praktische Bedeutung
erhielten diese Aussichten, als bei den Parlamentswahlen im Jahre
1909 wirklich in einigen Diözesen klerikale Abgeordnete geAvählt

wurden, die in der Kammer eine Gruppe von 24 Mitgliedern
bildeten. Dass man aber von der Lösung der römischen Frage noch
weit entfernt war, bekundete ein Zwischenfall in der italienischen
Kammer. Am 31. März sagte der Führer dieser Gruppe, Cameroni,
in einer Rede: «Die wahren Freunde des Vaterlandes seid ihr
nicht, (an die Linke) die ihr den Bürgerkrieg wollt, sondern wir,
die wir das Vaterland in seinen wirklichen Grenzen auffassen, und
wir wollen es stark und geachtet. » Auf die Zwischenrufe « Auch
mit Rom als Hauptstadt» antwortete Cameroni mit Nachdruck
«Auch mit Rom als Hauptstadt». Die päpstliche offiziöse Presse

missbilligte die Ausführungen scharf1). Sie hatte schon vorher zwei
klerikale Führer, die in ihren Wahlreden bekannt hatten, dass an
eine Wiederherstellung der Aveltlichen Herrschaft des Papstes nicht
zu denken sei, entschieden desavouiert.

Die päpstlich gesinnten Abgeordneten durften so kühn sprechen,
weil seit dem Jahre 1905 die römische Frage Avieder Gegenstand
der öffentlichen Diskussion war. Eine Flut von Artikeln und
Broschüren erschien, die das Problem von allen Gesichtspunkten aus
beleuchteten, die aber alle darin einig Avaren, dass sich eine Lösung
finden müsse. Allgemein wurde auch konstatiert, dass Regierungsorgane

und kirchliche Behörden einander näher gekommen und jene
diesen überall grosses Entgegenkommen bekundet hätten. In einer
Broschüre : « Der gegenwärtige Zeitpunkt oder das Ende des
Zwiespaltes zwischen Papsttum und Italien > schrieb der anonyme
Verfasser u. a., Pius X. gedenke die Wiederherstellung des Kirchenstaates

nicht in den Mittelpunkt seiner Politik zu stellen, der Papst
sei einst Monarch eines weltlichen Staates geAvesen. «Die bürgerliche

Herrschaft galt in damaligen Zeiten als ein Zeichen der Macht ;

aber mit dem Fortschritt änderten sich auch die Zeiten ; heute
würde ein derartiges weltliches Besitztum nicht mehr eine Macht,
sondern vielmehr eine Schwäche für das Papsttum bilden, das in
diesem Falle unangenehmen Überraschungen ausgesetzt Aväre. »

Kurze Zeit darauf hat Kardinal und Erzbischof Capecelatro von
Capua eine Broschüre erscheinen lassen. Der Kardinal stellt sich
darin auf den Boden der italienischen Verfassung, der jeder Katholik

verpflichtet sei. Er bezeichnet die Einheit Italiens als ein « Avahres
Gut». «Endlich proklamieren Avir», erklärt der Kardinal, «dass es
eine schwere Sünde wäre, gegen das geeinigte Italien sich zu
verschwören oder sich aufzulehnen. Es ist also ausser allem Zweifel*

*) Staatslexikon der Görresgesellschaft 1911, Bd. Ill, S. 245.



— 340 —

dass wir — in bezug auf das Vaterland, wie es heute konstituiert
ist — alle unsere Pflichten als gute Katholiken, Staatsbürger und
Söhne Italiens erfüllen. » Er wünscht deshalb, dass bald eine Ära
des Friedens zwischen Staat und Kirche in Italien anbrechen möge1).

Diese Wandlungen machten sich auch in dem Lande fühlbar,
in Avelchem von der päpstlichen Partei die Wiederherstellung des
Kirchenstaates am hartnäckigsten verlangt wurde. Es ist bekannt,
Avie Jahr für Jahr auf den Generalversammlungen der deutschen
Katholiken diese Forderung aufgestellt wurde. Sie wurde vom
Zentrum sogar ins Parlament getragen. Als anlässlich des Besuches
des Königs Humbert in Berlin in der Reichstagssitzung vom 23. Mai
1889 eine Resolution des italienischen Parlaments, in der es seiner
Freude über den Empfang des Königs in Berlin Ausdruck verlieh,
vorgelesen wurde und der Präsident des Reichstages sich für
ermächtigt erklärte, die freudigen Gefühle des deutschen Volkes über
den Bund zwischen Italien und dem deutschen Reich in geeigneter
Form zu bekunden, gab der Vorsitzende des Zentrums die Erklärung

ab : « Meine sämtlichen politischen Freunde und ich schliessen
uns den Dankesworten des Herrn Präsidenten an, tun dies aber
unter dem ausdrücklichen Vorbehalt, dass dadurch unsere Stellung
zur römischen Frage nach keiner Richtung hin präjudiziert werden
soll. » Bald nach dem Tode Leos XIIL verschwand der Kirchenstaat

in den fraglichen Resolutionen der deutschen Katholikentage,
man begnügte sich damit, die Freiheit und Unabhängigkeit des
hl. Stuhles zu verlangen ; man Avar also in deutschen ultramontanen
Kreisen nach vierzig Jahren zu der Auffassung gelangt, die
Döllinger in seinen Odeonsvoiträgen eingenommen hatte. Im Archiv
für katholisches Kirchenrecht2) beschäftigte sich ein « deutscher
Kanonist » in einer Artikelserie mit der « Römischen Frage und der
kirchenrechtlichen Möglichkeit ihrer Lösung». In der beachtens-
Averten Arbeit kommt der Kanonist bei der Untersuchung der Frage,
ob der Papst auf das Temporale verzichten könnte, zum Ergebnis,
dass die Kirche die absolute Notwendigkeit des Kirchenstaates
nicht lehre und das der Papst auf das Temporale verzichten dürfe,
wenn ihm sonst die Freiheit und Unabhängigkeit garantiert sei.

Das italienische Garantiegesetz entspreche aber dieser Forderung
nicht. Nicht einmal durch die Garantie der Mächte wäre die Freiheit

des Papstes genügend sichergestellt. Die beste Sicherheit wäre
ein inniges und freundschaftliches Verhältnis zwischen Papsttum
und italienischem Königtum. Sie wäre aber nur möglich, wenn die
Katholiken Italiens eine politische Macht bedeuteten. «Eine solche

') Archiv für katholisches Kirchenrecht, Bd. 90 (1910), S. 273 f.

2) Bd. 89, 90 und 91 (1911).



— 341 —

Stütze im eigenen Lande böte ihm (dem Papst) jedenfalls mehr
Schutz für seine Freiheit als alle Garantien des Auslandes, und
hätte auch den Vorteil, dass die Katholiken, wenn sie ihre Liebe
zum geeinten Vaterland mit der zur Kirche und dem apostolischen
Stuhle verbinden könnten, ihrem katholischen Glauben erhalten
blieben *). > Die Vorschläge des Verfassers gehen dahin, das
Garantiegesetz im Einverständnis mit dem Papst zu verbessern, dem
hl. Stuhl etwa Rom mit nächster Umgebung oder wenigstens den
leontinischen Stadtteil mit einem Landstreifen bis zum Meer zu
überlassen, damit äusserlich seine Souveränität in Erscheinung trete.
Eine Schutzpflicht Italiens sei damit nicht ausgeschlossen. Endlich
sei das verbesserte Garantiegesetz durch die Mächte zu gewährleisten.

Er sieht die Lösung der Frage nicht im Eingreifen der
Mächte auf dem Wege der Diplomatie, sondern einzig in der
innern Neugestaltung der politischen Verhältnisse Italiens durch das

katholische Volk in seiner Stellung zur vollendeten Tatsache des

neuen Königreiches. Die Theorie eines völlig freien Papsttums im
geeinigten Königreich vertreten heute so ziemlich alle Katholiken
Italiens und finde selbst in den höchsten kirchlichen Kreisen offene

Anhänger2). An der Kurie selbst verharrt man noch auf dem alten
Standpunkt. Als im Jahre 1912 in den italienischen Blättern eine

neue Formel für päpstliche Souveränität erörtert wurde und das
« Giornale d'Italia » behauptet hatte, der hl. Stuhl habe eine solche

vom «Osservatore Romano> verlangt, veröffentlichte das Blatt in
Nr. 295 folgende Belehrung: „Wir erklären unverzüglich, dass uns
keine derartige Anordnung zugegangen ist. Überdies Avar und ist diese

Frage viel zu sehr festgelegt, um durch die Zeit und durch Ereignisse

eine Änderung zu erfahren. Wir drucken bei dieser Gelegenheit

gern wieder den folgenden Satz des Briefes ab, den Leo XIIL
sei. Anged. am 15. Juni 1887 an Kardinal Rampolla, seinen
Staatssekretär, richtete, einen Satz, der für diesen Fall ausgezeichnet passt
und wörtlich so lautet: «Bis jetzt ist das einzige Mittel, dessen sich
die Vorsehung zum Schutz der für die Päpste erforderlichen Freiheit

bediente, ihre weltliche Souveränität gewesen : und wo immer
dieses Mittel fehlte, wurden die Päpste entweder verfolgt, gefangen
genommen oder verbannt, oder sie befanden sich sicher in einer
abhängigen Lage und in ständiger Gefahr, sich auf dem einen oder
andern dieser Wege zurückgesetzt zu sehen. Die ganze Geschichte
der Kirche bestätigt dies. > Das ist der Gedanke Leos XIIL, der
auch in allen Akten des regierenden Papstes Pius X. befolgt Avurde.

Wie man sieht, ist es zurzeit unmöglich, die zwei Fragen vonein-

') A. a. O., Bd. 90, S. 694.
2) A. a. O., Bd. 91, S. 9 ff.



- 342 —

ander zu trennen, da die eine mit der anderen identisch ist. Sollte
aber irgend jemand Vorschläge zu machen haben, so möge er sie

nur auseinandersetzen, und wir werden keine Bedenken tragen, sie

zu erörtern. Nicht als ob bei uns eine Entscheidung läge, sondern
weil eine solche Erörterung dazu beitragen kann, die öffentliche
Meinung aufzuklären, die so oft über diese Frage in Irrtum geführt
wird."

Internationale Beziehungen. In der « Living Church » vom
12. Dezember 1914 wurde berichtet, dass der Präsident der New-
Yorker Gesellschaft « Catholic Clerical Union*, Rev. John P. Willer,
in der letzten Novembersitzung einen Gast vorgestellt hat, der
behauptete, «The Right Rev. Bishop Prince de Landas Berghes et de

Rache, Phil. D., LL. D. (Louvain) » zu sein. Weiter wird von ihm
gesagt, er sei ein « Austrian Old Catholic Bishop > und habe Zeugnisse

von den Erzbischöfen von Canterbury und York und dem
Bischof von London vorgewiesen; mütterlicherseits sei er mit der
Familie Alexander Hamilton verwandt; er spreche fliessend
englisch und er habe an den Verein eine sehr artige Ansprache
gehalten.

Der « Churchman » vom 6. März meldete, der fragliche Bischof
sei 1901 als « Titularbischof von Schottland» in Antiochien zum
Bischof geweiht Avorden und sei fürstlichen Geblütes, nämlich ein
«Glied des königlichen Hauses Habsburg». Dagegen berichtete
die «Living Church » vom 20. März, er sei von dem Engländer
Mathew konsekriert worden. In den genannten amerikanischen Blättern
wurden nun gegen den Mann ernste Bedenken geäussert. Der
Prinz suchte diese in einem langen Schreiben an die « Living
Church», erschienen in der Nummer vom 17. April, zum SchAveigen
zu bringen. In diesem Schreiben sagt er u. a.: «Ich bin ein
Mitglied des holländischen altkatholischen Episkopats, und zwar, wie
Msgr. Herzog, der durch Bischof Reinkens konsekriert Avorden ist,
auch nur mit einem einzigen Zwischenglied. Die Behauptung, ich
gehöre keiner kirchlichen Gemeinschaft an, ist daher unwahr. In
der amerikanischen Kirche dienen gegenwärtig mehrere Priester,
die von Erzbischof MatheAv ordiniert worden sind, sogar ein Bischof,
der nun als Rektor (Pfarrer) in der amerikanischen Kirche wirkt.
Ich selbst erhielt vor vier Monaten in einer amerikanischen Diözese
die Berechtigung zu geistlichen Funktionen; mit den gleichen
Weihen sind gegenwärtig in der Diözese London zwei Priester
tätig. Eine andere falsche Behauptung ist die, ich sei nicht auf
eine kirchlich reguläre Weise zur bischöflichen Weihe gelangt. Ich
vermute, es Averde angenommen, ich sei erst nach der Erklärung
der Bischöfe der Utrechter Union (11. September 1913) konsekriert



— 343 —

worden. Allein der offizielle Bruch zwischen den Altkatholiken des

Kontinents und Englands hat erst geraume Zeit nach meiner
Konsekration zum Regionarbischof von Schottland stattgefunden. Seine

(Mathews) Beziehungen zur anglikanischen Kirche, die seit der
Veröffentlichung seiner Broschüre über die anglikanischen Weihen
immer gespannter geworden waren, wurden endgültig abgebrochen
als der Revised Order of Corporate Retinion gegründet worden war,
durch den er als Prälat des Ordens und sein Suffraganbischof
bedingungsweise ungefähr vierhundert — meist bepfründete — Priester
der anglikanischen Kirche, die an der Gültigkeit ihrer Weihen
zweifelten, reordiniert haben; die meisten dieser Geistlichen sind
immer noch in der Kirche Englands tätig. — Da Erzbischof Mathew
und seine Bischöfe, Priester und Laien am 5. August 1911 durch
den Fürstbischof von Beyrut in die Gemeinschaft mit der
orthodoxen Kirche des Morgenlandes aufgenommen wurden, sind
folgerichtig die Geistlichen der O. C. R. in voller Gemeinschaft mit der
russischen und andern griechischen Kirchen Seit der Gründung

der altkatholischen Kirche in Grossbritannien und Irland und
der Konsekration des Erzbischofs Mathew zu diesem Werk durch
den Erzbischof von Utrecht im Jahr 1908 hat er (Mathew) bereits
sieben 1j Bischöfe konsekriert ; zwei derselben waren vorher von Rom
zu Monsignori ernannt worden und sind seither zugleich mit einem
andern Bischof, ebenfalls ursprünglich römischkatholisch, in die
Gemeinschaft dieser (römischen) Kirche zurückgekehrt. Ein anderer
Bischof (Kubinyi) ist, wie schon gesagt, in der amerikanischen
Kirche tätig und noch ein anderer ist Prälat des Ordens der
Corporate Reunion und Suffragan der erzbischöflichen Diözese. Einer
ist in England als Diözesanbischof (in diocesan work) beschäftigt.
So bleibe ich als ein .herumziehender gentleman' übrig, der auf die
Anregung des Erzbischofs von Canterbury nach diesem Lande
(Amerika) gekommen ist. »

Die Altkatholiken sahen sich ebenfalls veranlasst, sich mit dem

geheimnisvollen Bischof zu beschäftigen. Ihre Anschauungen sind
in einem Briefe wiedergegeben, den Bischof Dr. E. Herzog in Bern
am 30. April an den Herausgeber der «Living Church» gerichtet
hat. Der Brief lautet folgendermassen :

') Nach den von Zeit zu Zeit in der Presse erschienenen Notizen muss die Zahl
der von Mathew konsekrierten Bischöfe beträchtlich grösser sein. So scheint z. B.
de Landas die französischen Bischöfe « l'ierre René de Ligni'res» (P. Laurain), der
sich als « Archevêque Gallican de Paris, Métropolitain de l'Eglise Catolique Française

«, bezeichnet, J. B. Boicaud, der « Evêque Régionnaire de l'Est » ist, und «.Msgr.
Giraud, Evêque Régionnaire du Centre » nicht zu kennen. Auch in England und
Irland selbst scheint Mathew, ausser den von de Landas erwähnten Persönlichkeiten,
noch andere ehemalige Priester zu Bischöfen geweiht zu haben, so dass sich die Zahl
der von ihm bezogenen Konsekrationen mindestens auf ein Dutzend belaufen dürfte.
Für Frankreich allein waren acht Bischöfe in Aussicht genommen.



— 344 —

«Sie erweisen mir die Ehre, mir mit Schreiben vom io. April,
das ich gestern erhalten habe, die Frage vorzulegen, ob ich die
Konsekration des « Prince de Landas Berghes et de Rache » durch
Bischof Mathew als « authentic and valid-> ansehe und den
genannten als Mitglied « of the old catholic episcopate » anerkenne,
wenn die Weihe erfolgt ist « before the break » (August 1913) of
« Archbishop Mathew > « with the old catholic episcopate ».

Eine AntAvort auf diese Frage scheint mir, ganz allgemein
gesprochen, für die Gültigkeit der Konsekration des « Prince > nicht

von entscheidender Bedeutung zu sein. Es Hesse sich ja denken,
dass die altkatholischen Bischöfe die kirchliche Gemeinschaft mit
Mathew ohne Grund aufgehoben hätten. Eine ungerechte
Exkommunikation bindet nicht. Wäre Mathew ungerecht exkommuniziert
worden, so könnte er doch immer noch gültige bischöfliche
Handlungen vollziehen.

Von entscheidender Bedeutung aber scheinen mir in unserm
Falle folgende zwei Fragen zu sein :

1. Ist eine unter falschen Vorgaben erschlichene Konsekration
gültig

2. Kann ein Priester, der von keiner Kirche nach den für sie

gültigen Gesetzen zum Bischof erwählt oder ernannt ist, in gültiger
Weise konsekriert werden

Diese beiden Fragen haben nun durch Mathew und die — nach
den Angaben von « Prince » — von ihm konsekrierten sieben
Bischöfe eine so grosse Bedeutung erlangt, dass sie studiert und be-
antAvortet Averden müssen. Ich habe mir vorgenommen, darüber
D. v. im III. Heft unserer « Internationalen kirchlichen Zeitschrift*
(Juli-September 1915) eine Studie zu veröffentlichen, in der ich
beide Fragen mit Nein beantworte *). Ich kann hier nur kurz
andeuten, warum ich die erste der beiden obigen Fragen aufwerfe :

1. Arnold Harris Mathew, Earl of Llandaff, Avurde am 28. April
1908 in Utrecht durch den Erzbischof unter Assistenz der Bischöfe
von Haarlem, Deventer, Bonn nach dem Pontificale Romanum zum
Bischof konsekriert.

2. Der Konsekration waren viele Verhandlungen vorausgegangen.
Die Briefe sind noch vorhanden. Die meisten sind von Rev. Richard

O'Halloran, Resident Priest of St. Joseph and Peters Catholic Mission,
Ealing, W., London, den ich seit 1902 persönlich kannte,
geschrieben und an mich gerichtet, damit ich sie den holländischen
Bischöfen übermittelte.

3. Zu den Zeugnissen, die ich forderte und erhielt, gehört auch
ein Dokument, das enthält:

') Vgl. den Aufsatz S. 271 dieser Nummer.



— 345 —

a. die Namen der « Central Authority »,
b. die Namen der « parishes organised »,

c. die Namen der Geistlichen jeder Pfarrei,
d. die Namen der Mitglieder der « Trustees » jeder Pfarrei.

4. Es wurde uns auch eine Liste aller Mitglieder der Synode, die

am 18. Februar 1908 zu Chelsfield die Bischofswahl vorgenommen
hatte, mitgeteilt; die Liste enthielt die Namen von 16 Laien und
17 Geistlichen.

5. Das an den Erzbischof von Utrecht gerichtete Gesuch, den
erwählten Bischof Mathew zu konsekrieren, war von drei Geistlichen
und drei Laien unterzeichnet ; einer der Geistlichen war Rev. Richard

O'Halloran. Es war vom 13. März 1908 datiert.
6. Im « Guardian » vom 13. Mai iqoS steht eine Korrespondenz,

unterzeichnet von «Incredulous», in der es heisst: «It is

stated that he (Mathew) has already a folloAving of seventeen ex-
Roman catholic priests and eight fully-organised parishes in Ealing,
Bromley, Orpington, Brighton, Birmingham, Hall, Nottingham and
Chelsfield. But no human eye can see these men in the flesh. We
are told they are here, that they exist; but no man on earth can
find them. Doubtless Mr. Mathew has studied magic, and has the

power, like Simon of old, to do most marvellous things in proof
ot his Apostolic election and mission. Faith is the belief in things
unseen ; but it requires very strong faith indeed to believe that
Mr. Mathew has, or ever had, seventeen ex-Roman priests and eight
congregations in these towns, and no one but Mr. MatheAv can see

them. I am like St. Thomas, I believe when I see and I undertake
to give 10 L. to each of those ex-Roman catholic priests if Mr.
Mathew will produce them, and thus pav the penalty for my
incredulity. — Now if Mr. Mathew has no seventeen priests and no eight
congregations of laity, how was he elected Bishop And hoAv did
he induce the Old Catholic Bishops to consecrate him All right,
if he has these priests and people, all wrong, if he has not. Unlike
the Roman, the Old Catholic Theology teaches that deception of
any kind invalidates the consecration of the Bishop, because the
Holy Ghost cannot be a party to deception. Before, then, Mr.
Mathew sets himself up as first Old Catholic Bishop for England, and

attempts to convert us and to ordain old catholic priests, we have
a right to demand the proofs of the validity of his own episcopate
as an Old Catholic Bishop, and all depends on the production of
the seventeen priests and the eight congregations. If they do not
exist, and he refuses to produce them, then he begins his Mission
to England by casting doubts on his OAvn episcopate and the orders
conferred by him ; and thus we have the case of his ancestor,
Bishop Barlow repeated. — The question, then, is this: Is Mr. Ma-



— 346 —

thew a validly-consecrated Old Catholic Bishop according to the
teaching of the old catholic theology? Produce the seventeen ex-
Roman Catholic priests, all is proved; fail to do so, and grave
suspicion of deception is aroused, and all Mr. Mathew's ordinations
are douptful. The io L. each for the seventeen priests is ready
on their taking tangible human form and telling us where to find
them. Incredulous. »

Was « Incredulous » mit dieser Korrespondenz der Welt zur
Kenntnis brachte, war richtig: Die «seventeen priests> und die
« eight congregations > existierten in Wirklichkeit nicht. Richtig
war auch, dass ich in frühern Verhandlungen (über die Stellung,
die gegenüber Vilatte einzunehmen sei) erklärt hatte, dass ich eine
mit falschen Vorgaben erschlichene und ohne vorherige kirchliche
Wahl oder Ernennung erteilte Konsekration für ungültig halte. Wer
aber war dieser « Incredulous » Das war kein anderer als der heute
noch lebende Geistliche der St. Joseph and Peters « Roman catholic
Church, Mattock Lane, Ealing, W.*, Rev. Richard O'Halloran, der
uns im Einverständnis mit Mr. Mathew die verlangten Dokumente
geschickt und eigenhändig das Gesuch um Konsekration
unterzeichnet hatte.

Wir konnten fast gar nicht glauben, dass Alathew an dem
sakrilegischen Betrug beteiligt sei. Mit einer öffentlichen Erklärung,
die im «Guardian» vom 20. Mai 1908 erschienen ist, deutet er an,
dass er selbst von O'Halloran betrogen worden sei. Aber ist das
richtig? Noch am 7. April (1908) hat er mit O'Halloran eine Reise
nach Utrecht gemacht und sich mit ihm persönlich dem Erzbischof
Abgestellt : sollte er nicht in vollem EinA'erständnis mit O'Halloran
gewesen sein — Von Mathew liegt ein eigenhändig geschriebenes
Verzeichnis der « organised parishes > vor : sollte er nicht gewusst
haben, dass keine einzige dieser «parishes» existierte und ihn zum
Bischof haben Avollte? — Mathew wohnte damals in Chelsfield
(Kent.), avo nach Angabe von O'Halloran die BischofsAvahl
stattgefunden hatte : sollte er nicht gewusst haben, dass dort gar nie
eine Synode zusammengekommen war? — Von der angeblichen
Bischofswahl, 18. Februar, bis zur Konsekration, 28. April,
verflossen zehn Wochen : sollte Mathew in dieser Zeit nicht in Erfahrung

gebracht haben, avo denn die Geistlichen und die Gemeinden
seien, die ihn zum Bischof haben wollten — Ich glaube also, dass
Mathew mit O'Halloran einverstanden war und sehr wohl wusste,
dass eine Hintergehung der altkatholischen Bischöfe beabsichtigt
war. Damit stimmt überein, däss beide, Mathew und O'Halloran,
sich unter allerlei Vorwänden dagegen wehrten, dass Bischof van
Thiel von Haarlem vor der Konsekration nach England komme und
die altkatholischen Gemeinden besuche. Wie es dann zum Bruche



— 347 —

zwischen den beiden gekommen ist, mag Mathew selber der Welt
mitteilen. Fest steht, dass die Konsekration des Mr. Mathew durch
schändlichen Betrug erschlichen worden ist. Daher halte ich die
Konsekration für ungültig.

Zu dem Schreiben von « de Landas Berghes et de Rache »,
dass Sie in ihrer Nummer vom 17. April mitteilen, mache ich nur
noch folgende Bemerkungen :

1. Schon im « Guardian » vom 5. August içio erklärte J. J. van
Thiel, Bischof von Haarlem, dass die altkatholischen Bischöfe «for
Bishop MatheAvs eventual particular attitude or opinions » keine
Verantwortlichkeit übernehmen. Vom Kongresse in Wien (September

1909) bis zum Kongresse in Köln (September 1913) hat keine
Sitzung der altkatholischen Bischofskonferenz stattgefunden; daher
ist die gemeinschaftliche Erklärung gegen Mathew nicht schon früher
erfolgt. Aber die Beziehungen zu Mathew waren schon längst
völlig abgebrochen.

2. Mathew selbst hat dem Erzbischof von Utrecht schon unterm
31. Dezember 1910 ein Schreiben zugehen lassen, in welchem er
im Namen der «Western Orthodox Catholic Church in Great
Britain and Ireland » den Altkatholiken auf dem Kontinent sieben
Irrtümer zum Vorwurf macht und gleichzeitig volle Unabhängigkeit
für sich in Anspruch nimmt.

3. Wann es zur völligen Trennung zwischen MatheAv und uns
gekommen sei, halte ich übrigens in unserer Frage für gleichgültig ;

ist die Konsekration MatheAvs nichtig, so gilt das auch von der
Reordination der 400 anglikanischen Priester und den Konsekrationen

der 7 Bischöfe, von denen « Prince de Landas Berghes et
de Rache» Kenntnis hat.

4. Dass Mathew « in full community with Russian and Greek
Churches » sei, ist unrichtig. Wohl scheint der Erzbischof Gerassi-

mos Messara von Beyrouth am 5. August 1911 — offenbar auch
ohne genaue Kenntnis der Verhältnisse — den Anschluss MatheAvs

an die orthodoxe Kirche von Antiochien bestätigt zu haben ; allein
der Patriarch von Antiochien widerrief diese Erklärung (s. « Guardian

» vom 12. und 19. April 1912).
5. Wie es sich mit den beiden « Monsignori > (H. D. Beale und

A. S. Howarth), die sich von MatheAv konsekrieren Hessen und die

am 9. Februar 1911 mit MatheAv von Pius X. nominatim
exkommuniziert worden sind und mit andern Persönlichkeiten verhält, auf
die « Prince » anspielt, dürfte in Amerika bekannt sein. »

Die amerikanischen und englischen Kirchenblätter brachten
eingehende Berichte über eine merkAvürdige Interkommunion, die

am 25. Januar in der anglikanischen Kathedrale zu Quebec in



— 348 —

Kanada stattgefunden. An diesem Tage wurde Bischof L. W. Williams

feierlich konsekriert. An der Feier nahmen der orthodoxe
Erzbischof Germanos von Baalbek aus dem Patriarchat Antiochien teil.
Die «Living Church> vom 13. Februar brachte darüber folgende
nähere Mitteilungen. Der Erzbischof war nach Kanada gekommen,
um für seine kirchlichen Institute am Libanon Geldmittel zu
sammeln. Da er gerade in Montreal war, als die Bischofsweihe
stattfinden sollte, lud ihn der dortige Bischof Farthing ein, nach Quebec

mitzukommen, um sich an der Feier zu beteiligen. Der orthodoxe

Erzbischof folgte der Einladung. In Quebec Avurde darüber
verhandelt, ob sich Germanos auch an der Handauflegung
beteiligen soll. Aus Gründen, die nicht angegeben werden, wurde
darauf verzichtet. Dagegen Avurde vereinbart, dass der Vertreter
der orthodoxen morgenländischen Kirche mit seinen Geistlichen
beim Konsekrationsgottesdienst an der Kommunion teilnehmen und
an einem folgenden Tag in einem eigenen Gottesdienst auch
Anglikanern die Kommunion spenden soll. Der eine Gottesdienst fand
in der bischöflichen Kathedrale zu Quebec, der andere in der dem
Erzbischof eingeräumten Barnabaskirche zu Ottawa statt. Der
Erzbischof erschien in der Kathedrale in vollem Ornat mit zwei
orthodoxen Geistlichen und nahm einen Ehrenplatz im Chorraum

ein. Später wurde ihm zu OttaAva die anglikanische
Barnabaskirche zu einem Gottesdienst nach orthodoxem Ritus
eingeräumt. Dabei spendete er die Kommunion auch den anwesenden

Anglikanern. Zugleich gab er den morgenländischen Ansiedlern
die Weisung, sich künftig am Gottesdienst in den anglikanischen
Kirchen zu beteiligen. Beim Abschied versprach er, sein Möglichstes
zu tun, um eine förmliche Union zwischen den orthodoxen Kirchen
des Ostens und der anglikanischen Kirche des Westens herbeizuführen.

In der anglikanischen Kathedrale wurde sowohl beim
Hauptgottesdienst am Vormittag Avie beim Abendgottesdienst den
anwesenden orthodoxen Geistlichen Gelegenheit gegeben, der
Interkommunion auch in der Form ritueller Gebete Ausdruck zu geben.
Der Erzbischof Germanos sang nach seinem Ritus in griechischer
Sprache in der Form einer Litanei Fürbitten für den englischen
König, die Erzbischöfe, Bischöfe und das ganze gläubige Volk der
anglikanischen Kirche und insbesondere für den neuen anglikanischen

Bischof in Quebec. Darauf antworteten seine Geistlichen
mit dem liturgisch gesungenen Kyrie eleison. Diese überraschende
Nachricht wurde nun in der « Living Church » vom 20. März Avider-
rufen. Sie Avar zwar den kanadischen Zeitungen entnommen und
enthielt soviel Einzelheiten, dass man glauben musste, der
Berichterstatter sei ganz genau unterrichtet. Allein der russische Bischof von
New-York ersuchte nun doch die «Living Church», die Nachricht



— 349 —

zu dementieren. Der genannte syrische Erzbischof Germanos von
« Salfikias » beteilige sich nur dann an einem Kommuniongottesdienst,
wenn dieser nach dem Ritus der orthodoxen Kirche gefeiert werde.
Dass nun das Dementi nicht von, dem fraglichen Erzbischofselbst,
sondern von dem russischen Bischof in New-York ausgeht, ist auffällig.

Die Kikuyu-Konferenz. — In der Kikuyu-Angelegenheit, vgl.
diese Zeitschrift 1914, S. 250, hat der Primas von England sein
Urteil gesprochen. Er hatte sich mit der beratenden Behörde der
englischen Kirche, «The Consultative body», in Verbindung
gesetzt. Sie hielt in den Tagen vom 27.—31. Juli 1914 Sitzungen im
Lambethpalast und hatte eine Aussprache mit den in Frage
kommenden Bischöfen von Mombasa, Uganda und Zanzibar. Auf Grund
der gefassten und von Allen unterzeichneten Beschlüssen hat der Primas
die Erklärung abgegeben. Sie hat laut «Guardian» 1915, S. 375,
folgenden Wortlaut: Summary of decisions, i. Ministers recognised
in their own bodies may be welcomed as visitors to preach in
Anglican churches, provided they are accredited by the Diocesan
Bishop. 2. Non-Anglicans may be admitted to the Holy Communion

at the discretion of the Diocesan Bishops, on condition of the
acceptance of the Apostles' and Nicene Creeds, the absolute authority
of Scripture as the Word of God, and the Deity of our Lord.
3. Anglicans must not receive the Holy Communion from Ministers

not Episcopally ordained or whose Orders are otherwise irregular.
4. We shall act rightly, and the wisest and strongest Ministers
believe that we shall act rightly, in abstaining at present from such
services as the closing service held at Kikuyu. In deutscher
Übersetzung: i. Geistliche, die in der eigenen Gemeinschaft anerkannt
sind, können als Gastprediger in anglikanischen Kirchen Avillkommen
sein unter der Voraussetzung, dass sie vom Diözesanbischof
bevollmächtigt sind. 2. Nicht-Anglikaner können nach dem Ermessen
der Diözesanbischöfe zur Kommunion zugelassen werden unter der
Bedingung, dass sie das apostolische und das nizänische
Glaubensbekenntnis annehmen und sich zur absoluten Autorität der hl. Schrift
als Wort Gottes und zur Gottheit Christi bekennen. 3. Anglikaner
sollen die Kommunion von nicht bischöflich Ordinierten und solchen,
deren Ordination in anderer Art «irregulär» ist, nicht empfangen.
4. Wir werden rechtmässig handeln, und die Aveisesten und tüchtigsten

Geistlichen glauben, dass Avir rechtmässig handeln, Avenn wir
uns jetzt solcher Gottesdienste, wie einer in Kikuyu gefeiert Avurde,
enthalten. — Diese Beschlüsse gelten nur für das Missionsgebiet.

Adolf KÜRY.


	Kirchliche Chronik

