Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 5 (1915)
Heft: 2
Rubrik: Kirchliche Chronik

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

— 220 —

KIRCHLICHE CHRONIK.

Gesellschaften zur Pflege internationaler Beziehungen und
kirchlicher Union. — Die Arbeit verschiedener Gesellschaften, die
sich in den letzten Jahren mit der Aufgabe gebildet hatten, die
verschiedenen Volker und Kirchen einander ndher zu bringen, ist
durch den Krieg vielfach unterbrochen oder in Frage gestellt worden.
Die bedeutendste deutsch-englische war ¢« Das kirchliche Komitee
zur Pflege freundschaftlicher Beziehungen zwischen Grossbritannien
und Deutschland ». Es wurde 1909 ins ILeben gerufen und gibt
seit 1913 eine Vierteljahrsschrift < Die Eiche» in Berlin heraus,
vgl. «Internat. kirchl. Ztschr.» 1914, S. 285. Aus den drei ersten
Heften des Jahrganges 1914 ist ersichtlich, wie erfolgreich und zu-
versichtlich das Komitee arbeitete und wie unerwartet das erschiit-
ternde Ereignis fiir alle eintrat. Die Zahl der Mitglieder des Komitees
wuchs bedeutend, iiber 3000 protestantische Geistliche gehoren ihm
an. Noch am 28. April 1914 fand in Berlin eine starkbesuchte Ver-
sammlung statt, in der Prof. Harnack einen Vortrag hielt, Direktor
D. Spiecker iiber das Seebeuterecht und Lic. Siegmund-Schultze
tiber die englischen Settlements sprachen. In London hatte am
8. April die Jahresversammlung der englischen Freunde stattge-
funden. Die Reden des Erzbischofs von Canterbury, des deutschen
Generalsuperintendenten D. Lahusen, . des Direktors D. Spiecker,
des Kardinals Bourne und des Rev. Wiseman, die an der Versamm-
lung gehalten wurden, sind im Juliheft der « Eiche>» abgedruckt.
Das folgende Heft enthdlt das englische Weissbuch in deutscher
Ubersetzung mit einem Vorwort des Herausgebers. Der Untertitel
« Vierteljahrsschrift zur Pflege freundschaftlicher Beziehungen zwi-
schen Grossbritannien und Deutschland » ist weggelassen. Die
Redaktion kiindigt an, dass von Neujahr 1915 an < Die Eiche»
unter gleicher Redaktion als Vierteljahrsschrift fiir soziale und inter-
nationale Ethik zur Anregung von Freundschaftsarbeit der Kirchen
erscheinen soll. Das erste Heft 1915 enthilt eine Reihe von bedeu-
tenden Dokumenten kirchlicher Behorden und Korperschaften, die
zum Krieg erlassen worden sind.



— 221 —

Durch den Krieg wurde die Ausgabe der Zeitschrift < Mesrop »
der deutsch-armenischen Gesellschaft, vgl. «Internat. kirchl. Ztschr.»
1914, S. 431, unterbrochen, weil es unmoglich sei, sie zu versenden.
Die genannte Gesellschaft hielt am 16. Juni 1914 in Berlin ihre
Sitzung ab. Dr. Rohrbach sprach iiber « Die Bedeutung der Arme-
nier fiir die Weltkultur >, Der Vorstand wurde aus den Herren
Dr. Lepsius, dem Vorsitzenden, Dr. Rohrbach, Pfarrer Stier, Issa-
hakian und Dr. Hairanian bestellt. Einer Mitteilung vom 15. De-
zember entnehmen wir, dass es der Gesellschaft nach dem Ausbruch
des Krieges zwischen Russland und der Tiirkei nicht moglich war,
sich an die Offentlichkeit zu wenden, ohne die Frage iiber die
Stellung der Armenier zu den Kriegsparteien zu beriihren. Dies
sei aber schwierig, weil das armenische Volk unter die im Kriege
stehenden Maichte geteilt sei. Die Gesellschaft machte es sich seit
Ausbruch des Krieges zur Aufgabe, das Los der Armenier in
Deutschland zu erleichtern. Sie erzielte dabei-namhafte Erfolge.

Im Werden begriffen war eine deutsch-griechische Gesellschaft
zur Pflege der Beziehungen zwischen Deutschland und Griechen-
land. Sie will Mitglieder aller Berufskreise und der verschiedenen
Konfessionen umfassen, und beabsichtigte, spitestens auf Neujahr
1915 eine Zeitschrift unter dem Titel « Hellas » herauszugeben. Der
Krieg verzogert die Arbeit auch dieser Gesellschaft, von der man
seither nichts mehr gehdrt hat.

In England gab es schon seit lingerer Zeit zwei (Gesellschaften,
die sich zur Aufgabe machten, freundliche Beziehungen zu den
orthodoxen Kirchen des Orients anzubahnen. Im April 1864 ent-
stand ein « Orientalischer Kirchenverein » (Eastern Church Association),
dem sehr hervorragende Anglikaner und Orthodoxe angehdrten und
der den Zweck hatte, in England ein besseres Verstindnis der kirch-
lichen Verhiltnisse des Orients zu verbreiten und ohne Proselyten-
macherei eine Interkommunion anzubahnen. Infolge des Todes der
eifrigsten Mitglieder erlahmte der Verein nach 1874, wurde aber
1893 neu organisiert und veroffentlichte seither eine Reihe von
Schriften!), Von besonderer Bedeutung wurde ein neuer im Jahre 1906
gegriindeter Verein, die « Anglican and Eastern-Orthodox Churches
Union », siehe « Internat. kirchl. Ztschr. » 1912, S. 264, 1914, S. 398.
Diese hielt am 22. Oktober 1914 ihre achte Jahresversammlung.
Den Verhandlungen ging in der Kirche St. Mary-le-Bow ein feier-
liches Hochamt mit streng gregorianischen Messgesangen voraus.
Die Predigt hielt der Bischof der anglikanischen Gemeinde in
Mittel- und Nordeuropa, Dr. Bury. In der Sitzung zur Erledigung

1) Vgl. Fifth Report of the Anglican and LEastern-Orthodox Churches Union
1912—1914, London 1914.



922 —

der Vereinsgeschifte wurden die bisherigen Ehrenprasidenten Erz-
bischof Agathangel von Yaroslaff und der friithere anglikanische
Bischof Dr. Blyth von Jerusalem neu bestitigt, aber zur Verschmel-
zung der beiden Gesellschaften auch der bisherige Prasident der
dltern <« Eastern Church Association », Mr. Riley, als Vizeprasident
in das Komitee gewihlt. Nach dem bald darauf erfolgten Tode des
Bischofs Dr. Blyth trat der Bischof von London an seine Stelle,
Die Versammlung beschloss, die beiden bisherigen Vereine zu ver-
schmelzen und der neuen Gesellschaft den Titel « The Anglican
and Eastern Association » zu geben. Der Zweck der Vereinigung
wurde mit folgender Resolution ndher definiert:

« Die Gesellschaft hat den Zweck, Glieder der anglikanischen
und der orthodox-orientalischen Kirchen zu vereinigen, um 1. gegen-
seitige Kenntnis, Sympathie und Beziehungen zwischen den Kirchen
zu fordern, 2. fiir kirchliche Wiedervereinigung zu beten und zu
wirken, 3. zum Studium des orientalischen Christentums anzu-
regen. »

An die Verhandlungen schloss sich eine offentliche Versamm-
lung an, die der Bischof von London prasidierte, Dieser erklarte
in seiner Eroffnungsrede, es gereiche ihm zu besonderer Genug-
tuung, gerade diesmal den Prisidentenstuhl einnehmen zu kdnnen;
denn nun hitten die grossen Ereignisse bereits zwischen den Kirchen
Russlands und Englands ein inniges Band der Liebe und Sympathie
hergestellt. Er denke, dass es sich nun nicht mehr allein um das
britische Kaiserreich, sondern um die Zukunft der Weltreligion
handle, um die Zukunft der Religion der Menschwerdung Gottes.
So sei es fiir Russen und Englander ein Gliick, in diesem grossen
Streit Seite an Seite zu stehen. Dann erinnerte er an die eigenen
Reisen nach dem Osten und die freundliche Aufnahme, die er sowohl
in Russland wie bei den orthodoxen Patriarchen von Jerusalem und
Antiochia gefunden hatte. Hierauf ergriff Bischof Dr. Bury das
Wort, um ebenfalls von den ausgezeichneten Eindriicken zu reden,
die er bei seinen Besuchen bei den Erzbischofen und Bischéfen
der russischen Kirche empfangen hatte.

Wir wissen nicht, ob es mit diesen Vorgingen zusammenhéngt,
dass der «Oss. Rom.>» vom 29. Oktober 1914 in einem von «P. G. B.,
missionario » unterzeichneten Leitartikel daran erinnerte, wie leb-
haft sich die drei letzten Pidpste um den Anschluss der « Dissi-
denten » orientalischer Kirchen an das Papsttum interessiert hatten.
Leider hitten die Patriarchen von Konstantinopel die beziiglichen
Einladungen schroff ablehnend beantwortet. Anthimos V. habe dem
Papst Leo XIII. sogar geschrieben: ¢ Ein fiir alle Mal: lassen Sie
uns in Frieden; wir wollen von einer Union nichts horen.» Aber



— 293 —

Pius X. habe sich dadurch nicht abhalten lassen, den Orientalen
zur Kenntnis zu bringen, wie sehr er sie liebe, wie lebhaft er ihren
Anschluss wiinsche und wie bereit er sei, ihre Riten und kirch-
lichen Eigentiimlichkeiten anzuerkennen. Zur Union mit Rom wire
also lediglich die Unterwerfung unter die piapstliche Universaljuris-
diktion notig.

Das Verhiltnis zur Kirche des Ostens kam in einer Versamm-
lung der ¢ English Church Union» am 25. November ebenfalls zur
Sprache. Ihr Prasident ist Lord Halifax, der von jeher jede Ge-
legenheit beniitzt, eine Annidherung zwischen der englischen und
romischen Kirche herbeizufiihren. Mr. W, J. Birbeck, der von der
« Church Times» als der beste Kenner der russischen Geschichte
bezeichnet wird, beleuchtete die Stellung zur russischen Nation und
Kirche. Die folgenden Reden beschiftigen sich mit abendlindischen
kirchlichen Verhéltnissen.

Ein Laie, Mr. Bischoff, legte der Church Union ein neues
Programm vor. Der Redner anerkannte, dass man ja nun in der
Kirche Englands — namentlich infolge der Anstrengungen der
English Church Union — katholisch sein konne, ohne sich einem
Martyrium auszusetzen. Wer die « Messe » ¢ Eucharistie » nenne,
die Beichte nur als Heilmittel fiir ausnahmsweise Stindhaftigkeit
darstelle, nicht als eine Pflicht fiir alle Mitglieder der Kirche, die
Himmelfahrt der allerheiligsten Jungfrau nur als Entschlafen be-
zeichne, fir das Fest vom 8. Dezember das Wort < unbefleckt »
weglasse, das allerheiligste Sakrament nur in einem Nebenraum auf-
bewahre, habe kein besonderes Martyrium mehr zu befiirchten.
Allein es gelte nun, fiir den ganzen Katholizismus einzustehen, moge
man auch noch so grossem Widerstand begegnen. Friiber schon
habe die ¢« E. C. U.» ein in sechs Punkten bestehendes Programm
aufgestellt und verwirklicht. Auch jetzt seien wieder sechs Punkte
ins Auge zu fassen. Diese «¢six points» haben nach der in der
« Church Times» vom 27. November 1914 mitgeteilten Rede des
Mr. Bischoff folgenden Wortlaut:

¢« 1. Reservation und Exposition des allerheiligsten Sakramentes.
2. Wiederherstellung der Andachten zu unserer lieben Frau in der
Form offentlichen Gottesdienstes. Das wird eine dogmatische Lehr-
verkiindigung der unsere liebe Frau betreffenden Wahrheiten er-
fordern und einer personlichen, individuellen Andacht zu ihr rufen,
ohne die niemand ein Katholik werden kann. 3. Das Recht, fiir
die Messfeier statt der Landessprache das Latein zu gebrauchen
oder, wenn das iiber unsere Triume hinausgeht, einstweilen so weit
vom offiziellen Gebetbuch abzugehen, dass es fiir katholischen Ge-
brauch ertraglicher wird und wieder mehr der abendlindischen



— 224 —

(romischen) Liturgie entspricht. 4. Wiederherstellung der beschau-
lichen Orden. Ich denke, dass niemand in dieser Halle ist, der in
diesen traurigen und unruhigen Wochen nicht das Bediirfnis em-
pfunden hitte, dass England mehr Manner und Frauen habe, deren
Leben ganz dem Gebet und der Betrachtung gewidmet ist. 5. Eine
zOlibatire Priesterschaft. Ich wundere mich, ob ich Sie auch auf
diesen Punkt bringe. Das ist aber auf dem Boden, den ich im Auge
habe, ein ganz wesentliches Brett. Es hat seine Schwierigkeiten;
aber ich bitte diese Union, den Gedanken wenigstens als Ideal fest-
zuhalten und sich klar zu machen, dass junge Mainner, die, viel-
leicht frisch von der Universitdt kommend, sich im strengen Sinn
als katholisch bezeichnend und kleinlich in zeremoniellen Sachen,
nun sich entschliessen, Ehen einzugehen, keinen Platz in den Reihen
derer haben konnen, die fiir die katholische Religion kdmpfen. 6.
Die bisherigen fiinf Punkte sind zum sechsten nur die Vorrede und
Einleitung : offene und furchtlose Wiederherstellung unserer Beziehung
zum apostolischen Stuhl. »

Lord Halifax erhob gegen diese Vorschlige verschiedene Ein-
wendungen, und in der kirchlichen Presse hatten sie eine eingehende
Erorterung zur Folge. Auffillig erscheint die Tatsache, dass der
Vorschlag, zum spitmittelalterlichen Katholizismns zuriickzukehren,
als ein durch den Krieg aufgenotigtes Gebot dargestellt wurde und
der Augenblick als gegeben betrachtet wird, sich vom Protestan-
tismus endgiiltig loszusagen.

Bischof Bonomelli und die Union der Kirchen. — Die ame-
rikanische Zeitschrift « The Constructive Quarterly » (vgl. iiber diese
Zeitschrift «Internat. kirchl. Ztschr.» 1914, S. 430) teilt in dem
Dezemberheft 1914, S. 874, ein Schreiben mit, das der am 2. August
1914 verstorbene romischkatholische Bischof von Cremona, Geremia
Bonomelli, unterm 29. September 1913 an den Herausgeber der
genannten Zeitschrift gerichtet hat. Von diesem englischen Text
geben wir hier eine Ubersetzung. Der Bischof schreibt:

« Vor einigen Tagen erhielt ich Thren giitigen Brief vom 4. Sep-
tember. Ich danke Thnen herzlich dafir — sowohl fiir das, was Sie
sagen, wie auch fiir die liebenswiirdige Form, in der Sie es sagen.

Das Werk, an dem teilzunehmen Sie mich einladen (Vereini-
gung der romischkatholischen, orthodoxen und anglikanischen
Kirchen), ist fiir solche, die glauben und denken, sowohl in reli-
gioser wie in politischer Hinsicht von unermesslicher Bedeutung.
Wiirde es mit glicklichem Erfolg gekront, so wiirde es das An-
gesicht der Erde verindern. Die Vereinigung der drei grossen
Kirchen — der romischen, der griechisch-orthodoxen und der
anglikanischen — wiirde das Vordringen des Skeptizismus und all-



— 225 —

gemeiner Irreligiositit, das die drei Kontinente bedroht, aufhalten
und eine Zukunft vorbereiten, die in jeder Hinsicht neu ware. Es
ist darum Pflicht eines jeden, das grosse Unternehmen, wie immer
er kann, zu unterstiitzen und trotz der enormen Schwierigkeiten
niemals den Mut sinken zu lassen.

Welches sind die Mittel, das -iiberaus erhabene Ziel zu er-
reichen? Wir, die wir die Gnade haben, den Glauben an Jesus
Christus zu besitzen, wissen, dass das erste und hauptsichlichste,
allen gewihrte und allen zugingliche Mittel das Gebet ist. Lassen Sie
im Namen Jesu Christi von allen Enden der Erde das laute Gebet
zum Vater der Barmherzigkeit emporsteigen: « Heiliger Vater, er-
barme dich unser, deiner Kinder! Bei dir sind alle Dinge méglich;
sieche nicht auf unsere Siinden, mit denen wir dich beleidigt haben,
sondern rufe uns alle und fihre uns, wie Kinder zu ihrer Mutter,
ein in deine Kirche, die hier auf Erden dich vertritt, Lass ver-
gehen die Wolken des Irrtums, der Missverstindnisse, der Vorur-
teile, die die Kinder von der Mutter getrennt haben und immer
noch in der Trennung festhalten.»

Dieser Schrei, Tag fiir Tag von unserm Verein emporsteigend,
kann nicht unerhort bleiben.

Ein anderes, hochst wirksames Mittel, das wir gebrauchen
miissen, ist die Arbdezz, um — durch Wort, durch Werk, durch
Beispiel, in jeder Weise, immer aber in Liebe — die Geister auf-
zuklaren. Fort mit der Streitsucht! Fort mit den aufreizenden
Kontroversen, mit der Erinnerung an Argernisse, die in vergangenen
Zeiten von allen Parteien gegeben und genommen wurden, — lasst
uns ihnen allen zusammen abschworen! Alle, wir alle — wir miissen
es vor Gott bekennen — haben unrecht getan und toricht gehan-
delt — wenn auch nicht in Sachen der L.ehre und der Wahrheit,
so doch ohne Zweifel hinsichtlich der Methoden und der Liebe,
Wir diirfen nie herbe und anmassend verfahren mit solchen, die,
wenn sie auch irren, immer noch unsere Briider sind, die wie wir
an Jesus Christus glauben und fiir die Christus gestorben ist. Mehr
oder weniger haben wir es alle an der Liebe fehlen lassen, in der
sich sogar solche, die irren, stets zusammenfinden sollten.

Waiirden diejenigen, die so oder anders den drei grossen christ-
lichen Kirchen vorstehen und sie leiten, anfangen, einander als
Briider zu behandeln, gehissige und verletzende Sprache zu ver-
meiden und jene Liebe zu bekunden, von der uns Jesus Christus
so viele und so erhabene Erweise gegeben hat, so wiirden unsere
Herzen fihig werden, die Wahrheit aufzunehmen, von welcher Seite
sie auch kommen mag. Einigen wir uns in briiderlicher, titiger,
ausharrender Liebe, und wir werden uns sehr bald auch in der



— 226 —

Wahrheit zusammenfinden. Ich habe niemals eine irrende Seele ge-
funden, die durch bittere Diskussionen und spitzfindige Schluss-
folgerungen bekehrt worden wire. Was erforderlich ist, besteht in
Toleranz, Liebe, Aufrichtigkeit. Das ist alles. Kann ich Thnen in
diesem hochheiligen Werk in irgend einer Weise dienlich sein, so
sagen Sie es mir; ich will es tun.

Wenn Sie nach Italien kommen, so haben Sie die Giite, mir
die Ehre zu geben, Sie in Cremona als Gast aufnehmen zu kdnnen.
Gott sei mit uns.

In briiderlichster Gesinnung

Cremona, 29. September 1913.

Geremia Bonomelli. »

Der Brief erregt in den Kreisen, die sich mit der angefiihrten
Frage beschiftigen, Aufsehen. Der praktischen Losung des schwie-
rigen Problems geht der Briefschreiber allerdings aus dem Wege,
aber die Art und Weise, wie er schreibt, berithrt durchaus sym-
pathisch. Des Briefes Inhalt wird ins rechte Licht gestellt, wenn
man einen andern mit in Betracht zieht, den der Bischof an einen
italienischen Schriftsteller Luigi Antonio Villari am 14. Juni 1912
geschrieben hat. Er steht in Nr. 34 des « Neuen Jahrhunderts» 1914
in deutscher Ubersetzung und lautet:

« Sie zeigen die drei religiosen Typen auf: den griechisch-
orthodoxen, den protestantischen und den katholischen; die Typen
sind kraftvoli, schon und, wie ich gern glaube, geschichtlich treu
gezeichnet, und ich habe selbst manche ihrer Vertreter kennen
gelernt, und mehr als einmal habe ich diesen und jenen Anders-
glaubigen um seine Tugend beneidet. Der rechte Glauben ist nicht
immer gerade mit der Tugend gepaart. Aber mir scheint, dass Sie
gewissermassen einem Vorzug der beiden andern Typen, des ortho-
doxen und des protestantischen, das Wort reden, oder tiusche ich
mich? Ist das nicht zu viel gesagt? Wahrheit bleibt Wahrheit, auch
wenn das Leben nicht entspricht, wie das Wachs Wachs bleibt,
mit Dante gesprochen, auch wenn seine Form nicht schon ist.

Sie lehnen den goéttlichen Ursprung des papstlichen Primates
rundweg ab. Das heisst soviel, wie nicht katholisch sein. Das ist
mir leid. Gestatten Sie, dass ich Ihnen sage: denken Sie an Dante,
Manzoni, Rosmini und andere hervorragende und tiichtige Minner,
die alle die nicht sparlichen Ubelstinde in der katholischen Kirche
kannten und doch katholisch waren. Warum sich nicht zu ihnen
halten? Man wire in guter Gesellschaft!

Ich leugne die Tatsache nicht: in der Kirche gibt es viel Un-
kraut, aber auch gute Frucht. Sehen wir doch auf diese, nicht auf
jenes! Sie sind vielleicht einseitig, wenn Sie nur an das Unkraut
in der Kirche dachten. In gleicher Weise wie ich. Oder irre ich



297 —

mich? Auch ich sehe die Ubelstinde in der katholischen Kirche;
aber ich sehe in ihr die Wahrheit, die nur nicht geniigend ins
Werk umgesetzt ist. Wir wollen bitten, dass es anders werde, aber
wir wollen nicht die Mutter verunglimpfen, die immer Mutter bleibt,
wenn sie auch nicht in allem eine gute Mutter ist.

Eine tiefe und weitgreifende Umbildung in der katholischen
Kirche ist unausbleiblich; der Sauerteig, der geheimnisvoll in ihr
gahrt, zeigt es an: die Kirche wird die Schuppen des Mittelalters
abstreifen, die alten Bldtter wird sie fallen lassen und sich in neue
kleiden, sie wird sich liautern und immer wieder liutern, aber der
alte Baum wird doch in seiner Wesenheit bestehen bleiben. Der
Untergrund bleibt unverandert, unwesentliche Teile bilden sich um
und miissen den Zeitumstinden nachgeben. Als ich noch ein Kind
war, dachte ich wie ein Kind, sprach ich wie ein Kind usw., so
sagt Ihr hl. Paulus. Daher kommen Sie in den alten Schafstall oder
bleiben Sie in ihm. Sie werden drinnen immer besser daran sein
als draussen.»

Reformbestrebungen in der Kirche Griechenlands. — Dem
¢« Churchman » vom 6. Marz entnehmen wir die erfreuliche Nach-
richt, dass in der Kirche Griechenlands ernste Anstrengungen ge-
macht werden, zeitgemisse Reformen einzufiihren. Die Anregung
war von einem Professor der Universitit Athen ausgegangen, der
in einer Reihe von Zeitungsartikeln auf gefahrdrohende Misstinde
aufmerksam machte. Er verlangte einen besser unterrichteten Klerus,
bessere Predigten, bessern Religionsunterricht, Vereinfachung der
Liturgie, Einfiihrung der Jugend in das kirchliche Leben. Die Ar-
tikel waren keineswegs etwa in einem kirchenfeindlichen Tone
geschrieben und machten grosses Aufsehen.

Jiingst nun erschien vor dem Konig eine Deputation, die eine
zunachst von neunzehn Bischofen, denen spater noch andere bei-
traten, unterzeichnete Bittschrift {iberreichte, der Konig méchte nach
dem Beispiel der alten Kirche in Athen ein allgemeines Konzil der
griechischen Kirche zusammenrufen, um die Massnahmen behan-
deln zu lassen, die fiir das Gedeihen der griechischen Nationalkirche
forderlich sein konnten. Nachdem das tiirkische Joch von den grie-
chischen Vélkern abgeschiittelt worden sei, miisse auf die Erneue-
rung des nationalkirchlichen Lebens Bedacht genommen werden.
Der Konig war von dem Antrag tief bewegt und gab das Ver-
sprechen, dem Wunsche zu willfahren, sobald fiir Griechenland die
Kriegsgefahr voriiber sei. Er dusserte aber den Wunsch, dass in-
zwischen ein Komitee von Bischofen, Priestern und Laien eingesetzt
werde, das die Verhandlungsgegenstinde des Konzils vorzubereiten

habe.



— 228 —

Diesem Wunsche wurde sofort entsprochen. Die «Boule» (Kam-
mer) nahm sich in der Form eines Gesetzes der Sache an und
verlieh einem zu ernennenden Komitee die Autoritit, im Namen
der Nation das Werk zu beginnen. In das Komitee wurden gewahlt
der Metropolit von Athen als Prédsident, der Metropolit von Thessa-
lonich als Vizeprasident, die Professoren der Theologie an der
Universitit Athen, ohne Ausnahme Laien, mehrere Bischofe und ein
hervorragender Kenner des kanonischen Rechtes. Der Metropolit
von Thessalonich gilt als .einer der gelehrtesten und weitherzigsten
griechischen Bischofe. Zu den Theologieprofessoren, die Mitglieder
des Komitees sind, gehort auch der bewihrte Freund des Altkatho-
lizismus Dr. A. Diomedes Kyriakos. Wir hatten anfanglich die Ver-
mutung, er konnte der Verfasser der erwidhnten Zeitungsartikel sein;
wir lesen nun aber, dass diese von Professor Alibegaros herriihren.

Das Unterrichtsministerium von Athen hat dem Komitee einen
Saal eingeriumt, in dem nun wochentlich zwei Sitzungen gehalten
werden. Es ist in Aussicht genommen, dass die Session sechs Mo-
nate dauern werde, und dass nach Ablauf dieser Zeit der Reform-
entwurf vorgelegt werden konne.

Wie man sieht, ist der okumenische Patriarch von Konstanti-
nopel an dem Werke vorerst nicht beteiligt. Die griechische
Nationalkirche ist autokephal und besitzt darum volle Unabhangig-
keit, innerkirchliche Angelegenheiten nach eigenem Ermessen zu
regeln. Wir halten das Unternehmen fiir enorm wichtig. Selbst
wenn schliesslich die Resultate nur bescheiden sein sollten, da ja
doch auf die Erhaltung der innern Einheit Riicksicht genommen
werden muss, kann es nur &dusserst segensreich wirken, wenn die
kompetentesten Wortfithrer der Kirche zu ernster Beratung zu-
sammenkommen und die Dinge erortern, die zur geistigen Hebung
und Wohlfahrt der Nation dienlich sein konnten. Wie wiirde sich
der unvergessliche Erzbischof Kalogeras von Patras, der zum Luzerner
Kongress erschienen war, gefreut haben, wenn er diese Tage erlebt
hitte. Wir begriissen das hochwichtige Unternehmen mit den auf-

richtigsten Segenswiinschen.
Adolf KURY.




	Kirchliche Chronik

