
Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 5 (1915)

Heft: 2

Rubrik: Kirchliche Chronik

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


220

KIRCHLICHE CHRONIK.

Gesellschaften zur Pflege internationaler Beziehungen und
kirchlicher Union. — Die Arbeit verschiedener Gesellschaften, die
sich in den letzten Jahren mit der Aufgabe gebildet hatten, die
verschiedenen Völker und Kirchen einander näher zu bringen, ist
durch den Krieg vielfach unterbrochen oder in Frage gestellt Avorden.

Die bedeutendste deutsch-englische war « Das kirchliche Komitee
zur Pflege freundschaftlicher Beziehungen zwischen Grossbritannien
und Deutschland ». Es wurde 1909 ins Leben gerufen und gibt
seit 1913 eine Vierteljahrsschrift «Die Eiche» in Berlin heraus,
vgl. «Internat, kirchl. Ztschr.» 1914, S. 285. Aus den drei ersten
Heften des Jahrganges 1914 ist ersichtlich, wie erfolgreich und
zuversichtlich das Komitee arbeitete und wie unerwartet das erschütternde

Ereignis für alle eintrat. Die Zahl der Mitglieder des Komitees
Avuchs bedeutend, über 3000 protestantische Geistliche gehören ihm
an. Noch am 28. April 1914 fand in Berlin eine starkbesuchte
Versammlung statt, in der Prof. Harnack einen Vortrag hielt, Direktor
D. Spiecker über das Seebeuterecht und Lie. Siegmund-Schultze
über die englischen Settlements sprachen. In London hatte am
8. April die Jahresversammlung der englischen Freunde stattgefunden.

Die Reden des Erzbischofs von Canterbury, des deutschen
Generalsuperintendenten D. Lahusen, des Direktors D. Spiecker,
des Kardinals Bourne und des Rev. Wiseman, die an der Versammlung

gehalten wurden, sind im Juliheft der «Eiche» abgedruckt.
Das folgende Heft enthält das englische Weissbuch in deutscher
Übersetzung mit einem Vorwort des Herausgebers. Der Untertitel
« Vierteljahrsschrift zur Pflege freundschaftlicher Beziehungen
zwischen Grossbritannien und Deutschland » ist weggelassen. Die
Redaktion kündigt an, dass von Neujahr 1915 an «Die Eiche»
unter gleicher Redaktion als Vierteljahrsschrift für soziale und
internationale Ethik zur Anregung von Freundschaftsarbeit der Kirchen
erscheinen soll. Das erste Heft 1915 enthält eine Reihe von
bedeutenden Dokumenten kirchlicher Behörden und Körperschaften, die
zum Krieg erlassen worden sind.



— 221 —

Durch den Krieg Avurde die Ausgabe der Zeitschrift < Mesrop >

der deutsch-armenischen Gesellschaft, vgl. «Internat, kirchl. Ztschr.»
1914, S. 431, unterbrochen, weil es unmöglich sei, sie zu versenden.
Die genannte Gesellschaft hielt am 16. Juni 1914 in Berlin ihre
Sitzung ab. Dr. Rohrbach sprach über « Die Bedeutung der Armenier

für die Weltkultur ». Der Vorstand wurde aus den Herren
Dr. Lepsius, dem Vorsitzenden, Dr. Rohrbach, Pfarrer Stier, Issa-
hakian und Dr. Hairanian bestellt. Einer Mitteilung vom 15.
Dezember entnehmen wir, dass es der Gesellschaft nach dem Ausbruch
des Krieges zwischen Russland und der Türkei nicht möglich war,
sich an die Öffentlichkeit zu wenden, ohne die Frage über die
Stellung der Armenier zu den Kriegsparteien zu berühren. Dies
sei aber schwierig, weil das armenische Volk unter die im Kriege
stehenden Mächte geteilt sei. Die Gesellschaft machte es sich seit
Ausbruch des Krieges zur Aufgabe, das Los der Armenier in
Deutschland zu erleichtern. Sie erzielte dabei namhafte Erfolge.

Im Werden begriffen war eine deutsch-griechische Gesellschaft
zur Pflege der Beziehungen zwischen Deutschland und Griechenland.

Sie will Mitglieder aller Berufskreise und der verschiedenen
Konfessionen umfassen, und beabsichtigte, spätestens auf Neujahr
1915 eine Zeitschrift unter dem Titel «Hellas» herauszugeben. Der
Krieg verzögert die Arbeit auch dieser Gesellschaft, von der man
seither nichts mehr gehört hat.

In England gab es schon seit längerer Zeit zwei Gesellschaften,
die sich zur Aufgabe machten, freundliche Beziehungen zu den
orthodoxen Kirchen des Orients anzubahnen. Im April 1864
entstand ein « Orientalischer Kirchenverein » (Eastern Church Association),
dem sehr hervorragende Anglikaner und Orthodoxe angehörten und
der den Zweck hatte, in England ein besseres Verständnis der
kirchlichen Verhältnisse des Orients zu verbreiten und ohne Proselytenmacherei

eine Interkommunion anzubahnen. Infolge des Todes der
eifrigsten Mitglieder erlahmte der Verein nach 1874, wurde aber
1893 neu organisiert und veröffentlichte seither eine Reihe von
Schriften1). Von besonderer Bedeutung Avurde ein neuer im Jahre 1906

gegründeter Verein, die « Anglican and Eastern-Orthodox Churches
Union», siehe «Internat, kirchl. Ztschr. » 1912, S. 264, 1914, S. 398.
Diese hielt am 22. Oktober 1914 ihre achte Jahresversammlung.
Den Verhandlungen ging in der Kirche St. Mary-le-Bow ein
feierliches Hochamt mit streng gregorianischen Messgesängen voraus.'
Die Predigt hielt der Bischof der anglikanischen Gemeinde in
Mittel- und Nordeuropa, Dr. Bury. In der Sitzung zur Erledigung

') Vgl. Fifth Report of the Anglican and Eastern-Orthodox Churches Union

1912—1914, London 1914.



— 222 —

der Vereinsgeschäfte wurden die bisherigen Ehrenpräsidenten
Erzbischof Agathangel von Yaroslaff und der frühere anglikanische
Bischof Dr. Blyth von Jerusalem neu bestätigt, aber zur Verschmelzung

der beiden Gesellschaften auch der bisherige Präsident der
altern « Eastern Church Association », Mr. Riley, als Vizepräsident
in das Komitee gewählt. Nach dem bald darauf erfolgten Tode des
Bischofs Dr. Blyth trat der Bischof von London an seine Stelle.
Die Versammlung beschloss, die beiden bisherigen Vereine zu
verschmelzen und der neuen Gesellschaft den Titel « The Anglican
and Eastern Association » zu geben. Der Zweck der Vereinigung
wurde mit folgender Resolution näher definiert:

<Die Gesellschaft hat den Zweck, Glieder der anglikanischen
und der orthodox-orientalischen Kirchen zu vereinigen, um i. gegenseitige

Kenntnis, Sympathie und Beziehungen zwischen den Kirchen
zu fördern, 2. für kirchliche Wiedervereinigung zu beten und zu
wirken, 3. zum Studium des orientalischen Christentums
anzuregen. »

An die Verhandlungen schloss sich eine öffentliche Versammlung

an, die der Bischof von London präsidierte. Dieser erklärte
in seiner Eröffnungsrede, es gereiche ihm zu besonderer Genugtuung,

gerade diesmal den Präsidentenstuhl einnehmen zu können:
denn nun hätten die grossen Ereignisse bereits zwischen den Kirchen
Russlands und Englands ein inniges Band der Liebe und Sympathie
hergestellt. Er denke, dass es sich nun nicht mehr allein um das
britische Kaiserreich, sondern um die Zukunft der Weltreligion
handle, um die Zukunft der Religion der Menschwerdung Gottes.
So sei es für Russen und Engländer ein Glück, in diesem grossen
Streit Seite an Seite zu stehen. Dann erinnerte er an die eigenen
Reisen nach dem Osten und die freundliche Aufnahme, die er sowohl
in Russland Avie bei den orthodoxen Patriarchen von Jerusalem und
Antiochia gefunden hatte. Hierauf ergriff Bischof Dr. Bury das

Wort, um ebenfalls von den ausgezeichneten Eindrücken zu reden,
die er bei seinen Besuchen bei den Erzbischöfen und Bischöfen
der russischen Kirche empfangen hatte.

Wir wissen nicht, ob es mit diesen Vorgängen zusammenhängt,
dass der «Oss. Rom.» vom 29. Oktober 1914 in einem von «P. G. B.,
missionario » unterzeichneten Leitartikel daran erinnerte, wie
lebhaft sich die drei letzten Päpste um den Anschluss der «

Dissidenten » orientalischer Kirchen an das Papsttum interessiert hätten.
Leider hätten die Patriarchen von Konstantinopel die bezüglichen
Einladungen schroff ablehnend beantwortet. Anthimos V. habe dem
Papst Leo XIII. sogar geschrieben : « Ein für alle Mal : lassen Sie
uns in Frieden ; wir wollen von einer Union nichts hören. » Aber



— 223 —

Pius X. habe sich dadurch nicht abhalten lassen, den Orientalen
zur Kenntnis zu bringen, Avie sehr er sie liebe, wie lebhaft er ihren
Anschluss wünsche und wie bereit er sei, ihre Riten und
kirchlichen Eigentümlichkeiten anzuerkennen. Zur Union mit Rom wäre
also lediglich die Unterwerfung unter die päpstliche Universaljurisdiktion

nötig.
Das Verhältnis zur Kirche des Ostens kam in einer Versammlung

der «English Church Union» am 25. November ebenfalls zur
Sprache. Ihr Präsident ist Lord Halifax, der von jeher jede
Gelegenheit benützt, eine Annäherung zwischen der englischen und
römischen Kirche herbeizuführen. Mr. W. J. Birbeck, der von der
<c Church Times » als der beste Kenner der russischen Geschichte
bezeichnet Avird, beleuchtete die Stellung zur russischen Nation und
Kirche. Die folgenden Reden beschäftigen sich mit abendländischen
kirchlichen Verhältnissen.

Ein Laie, Mr. Bischoff, legte der Church Union ein neues
Programm vor. Der Redner anerkannte, dass man ja nun in der
Kirche Englands — namentlich infolge der Anstrengungen der
English Church Union — katholisch sein könne, ohne sich einem
Martyrium auszusetzen. Wer die « Messe » « Eucharistie » nenne,
die Beichte nur als Heilmittel für ausnahmsweise Sündhaftigkeit
darstelle, nicht als eine Pflicht für alle Mitglieder der Kirche, die
Himmelfahrt der allerheiligsten Jungfrau nur als Entschlafen
bezeichne, für das Fest vom 8. Dezember das Wort « unbefleckt »

weglasse, das allerheiligste Sakrament nur in einem Nebenraum auf-
beAvahre, habe kein besonderes Martyrium mehr zu befürchten.
Allein es gelte nun, für den ganzen Katholizismus einzustehen, möge
man auch noch so grossem Widerstand begegnen. Früher schon
habe die « E. C. U. » ein in sechs Punkten bestehendes Programm
aufgestellt und verwirklicht. Auch jetzt seien wieder sechs Punkte
ins Auge zu fassen. Diese « six points » haben nach der in der
«Church Times» vom 27. November 1914 mitgeteilten Rede des

Mr. Bischoff folgenden Wortlaut:
« 1. Reservation und Exposition des allerheiligsten Sakramentes.

2. Wiederherstellung der Andachten zu unserer lieben Frau in der
Form öffentlichen Gottesdienstes. Das Avird eine dogmatische
Lehrverkündigung der unsere liebe Frau betreffenden Wahrheiten
erfordern und einer persönlichen, individuellen Andacht zu ihr rufen,
ohne die niemand ein Katholik werden kann. 3. Das Recht, flir
die Messfeier statt der Landessprache das Latein zu gebrauchen
oder, Avenn das über unsere Träume hinausgeht, einstweilen so weit
vom offiziellen Gebetbuch abzugehen, dass es für katholischen
Gebrauch erträglicher wird und wieder mehr der abendländischen



— 224 —

(römischen) Liturgie entspricht. 4. Wiederherstellung der beschaulichen

Orden. Ich denke, dass niemand in dieser Halle ist, der in
diesen traurigen und unruhigen Wochen nicht das Bedürfnis
empfunden hätte, dass England mehr Männer und Frauen habe, deren
Leben ganz dem Gebet und der Betrachtung geAvidmet ist. 5. Eine
zölibatäre Priesterschaft. Ich wundere mich, ob ich Sie auch auf
diesen Punkt bringe. Das ist aber auf dem Boden, den ich im Auge
habe, ein ganz wesentliches Brett. Es hat seine Schwierigkeiten ;

aber ich bitte diese Union, den Gedanken wenigstens als Ideal
festzuhalten und sich klar zu machen, dass junge Männer, die,
vielleicht frisch von der Universität kommend, sich im strengen Sinn
als katholisch bezeichnend und kleinlich in zeremoniellen Sachen,
nun sich entschliessen, Ehen einzugehen, keinen Platz in den Reihen
derer haben können, die für die katholische Religion kämpfen. 6.
Die bisherigen fünf Punkte sind zum sechsten nur die Vorrede und
Einleitung : offene und furchtlose Wiederherstellung unserer Beziehung
zum apostolischen Stuhl. »

Lord Halifax erhob gegen diese Vorschläge verschiedene
Einwendungen, und in der kirchlichen Presse hatten sie eine eingehende
Erörterung zur Folge. Auffällig erscheint die Tatsache, dass der
Vorschlag, zum spätmittelalterlichen Katholizismns zurückzukehren,
als ein durch den Krieg aufgenötigtes Gebot dargestellt Avurde und
der Augenblick als gegeben betrachtet wird, sich vom Protestantismus

endgültig loszusagen.

Bischof Bonomelli und die Union der Kirchen. — Die
amerikanische Zeitschrift « The Constructive Quarterly » (vgl. über diese
Zeitschrift «Internat, kirchl. Ztschr.» 1914, S. 430) teilt in dem
Dezemberheft 1914, S. 874, ein Schreiben mit, das der am 2. August
1914 verstorbene römischkatholische Bischof von Cremona, Geremia
Bonomelli, unterm 29. September 1913 an den Herausgeber der
genannten Zeitschrift gerichtet hat. Von diesem englischen Text
geben wir hier eine Übersetzung. Der Bischof schreibt:

« Vor einigen Tagen erhielt ich Ihren gütigen Brief vom 4.
September. Ich danke Ihnen herzlich dafür — sowohl für das, was Sie

sagen, wie auch für die liebenswürdige Form, in der Sie es sagen.
Das Werk, an dem teilzunehmen Sie mich einladen (Vereinigung

der römischkatholischen, orthodoxen und anglikanischen
Kirchen), ist für solche, die glauben und denken, sowohl in
religiöser wie in politischer Hinsicht von unermesslicher Bedeutung.
Würde es mit glücklichem Erfolg gekrönt, so würde es das

Angesicht der Erde verändern. Die Vereinigung der drei grossen
Kirchen — der römischen, der griechisch-orthodoxen und der
anglikanischen — würde das Vordringen des Skeptizismus und all-



— 225 -
gemeiner Irreligiosität, das die drei Kontinente bedroht, aufhalten
und eine Zukunft vorbereiten, die in jeder Hinsicht neu wäre. Es
ist darum Pflicht eines jeden, das grosse Unternehmen, wie immer
er kann, zu unterstützen und trotz der enormen Schwierigkeiten
niemals den Mut sinken zu lassen.

Welches sind die Mittel, das überaus erhabene Ziel zu
erreichen? Wir, die wir die Gnade haben, den Glauben an Jesus
Christus zu besitzen, wissen, dass das erste und hauptsächlichste,
allen gewährte und allen zugängliche Mittel das Gebet ist. Lassen Sie
im Namen Jesu Christi von allen Enden der Erde das laute Gebet
zum Vater der Barmherzigkeit emporsteigen : « Heiliger Vater,
erbarme dich unser, deiner Kinder Bei dir sind alle Dinge möglich :

siehe nicht auf unsere Sünden, mit denen wir dich beleidigt haben,
sondern rufe uns alle und führe uns, wie Kinder zu ihrer Mutter,
ein in deine Kirche, die hier auf Erden dich vertritt. Lass
vergehen die Wolken des Irrtums, der Missverständnisse, der Vorurteile,

die die Kinder von der Mutter getrennt haben und immer
noch in der Trennung festhalten. »

Dieser Schrei, Tag für Tag von unserm Verein emporsteigend,
kann nicht unerhört bleiben.

Ein anderes, höchst wirksames Mittel, das wir gebrauchen
müssen, ist die Arbeit, um — durch Wort, durch Werk, durch
Beispiel, in jeder Weise, immer aber in Liebe — die Geister
aufzuklären. Fort mit der Streitsucht! Fort mit den aufreizenden
Kontroversen, mit der Erinnerung an Ärgernisse, die in vergangenen
Zeiten von allen Parteien gegeben und genommen wurden, — lasst
uns ihnen allen zusammen abschwören Alle, wir alle — wir müssen
es vor Gott bekennen — haben unrecht getan und töricht gehandelt

— Avenn auch nicht in Sachen der Lehre und der Wahrheit,
so doch ohne Zweifel hinsichtlich der Methoden und der Liebe.
Wir dürfen nie herbe und anmassend verfahren mit solchen, die,
wenn sie auch irren, immer noch unsere Brüder sind, die Avie wir
an Jesus Christus glauben und für die Christus gestorben ist. Mehr
oder weniger haben wir es alle an der Liebe fehlen lassen, in der
sich sogar solche, die irren, stets zusammenfinden sollten.

Würden diejenigen, die so oder anders den drei grossen christlichen

Kirchen vorstehen und sie leiten, anfangen, einander als
Brüder zu behandeln, gehässige und verletzende Sprache zu
vermeiden und jene Liebe zu bekunden, von der uns Jesus Christus
so viele und so erhabene Erweise gegeben hat, so würden unsere
Herzen fähig werden, die Wahrheit aufzunehmen, von welcher Seite
sie auch kommen mag. Einigen wir uns in brüderlicher, tätiger,
ausharrender Liebe, und wir werden uns sehr bald auch in der



— 226 —

Wahrheit zusammenfinden. Ich habe niemals eine irrende Seele
gefunden, die durch bittere Diskussionen und spitzfindige
Schlussfolgerungen bekehrt worden wäre. Was erforderlich ist, besteht in
Toleranz, Liebe, Aufrichtigkeit. Das ist alles. Kann ich Ihnen in
diesem hochheiligen Werk in irgend einer Weise dienlich sein, so

sagen Sie es mir; ich will es „tun.
Wenn Sie nach Italien kommen, so haben Sie die Güte, mir

die Ehre zu geben, Sie in Cremona als Gast aufnehmen zu können.
Gott sei mit uns.

In brüderlichster Gesinnung
Cremona, 29. September 1913.

Geremia Bonomelli. »

Der Brief erregt in den Kreisen, die sich mit der angeführten
Frage beschäftigen, Aufsehen. Der praktischen Lösung des schwierigen

Problems geht der Briefschreiber allerdings aus dem Wege,
aber die Art und Weise, wie er schreibt, berührt durchaus
sympathisch. Des Briefes Inhalt wird ins rechte Licht gestellt, wenn
man einen andern mit in Betracht zieht, den der Bischof an einen
italienischen Schriftsteller Luigi Antonio Villari am 14. Juni 1912
geschrieben hat. Er steht in Nr. 34 des «Neuen Jahrhunderts» 1914
in deutscher Übersetzung und lautet:

« Sie zeigen die drei religiösen Typen auf: den
griechischorthodoxen, den protestantischen und den katholischen ; die Typen
sind kraftvoll, schön und, wie ich gern glaube, geschichtlich treu
gezeichnet, und ich habe selbst manche ihrer Vertreter kennen
gelernt, und mehr als einmal habe ich diesen und jenen
Andersgläubigen um seine Tugend beneidet. Der rechte Glauben ist nicht
immer gerade mit der Tugend gepaart. Aber mir scheint, dass Sie
gewissermassen einem Vorzug der beiden andern Typen, des
orthodoxen und des protestantischen, das Wort reden, oder täusche ich
mich Ist das nicht zu viel gesagt Wahrheit bleibt Wahrheit, auch
wenn das Leben nicht entspricht, wie das Wachs Wachs bleibt,
mit Dante gesprochen, auch wenn seine Form nicht schön ist.

Sie lehnen den göttlichen Ursprung des päpstlichen Primates
rundweg ab. Das heisst soviel, wie nicht katholisch sein. Das ist
mir leid. Gestatten Sie, dass ich Ihnen sage : denken Sie an Dante,
Manzoni, Rosmini und andere hervorragende und tüchtige Männer,
die alle die nicht spärlichen Übelstände in der katholischen Kirche
kannten und doch katholisch waren. Warum sich nicht zu ihnen
halten Man wäre in guter Gesellschaft

Ich leugne die Tatsache nicht : in der Kirche gibt es viel
Unkraut, aber auch gute Frucht. Sehen wir doch auf diese, nicht auf
jenes Sie sind vielleicht einseitig, wenn Sie nur an das Unkraut
in der Kirche dachten. In gleicher Weise wie ich. Oder irre ich



— 227 —

mich Auch ich sehe die Übelstände in der katholischen Kirche ;

aber ich sehe in ihr die Wahrheit, die nur nicht genügend ins
Werk umgesetzt ist. Wir wollen bitten, dass es anders werde, aber
wir Avollen nicht die Mutter verunglimpfen, die immer Mutter bleibt,
wenn sie auch nicht in allem eine gute Mutter ist.

Eine tiefe und weitgreifende Umbildung in der katholischen
Kirche ist unausbleiblich; der Sauerteig, der geheimnisvoll in ihr
gährt, zeigt es an: die Kirche wird die Schuppen des Mittelalters
abstreifen, die alten Blätter wird sie fallen lassen und sich in neue
kleiden, sie wird sich läutern und immer wieder läutern, aber der
alte Baum wird doch in seiner Wesenheit bestehen bleiben. Der
Untergrund bleibt unverändert, unwesentliche Teile bilden sich um
und müssen den Zeitumständen nachgeben. Als ich noch ein Kind
war, dachte ich wie ein Kind, sprach ich wie ein Kind usw., so

sagt Ihr hl. Paulus. Daher kommen Sie in den alten Schafstall oder
bleiben Sie in ihm. Sie werden drinnen immer besser daran sein
als draussen. »

Reformbestrebungen in der Kirche Griechenlands. — Dem
« Churchman » vom o. März entnehmen wir die erfreuliche Nachricht,

dass in der Kirche Griechenlands ernste Anstrengungen
gemacht werden, zeitgemässe Reformen einzuführen. Die Anregung
war von einem Professor der Universität Athen ausgegangen, der
in einer Reihe von Zeitungsartikeln auf gefahrdrohende Misstände
aufmerksam machte. Er verlangte einen besser unterrichteten Klerus,
bessere Predigten, bessern Religionsunterricht, Vereinfachung der
Liturgie, Einführung der Jugend in das kirchliche Leben. Die
Artikel waren keineswegs etAva in einem kirchenfeindlichen Tone
geschrieben und machten grosses Aufsehen.

Jüngst nun erschien vor dem König eine Deputation, die eine
zunächst von neunzehn Bischöfen, denen später noch andere
beitraten, unterzeichnete Bittschrift überreichte, der König möchte nach
dem Beispiel der alten Kirche in Athen ein allgemeines Konzil der
griechischen Kirche zusammenrufen, um die Massnahmen behandeln

zu lassen, die für das Gedeihen der griechischen Nationalkirche
förderlich sein könnten. Nachdem das türkische Joch von den
griechischen Völkern abgeschüttelt Avorden sei, müsse auf die Erneuerung

des nationalkirchlichen Lebens Bedacht genommen Averden.

Der König war von dem Antrag tief bewegt und gab das
Versprechen, dem Wunsche zu Avillfahren, sobald für Griechenland die
Kriegsgefahr vorüber sei. Er äusserte aber den Wunsch, dass
inzwischen ein Komitee von Bischöfen, Priestern und Laien eingesetzt
werde, das die Verhandlungsgegenstände des Konzils vorzubereiten
habe.



— 228 —

Diesem Wunsche wurde sofort entsprochen. Die «Boule» (Kammer)

nahm sich in der Form eines Gesetzes der Sache an und
verlieh einem zu ernennenden Komitee die Autorität, im Namen
der Nation das Werk zu beginnen. In das Komitee wurden gewählt
der Metropolit von Athen als Präsident, der Metropolit von Thessalonich

als Vizepräsident, die Professoren der Theologie an der
Universität Athen, ohne Ausnahme Laien, mehrere Bischöfe und ein
hervorragender Kenner des kanonischen Rechtes. Der Metropolit
von Thessalonich gilt als einer der gelehrtesten und weitherzigsten
griechischen Bischöfe. Zu den Theologieprofessoren, die Mitglieder
des Komitees sind, gehört auch der bewährte Freund des Altkatholizismus

Dr. A. Diomedes Kyriakos. Wir hatten anfänglich die
Vermutung, er könnte der Verfasser der erwähnten Zeitungsartikel sein;
wir lesen nun aber, dass diese von Professor Alibegaros herrühren.

Das Unterrichtsministerium von Athen hat dem Komitee einen
Saal eingeräumt, in dem nun wöchentlich zwei Sitzungen gehalten
Averden. Es ist in Aussicht genommen, dass die Session sechs
Monate dauern werde, und dass nach Ablauf dieser Zeit der Reformentwurf

vorgelegt werden könne.
Wie man sieht, ist der ökumenische Patriarch von Konstantinopel

an dem Werke vorerst nicht beteiligt. Die griechische
Nationalkirche ist autokephal und besitzt darum volle Unabhängigkeit,

innerkirchliche Angelegenheiten nach eigenem Ermessen zu
regeln. Wir halten das Unternehmen für enorm wichtig. Selbst
wenn schliesslich die Resultate nur bescheiden sein sollten, da ja
doch auf die Erhaltung der innern Einheit Rücksicht genommen
werden muss, kann es nur äusserst segensreich wirken, wenn die
kompetentesten Wortführer der Kirche zu ernster Beratung
zusammenkommen und die Dinge erörtern, die zur geistigen Hebung
und Wohlfahrt der Nation dienlich sein könnten. Wie würde sich
der unvergessliche Erzbischof Kalogeras von Patras, der zum Luzerner
Kongress erschienen Avar, gefreut haben, wenn er diese Tage erlebt
hätte. Wir begrüssen das hochwichtige Unternehmen mit den
aufrichtigsten Segenswünschen.

Adolf KÜRY.


	Kirchliche Chronik

