
Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 5 (1915)

Heft: 3

Buchbesprechung: Bibliographie

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 31.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


350

BIBLIOGRAPHIE.

Aas Zeitschriften.

The Constructive Quarterly. Vor mir liegen die ersten
sechs Hefte der Constructive Quarterly, a Journal of the Faith,
Work and Thought of Christendom, erschienen in New York,
George H. Doran Company, herausgegeben von Gilas McBee.
Druck und Ausstattung sind gediegen, Avie das bei
amerikanischen Zeitschriften selbstverständlich ist.

Schon ein oberflächlicher Blick in diese äusserst interessante

und anregende Vierteljahrsschrift zeigt, dass viele
Mitarbeiter sich aus jenen Kreisen zusammensetzen, die mit der
geplanten World-Conference on Faith and Order sympathisieren.
Die Zeitschrift erscheint gleichsam als das Organ, das jener
Konferenz vorarbeiten soll. Hierin bietet sich Gelegenheit zu
einem Gedankenaustausch, der hoffentlich dereinst praktische
Früchte zeitigt.

Was will die Constructive Quarterly? Sie will die christlichen

Kirchen und Gemeinschaften miteinander bekannt machen,
indem sie positiv deren Glauben, Wirken und Denkart
auseinandersetzt. Sie öffnet ihre Spalten den Vertretern aller Kirchen,
damit sie hier in scharf umrissenen Zügen das Christentum,
das sie bekennen und ausüben, in der von ihnen gewünschten
Weise darstellen. Kein neutrales Gebiet soll aufgesucht werden,
auf dessen Boden ein verwedeltes, verschwommenes AllerAvelts-
christentum gedeihen könnte. Keine diplomatische Höflichkeit
wird gewünscht, welche die scharfen Ecken der Wahrheit und
Überzeugung abzuschleifen trachtet.

Ohne Streitfragen zu vermeiden, soll jeder Mitarbeiter
vollständig den Glauben und die praktische Arbeit seiner Konfession

auseinandersetzen, doch darf er nicht andere in
polemischer Absicht angreifen. Jeder tritt mit seinem Namen für



— 351 —

seine Arbeit ein ; seine Kirche wird nicht dafür verantwortlich
gemacht. So hofft die Zeitschrift eine geistige Atmosphäre
gegenseitigen Vertrauens, Verstehens und Verlangens nach Gemeinschaft

zu schaffen. Sie will sodann eine Annäherung der
verschiedenen christlichen Kirchen zur Bekämpfung der
gemeinsamen Feinde des Christentums herbeiführen. Um auch
wissenschaftlich nicht geschulte Leser zu interessieren, sollen
die Artikel möglichst populär gehalten werden.

Dieses Programm, das den Beifall der für kirchliche
Unionsbestrebungen begeisterten Kreise finden dürfte, wird mit ge-
Avissenhaftem Ernste durchgeführt. Die englische Sprache der
Quarterly macht es verständlich, dass in erster Linie Vertreter
anglo-amerikanischen Kirchentums zum Worte kommen. Aber
auch Deutsche, Franzosen, Russen, Italiener und Belgier finden
sich unter den Mitarbeitern. In friedlicher Folge äussern
römische Katholiken vom rechten und linken Flügel (Jesuiten
und Modernisten), Russisch-Orthodoxe, Anglikaner aller
Richtungen, deutsche Protestanten, Methodisten, Presbyterianer,
Kongregationalisten, Baptisten und Quäker ihre Meinungen.
Man bekommt hierdurch einen wertvollen Einblick in die Seele

anderer Kirchen. Die sachlich vornehme Art, die ehrliche
Überzeugung, in der alle Artikel geschrieben sind, nötigen dem
Leser in jedem Falle Hochachtung vor den Verfassern ab, wenn
er auch die Darlegungen in vielen Fällen nicht unterschreiben
kann. Manches fordert geradezu den innern Widerspruch des

Lesers heraus, regt aber dadurch zu ernstem Nachdenken an.
Nach der ganzen geistigen Physiognomie der Constructive

Quarterly nehmen naturgemäss Erörterungen über die
Wiedervereinigung der getrennten Kirchen den breitesten Raum ein.
Die verschiedenen Standpunkte, die in dieser Frage vertreten
werden, geben aber auch einen Begriff von den ungeheuren,
fast nicht zu bewältigenden Schwierigkeiten dieses hochwichtigen

Problems.
Der römische Katholik Wilfrid Ward, der zwischen

ultramontanen und liberalen Katholiken unterscheidet, verteidigt
die Exklusivität der römischen Kirche in der Unionsfrage. Sie
kann nichts von ihrer Lehre und Disziplin aufgeben, auch nicht
das, Avas andern vielleicht als unwesentlich erscheint, weil auch
von diesem scheinbar Unwesentlichen die Gesundheit und
Lebenskraft des Gesamtorganismus abhängt. Jeder Interkonfes-



— 352 -
sionalismus sei als religiöse Kraft wirkungslos. Nur das
Exklusivitätsprinzip könne zu einem gemeinsamen Handeln der
christlichen Gemeinschaften gegen den modernen Unglauben
führen. Doch könne brüderliche Gesinnung der christlichen
Denominationen dadurch untereinander geweckt werden, dass
die Polemiken eingeschränkt und die gemeinsamen Gedanken
betont Averden. Dann komme von selbst eine Einigung gegen
den Materialismus und sittlichen Libertinismus zustande. Es
sei noch bemerkt, dass Ward, wie alle römischen Mitarbeiter
der Zeitschrift, das Prädikat „katholisch" nur auf die römische
Kirche anwendet.

Der freimütige, äusserst sympathische, jüngst verstorbene
Bischof von Cremona, Geremia Bonomelli, richtet einen Appell
Italiens an alle ausserhalb der römischen Kirche stehenden
Christen. Scheinbar mit innerem Bedauern gibt er zu, dass
die römische Kirche durch ihre Definitionen und Regierungsakte

alle Brücken hinter sich abgebrochen habe. Darin
erblickt Bonomelli das grösste Hindernis der als so notwendig
empfundenen Einigung unter den Kirchen. Nur noch vom Gebet
erwartet er Erfolge. Fast naiv mutet die Aufforderung an,
die protestantischen Brüder mögen sich Rom anschliessen, weil
dieses sich dogmatisch vollständig festgelegt hätte, Avährend
die Protestanten seit der Trennung sich in der Glaubenslehre
nicht weiterhin gebunden hätten.

Im Gegensatz hierzu weist der russisch-orthodoxe
Erzbischof von NeAV York, Piaton, der bekanntlich freundschaftliche

Beziehungen zur bischöflichen Kirche Amerikas pflegt,
auf die Geneigtheit der russischen Kirche zu Konzessionen hin.
Er begrüsst das Erscheinen der ConstructiAre Quarterly als ein
Mittel zur Lösung der brennenden Unionsfrage. In einem
besondern Artikel hält er „trotz aller Unmöglichkeiten" eine
kirchliche Einigung für möglich, obgleich er zugeben muss,
dass die überAviegende Mehrheit der Orthodoxen eine Union
nur durch die Unterwerfung unter die Orthodoxie für Avünschens-
Avert erachtet. Immerhin könne man mit den Orthodoxen die

Frage diskutieren. Piaton verspricht sich viel vom persönlichen
Verkehr der Vertreter verschiedener Kirchen miteinander und
von wissenschaftlichen Studien.

Der anglo-amerikanische Bischof Thomas J. Garland bringt
die Sprache auf den Beitrag, den das amerikanische Christen-



— 353 —

tum zur Förderung der kirchlichen Einheit leisten könne.
Millionen von Anhängern aller Kirchen und Sekten ständen dort
als ein Volk unter einer Regierung. Wenn einmal die Zeit zu
korporativer Vereinigung gekommen sei, so müsse man auf den

Standpunkt vor der grossen Trennung* der Kirche des Abend-
und Morgenlandes zurückkommen. Ähnlich meint Father Puller
in einem Artikel „Die östliche orthodoxe und anglikanische
Gemeinschaft", die Diskussion über die Wiedervereinigung müsse
sich auf das Zeugnis der hl. Schrift, der Tradition und der
Kirchengeschichte stutzen. Frederik D. Kershner (Restaurations-
prozess der Jünger Christi) glaubt an die Möglichkeit einer
Einigung, Avenn man zu dem in der hl. Schrift niedergelegten
Kirchenbegriff zurückkehre.

Andere Avollen die Unionsbestrebungen auf eine breitere
Basis stellen.

Der Baptist Fr. R. Glover tritt für eine Einigung ein auf
der Grundlage der „Einheit der geistigen Tat", der Hingabe
an Jesus, und der Rektor des Haverford College, Henri Churchill
King, verlangt als Grundlage das Bekenntnis zu Christus. Der
Anglikaner W. H. Frere glaubt, man müsse, ehe man zu
Unionskonferenzen zusammentrete, Klarheit über zwei grundlegende
Ideen haben : „Man müsse anerkennen die allseitige Abhängigkeit

des Menschen von Gott. 1. Gott kommt dem Menschen zuerst
entgegen in der Bekehrung, der Gotteserkenntnis und Gottesliebe.

2. Gott bedient sich materieller Mittel zu spirituellen
ZAvecken (hl. Schrift, Credos, Sakramente, Bischofsamt, Priestertum).

Francis Brown plädiert für „Einheit in Gelehrsamkeit".
Durch individuelle Berührung der Gelehrten miteinander würde
wohl einmal der Führer entdeckt werden, der uns den
richtigen Weg weist. Der Anglikaner Percy Dearmer will den
neuen Geist der Liebe, der sich in unsere Herzen ergiesst, und
die neue Weisheit, die uns die moderne Wissenschaft und Kirchenpolitik

lehrt, für die Wiedervereinigung nutzbar machen, um
die alten Fehler zu sühnen, die Schäden Avieder gut zu machen
und das Banner des Friedens und guten Willens aufzupflanzen.
So könne der Wirnvarr des Christentums entknotet Averden.
Charles Edward Jefferson meint in einem Aufsatz „Kirche
und Weltbrüderschaft", die Kirchen können, solange sie in
Lehre und Praxis noch nicht übereinstimmen, wenigstens
zusammenwirken, um in den Herzen der Völker die Ideale der

Internat, kirchl. Zeitschrift, Heft 3, 1915. 24



— 354 —

Brüderlichkeit aufzubauen. — Jefferson schrieb vor dem
Weltkriege. Der Verfasser des bekannten W'erkes „Der vergehende
Protestantismus und der kommende Katholizismus", Professor
Newman Smyth, ein Kongregationalist, sieht die „aufbauende
Aufgabe des Protestantismus" in der Wiederherstellung der
Christuslehre und des Kirchenbegriffes. Die Hauptidee aller
konfessionellen Kirchenbegriffe sei durch das immer
wiederkehrende Wort „katholisch" charakterisiert.

Die Methodisten nehmen bekanntlich das Christentum
wesentlich von der praktischen, ethischen Seite, und so wmnscht
George P. Alains keinen Kompromiss durch Vermischung der
den Sekten eigentümlichen Linien, da jede Sekte nachweisbar
ihre Existenzberechtigung habe. Alle seien von dem Streben
durchdrungen, die Mission des Gottesreiches zu verwirklichen.
Alle mussten von dem Pflichtgefühl beseelt sein, den schwachen,
elenden Brüdern zu helfen. Die sittlichen Grundsätze des
Christentums sollten von den Kirchen im öffentlichen Leben
wieder zur Geltung gebracht Averden (in Geschäft, Politik,
Gesellschaft und Schule). Das schaffe eine Phalanx des Guten
gegenüber der Phalanx des Bösen und damit eine moralische
Einheit. Die Wissenschaft, besonders eine gesunde Philosophie,,
bringe eine intellektuelle Einheit zustande. Die endgültige Einheit

werde nicht durch Kompromisse, sondern durch
gegenseitiges Sichverstehen herbeigeführt.

Kardinal Mercier, Erzbischof von Mecheln, publiziert in der
Quarterly seinen in der königlich belgischen Akademie der
Wissenschaften gehaltenen Vortrag „vers l'unité". Diese Einheit
müsse geschaffen werden durch eine gemeinsame Philosophie.

Über praktisches interkonfessionelles Zusammenarbeiten
von Vertretern verschiedener kirchlicher und politischer
Parteien in der irischen Ackerbaugesellschaft berichtet deren
Vizepräsident, der Jesuit Finlay. Dadurch würde das Gefühl der
Brüderlichkeit geweckt und ein Band der Gemeinschaft
geknüpft. Das schien auch der verstorbene Papst Pius X. zu
erwarten, weshalb er wirtschaftliche Organisationen auf
interkonfessioneller Grundlage bekämpfte, sogar teilweise verbot.
Gemeinsame Arbeit aller in Jerusalem vertretenen Kirchen wird
dort im internationalen Gesundheitsbureau zur Bekämpfung der
herrschenden Krankheiten verrichtet, worüber der Theologieprofessor

Adolf Deissmann von Berlin referiert. Arthur Judson



— 355 —

Brown schreibt über das Zusammenwirken anglikanischer Hoch-
kirchler und amerikanischer Presbyterianer an der Hochschule
von Schantung.

Doch hat man teilweise schon engern Zusammenschluss
getrennter Kirchen erreicht oder Avenigstens angebahnt, so
zwischen den englischen Freikirchen, worüber uns William
Boothby Selbie unterrichtet, während W. P. Patterson eine Übersicht

über den gegenwärtigen Stand der Vereinigung unter den
schottischen Presbyterianern gibt.

Im ganzen ist die Lektüre der verschiedenen Artikel über
Unionsbestrebungen nicht dazu angetan, uns besonders
hoffnungsvoll zu stimmen, weil man sich nicht einmal über den
Ausgangspunkt klar ist, bei dem zur Erzielung einer kirchlichen
Einigung angesetzt werden könnte. Und doch darf man nicht
verzagen. Schon das Streben nach dem Ideale, „dass alle eins
seien", ist anzuerkennen und ist des Schweisses der Edeln wert.
Die Gedanken, die jetzt ins Bewusstsein der Kirchen gesät
werden, werden vielleicht in einer späteren Zukunft aufgehen
und Früchte zeitigen. Vorläufig haben wir in der offenen
Aussprache zur gegenseitigen Verständigung einen bescheidenen
Anfang zu erblicken. Im Sinne dieser Verständigung ist ein
Artikel des Hallenser Kirchenhistorikers Friedrich Loofs
geschrieben: „Eine deutsche Erörterung der Sola fides-Lehre".
Loofs zeigt an der Hand zahlreicher Zitate aus Luthers Schriften,
dass diese katholischerseits vielfach missverstandene und
missdeutete Lehre nicht eine Verwerfung der guten Werke bedeute,
wie es die spätere lutherische Theologie entwickelte. Das
Tridentinum wende sich nur gegen die falsch verstandene Sola
fides-Lehre. Schon in den VerständigungsA^erhandlungen in der
Reformationszeit wurde eine Formel für die Avahre
Rechtfertigungslehre gefunden, die Lutheraner und Katholiken hätte
zufriedenstellen können. Heute noch könne die katholische
Frömmigkeit die recht verstandene Sola fides-Lehre annehmen, wie
an dem Beispiel des hl. Franziskus von Assisi gezeigt Avird.
Auch James Lindsay glaubt Katholizismus und Protestantismus
näher bringen zu können, indem er beide nicht als zwei
Religionen, sondern als zwei Systeme betrachtet. Interessant
erscheint uns die Ansicht, der Protestantismus sei, genau
betrachtet, keine Religion. Religion ist Leben, kein System. Der
Protestantismus ist ein System, keine Religion. Freiheit ist ein



— 356 -
philosophisches Prinzip. Erst nachdem der Protestantismus als
Religion Gestalt angenommen hat, besteht er aus zwei uner-
lässlichen Faktoren, der Anerkennung der Autorität der hl.
Schrift und dem Rechte der freien Forschung.

Eine weitere Artikelreihe gestattet uns, einen Blick in
den geistig-religiösen Gehalt \rerschiedener Kirchen zu werfen.
Shailer Mathews schreibt über das Erwachen des amerikanischen
Protestantismus, das allerdings nur innerlich und daher
statistisch nicht festzustellen sei, der Methodist McConnet über die
Bedeutung der Bekehrung im heutigen Denken. W. H. van
Allen, Bischof der amerikanischen Kirche, erörtert die
katholischen Vorzüge seiner Kirche. Francis J. Hall nennt die
anglikanische Kirche „altkatholisch". Die beschränkte Zahl ihrer
Definitionen stelle den katholischen Glauben sicher und ermögliche

ihr, sich den beständig wechselnden Anforderungen des
menschlichen Gedankens und Lebens anzupassen. Der Tübinger
Exeget Adolf von Schlatter gibt eine feine Studie über die Stellung

des deutschen Protestantismus zur Bibel. J. Augustin Leger
schreibt über Wesleys Stellung in der katholischen Gedankenwelt,

der Herausgeber der Pariser Cahiers, Robert Vallery Radot,
über das Wiederaufleben der katholischen Lyrik in Frankreich.
Peter Taylor Forsyth warnt die kongregationalistischen
Gemeinschaften vor der Gefahr eines übertriebenen Subjektivismus.
Der Russe Michael Georgievich Krossnogeon, Kirchenrechtslehrer
an der Dorpater Universität, berichtet über „die religiöse Freiheit

in Russland im Lichte der Geschichte". Wer etwas von
der Behandlung der Uniaten und Juden, von Progroms und dem
Kiewer Beiliprozess weiss, ist überrascht, von verschiedenen
Toleranzakten zu hören, die in der Theorie leidlich klingen,
aber doch wohl nicht immer praktisch durchgeführt werden.
In Russland herrsche der Grundsatz : Schutz der herrschenden
orthodoxen Kirche und Nichteinmischung in das innere
religiöse Leben anderer. Aber warum ist den letzteren denn die
Propaganda unter den Orthodoxen verboten? Warum müssen alle
Kinder aus Mischehen mit Orthodoxen der Orthodoxie zugeführt

werden? Ist das keine Einmischung in das innere
religiöse Leben anderer? In modernen Staaten versteht man unter
religiöser Freiheit denn doch etwas anderes. Weitere
Aufsätze geben uns ein Bild vom Leben und Wirken bedeutender

religiöser Persönlichkeiten. So berichtet Professor Zeiller



— 357 —

(Freiburg i. Ue.) über Friedrich Ozanam, den Gründer der
segensreich wirkenden Vinzenzkonferenzen, Walter Lock über
den englischen Mystiker Thomas Traherne, Robert J. Speer über
einen amerikanischen Heiligen Trumbull, Kriegsgouverneur von
Connecticut, Edmund Harvey über John Woolman, einen nicht
kanonisierten Heiligen, Edmund J. Gardner über den
Franziskanerdichter Fra Jacopone da Todi.

Andere Artikel sind dem Begriff „Glauben" gewidmet. Der
protestantische Theologieprofessor Curtis eröffnet den Reigen
mit dem Aufsatz: „Stellung des Glaubens in der christlichen
Religion". Der Anglikaner Peter Green behandelt das Thema:
„Der Glaube, sein Wesen und Wirken". Der Jesuit Michael
Mäher schreibt über „Das Wesen des Glaubens*; eine (römisch-)
katholische Darlegung", der russische Erzbischof Piaton über
„Der Glaube in der Auffassung eines orthodoxen Theologen".

Des weitern erfahren wir in der Constructive Quarterly
manches über die soziale und charitative Tätigkeit verschiedener

Kirchen.
Über die Lage der Kirche von Frankreich nach dem Tren-

nungagesetz gibt der Franzose Goyau eine lesenswerte Übersicht,

die uns allerdings teilweise etwas rosig gefärbt erscheint.
Er zeigt, wie die katholische Kirche die wiedergewonnene Freiheit

sich zunutze gemacht hat. Er hebt die Errichtung
zahlreicher Kirchen und Pfarreien in Paris, die erfolgreiche Arbeit
unter den der Kirche entfremdeten Kreisen, die Fürsorge für
die Jugend in Schulen und Patronagen, die soziale Tätigkeit
in der action populaire hervor. Dr. Max Turmann schreibt
über den sittlichen und religiösen Aufbau in einem
Mietskasernenviertel einer Pariser Vorstadt, während C. P. S. Clarke
eine interessante Übersicht über die Tätigkeit der anglikanischen

Kirche durch atou Schulen und Collèges unterhaltene
Missionen und Heime in London-Ost gibt.

Die Constructive Quarterly opfert mit Recht einen
bedeutenden Raum der Erörterung sozialer Probleme. Hier melden
sich in erster Linie die Führer der englischen Arbeiterpartei
zum Worte. Der Parteisekretär Arthur Henderson macht sehr
gute Ausführungen über Religion und Arbeit. Er plädiert für
ein Zusammengehen der Kirchen mit der organisierten Arbeiterschaft.

Der englische Arbeiterführer James Ramsay Macdonald
schreibt u. a., die englische Arbeiterpartei benütze die sitt-



— 358 —

liehen Kräfte aller Kirchen und Sekten, deren Anhänger sich
in der Partei befinden. Viele Arbeiter seien unzufrieden mit
den Kirchen, Aveil sich Theorie und Praxis oft in Widerspruch
befänden. Der Gegensatz zwischen Kirche und Arbeiterschaft
könne nicht endgültig sein. Eine negative Haltung gegenüber
den Kirchen, die Missfallen erregen, könne niemals eine menschliche

und sittliche Bewegung, wie die der Arbeiter, befriedigen.
Das Leitmotiv der Arbeiter müsse sein: „Ich glaube". William
Temple, der Sohn des + Primas von England, schreibt über
„Erziehung und Religion unter der Arbeiterschaft" und Francis
Herbert Stead über „die Bedeutung der Religion in der
englischamerikanischen Arbeiterbewegung". Philip Snowdon meint in
einem Aufsatz: „Die Kirchen und die sozialen Probleme", die
Kirchen müssen zeigen, dass sie ein Herz haben für die
arbeitenden Klassen, und sich mehr um deren Hoffnungen und
Wünsche kümmern. Dadurch würden sie eine lebenspendende
katholische Kirche. —

Alle diese Ausführungen stechen wohltuend von der in der
sozialistischen Presse mancher andren Länder üblichen
Religions- und Pfaffenfresserei ab.

Um einen vollen Begriff von der Vielseitigkeit und
Reichhaltigkeit der Construcrive Quarterly zu erhalten, müssen wir
schliesslich noch auf Arbeiten hinweisen, die nicht unter einem
gemeinsamen Gesichtspunkt zusammengefasst werden können,
Avie auf einen Beitrag des ersten Geistlichen der evangelischlutherischen

Landeskirche Bayerns, von Bezzel, über Kirche und
Staat. Der Oxforder Professor W. Sanday setzt sich mit dem
in letzter Zeit vielgenannten, in seinem Einflüsse auf die deutsche
öffentliche Meinung englischerseits stark überschätzten Buche
des Generals von Bernhardi : „Deutschland und der nächste
Krieg", auseinander. „Friedliche und kriegerische Ideale" nennt
er seine Besprechung. Angesichts der gegenwärtigen
kriegerischen Hochspannung müssen wir uns ein Eingehen auf San-

days Ausführungen versagen. Der ehemalige Rektor der
katholischen Universität Toulouse, Batiffol, schreibt über die Arbeiten
französischer Gelehrter in der Erforschung der altchristlichen
Kirchengeschichte. Professor Dobschütz in Halle publiziert eine
Studie über „Evangelium und Askese", in der er unseres
Erachtens der Bedeutung der christlichen Askese nicht volle
Gerechtigkeit widerfahren lässt. Er konstruiert wohl mit Unrecht



— 359 —

einen Gegensatz zwischen Evangelium und Asketismus und
beklagt asketische Strömungen unter den Protestanten. In einem
warm geschriebenen Artikel „Das Herz des Evangeliums und
der Prediger" zeigt Hugh Ross Mackintosh, wie der Prediger
den Geist des Evangeliums auf der Kanzel fruchtbar machen
könne. Über das in anglikanischen Kirchenzeitungen letzthin
viel erörterte Thema „Die Anrufung der Heiligen" äussert sich
der englische Laie Edwyn Bevan in sympathisch-verständnisvoller

Art. Sehr lesenswert ist auch Charles Johnstons Beitrag
über „Paulus und Philo". Er geht von dem Einfluss des
Hellenismus auf das Judentum aus, um dann die Christologie des
hl. Paulus mit Philos Logoslehre in Verbindung zu bringen.
Der Oxforder Bischof Gore schreibt als Modernist über die
„Stellung des Symbolismus in der Religion". Unter Symbolismus

versteht er die Anwendung materieller Bilder und Gleichnisse,

die nicht wörtlich zu nehmen seien, um transzendente,
spirituelle Realitäten auszudrücken. In diesem Sinne könne
man die evangelischen Erzählungen und die Sätze der
Glaubensbekenntnisse auffassen. Schliesslich sei noch auf eine
Arbeit von Baron v. Hügel, dem Freunde und Interpreten Tyrrells,
hingewiesen, in der er an der Hand der Werke des Heidelberger

Theologen Troeltsch den spezifischen Geist und Beruf
des Christentums betrachtet. —

Wir haben diese Zeitschrift sehr ausführlich besprochen,
wreil wir glauben, dass sie bei uns Altkatholiken volle Beachtung

verdient. Als Angehörige einer kleinern Kirche, die den

Unionsgedanken unter Döllingers Leitung wesentlich in Fluss
gebracht hat, blicken wir gerne über die Grenzpfähle, um das
Gute an andern kennen zu lernen und freundschaftliche
Beziehungen anzuknüpfen. — Zu diesem Zwecke wüssten wir
keine bessere Orientierung, als sie die Constructive Quarterly
bietet. Neuhaus.



360

Kurze Notizen.
* Zum Andenken an Prof. Dr. Thürlings sei. hat das

christkatholische Presskomitee in Basel die Reden herausgegeben,
die bei der Trauerfeier am 17. Februar in der christkatholischen

Kirche zu Bern von Bischof Dr. E. Herzog, Pfarrer W.
Heim und Prof. Dr. H. Maync gehalten worden sind. Beigefügt
ist die letzte Arbeit des Verewigten in unserer Zeitschrift
„Unterbrochene kirchliche Internationalität". Die Schrift
enthält ausserdem eine treffliche Wiedergabe des Bildnisses des
Verstorbenen von E. Keck in München. Sie kann durch den
Buchhandel — Verlag H. R. Sauerländer & Cie. in Aarau —
zum Preis von 60 Rappen oder durch das christkatholische
Schriftenlager in Basel bezogen Averden. Ausser in den
altkatholischen Blättern und der Tagespresse ist besonders die
kirchenmusikalische Bedeutung von Prof. Dr. Thürlings in den
Nrn. 4 und 5 der „Schweizer. Musikzeitung" in Zürich durch
Pfarrer W. Heim und im Maiheft der „Monatsschrift für Gottesdienst

und kirchliche Kunst" durch Prof. Dr. Spitta in Strassburg

geAvür^ligt Avorden. Es sind in diesem Heft als Proben des
musikalischen Schaffens des Verstorbenen die zwei Chormelodien

für vierstimmigen Chor gesetzt von E. Hohmann: „Gott
ist mein Hirt" und „Schwing dich auf zu deinem Gott"
abgedruckt. Sonderabzüge davon können zum Preis von 10 Rappen
durch den Verlag Vandenhoek & Ruprecht in Göttingen
bezogen werden. Die beiden Chöre finden auch in protestantischen
Kreisen Anklang. Sie sind am 2. Sonntag nach Trinitatis im
akademischen Gottesdienst zu Strassburg gesungen worden.

A. K.

* Der Aufsatz „Vom privaten Bibellesen*4 im letzten Jahrgang

unserer Zeitschrift, S. 23 ff., ist als Separatabdruck in der
Serie der Flugschriften des christkathoüschen Presskomitees
erschienen. Er kann durch das christkatholische Schriftenlager
in Basel bezogen werden. A. K.

Druck von Stämpfli & Cie. in Bern.


	Bibliographie

