
Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 5 (1915)

Heft: 2

Buchbesprechung: Bibliographie

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


229 —

BIBLIOGRAPHIE.'

Budde, Karl: Das Buch Hiob übersetzt und erklärt» 2.
neubearbeitete Auflage. Göttingen 1913, Vandenhoeck &
Ruprecht. 274 S. Brosch. Ji 7. 60, geb. Ji 8. 60 und 9. 60.

Der vorliegende Kommentar bildet die 2. Abteilung 1. Band
der poetischen Bücher des Göttinger Handkommentars zum
Alten Testament von W. Nowack. Die Einleitung untersucht
die bekannten Probleme des Buches Hiob in der bei K. Budde
geAvohnten gründlichen Art. Nach ihm hat der Dichter ein
bereits vorhandenes Volksbuch über Hiob in der Art benutzt,
„dass er seine Teile lediglich voneinander löste, um sein eigenes
Werk zwischen Anfang und Ende einzuschieben und mit dem
Überlieferten zu verklammern". Von diesem Gesichtspunkte
aus ist der Gedanke einer „Komposition" des Buches
abzuweisen: „Die Reden sind ohne die Geschichte, in die sie
eingeschlossen sind, nicht denkbar; nicht ein Redaktor hat sie
darin eingeschlossen, sondern ihr Dichter hat die Geschichte
als Grundlage benutzt. Wir haben es daher von Anfang an
mit einem geschlossenen Organismus zu tun." Als Abfassungszeit

nimmt Budde das Jahr 400 v. Chr. für die untere Grenze
an. Der Zweck der Dichtung ist nicht blosse Bewährung im
Leiden, sondern durch Gottes Ratschluss bewirkte Läuterung
im Leiden von geistlichem Hochmut. Nach der Einleitung folgt
die Übersetzung des Buches mit darunter stehendem, sehr
ausführlichem Kommentar, worin die gesamte Literatur berücksichtigt

wird. G. M.

Causse, Dr. theol. A. : Les Prophètes d'Israël et les Religions
de l'Orient. Essai sur les origines du monothéisme uni\Ter-
saliste. Payot & Cie, Lausanne. E. Nourry, Paris 1913, in-8°,
330 p. 7 frs. 50.

Das vorliegende Werk verdient in mehr als einer Beziehung
die Beachtung aller, Avelche sich für alttestamentliche Fragen
interessieren. Obschon es in der Auswahl und Behandlung des
Stoffes auf streng AAissenschaftlichem Boden steht, ist die Dar-



— 230 —

Stellung doch so gehalten, dass es auch dem Laien vielseitige
Anregung und Förderung bietet und geeignet ist, ihn mit den
neuesten Ergebnissen der alttestamentlichen Kritik bekannt zu
machen. Die umfangreiche Materie ist in klarer, übersichtlicher
Weise geordnet, die Sprache elegant und fliessend. Das Buch
enthält eigentlich mehr, als der Titel andeutet; denn im
Anschluss an die Abhandlungen über die Lehre und Wirksamkeit
der jüdischen Propheten finden sich noch eine Reihe origineller
Berichte über die Avichtigsten Perioden der Geschichte Israels.
Unter den nicht gerade zahlreichen Arbeiten, Avelche bis heute
über die Beziehungen der orientalischen Religionen zur
alttestamentlichen Literatur in französischer Sprache veröffentlicht
Avorden sind, nimmt die gründliche Studie von Causse ohne
ZAveifel eine der ersten Stellen ein. In seinen Abhandlungen,
die neun Kapitel umfassen, stützt er sich hauptsächlich auf die

Untersuchungen von Wellhausen, Stade, Cheyne, R. Smith und
andern modernen Kritikern, deren Hypothesen er gewissenhaft
und ohne Vorurteil auf ihren Wert prüft. In anschaulicher
Weise schildert er zunächst die verschiedenen semitischen
Religionen und hierauf den Jahvisnius von seiner primitivsten
Form bis zum vollendeten Universalismus eines Deuterojesaja,
um dann im letzten Kapitel den Monotheismus der jüdischen
Propheten mit dem angeblichen Monotheismus der semitischen
Völker und Babylonier zu vergleichen. Das Resultat dieser
Vergleichung lautet: „Wie gross auch der orientalische Einfluss
auf die Religion Israels gewesen sein mag, so enthält doch der
Monotheismus der Propheten ein wesentliches Element, das man
weder durch die Antezedentien der semitischen Rasse, noch
durch den Einfluss der Zivilisation der Nachbarvölker zu
erklären vermag. Der Monotheismus der Hebräer ist eine
individuelle Schöpfung, eine spontane Variation in der Evolution,
und nicht ein Resultat der Eimvirkung der Umgebung: er ist
vor allem eine ethische Religion." Kz.

Grützmacher, Dr. Georg: Synesios von Kyrene, ein Charakter
bild aus dem Untergang desllellenentums. Leipzig, A. Deichert,
1913. VI und 180 S. Preis: br. Ji 6. —.

Die vorliegende Monographie bietet uns das fesselnde
Lebensbild eines neuplatonischen Philosophen, der, gegen Ende



— 231 —

seines Lebens zur christlichen Bischofswürde gelangt, eine
eigentümliche ZAvitterstellung in der geistigen Bewegung einnimmt,
die durch den Übergang von der Antike zur christlichen Kirche
hervorgerufen wurde. Synesios hat die Unsicherheit seiner
persönlichen Stellung zum kirchlichen Dogma deutlich genug
empfunden. Offen hat er sich darüber \7or Annahme der Wahl
zum Bischof von Ptolemais gegenüber seinem Metropoliten
Theophilus von Alexandrien geäussert. „Zum Priestertum berufen,
Avili ich aber keinen falschen Schein betreffs der Dogmen auf
mich laden." „Wenn dies mir die unsere Bischofswürde
angehenden Gesetze gestatten, so könnte ich wohl Bischof sein,
indem ich zu Hause philosophiere, öffentlich aber die Mythen
verkündige. Ich würde zwar nichts anderes lehren, als ich
denke, aber auch nicht die Dogmen ändern, sondern das Volk
bei seinem Glauben belassen" (S. 135). Es wäre eine Verkennung

der sittlichen Motive, die dieser Erklärung des Synesios
zugrunde lagen, wollte man in ihr die Rechtfertigung einer
Zweideutigkeit seines künftigen Handelns sehen. Eben vor einer
solchen Zweideutigkeit wollte er sich durch sein offenes und
wohl überlegtes Bekenntnis sicherstellen. Und es scheint, dass
auch der Patriarch von Alexandrien sich mit ihm zufrieden
gab. Jedenfalls wurde Synesios von ihm zum Bischof geweiht,
wiewohl er eine durchgreifende innerliche Wandlung seiner
neuplatonischen und teilweise auch stoischen Anschauungen
sicher nicht durchgemacht hat, vielmehr auch als Christ noch
Hellene blieb. Dennoch hat er sein Bischofsamt mit Treue
verwaltet und ehrlich inmitten einer \Terlogenen und
verderbten Zeit seinen verkommenen Klerus zu reformieren
und unter den hadernden Parteien Frieden zu stiften versucht.
Auch in den politischen Kämpfen, in die er hineingezogen
wurde, hat er eine nicht unbedeutende Rolle gespielt und
weitschauende Ziele, Avenn auch vergeblich, angestrebt. —
Kurz und treffend fasst Grützmacher sein Urteil über den
sittlichen und religiösen Charakter des Synesios in den Satz
zusammen: Er war ein Christ, Aveniger mit dem Kopf als mit
dem Herzen, dessen tätige Bruderliebe an den Samariter im
Gleichnis des Herrn erinnert, ein edler und wahrhaftiger Mensch
(S. 174).

Das auf gründlichstem Quellenstudium beruhende Werk
liefert einen für den Kirchen- und Kulturhistoriker überaus in-



— 232 -
teressanten Beitrag zur Geschichte der untergehenden Antike
und zugleich zur Kirchengeschichte des fünften Jahrhunderts.

Bonn. R. K.

Hammer, H. : Traktat Tom Samaritanermessias. Studien zur
Frage der Existenz und Abstammung Jesu. 101 S. Bonn,
Carl Georgi, 1913. Ji 2. 50.

Eine eingehendere Besprechung dieses Buches, das sich
einer immer üppiger ins Kraut schiessenden jüdischen Literatur
über Christliches anschliesst und gute Kenntnis der jüdischen
Quellen, auch einige Kenntnis der christlichen Urschriften verrät
und von dem Hauptgedanken aus geschickt zu verwerten sucht,
müssen Avir uns versagen. Es ist dem Verfasser Ernst mit seiner
These, dass Jesus nicht ein Jude, sondern ein Samaritaner
geAvesen sei. Am Schluss bittet er seine jüdischen Glaubensgenossen

um Verzeihung, dass er ihnen das Verdienst absprechen
müsse, diesen Genius hervorgebracht zu haben. Den gläubigen
Christen aber, meint er, könne es gleichgültig sein, welchem
Stamme Jesus als Mensch entsprossen sei; andern werde es

eher willkommen sein, dass er nicht der „bestgehassten Nation,
sondern den Nachkommen der Babylonier, die einen Hamurabi
hatten, entstammt". A. Th.

Schlatter, D. A.: Die hebräischen Namen bei Josephus.
Gütersloh 1913, C. Bertelsmann. 132 S. Ji. 3. 60.

Die Abhandlung bildet das 3. und 4. Heft der von Schlatter
und Lütgert herausgegebenen Beiträge zur Förderung* christlicher
Theologie. Da Josephus mit bewusster Abweichung die in der
Septuaginta enthaltene Schreibweise der hebräischen Namen
in die ursprüngliche Form derselben umschreibt, so haben wir
in diesem Verfahren ein ausgezeichnetes Mittel, um festzustellen,
Avas Josephus „die Schriftzeichen seines Textes bedeutet haben".
Damit haben Avir zugleich einen Einblick in die Art, Avie die
ersten Träger der christlichen Predigt, deren Zeitgenosse
Josephus war, den hebräischen Text gehört und gelesen haben. Die
gelehrte Arbeit ist für die Spezialforschung äusserst wertvoll.

G. M.



— 233 —

Schultze, Viktor: Altchristliche Städte und Landschaften,
I. Konstantinopel (324 — 450). Deichertsche Verlagsbuchhandlung,

Leipzig 1913, 292 Seiten und eine Karte, Preis
15 Ji

Schultze hat es sich zur Aufgabe gemacht, eine „Ortskirchengeschichte"

des römischen Weltreiches zu schreiben und
beginnt dieselbe mit einer Schilderung des alten Konstantinopel.
Er bezeichnet es als bedeutsamstes Ziel der das kirchliche
Altertum behandelnden Geschichte, „die überall dem frühesten
Kultus und Dogma gegenüberstehenden Eigenkräfte und
Eigenbildungen der Einzelgemeinden aufzuzeichnen". Hier mussten
neben den literarischen Quellen insbesondere auch die
archäologischen Hülfsmittel beachtet Averden, Avas bisher wenig
geschehen sei. Wenn Schultze in seinem Buche den Zeitraum von
324 bis 450 herausgreift, so leitet ihn der Gedanke, „dass um
die Mitte des fünften Jahrhunderts die Wandlung des griechischen

Charakters Konstantinopels in den byzantinischen Typus
einsetzt". Im einzelnen enthält das Buch die Geschichte der
byzantinischen Kaiser jener Zeit, wobei deren Kirchenpolitik
im Vordergrunde steht; es folgt eine Beschreibung Konstantinopels,

seines äussern Bildes, seiner Venvaltung usav., es werden
behandelt die kirchlichen Verhältnisse, Ketzer, Juden und Heiden,
das Kaisertum, der Hof, die sozialen, künstlerischen, pädagogischen

Zustände, das Schauspielwesen und die volkstümliche
Frömmigkeit. E. Mg.

Seeberg, Reinold: Lehrbuch der Dogmengeschichte, 3. Band:
Die Dogmengeschichte des Mittelalters. 2. und 3. Auflage,
671 Seiten, Deichertsche Verlagsbuchhandlung, Leipzig 1913,
Preis geb. 18 Ji

Seeberg hat den dritten Band seines Lehrbuches der
Dogmengesehichte durchweg neu ausgearbeitet und somit die

„Sammlung theologischer Lehrbücher" um einen ansehnlichen
Schatz bereichert. Das Buch entbehrt im Gegensatz zu vielen
ähnlichen Werken alles Schablonenhaften, man möchte von
einem „Lesebuch" der Dogmengeschichte sprechen. Seeberg
behandelt nicht bloss die einzelnen Disziplinen in ihrer
Entwicklung, sondern greift bestimmte führende Geister, wie z. B.
Thomas von Aquin oder Duns Skotus, heraus und schildert

Intern, kirchl. Zeitschrift, Heft 2, 1915, 16



— 234 —

deren Lehre im besonderen. Die mittelalterliche Theologie als
solche, die verschiedenen Schulen finden eingehende Würdigung.

Von Bedeutung ist besonders die umfassende Behandlung
des mittelalterlichen Kirchenbegriffs, welcher sehr oft in
ähnlichen Werken nur nebensächlich behandelt wird. Was die
Benutzung des Buches vor allem angenehm und nutzbringend
macht, ist die reichliche Verarbeitung der Quellen, welche nicht,
wie z. B. in Hagenbachs Dogmengeschichte geschieht, bloss
angeführt und dem Leser zur eigenen Nachprüfung überlassen
werden. — Nicht unerwähnt sei hier, dass Seeberg auch auf
altkatholische Schriftsteller, so Döllinger, v. Schulte, Reusch,
Friedrich, Baltzer, Kirsch, hinweist. E. Mg.

Seeberg, Reinold: Der Geburtenrückgang in Deutschland.
Deichertsche Verlagsbuchhandlung, Leipzig 1913, 76 Seiten,
Preis Ji 1. 80.

Seeberg A7ersucht, vom Standpunkte der Religion aus — und
das Avohl ziemlich als erster — den seit Jahren stetig sich
steigernden Geburtenrückgang in Deutschland (und anderen
Kulturländern) zu beleuchten. Die Tatsache dieser Erscheinung
wird erAviesen an der Hand eines reichen Zahlenmaterials. Als
Grundursache des allgemeinen Geburtenrückgangs bezeichnet
Seeberg die völlige sittliche Verirrung unserer Zeit, die aus
einem angeblichen „Idealismus" heraus, der die Freiheit des

Menschen von allem Zw*ange natürlicher oder geschichtlichsittlicher

Weltordnung- predige und entsprechend die freiwillige
Beschränkung der Kinderzahl gebiete. Vorkämpfer seien hier die
radikalen Frauenrechtlerinnen und ihre Helfershelfer auf seiten
des anderen Geschlechtes. Gleichwohl handle es sich bei jenem
„Idealismus" in Wirklichkeit um den rohesten Naturalismus,
denn mit der „Unterdrückung der Fortpflanzung" gehe eine
zu keiner Zeit so blühende „Aufreizung der Geschlechtlichkeit"
Hand in Hand (S. 40). Man bediene sich der verwerflichsten
Mittel, um die Folgen dieses „mit aller Kunst" betriebenen
Geschlechtsverkehrs zu verhindern. Alle staatlichen Gesetze
könnten solchem Treiben keinen Einhalt tun, wenn nicht die
Religion zur Seite trete. Es gälte, dem Christen die Wahrheit
wieder nahezubringen, „dass Gott der Schöpfer ist, und dass die
natürlichen Ordnungen ebenso wie die Kraft und Autorität des



— 235 —

geschichtlichen Lebens von ihm gegeben sind" (66). „Gottes
Gebot mache die Ehe zur sittlichen Pflicht, mithin auch die in
ihr begründete Hervorbringung von Nachkommenschaft" (70).
In dieser Hinsicht gibt Seeberg der römischkatholischen Kirche
entschieden den Vorzug, welche als hauptsächlichste Religion
des Gesetzes auch das Eheleben auf das strengste übenvache.
Er erinnert an die Tatsache, dass der Katholik die Verhinderung

der Empfängnis als Todsünde betrachte, an die
Beaufsichtigung dieser Verhältnisse im Beichtstuhl, an das
Aufschnellen der Geburtenziffern in katholischen Gebieten nach
grossen Missionen (8). Kurzum, der Katholizismus sei weit
Aveniger als der Protestantismus mit seiner Betonung der „Freiheit

von allen kirchlichen Gesetzen" an dem Geburtenrückgang
schuld. Darum müsse die evangelische Kirche sich besinnen
und, in den Bahnen der „Innern Mission" eines Wichern
fortschreitend, auf Beibehaltung jener gottgewollten Ordnungen
dringen. Nur so werde sie ihrer sozialen und nationalen Aufgabe
gerecht. — Es bleibe dahingestellt, ob Seeberg völlig recht hat,
wenn er in der Furcht vor drohendem Siechtum des Weibes,
kranker oder verarmender Nachkommenschaft, der Teuerung
unserer Zeit meist nur „vorgeschützte" Gründe jenes „immer
allgemeiner werdenden Naturalismus" sieht (34). E. Mg.

Storfer, A. J. : Marias jungfräuliche Mutterschaft. Ein
völkerpsychologisches Fragment über Sexualsymbolik. Berlin W 30,
Herrn. Barsdorf Verlag, 1914. 8, 204 S. 8°. Ji. 5. —.

Es ist erstaunlich, welch eine Menge Stoff aus dem Gebiete
einer in den mannigfachsten Völkern und Kulturkreisen an
die Beziehungen der Geschlechter sich knüpfenden Symbolik
der Verfasser in diesem Buche zusammengetragen hat, das er
überdies noch ein Fragment nennt. Manches mag auch wohl
etwas weit hergetragen sein. Tatsächlich bietet die jungfräuliche

Mutterschaft Marias zahllose Beziehungen zu diesen Dingen,
Beziehungen, die noch in der Scholastik Anlass zu weitgehenden

Distinktionen und Fragen gegeben haben. Dem heutigen
christlichen und auch theologischen Empfinden liegen derartige
Untersuchungen doch recht fern. So sehr die jungfräuliche
Geburt' nach Avie vor ein Gegenstand theologischer Betrachtung
ist, und so wenig man ihre sexuelle Bedeutung verkennen wird,



— 236 —

so sehr ist doch die Christenheit an eine mehr geistige
Auffassung des Inkarnationsgeheimnisses gewöhnt, und empfindet
sein Hineinziehen in die Sphäre des reinen Geschlechtslebens
und ihrer Symbolik als etwas Fremdartiges, durchaus neben
allem Christentum Liegendes. A. Tu.

d'Uxkull, La Baronne: Exposé. 22 S. Einleitung zu:
Cyrillos Macaire : La Constitution Divine de l'Eglise. Genève,

A. Eggimann & Comp., 1913. 304 S.

Cyrillos Macaire wird auf dem Titelblatt seines Buches als
La Béatitude le Patriarche à Alexandrie bezeichnet. Er gibt
in einem kurzen Vorwort vom 1. Januar 1912 über die
Entstehung seiner Schrift folgenden Aufschluss: Wir standen lange
in Kirchengemeinschaft mit dem römischen Stuhl und verfassten
manche Schrift zur Verteidigung seiner Oberhoheit über die

ganze Kirche. Dabei verliessen Avir uns auf die BeAveisführung,
die wir in der Schule gelernt hatten, und die Beweisstellen,
die uns römische Schriftsteller an die Hand gaben. Besondere
Umstände veranlassten uns später, die wichtige Frage neu zu
studieren. In stiller Zurückgezogenheit beschäftigten wir uns
37s Jahre lang zu diesem Zweck mit der hl. Schrift, den Kirchenvätern

und ökumenischen Konzilien. Das Resultat unserer
Studien ist in dem vorliegenden Werk enthalten.

Dieses Vorwort bedarf nun aber einer Erläuterung. Die
Baronin von Uxkull, die sowohl mit dem Patriarchen Kyrillos
Makarius wie auch mit dem griechisch-orthodoxen Patriarchen
Photius von Alexandrien persönlich bekannt ist und an der
Entstehungsgeschichte des angezeigten Buches beteiligt war,
hat sich die Mühe genommen, ihr Exposé als besondere
Broschüre dem Buche beizugeben und darin die Leser über den
Patriarchen Kyrillos näher zu unterrichten. Das ist eine
merkwürdige, aber, wie uns gesagt wird, nicht gar zu seltene
Geschichte. Wir können hier nur die wichtigsten Einzelheiten
mitteilen.

Der Patriarch Kyrillos ist ein Mann von sehr bescheidener
Herkunft. Seine Eltern Avaren Kopten, gehörten also der alten
ägyptischen Nationalkirche an. Wie der Sohn römischkatholisch

wurde, vernehmen wir nicht. Er erhielt seine Erziehung
bei den Jesuiten in Beyrut und bekundete aussergewöhnliche



— 237 —

Begabung. Das Französische und Lateinische ist ihm ebenso

geläufig wie das Arabische und Koptische. Nach Vollendung
seiner Studien wurde er in seine ägyptische Heimat
zurückgeschickt. Die Jesuiten sahen in ihm ein gutes Werkzeug, die
alte koptische Kirche, die als monophysitisch gilt, mit Rom zu
vereinigen. Bevor er 30 Jahre alt war, wurde er zum Bischof
ernannt. Aber sehr bald geriet er in Konflikt mit den Jesuiten.
Anlässlich der Einweihung einer Kirche verlangte nämlich der
französische Konsul als Vertreter der Schutzmacht der Katholiken

den Vortritt; die gleiche Ehre beanspruchte aber auch
der österreichische Konsul. Der Bischof entschied sich für
Österreich, was die Jesuiten sehr verdross. Gleichwohl
bewahrte Leo XIIL dem energischen Bischof sein Vertrauen und
ernannte ihn einige Jahre später zum Patriarchen, womit nach
der römischen RedeAveise das Patriarchat von Alexandrien
wiederhergestellt war. Das neue „Patriarchat" zählte etAva 20,000
Seelen.

Allein die Jesuiten beruhigten sich um so Aveniger, je mehr
der neue Patriarch glaubte, seine eigenen Wege gehen zu dürfen.
Dieser wurde schliesslich nach Rom zitiert und zur Resignation
gezwungen, wugegen man ihm eine jährliche Pension von 7000

Franken und das Recht, den Patriarchentitel weiterzuführen,
zusicherte. Das geschah vor einigen Jahren unter Pius X. Als
der abgesetzte Patriarch nach Ägypten zurückgekehrt war,
traten seine Freunde in der Presse heftig für ihn ein und
beschuldigten seinen Hauptgegner, einen unierten Geistlichen mit
Namen Sedfuvi, der Verleumdung. Indessen begannen nun für
den Patriarchen die 31/» Jahre stiller Zurückgezogenheit, in
denen er seine Studien machte und sein Buch schrieb. Dieses
benutzte er, um sich dem griechisch-orthodoxen Patriarchen
Photius von Alexandrien zu empfehlen und demselben den

Antrag zu stellen, ihn als Koadjutor anzunehmen und so die
mit Rom unierten Kopten in die orthodoxe Kirche hinüberzuführen.

Photius sah keine Möglichkeit, auf den Antrag
einzugehen: Kyrillos habe sowohl das Bischofsamt wie den
Patriarchentitel auf eine Weise erworben, die von der orthodoxen
Kirche nicht anerkannt w7erden könne; man könne ihm höchstens

eine Kirche zur Abhaltung des Gottesdienstes, aber kein
Einkommen zur Verfügung stellen. Madame d'Uxkull suchte
zu vermitteln. Insbesondere liess sie auf ausdrückliches Ver-



— 238 —

langen des Patriarchen Kyrillos das Buch drucken, in welchem

dieser seine Überzeugung von der Unrechtmässigkeit der päpstlichen
Machtansprüche begründet hatte. So erschien das Werk La
Constitution Divine de l'Eglise. Allein damit waren die Bedenken
des Patriarchen Photius nicht beseitigt. Auf der andern Seite
wollte Kyrillos weder auf seine Pension noch auf seine Robe
verzichten. Die schwarze Farbe der orthodoxen Priesterkleidung

genügte ihm ebensowenig Avie das Recht, eine Kirche in
Kairo benützen zu dürfen.

Als im Frühling des 1913 Jahres die Baronin d'Uxkull den
Patriarchen Kyrillos zum letztenmal besuchte, verdeutete ihr
dieser, dass ihm weitere Besuche nicht erwünscht seien. Bald
darauf vernahm sie vom Patriarchen Photius, dass Kyrillos
nach Rom verreist sei und nicht mehr zurückkomme. Damit ist
die Geschichte zu Ende.

Die Baronin hält aber das Buch des nun wieder mit dem

Papst versöhnten „Patriarchen" Kyrillos für eine sehr
beachtenswerte Leistung. Wir können uns hier nicht auf eine nähere
Prüfung einlassen; es genügt zur Charakterisierung des Werkes,
wenn wir hier die Überschriften einiger Kapitel mitteilen. Der
erste Abschnitt ist überschrieben mit: „Die Kirche ist das Reich
Jesu Christi und nicht das eines Menschen." Ein anderer:
„Prüfung der Worte: ,Du bist Petrus' und Weide meine Schafe1"
(S. 29 ff.). Im Anschluss hieran folgt eine Studie über Luk. 20,
31. 32: „Petrus, ich habe für dich gebetet... stärke deine
Brüder" (S. 55 ff.). Wie in diesen Abschnitten der Missbrauch
nachgewiesen wird, den die römische Theologie zur Rechtfertigung

des Papsttums mit den Worten Jesu treibt, so wird in
einem folgenden Kapitel (S. 64 ff.) gezeigt, dass der päpstliche
Jurisdiktionsprimat auch mit der Apostelgeschichte im Widerspruch

steht. Hierauf (S. 101 ff.) stellt der Verfasser „die
göttliche Verfassung der Kirche nach dem Glauben der drei ersten
Jahrhunderte" dar. Hier finden wir folgende Thesen : „Am
Anfang der Kirche hat es keinen Primat gegeben", „Der römische
Primat hat seinen Ursprung nicht im Primate Petri" (S. 109 ff.),
„Die einzige Grundlage des römischen Primates ist die
Tatsache, dass Rom die Welthauptstadt war" (S. 126 ff.), „Der
römische Primat hat nicht die Bedeutung einer (Jurisdiktionellen)
Oberhoheit" (n'a aucun des caractères de la souveraineté, S. 139 ff.).
Der Verfasser gelangt mit aller Bestimmtheit zum Schluss, dass



— 239 —

der römische Primat Menschen werk ist, das der von Christus
gegebenen ursprünglichen Kirchenverfassung widerspricht'(S. 216).
Eine weitere Bestätigung dieser Tatsache findet er sodann
(S. 221 ff.) in der Geschichte „der sieben allgemeinen Konzilien".
Auch in diesem Teile stellt er sich ganz auf den dogmatischen
Standpunkt der morgenländischen Kirche.

Wir vermuten, dass sich der „Patriarch Kyrillos Makarius"
trotz der Pension und den Insignien hoher Würde auch in Rom
nicht ganz wohl befindet. E. H.

Zietloav, Gerhard : Der Tod. Verlegt bei Bertelsmann, Gütersloh,

1913, 204 Seiten. Preis: ^3.50, geb. Ji 4.

Das Buch ist getragen von dem Gedanken, die Bibel stelle
in allen ihren Teilen eine untrügliche Offenbarung dar, sie gäbe
darum wie über viele andere Rätsel, so auch über das Wesen
des Todes und seine Folgen, AA*orüber die Wissenschaft nichts
ausmachen könne, zweifellos richtigen Aufschluss. Darum glaubt
Zietlow in seiner Abhandlung ein Erbauungsbuch geschaffen zu

haben, das die zweifelnden Zeitgenossen erneut von der Unsterblichkeit

der Seele überzeugen könne. Entsprechend soll auch
die Abfassung des Buches so gehalten sein, dass es für „AA*eitere
Kreise" lesbar sei. Für die Theologen sind die zahlreichen
Fussnoten unter dem Text berechnet. Ob das Buch in seiner
WeitschAveifigkeit dem Grossteil der gebildeten Laien zum Lesen
angenehm ist, bleibe dahingestellt. Der Theologe gewinnt auf
den ersten Blick den Eindruck, dass es sich für Zietlow um
die künstliche Systematisierung eines Stoffes handelt, über den
die Bibel in Wirklichkeit keine einheitlichen Anschauungen gibt.
Zietlow liest in die Schriften des Alten und Neuen Testamentes
die orthodoxe protestantische Dogmatik hinein. Der Fachmann
weiss, wie schwierig eine derartige „Beweisführung" gerade
hinsichtlich der Lehre von der Unsterblichkeit fällt. Trotzdem
muss ZietloAvs Arbeit von der Theologie anerkannt Averden:
sie bietet in erschöpfender Weise eine Zusammenstellung aller
den Vorwurf betreffenden biblischen Stellen und vermag so zu
weiteren Untersuchungen anregend zu Avirken. Sie gibt zugleich
dem Prediger zahlreiche Leitsätze an die Hand, wenn es gilt,
eine Traueransprache zu halten. E. Mg.



— 240 —

Kurze Notizen. •

Durch ein Dekret der Index-Kongregation vom 12. April,
das von Papst Benedikt XV. in aller Form bestätigt Avorden
ist, sind u. a. auf den Index der verbotenen Bücher gesetzt
worden, die oben S. 236 besprochene Publikation „La constitution

divine de l'Eglise" von Cyrillos Makarius und die
religiösen Essays „Von der Kirche des Geistes" von Dr. Ph. Funk,
vgl. diese Zeitschrift 1914, S. 257 ff. A. K.

Neu eingegangen :

Albertz, Lie, Martin, Pastor in Stampen (Schlesien), Weltweite
Ziele des Protestantismus der Gegenwart. (Separatabdruck
aus der Monatsschrift „Deutsch-Evangelische im Auslande",
XIII, 1914, 4—7.) Breslau 1914, Evang. Buchhandlung Gerh.
Kauffmann, Altbüsserstr. 8/9. 44 S. 8°. 80 è-

Arnoldi, Heinr. AI., des Kurtrier. Geistl. Rates, Tagbuch vom
Emser Kongress 1786. Herausgegeben von Dr. Matthias
Höhler, Domkapitular und Generalvikar zu Limburg a. d. L.
Mainz, Verlag von Kirchheim & Co., 1915. Gr.-8° (VII und
354 S. mit 12 Textabbildungen). Ji 8. —, geb. Ji 9. —.

Beiträge zur Religionswissenschaft. Herausgegeben von der
Religionswissenschaftlichen Gesellschaft in Stockholm. I.
Jahrgang, 1913/14, Heft II, J. C. Hinrichs, Leipzig. Preis Ji 6. —.

Nippold, Friedrich, Das Kaiserin Augusta-Problem. Leipzig 1914,
S. Hirzel, IV, 126 S. 8°. Ji 2. 40.

Sachsse, Eugen, Dr. Prof., Einführung in die praktische Theologie.
Eine zeitgemässe Erörterung neuer Probleme und brennender
Fragen. Bonn 1914, A. Marcus und E. Webers Verlag. Ill S.

Ji 2. 80.

Skipton, H. R. M., A Hundred of the Church in India 1814—1914.

London, The Indian Church Aid Association, 1914, 22 S. 4 d.

Wessel, Aug., Generalsuperintendent in Detmold, Die Bibel in der
christlichen Gemeinde. Pastoraltheologische Erwägungen.
Vortrag. Detmold 1914, Meyersche Hofbuchhandlung, VI,
43 S. 8°. Ji\. 50.

Zeitschrift für Brüdergeschichte, VIII. Jahrgang, 1914. In
Kommission der Unitätshandlung in Gradau. 507 S.

Druck von Stämpfli & Cie. in Bern.


	Bibliographie

