Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 5 (1915)
Heft: 1

Buchbesprechung: Bibliographie

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 31.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

BIBLIOGRAPHIE.

Yom Kirchenrecht des Kaisers Justinian I.

ArivisaTos, Dr. Hamilcar S.: Die kirchliche Gesetzgebung des
Kaisers Justinian I. Berlin, Trowitzsch und Sohn, 1913, 133 S.
(Nr. 17 der ,Neuen Studien zur Geschichte der Theologie und
der Kirche“, herausgegeben von N. Bonwetsch und R. Seeberg.)

Dass Theologie und Jurisprudenz sich nahe beriihren und
oft genug nur zu sehr ineinandergreifen, zeigt die tagliche Er-
fahrung. Namentlich ist das der Fall, wenn der Regent eines
Landes nicht bloss im allgemeinen darauf bedacht ist, unter
seinem Volke Ruhe und Ordnung herzustellen und zu erhalten,
sondern insbesondere auch ein starkes religioses Interesse hat.
In diesem Falle wird er unwillkiirlich seine Macht
auch zu dem Zwecke geltend machen, unter dem Volke der
Religion Vorschub zu leisten, die er fiir die wahre halt. Will
man das an einem Kklassischen Beispiel beleuchten, so eignet
sich dazu kaum ein Herrscher der christlichen Zeit besser als
der Kaiser Justinian I. Seine kirchliche Gesetzgebung verdient
auch deswegen studiert zu werden, weil sie zum grossten Teil
in der griechischen Kirche heute noch Giiltigkeit hat. Der
Verfasser der vorliegenden Schrift spricht die Hoffnung aus,
binnen zwei Jahren in einer neuen Schrift ,das Verhiltnis der
heutigen Gesetzgebung der griechischen Kirche zu der justi-
nianischen“ darstellen zu konnen. In der oben angezeigten
Schrift beschrinkt er sich auf eine knappe, aber umfassende
und systematisch geordnete Darstellung der kirchlichen Ge-
setzgebung des genannten Kaisers.

Alivisatos ist zu der Uberzeugung gelangt, dass Justinian
nicht bloss aus politischen Erwégungen dazukam, die kirch-
lichen Verhiltnisse seines Reiches zu ordnen, sondern sich bei
seinen beziiglichen Erlassen von personlicher Religiositéiit leiten



8 -

liess, und dass auch intolerante Verordnungen in der religitsen
Fiirsorge wurzeln, zu der er sich verpflichtet glaubte. Daher
war es angezeigt, der eigentlichen Abhandlung eine kurze
Biographie vorangehen zu lassen und den grossen Kaiser auch
als Theologen zu charakterisieren. Justinian, geboren 483 in
einem kleinen Dorf, das mit dem heutigen Uskiib identisch
sein konnte, kam jung nach Konstantinopel an den Hof seines
Onkels, des Kaisers Justin ({ 527), widmete sich hier juristischen,
militdrischen und theologischen Studien, wurde von seinem
kinderlosen Onkel adoptiert, zum Mitregenten ernannt und nach
dem Tod des Onkels als Alleinherrscher anerkannt. Er starb am
14. November 565. Ein Denkmal seines kirchlichen Sinnes ist die
in den Jahren 532—537 erbaute Kathedrale ,Hagia Sophia“ in
Konstantinopel, ein Tempel, der am Tage der Einweihung den in
das geoffnete Tor eintretenden Kaiser zu dem Rufe berechtigte:
»Salomon, ich habe dich ubertroffen*. Obwohl seine Frau eine
Monophysitin, also nach damaliger Anschauung eine Ketzerin war,
wird ihm doch nicht bloss strenge Orthodoxie, sondern geradezu
Intoleranz nachgesagt. Nach heutigen Anschauungen ist dieser
Vorwurf, wie sich aus seinen Erlassen ergibt, tatsiichlich ge-
rechtfertigt.

Ubrigens ist Justinian nicht bloss kirchlicher Gesetzgeber,
sondern selbst auch Theologe gewesen. Wenn er auch nicht zu
den ,Kirchenvitern“ gerechnet wird, so hat er doch eine ganze
Reihe theologischer Schriften verfasst, die auf uns gekommen
sind und an deren Echtheit Alivisatos nicht zweifelt. Insbe-
sondere wagte sich der gelehrte Kaiser auch an den grossen
Origenes (1 254), in dessen Werken er zehn verdammenswerte
Héaresien zu finden glaubte. Grossere kirchenrechtliche Bedeutung
haben die auf uns gekommenen Briefe. Diese sind meistens an
abendlidndische Bischife gerichtet und in lateinischer Sprache
abgefasst. Immerhin bezeichnet Harnack den Kaiser Justinian
als ,den besten Dogmatiker seiner Zeit und in seinem Lande“
(S.19). Seine Quelle waren die hl. Schrift und die Kirchen-
viiter; aber es ist selbstverstdindlich, dass auch er die theo-
logische Luft seiner Zeit atmete. Seine Lehre wurde von der
Kirche als korrekt anerkannt und erhielt so die massgebende
Bedeutung Kkirchlicher und staatlicher Gesetze. ,Alles, was Ju-
stinian gelernt, geglaubt und gelehrt hat, hat er zum Staats-
gesetz erhoben® (S. 21).



,Die Gesetzgebung fiir innere Angelegenheiten oder Glau-
benssachen® (S. 22—49) interessiert uns hier weniger. Justinian
hatte freilich nicht die Absicht, mit seinen Edikten neue Dogmen
zu schaffen, bzw. den theologischen Streitigkeiten seiner Zeit
mit préaziseren Definitionen ein Ende zu machen, sondern er
betonte mit Nachdruck, dass es gelte, die Dogmen der bisherigen
vier 6kumenischen Konzilien rein und unverfilscht zu bewahren
(8. 24). TImmerhin hat er eben doch mit kaiserlicher Autoritit
die Anschauungen, die diesen Konzilien widersprachen, zu-
riickgewiesen, und, was die Beschlisse des fiinften 6kumenischen
Konzils (b53) betrifft, zum voraus mit formlichen Edikten fest-
gestellt, was (im sog. Dreikapitelstreit) als kirchliche Lehre zu
gelten habe. Alivisatos gibt zu, dass diese ,Religionspolitik“ mit
gutem Grund beanstandet werden koénne; aber er bemerkt,
Justinian habe eigentlich nur legitimiert, was die Theologie be-
reits gesagt hatte, und er habe auch im Interesse der Kirche
selbst den Streitigkeiten ein Ende machen miissen (S. 29).
Allein weder die kaiserlichen Edikte noch die Beschliisse der
allgemeinen Konzilien vermochten die theologische Uberein-
stimmung unter den kirchlichen Wortfiihrern wieder herzu-
stellen. Daher lag es nahe, den theoretischen Auseinander-
setzungen mit praktischen Massnahmen nachzuhelfen. Solche
Massnahmen waren Entziehung der politischen Rechte, Verbot
der Religionsiibung, Konfiskation des Vermogens, Entrechtung
der Frauen hinsichtlich der Mitgift, Verbannung. So entstand
ein Staatskirchenrecht, das mit dem Evangelium Jesu Christi
wenig mehr zu tun hatte. Die Umgestaltung kirchlicher Dogmen
zu Staatsgesetzen und der Versuch, die Anhdnger abweichender
Anschauungen mit staatlicher Gewalt zum Schweigen zu bringen,
erwiesen sich nicht als ausreichend, die kirchliche Einheit
wieder herzustellen und zu erhalten. Die monophysitische Kirche,
gegen die die Erlasse hauptsichlich gerichtet waren, existiert
bis heute.

Sympathischer berithren uns die Bestrebungen, die Alivi-
satos unter dem Titel ,Gesetzgebung fur dussere Angelegenheiten
der Kirche* zusammenfasst. Hier handelt es sich um eine
Regelung von Verhiltnissen, die zur offentlichen Ordnung ge-
horen und fir die Regierung, die den religiésen und Kkirch-
lichen Interessen des Volkes dienen will, nicht gleichgiiltig
sein konnen. Justinian hatte freilich die Kirchenverfassung



nicht erst zu schaffen. Priestertum und Ménchtum, Diakonat,
Presbyterat und Episkopat, Didzesen, Provinzen und Pa-
triarchate, Diozesan-, Provinzial-, und ékumenische Synoden
gehorten von jeher zu den Einrichtungen, ohne die man die
Reichskirche gar nicht denken konnte. Aber Justinian griff
mit seiner Gesetzgebung in alle diese Verhéltnisse ein, suchte
die Missstinde zu Dbeseitigen, die sich eingeschlichen hatten,
und die kirchlichen Einrichtungen fiir die 6ffentliche Wohlfahrt
nutzbar zu machen. Wollte man aus den Kkaiserlichen Edikten
einfach die Bestimmungen zusammenstellen, die sich auf die
Macht der Bischoéfe und namentlich ihre Stellung gegeniiber
den Staatsbeamten beziehen, so konnte man den Schein er-
wecken, die ,Kirche“, d.h. die Hierarchie, habe unter Justinian
eine Oberhoheit liber den Staat ausgeiibt, wie sie von den
mittelalterlichen Papsten in Anspruch genommen worden ist.
Dieser Meinung tritt Alivisatos mit Recht entgegen. Die Pri-
vilegien der Bischofe waren eben nicht ein Ausfluss ihres
geistlichen Amtes, sondern Geschenke des Kaisers, der das
geistliche Amt zu Ehren bringen wollte. ,Niemals hat die Kirche,
selbst wenn sie es konnte, Anspriiche auf die Hoheitsrechte
des Staates erhoben® (S. 118). Justinian erliess Bestimmungen
iiber die personlichen Eigenschaften, die ein Bischofskandidat
haben miisse, regelte die Bedingungen, unter denen die Konse-
kration stattfinden durfte, verpflichtete die Bischdfe zu gezie-
mender Lebensfiihrung und Amtsverwaltung. Kurz, da der
Staat im Kaiser verkorpert war, galt es als vollig selbstver-
stindlich, dass auch die obersten Organe der Kirche unter der
Hoheit des Kaisers standen (S. 52 ff.)

Wie dachte sich Justinian das Verhédltnis zwischen dem
Staat und dem Bischof vor Rom? Auch in dieser Hinsicht wiirde
die Methode, einzelne Aeusserungen aus dem Zusammenhang
zu reissen und damit vorgefasste Meinungen scheinbar zu be-
griinden, zu grundfalschen Vorstellungen fithren. Der Verfasser
erkennt an (S. 60 f.), dass Justinian mit der Einheit der Kirche
immer den Gedanken an die Einheit mit Rom verband. Daraus
liesse sich die ganze Theorie herleiten, die vom vatikanischen
Konzil sanktioniert worden ist. Allein Alivisatos unterlidsst nicht,
ausdriicklich zu bemerken, dass von einer Anerkennung des
papstlichen Jurisdiktionsprimates iiber die orientalischen Kirchen
keine Rede sein kénne. Die ehrerbietigen Titel, die der Kaiser-



. 88

dem romischen Bischof gibt, sind Hoflichkeitsphrasen, mit denen
der ,0kumenische“ Patriarch von ,Neu-Rom* (Konstantinopel)
ebenso reichlich bedacht wird wie der von ,Alt-Rom“. Die
fiinf Patriarchate gehorten zu den kirchlichen Einrichtungen,
die Justinian vorfand, und die er nicht antastete. Aber auch
ihnen gegeniiber wahrte er seine kaiserliche Oberhoheit. Be-
zeichnend ist in dieser Hinsicht die Tatsache, dass er aus eigener
Machtvollkommenheit vielen Bischéfen die Unabhingigkeit von
jedem Patriarchate gab und sie damit gleichsam zu ,reichs-
unmittelbaren“ Fiirsten machte. Das auffilligste Beispiel dieser
Art ist der Bischof der Stadt ,Prima Justiniana“, zu der der
Kaiser sein Heimatdorf erweitert hatte. Justinian machte diese
Stadt zum Sitz eines Bischofs, gab dem Bischof Titel und
Rechte eines Erzbischofs, unterstellte ihm verschiedene Kirchen-
provinzen, befreite ihn von der Oberhoheit der Patriarchen
und verlieh ihm fiir sein Gebiet die gleichen Befugnisse, die
naer apostoliche Stuhl von Rom in seiner eigenen Eparchie innehabe*
(S. 62).

Ebensowenig wie die kirchlichen Amter hatte Justinian
die kirchlichen Synoden erst zu schaffen: sie existierten von
jeher, und zwar in der Form von Diézesan-, Provinzial- und
okumenischen Synoden. Aber der Kaiser hielt streng darauf,
dass sie sich regelmiissig versammelten, gab die Gegenstinde
an, mit denen sie sich zu befassen hatten, ordnete den In-
stanzengang im Fallie von Meinungsverschiedenheiten, Diszi-
plinarprozessen und andern Streitigkeiten. Auch die Synoden
standen unter staatlicher Hoheit. Namentlich nahm der Kaiser
das Recht in Anspruch, die skumenischen Synoden zu berufen
(S. 65). Aber Alivisatos ist nun doch nicht der Meinung, dass
also auch ein allgemeines Konzil lediglich ein weltliches In-
stitut sei, das die péapstliche Unfehlbarkeit nicht entbehrlich
mache, sondern zur Voraussetzung habe. Wenn auch Justinian
das Konzil berufen habe, so habe er dieses doch nicht bloss
als sein Werkzeug, sondern als die Vertretung der Kirche an-
erkannt und seine Beschliisse als massgebend hingenommen.

Wie mit diesen grossen Angelegenheiten der Reichskirche,
so befasste sich Justinian in seiner kirchlichen Gesetzgebung
auch mit der Ordination, der Lebensweise, den Aufgaben, den
Besoldungsverhéltnissen der Priester und Diakonen. Wir
miissen darauf verzichten, auf die beziiglichen Ausfithrungen



89 —

(S. 67—98) naher einzugehen. Aber gerade diese in das kirch-
liche und gottesdienstliche Leben jeder Gemeinde eingreifenden
Gesetze zeigen wieder, dass die Kirche unter Justinian nicht
eine Organisation ist, die selbstindig neben dem Staate exi-
stiert und sich mit diesem in die Regierung des Volkes teilt,
sondern das Volk selbst ist, dessen Religionsiibung so geordnet
werden soll, dass sie der offentlichen Wohlfahrt dient und
darum der staatlichen Aufsicht ebenso untersteht wie andere
allgemeine Angelegenheiten. Daraus erklart es sich, dass Ju-
stinian sogar rein liturgische Dinge, die er fur wichtig hielt,
zum Gegenstand gesetzlicher Verordnungen machte. Eine solche
Verordnung erliess der dreiundachtzigjahrige Kaiser noch in
seinem Todesjahr. Sie ist so charakteristisch, dass wir deren
Inhalt mit den Worten des Verfassers der vorliegenden Schrift
angeben wollen. Alivisatos schreibt S. 78 f:

ywas die Zelebrierung der Messe und anderer Hauptgottes-
dienste betrifft, so scheint auch im Orient die abendlindisclie
Sitte eingefiihrt worden zu sein, wonach der Priester allein
fungiert, ohne dass das Volk am Gottesdienst teilnahm (der
priesterlichen Handlung folgte und die Gebete mitsprach).
Viele Priester lasen nach abendlindischer Sitte die Messe und
andere gottesdienstliche Texte in der Kirche ganz leise fiir sich,
ohne Riicksicht auf die Teilnahme des Volkes. Das litt Justinian
keineswegs und verbot in Novella 137, vom 26. Marz 565, den
Bischofen und Presbytern, die priesterlichen Gebete leise und
fiir sich zu lesen, forderte im Gegenteil, Liturgie, Taufgebete
und anderes der Art laut zu sprechen, damit auch das Volk
an diesen Gebeten teilnehmen koénne. Sein Gebot griindete Ju-
stinian auf 1. Kor. 14, 16 (,Wenn du danksagst im Geiste, wie
soll der, der den Platz des Laien einnimmt, Amen sagen auf
deine Danksagung, da er nicht weiss, was du sagst?“), und auf
Roém. 10, 10 (,Wenn man mit dem Herzen glaubt, wird man
gerecht ; wenn man mit dem Munde bekennt, wird man selig“).
Kleriker, die auf solche Weise die Gottesdienste zelebrierten,
sollten von den Provinzialsynoden angeklagt und von ihnen
abgesetzt werden. Den Bischofen aber und den hohern Kleri-
kern, wie auch den Staatsbeamten wurde bei schweren Strafen
die Beaufsichtigung der Kleriker in dieser Richtung anbefohlen.“

An diesen Mitteilungen diirfte es geniigen zum Beweise,
dass die Schrift von Alivisatos, der selbst auch der griechischen



Kirche anzugehiéren scheint, sehr interessant und lehrreich ist.
Man darf auf den zweiten Teil, der von den heutigen Ein-
richtungen handeln wird, gespannt sein. E. H.

.

Bibliothek der Kirchenviiter. Eine Auswahl patristischer Werke
in deutscher Ubersetzung. Herausgegeben von Geh.-Rat Prof.
Dr. O. BARDENHEWER, Prof. Dr. Th. SCHERMANN, Prof. Dr.
K. WeyMaN. Kempten, Jos. Koselsche Buchhandlung.

Band XIII: Des hl. Athanasius ausgewihlte Schriften.
1. Band. Brosch. % 3. 50, geb. # 4. 30.

Band XIV: Frihchristliche Apologeten und Mirtyrer-
akten. II. Band. Brosch. «£ 2. 80, geb. 3. 60.

Band XV: Des hl Kirchenvaters Eusebius Hieronymus
ausgewihlte Schriften. Band I. Brosch. £ 2. 70, geb. .# 3.50.

Band XVI: Des hl. Kirchenvaters Aurelius Augustinus
ausgewihlte Schriften. II. Band. Brosch. «4 5, geb. -# 5. 80.

Band XVII: Des hl. Kirchenlehrers Ambrosius von Mai-

land ausgewihlte Schriften. 1. Band. Brosch. .# 4. 30, geb.
. 4. 80.

Zweil der angezeigten Bande sind Fortsetzungen. Der vier-
zehnte enthélt des Theophilus von Antiochien drei Biicher an
Autolykus, Hermias’ des Philosophen Verspottung der nicht
christlichen Philosophen, des Minucius Felix Dialog Oktavius,
des Firmicus Maternus Schrift vom Irrtum der heidnischen
Religionen, endlich echte alte Martyrerakten. Die Auswahl
dieser verdient besonderes Interesse. Unter den acht Doku-
menten befinden sich die Martyrerakten des hl. Polykarp, des
bl. Justin, der hl. Perpetua und Felicitas, des hl. Cyprian. Sie
sind von Prof. Rauschen tibersetzt und mit knappen sachlichen
Vorbemerkungen versehen. Der sechzehnte Band enthilt die
Biicher IX bis XVI des Gottesstaates des hl, Augustinus.

Im umfangreichen dreizehnten Band finden sich des hl. Atha-
nasius dogmatisches Hauptwerk, die Reden gegen die Arianer,
ferner vier Briefe an Serapion und der Brief an Epiktet. Die
allgemeine Einleitung orientiert tiber das Leben, die Schriften,
die Theologie des hl. Athanasius, zédhlt die Ausgaben der Schriften,
die Ubersetzungen und die hauptsichliche Literatur auf. Den
einzelnen Werken gehen sorgfiltig ausgearbeitete spezielle Ein-



leitungen voraus, die von den Ubersetzern der Biicher her-
rithren. Fiihrt uns dieser Band mitten in die dogmatischen
Kiampfe des beginnenden vierten christlichen Jahrhunderts und
macht uns mit den Schriften des bedeutendsten Theologen dieser
Zeit bekannt, bietet uns der fiinfzehnte Band eine bunte Aus-
wahl von Schriften des hl. Hieronymus, und zwar die Moénchs-
biographien des hl. Paulus, des ersten Einsiedlers, des hl. Ein-
siedlers Hilarion, des Monches Malchus, die Nekrologe iiber
die hl. Paula, den Tod der Paulina, der Fabiola, der Marcella.
Unter den homiletischen Schriften figurieren der vor wenigen
Jahren entdeckte Traktat zum 6. Kapitel des Propheten Isaias,
und drei ebenfalls neu aufgefundene Homilien iber Ps. 95, die
Geburt des Herrn und tber Ps. 91. Unter den dogmatischen
Schriften ist zum ersten Male die wohl bedeutendste, der Dialog
gegen die Pelagianer, iibersetzt. Von ebenso grossem Wert und
Interesse wie diese beiden Binde ist der siebzehnte der Samm-
lung, der dem hl. Kirchenvater Ambrosius gewidmet ist. Line
eingehende Biographie aus der Feder von Dr. J. E. Niederhuber
schildert das Leben und die Lehre des beriihmten Maildander
Bischofs. Daran schliesst sich die UUbersetzung der sechs Biicher
des Exameron. Die FErkldrung des mosaischen Schopfungs-
berichtes gilt als literarisches Meisterwerk des Heiligen und
erscheint zum ersten Male in deutscher Ubersetzung. Die Schrift
ist aus neun Vortridgen entstanden, die Ambrosius als , Priester-
greis® in der Karwoche eines seiner spiatern Lebensjahre ge-
halten hat. A. K.

CAsSE, Shirley Jackson: The Historicity of Jesus. The Univer-
sity of Chicago Press, Chicago, Illinois, 1912. 352 p. 8°
$ 1. 50.

The main purpose of this book is to give a definite and
decisive answer to an important question which has been raised
more frequently in our days than ever before, and which has
troubled the minds of a good many earnest Christians. It is
the question: “Is Jesus of Nazareth a historical person or is
he purely a creation of fancy?” The author has, we may fairly
admit, done his best to solve the problem satisfactorily by
proving in a quite objective manner the historical reality that
Jesus has existed upon earth. Although the book contains a



good deal of scientific matter the needs of the general public
have been well kept in mind in the treatment of the subject.
For this reason the study of the book can be warmly recom-
mended to all those who may have a wish for more specific
proofs that Jesus is not a mere product of some fanciful per-
sons of the first century. For those readers who wish to study
the question more minutely a great number of footnotes will
prove very helpful.

The two first chapters, containing a careful analysis of the
historical but not supernatural Jesus of the so-called “liberal ”
Theology, and of the mythical Christ of “radical” Criticism,
are particularly good. The different systems and theories of
the leading representatives of the negative school from the end
of the 18" century up to the present day are explained and
examined without any prejudice. We are also made acquainted
with the views concerning the historicity of Jesus of the semi-
liberal school of theologians who have come to be known as
““modern positivists”’, and with the position of the extremists
“who would wipe the historical Jesus entirely off the slate’.
Mr. Case’s knowledge of the literature referring to this subject
is really astonishing. He has consulted the original sources,
and studied the works of English, German, Dutch, Swiss and
French authors, so that he is competent to give a short account
of their ideas and systems, enabling thus the reader of his
book to form an opinion of his own. The third chapter contains
an estimate of the arguments which have been raised against
the historicity of Jesus. The refutations of these arguments
which have been published in the old and new world emanate
from various sources. Even a Jewish rabbi, G. Klein, has come
forward in defense of Jesus’ historical personality. In the fourth
chapter the author also enters upon the question whether there
existed a pre-Christian Jesus, as some have pretended, and
shows that no argument is found for this myth, although several
men in the Old Testament have borne the name of Joshua,
from which the name of Jesus is derived. We also learn that
the supposition of Drews and others according to which Jesus
had existed as a pre-Christian cult-god who has later on been
anthropomorphized in the gospels is not supported by any sub-
stantial evidence. The fifth chapter deals with the “Pragmatic
Phases of primitive Tradition’’, while in the two following



SURURE ¢ |

chapters the epistles of St. Paul and the gospels are minutely
examined in order to obtain historical evidence for belief in
Jesus’ actual existence. In the eighth chapter, on ¢Extra-
biblical evidence for Jesus’ existence’’, we learn that the apocry-
phal gospels also show that ‘the notion of an earthly Jesus
was uniformly accepted as a basal fact with which all varie-
ties of interpretation had to reckon”, and the same thing may
be said of the Apostolic Fathers, who took the reality of Jesus’
earthly existence for granted. Moreover Jewish sources corro-
borate the early Christian testimony to Jesus’ existence. After
having proved that Jesus was undoubtedly a historical person
the author considers briefly the religious significance of this
fact in the two last chapters, on “.Jesus the historical founder
of Christianity”’, and on “Jesus’ significance for modern reli-
gion ”. Kz.
DEMMEL, Hans Jos.: Geschichte des Altkatholizismus in Oster-
reich. Kempten-Allgdu 1914, Verlag des Reichsverbandes
altkatholischer Jungmannschaften. 98 S. 4 1.

Wenn auch die altkatholischen Kirchen der einzelnen
Lander als solche mit Ausnahme von Holland erst auf eine Ver-
gangenheit von wenig mehr als vier Dezennien zuriickblicken
konnen, so ist es doch schon an der Zeit, die Geschichte dieses
Zeitraumes zu fixieren, da die Gefahr droht, dass die Generation
der ersten Zeugen bald ausgestorben sein wird. Pfarrer Kopp
hat das bereits fiir die altkatholische Kirche Deutschlands in
umfangreicher Weise getan. Es ist erklirlich, dass sich in
Osterreich bisher kein Mitglied des eigenen Klerus daran wagte,
eine Geschichte der altkatholischen Bewegung dieses Reiches
zu verfassen, denn bei dem Mangel an Geistlichkeit und der
grossen Ausdehnung der Seelsorge findet kein osterreichischer
altkatholischer Pfarrer die nétige Zeit zu einer solchen recht
mithsamen Arbeit. Um so verdienstreicher ist es, wenn ein junger
Studierender der Theologie in Bonn mutig diese Arbeit auf sich
nimmt. Mag es auch dem fleissigen Verfasser diesmal noch
nicht gelungen sein, eine vollkommene Arbeit geliefert zu haben,
das Verdienst bleibt ihm doch, das oft schwer erhéiltliche Ma-
terial gesammelt und zusammengestellt zu haben, das Verdienst,
das ihm vor allen die osterreichischen Altkatholiken danken
werden, ihnen einen Uberblick iiber das Entstehen, die staat-



liche Anerkeunnung, die grossen finanziellen und sonstigen
Schwierigkeiten, den Zuwachs und die Erfolge ihrer Kirche
gegeben zu haben; der Verfasser hat ausserdem jedem, ob
Altkatholik oder andersgliaubiger Geschichtsforscher, ein will-
kommenes und wahrheitsgetreues Bild der altkatholischen Kirche
in Osterreich gezeichnet. Der Verfasser ist sich selber bewusst,
wie er in dem Vorwort sagt, dass es noch nicht die ,Geschichte®
des Altkatholizismus in Osterreich ist, die er liefert, sondern
ein erster Versuch. Aber dieser Versuch ist aller Anerkennung
wert. Der junge Theologe will aus eigener Anschauung und
nach Zusammenstellung der Tatsachen allen Vorurteilen, die
von Freund und Feind iiber die rasch anwachsende altkatho-
lische Kirche Osterreichs gehegt werden, entgegentreten. In
drei Teilen werden hier behandelt: 1. die Geschichte bis zur
staatlichen Anerkennung, 2. die neuere Geschichte und 3. die
Statistik und Einzelgeschichte der Gemeinden. Zum Schlusse,
im ,Riickblick und Ausblick®, gelangt der Verfasser zu der
wohlbegriindeten Ansicht, dass die altkatholische Kirche Oster-
reichs wohl nicht an ihrer Armut zugrunde gehen wird; sie ist
aber wert, finanziell unterstiitzt zu werden, denn aus dem bis-
herigen Wachstum ist noch auf Kiinftiges zu schliessen. Aber
auch fir die Gesamtheit muss die Gewissheit gefolgert werden:
,dass wir Altkatholiken fiir eine gute Sache streiten; nicht
trachten wir nach &usserem Erfolge, nach dem Erwerb von
Kirchengiitern und der schwankenden Gunst der Massen, sondern
nach der Zunahme eines wahrhaft christlichen Gemeindelebens“.
Jedem, der sich iiber die osterreichischen Verhiiltnisse des
Altkatholizismus orientieren will, ist diese Schrift nun unent-
behrlich. Die Richtigkeit mancher darin ausgesprochenen Haupt-
gesichtspunkte bestitigt der Rezensent, der selber in Osterreich
geboren ist und unter den Altkatholiken dort mehrere Jahre
gewirkt hat. A.

EBELING, Dr. Heinrich: Griechisch-deutsches Worterbueh zum
Neuen Testamente. Hannover und Leipzig 1913, Hahnsche
Buchhandlung. 428 S. Brosch. £ 8, geb. -4 9.

Nachdem E. Preuschen (1910) sein griechisch-deutsches
Handworterbuch zu den Schriften des neuen Testamentes mit
Einschluss der iibrigen urchristlichen Literatur herausgegeben



— 95

hat, ist das neueste Werk von Ebeling darauf angelegt, im Sinne
der modernen neutestamentlichen Exegese, wie sie namentlich
die vollstindige Umarbeitung des Meyerschen Kommentars dar-
bietet, die Abweichungen des neutestamentlichen Sprachge-
brauchs vom attischen und seine Ubereinstimmung mit dem hel-
lenistischen Griechisch nachzuweisen. Das Vorwort sagt dariiber:
,Aus diesem Nachweis ergibt sich, dass Wortschatz und Sprach-
gebrauch des Neuen Testamentes in keiner Weise allein steht,
sondern der xour angehort und sich vor allem auch in Briefen,
Berichten, Gesuchen, Rechnungen, Kontrakten, Testamenten
und dergleichen findet, also in der Sprache des alltiglichen
Verkehrs und Volkes.* Dass das Worterbuch aber aus dieser
Tatsache nicht den einseitigen Beweis fithren will, wie er viel-
fach in der religionsgeschichtlichen Methode gehandhabt wird,
dass die neutestamentlichen Sprachs- ja sogar Begriffsbildungen
aus der xown geflossen seien, zeigt die weitere Stelle des Vor-
worts: ,Selbstverstdndlich handelt es sich bei diesen Hin- und
Nachweisen gleichen oder dhnlichen Sprachgebrauchs nicht um
An- oder gar Entlehnungen. Die Schreiber des Neuen Testa-
mentes haben wohl von der hier angefiihrten Literatur kaum
etwas gekannt; sie schrieben das zu ihrer Zeit im ganzen ro-
mischen Reiche als allgemeine Umgangssprache verbreitete
hellenistische Griechisch, als welches eben ihre Sprache durch
diese Analogien erwiesen wird. Wie wenig selbst dem Wort-
laute nach dhnliche Séitze der Stoiker und anderer griechischer
Philosophen in Sinn und Bedeutung mit dem Neuen Testament
tibereinstimmen, ist wiederholt iiberzeugend nachgewiesen. Es
darf eben nicht iibersehen werden, dass fiur die neuen christ-
lichen Begriffe zwar die vorhandenen Sprachmittel gebraucht,
in die alten Formen aber vielfach neue Bedeutungen, ein neuer
Inhalt, gegossen wurden. Darum kann zur Erkldrung solcher
Falle nur wenig aus dem hellenistischen Sprachgebrauch ge-
nommen werden®.

Ausser den Hinweisen auf die xour bringt das Worterbuch
diejenigen hebriaischen Worter, welche in der Septuaginta am
héufigsten durch das neutestamentliche Stichwort iibersetzt sind.
Durch die Anordnung des Ganzen ist es moglich geworden,
eine gewaltige Fille von Hinweisungen anzubringen. Uber-
haupt ist eine erstaunliche Menge wissenschaftlichen Materials
verarbeitet, die das Worterbuch fir Exegeten und auch andere,



S

die sich in modernem Sinne mit dem neuen Testamente be-

schaftigen wollen, unentbehrlich macht. Es bildet einen neuen

Baustein in der Erforschung der neutestamentlichen Literatur.
G. M.

KAiHLER, Dr. Martin: Zeit und Ewigkeit. Der Dogmatischen
Zeittragen IIL Band. 2. génzlich verianderte und vermehrte
Auflage. Leipzig 1913, A. Deichert. 212 S. Brosch. -# 4. 80,
geb. £ 5. 80.

Die unter dem Titel ,,Zeit und Ewigkeit“ zusammmengefassten
Abhandlungen und Vortrige des nunmehr verstorbenen Hal-
lenser Dogmatikers sind, wie die lange Reihe seiner Schriften,
eigenartig und tief, und vermogen in die Aufgaben und Schwierig-
keiten hineinzufiihren, welche Theologie, Kirche und Christen-
tum {iberhaupt in unserer Zeit zu bestehen haben. Es seien
hervorgehoben: Die Theologie in ihrer Bedeutung fir die Ge-
meinde dargestellt. Warum ist es in der Gegenwart so schwer,
zu einem festen Glauben zu kommen? Die moderne Theologie
und die Stellung der Kirche zu ihr auf Kanzel und Katheder.
Christentum und Systematik. Unbewusstes und bewusstes
Christentum. Subjektivismus und Historizismus gegeniiber dem
Christentum. G. M.

Procksc, Dr. Otto: Die Genesis iibersetzt und erklirt. Leipzig
1913, A. Deichert. 530 S. Brosch. .# 10. 50, geb. % 12. 50.

Mit der Erklarung der Genesis von Professor Procksch
eroffnet Sellin seinen bei A. Deichert erscheinenden grossen
Kommentar zum Alten Testament. Nach der ,Genesis® von
Gunkel (1910), der ein Hauptgewicht auf religionsgeschichtliche
Parallelen mit ihren zum Teil weitschweifenden Hypothesen
legt, bedeutet dieses neue Werk eine niichterne Riickkehr zur
Grenze des durch die Forschung Erreichbaren und Erreichten.
Die kurze Einleitung gibt einen klaren Uberblick uber die Er-
gebnisse der die Genesis betreffenden Fragen, insbesondere die
Quellenscheidung. Die Erkliarung selbst gruppiert unter Vor-
anstellung der Ubersetzung den Text nach den Hauptquellen:
Jahwe- und Elohimquelle und Priesterschrift. Dem grossen
Unternehmen des Sellinschen Kommentarwerkes, an dem die



— 97 —

gewiegtesten Kenner des Alten Testamentes Mitarbeiter sind,
ist ein voller Erfolg zu wiinschen. G. M.

RoukT DE JOURNEL, M. J., S.I. Enchiridion Patristicaum Locos
ss. Patrum, Doctorum, Seriptorum ecclesiasticorum in usum
scholarum ecollegit. Editio altera aucta et emendata. Fri-
burgi Brisgoviae, B. Herder, 1913. XXVI, 802 p. 8. -# 8. 80,
Leinwandband -# 9. 60.

Diese reichhaltige Sammlung von Kirchenviter-Abschnitten
erscheint hier in zweiter, vermehrter und verbesserter Auflage,
zwei Jahre nach der ersten. Was schon in alter Zeit Denzinger
tiir die Glaubenssymbole und Definitionen, was neuerdings C. Kirch
fir die Quellen der alten Kirchengeschichte geboten hat, das
will Rouét de Journel fir die theologisch wichtigen Stellen der
gesamten Kirchenviterliteratur zunichst den Studenten an den
Hochschulen und Seminarien, dann unter Umstédnden auch den
Predigern bieten. Es ist weniger eine Dogmengeschichte in Viter-
stellen, was der Verfasser geben will, als vielmehr ein umfang-
reicher Beweis aus den Viatern fir das fertige Dogma. An
vielen, ja sehr vielen Orten miissen die beiden Zwecke ja zu-
sammenlaufen, zumal bei so reichhaltiger Anlage. Doch wird
ein eingehender, regelmissiger Gebrauch des Buches wohl
manchen theologischen Ort finden lassen, mit dem sich die
patristischen Dokumente nur schwer zusammenreimen. Hin und
wieder hat man das Gefithl, dass der Verfasser stark auf die
suggestive Kraft der Piadagogik seiner Schule vertraut. Nur
ein Beispiel: Tertullian sagt einmal (de praescr. haeret. 23, s.
in unserm Buche Nr. 294), dass in seinem Verhalten zu An-
tiochia der Apostel Petrus einen Fehler im Verkehr, nicht einen
solchen in der Predigt begangen habe. Nach dem Index theo-
logicus (S. 761, Nr. 63) wird aber diese Stelle als Beweis nicht
etwa fir die Wahrhaftigkeit der Predigt des Petrus, sondern
fir den Satz in Anspruch genommen: ,Romanus pontifex ex
cathedra docens infallibilitate gaudet“, wahrend doch in der
Stelle des Kirchenlehrers und in ihrem Zusammenhange weder
von dem romischen Pontifex, noch von seiner Kathedra, noch
von seiner Unfehlbarkeit die Rede ist.

Wir dirfen indessen wunsere Leser, die solche Unstimmig-
keiten zu wiirdigen wissen, ganz unbedenklich bitten, sich da-

-

Internat. kirehl Zeitschrift, Heft 1, 1915, l



— 98 —

durch an dem Gebrauch dieses niitzlichen Buches nicht hindern
zu lassen. Sie finden darin kiirzere oder lingere Ausziige aus
den Vitern in chronologischer Reihenfolge und mit méglichst
genauen Zeitangaben, von der Didache bis zu Johannes Damas-
cenus. Die Zahl der Auszige betrigt 2390, wobei aber einige
in der zweiten Auflage hinzugekommene nicht gesondert ge-
rechnet sind. Sie sind lateinisch oder griechisch mit beigefiigter
lateinischer Ubersetzung. Die neuesten kritischen Ausgaben
sind benutzt, und bei jeder Nummer ist unten die Quelle an-
gegeben, der sie entnommen ist. Das (S. 1—757) ist nun das
eigentliche Lesebuch, eine Summula patristica, die der streb-
same Studierende gern in langsamer, fortlaufender Lektiire in
sich aufnehmen wird. Weggelassen sind nur die in den Enchi-
ridien von Denzinger und Kirch befindlichen Symbole und rein
historischen Abschnitte; doch wird auch auf sie verwiesen. Als
Nachschlagebuch enthélt das Werk aber noch eine Reihe un-
schiatzbarer Behelfe, die mit grossem Geschick auf verhéltnis-
méassig kleinem Raum zusammengetragen sind. Vor allem ergibt
schon der Index chronologicus (S. IX—XXII) eine iibersichtliche
patristische Chronologie und Bibliographie. Ausserdem werden
wir durch drei wertvolle und ausfiihrliche Indices theologisch
(S.759—T84), biblisch (S. 785—790) und alphabetisch (S. 791—801)
orientiert. Jede Viterstelle triigt ausser ihrer Hauptnummer
noch eine oder mehrere Nummern je am Innenrande der Seite.
Diese Nummern (606) kehren in fortlaufender Reihe im System
des Index theologicus wieder. Kin beigelegtes Kartonblatt
bringt auch hieriiber noch eine gedringte Ubersicht und ausser-
dem eine Ubersicht der 2390 Hauptnummern des Lesebuchs
und des Index chronologicus, mit denen ausschliesslich in den
iibrigen Indices zitiert wird, die aber hier mit den Namen der
dazugehorigen Viter versehen wurden. A. TH.

SCHAEDER, Dr. Erich: Aus Theologie und Leben. Leipzig 1913,
A. Deichert. 191 S. Brosch. # 4. —, geb. -/ 4. 80.

Das Buch ist eine Sammlung von Vortrigen, die Professor
Schaeder in den Jahren 1911—1913 an verschiedenen Orten
gehalten hat. Sie ,rechnen auf das Verstindnis von Mannern
und Frauen, welche von dem Verlangen erfillt sind, in der
religios-sittlichen Krise der Gegenwart zu einer dem Leben



— 99

entnommenen, dem Leben dienenden Klarheit tiber entschei-
dende Punkte der christlichen Gesamtanschauung zu kommen.
Von dem reichen und in positivem Sinne belehrenden Inhalt
der Vortriage geben die folgenden Themata Zeugnis“. Der
lebendige Gott, ein Wort zu den Weltanschauungskiampfen
unserer Tage. Wie kommen wir zur Klarheit {iber die Gottes-
sohnschaft Jesu Christi? Wirkliches Christentum. Was ist hei-
liger Geist? Heiliger Geist und Glaube. Die Nachfolge Christi
und die Kultur. Heiliger Geist und natiirlicher Geist in der kirch-
lichen Krise der Gegenwart. Der auferstandene Herr. G. M.

SCHLATTER, A.: Das Alte Testament in der johanneischen
Apokalypse. 6. Heft der ,Beitrige zur Forderung christlicher
Theologie“, Jahrgang 1912. Giitersloh, C. Bertelsmann. 108
Seiten. 4 3.

Schlatter will beweisen, dass das letzte Buch des Neuen
Testamentes trotz seiner Bezeichnung nicht der Sonderrichtung
der ,Apokalyptiker“ zuzuschreiben ist, sondern véllig in den
Rahmen der allgemeinen palastinensischen Theologie hinein-
passt, soweit es sich um die Schriftauslegung handelt. Nur.von
der jiidischen GGesetzeslehre weiche der Verfasser der ,Apoka-
lypse“ ab, hier folge er eben genau den neuen Weisungen Jesu.
Um ein einheitliches Bild der paldstinensischen Theologie zu ge-
winnen, untersucht Schlatter die gesamte entsprechende Schrift-
auslegung der ersten drei Jahrhunderte n. Chr. Schlatter glaubt
mit seiner Feststellung, die ,Apokalypse des Johannes“ stehe
nicht ausserhalb des allgemeinen theologischen Bodens ihrer
Zeit, zugleich einen neuen Riickhalt fiir seine bereits frither in
der ,Neutestamentlichen Theologie“ vertretene Behauptung ge-
funden zu haben, die sidmtlichen sogenannten johanneischen
Schriften seien ein und demselben Verfasser zuzuschreiben. —
Schlatters Buch zeugt von einer grossartigen Sachkenntnis und
muss allen Fachleuten unbedingt empfohlen werden. Ob es in
allem das Richtige trifft, ldsst Schlatter mit Recht selber dahin-
gestellt sein. E. Me.

SCHMOLLER, Otto: Handkonkordanz zum griechischen Neuen
Testament. 4. Aufl. Neu bearbeitet von Dr. Alfred Schmoller.
Giitersloh 1913, C. Bertelsmann. 501 S. Brosch. «£ 5. —,
geb. £ 6. 50.



— 100 —

Die bekannte griechische Konkordanz Schmollers wurde
von seinem Sohne in der vorliegenden 4. Auflage neubear-
heitet herausgegeben. Die wesentlichen Unterschiede gegen
den alten Schmoller” bestehen, abgesehen von der Vergrosse-
rung der Seitenzahl und der Erbreiterung der Spalten, in einer
reichlicheren Textangabe statt der blossen Stichworte in der Zu-
grundelegung des Nestleschen Textes mit Angabe seiner frii-
heren Varianten. So bedeutet die wvorliegende Ausgabe eine
ganz wesentliche Verbesserung, was um so willkommener ist,
als man, wie fur die praktische Theologie, die deutsche, so fir
die wissenschaftliche Beschiftigung mit dem Neuen Testa-
mente eine griechische Handkonkordanz nicht entbehren kann.

G. M.

SECRETAN, Henri: La Propagande chrétienne et les Persé-
cutions. Lausanne, Payot, in-18, 1914, 3 fr. 50.

,Tout bon chien chasse de race“, dit le proverbe. Il n’y
a donc rien d’étonnant & ce qu'un fils du philosophe Secrétan,
tout en remplissant ses fonctions de médecin, s’occupe encore,
en veéritable érudit, d’histcire, de littérature ct de questions
religieuses. Le présent volume dénote chez son auteur de nom-
breuses lectures et des connaissances trés variées.

J'v vois une trés bonne étude sur quelques causes des per-
sécutions: le service militaire, les lois d’Auguste sur le mariage,
P’'absolutisme du christianisme, des causes economiques et des
griefs populaires, la vision catastrophique, le titre de chrétien
comme prétexte légal, la haine des incrédules. A propos du
service militaire, l'auteur remarque que les évéques modérés
permettaient l’enrdélement dans l'armee (mulitare), lequel ne
signifiait pas bellare et ne conceédait ni le droit de verser le
sang ni le droit de juger les procés militaires. Cette distinction
ingénieuse qui léve de grosses difficultés, n’était certainement
pas acceptée par 1'école intransigeante des Tertullien et des
Lactance.

# Une seconde étude non moins intéressante examine quel-
ques facteurs du succés de la propagande chrétienne. L’ auteur
les condense dans cette page substantielle (p. 154): _Le besoin
de certitude métaphysique, 'exaltation religieuse générale des
premiers siécles, un mysticisme extraordinaire, les angoisses de



— 101 —

la conscience et le besoin d’expiation, la predication d’amour
et de charité; des idées révolutionnaires et égalitaires, une
mutualité puissante de secours spirituels et matériels, 1'idée de
la fin du monde qui serait 1’apothéose chrétienne annoncée par
des fleaux au 1° siécle, par le déclin de I'’empire au 3°, les in-
vasions, les exactions et le brigandage du fisc, qui détachaient
les masses de la société politique, fortifiant I'idée que le monde
romain allait s’effondrer pour faire place 4 'avénement mi-
raculeux de la Cité de Dieu; des intéréts matériels, la loi du
moindre effort qui devait rattacher beaucoup de malheureux a
une société puissante et charitable; les persécutions: Voila,
semble-t-il, quelques-unes des causes qui pourraient expliquer
le succés de la doctrine qui présentait au monde le plus haut
idéal d’amour et de justice.

En outre, 'auteur a semé ca et la, & travers ses récits,
des réflexions morales, toujours instructives et souvent fines,
qui en rehaussent le prix; par exemple: ,On ne persuadera
jamais en opprimant la conscience; la fol n’est salutaire que
si elle est spontanée; la vérité ne peut étre sainte qu’'a la con-
dition de souffrir la liberté de l'erreur (p. 155).* — ,Le rai-
sonnement n’atteindra jamais les masses qui font la vie, parce
qu’elles n’obéissent qu’au sentiment et a4 la passion (p. 142).%
— ,Pour juger de la vitalité d’'une forme de la religion, il faut
tenir plus de compte de lattitude des masses qui possédent
Pavenir que du roéle qu’elle tient dans la littérature (p. 143).“
— KEte., etc.

L’auteur juge sévérement les chrétiens actuels. ,Aujour-
d’hui®, dit-il, ,dans cette Europe qui se dit chrétienne, on voit
des nations armées jusqu'aux dents qui ne s’attaquent pas parce
qu’elles ne sont pas stres de vaincre. Elles répudient le seul
héritage de ’Evangile qu’on puisse accepter sans réserves: la
bienveillance, la charité, la fraternité des races, le pacifisme,
Les tentatives que des hommes généreux font aujourd’hui pour
concilier les esprits et les intéréts, sont considérées presque
comme des trahisons. Le christianisme est devenu la religion®
d’hommes qui veulent hair. On a refait du Dieu de s. Jean
un Dieu national, un Dieu des armées. Ses ministres bénissent
les étendards ct haranguent les soldats pour les préparer & bien
combattre (p. 193).%



S’'il m’était permis, jengagerais l'auteur 4 condenser cer-
taines pages, & supprimer quelques notes historiques qui sem-
blent des hors-d'ceuvre, et & revoir quelques assertions qui
paraissent discutables. Mais, déja dans sa forme actuelle, ce
trop petit volume, lu attentivement, est fort instructif. E.M.

SEEBERG, Erich: Die Synode von Antiochien im Jahre 324/25.
Ein Beitrag zur Geschichte des Konzils von Nicida. Berlin,
Trowitzsch & Sohn, 1913, 224 S. (Nr. 16 der ,Neuen Studien
zur Geschichte der Theologie und der Kirche*, herausgegeben
von N. Bonwetsch und R. Seeberg.)

Vou einer Synode, die im Dezember 324 oder im Januar
oder Februar des Jahres 325 (S. 157) in Antiochia versammelt
war, wusste man bis in die neueste Zeit nichts. Wie sich dariber
in Mansis Konziliensammlung kein Dokument findet, so ge-
denkt auch Hefele in seiner Konziliengeschichte mit keiner
Silbe einer antiochenischen Syncde, die das allgemeine Konzil
von Nicda vorbereitet und u. a. den Bischof Eusebius von Ci-
sarea zensuriert hiitte. Erst 1905 hat K. Schwartz in seinen
Studien ,Zur Geschichte des Athanasius® das in einem syrischen
Pariser Codex tberlieferte Schreiben einer Synode von An-
tiochia an den Bischof ,Alexander von Neu-Rom*® in griechischer
Ubersetzung versffentlicht und 16 Kanones beigefiigt, die von
der gleichen Synode erlassen und von dem Verfasser der sy-
rischen Handschrift in die von ihm veranstaltete Sammlung wich-
tiger kirchenrechtlicher Bestimmungen aufgenommen worden
waren. »schon Schwartz hatte entdeckt, dass auch Basilius,
Bischof von Ciasarea in Kappadocien (1 379}, in einem Schreiben
an Bischof Amphilochius von Ikonium (Ep. 217) die gleichen
Kanones bericksichtige. Im Jahr 1909 gab sodann ein fran-
zosischer Gelehrter, I. Nau, sowolil das Synodalschreiben wie
die Kanones in syrischer Sprache und in franzosischer Uber-
setzung heraus. Eine syrische Ausgabe der Kanones besorgte
auch Schulthess in den Abhandlungen der Gesellschaft der Wissen-
schaften zu Gottingen. Der Verfasser der oben angezeigten
Schrift legt seinen Studien den von Schwartz hergestellten griechi-
schen Text des Synodalschreibens und den von Naz gebotenen
franzosischen Text der Kanones zugrunde. Eine Untersuchung



— 103 —

der beiden Dokumente wurde 1909 von der theologischen Fa-
kultit in Berlin zum Gegenstand einer Preisaufgabe gemacht,
dic E. Seeberg mit Erfolg loste und dann zu einer Lizentiaten-
arbeit benutzte, die nun herausgegeben worden ist.

Es ist aber selbstverstindlich, dass sich sofort auch die
namhaftesten Kirchenhistoriker des Stoffes bemichtigten. Sie
gelangten zu verschiedenen Resultaten. Keine geringern als
Harnack und Duchesne fanden, dass es sich um Filschungen
handle und die fragliche Synode gar nicht stattgefunden habe.
E. Seeberg entscheidet sich in seiner &Ausserst sorgfiltigen und
scharfsinnigen Arbeit fiir die Echtheit. Was die Kanones, kirch-
liche Strafbestimmungen fir verschiedene Vergehen, betrifft, so
war namentlich das Verhaltnis zu untersuchen, in welchem sie
zu denen des Basilius stehen. Hat ein Falsarius das Schreiben
dieses grossen Bischofs, beziehungsweise seine Quellen benutzt,
oder teilt Basilius Verordnungen mit, die wirklich von einer
antiochenischen Synode eriassen worden sind? War um das
Jahr 324 das kirchliche Bussenwesen in der orientalischen
Kirche schon so weit entwickelt, dass eine Synode die in der
syrischen Handschrift erhaltenen Gesetze geben konnte? See-
berg ist entschieden dafiir, dass die syrische Formulierung élter
sei als die griechische Wiedergabe bie Basilius, und kann darin
nichts finden, was zur Annahme nétigen wiirde, es handle sich
in dem syrischen Dokument um einen erdichteten Anachro-
nismus.

Die Prifung des Synodalschreibens bietet besonderes Inter-
esse wegen der Person des Kirchenhistorikers FEusebius wvon
Cisarea (1 340). Hat die bisher unbekannte Synode von An-
tiochia wirklich stattgefunden und sind die beiden Dokumente
echt, so stand anfidnglich Eusebius mit seiner Kirche dem Aria-
nismus sehr nahe. In dem an den Bischof von .Neu-Rom*
gerichteten Schreiben wird seiner und der Bischofe Narzissus
von Neronias und Theodotus von Laodizea in wenig schmeichel-
hafter Weise gedacht. Nachdem die Mitglieder der Synode das
von ihnen formulierte, sehr einldssliche Symbolum mitgeteilt
haben, sagen sie: die ganze Synode habe anerkannt, dass das
diec apostolische und seligmachende Lehre sei; alle Mitbischofe
seien einer Meinung gewesen; nur die drei Genannten héitten
die hl. Schrift und die apostolische Lehrverkiindigung vergessen.
Obwohl sie sich auf mannigfaltige Weise bemiiht hétten, uner-



— 104 —

kannt zu bleiben und ihre Irrlehren mit unwahren Ausreden
zu vertuschen, habe man doch eingesehen, dass sie mit dem
Glaubensbekenntnis der Synode nicht {ibereinstimmten. Ins-
besondere habe sich aus ihrer Handlungsweise (Aufrechthaltung
der Kirchengemeinschaft mit Arianern) ergeben, dass sie mit
Arius einverstanden waren. Da sich die drei genannten Bi-
schofe hartnéickig und unehrerbietig mit der hl. Synode in
Widerspruch setzten, sei diese einmiitig zu dem Erkenntnis
gelangt, dass dieselben wegen ihrer Abweichung vom Glauben
der katholischen Kirche der Kirchengemeinschaft unwiirdig seien.
Man teile das dem Bischof Alexander mit, damit auch er die
kirchliche Gemeinschaft mit den drei Bischoéfen aufhebe. In-
dessen habe man diesen in briiderlicher Liebe bis zur bevor-
stehenden grossen Synode von Ancyra Zeit gegeben, andern
Sinnes zu werden und zu besserer Erkenntnis zu gelangen.
Diese Verurteilung des beriihmten Bischofs von Césarea
scheint allerdings die Annahme unméglich zu machen, dass die
angebliche Synode von Antiochia wirklich stattgefunden und
die fraglichen Beschliusse gefasst habe. Wie Eusebius selbst
so schweigen alle andern Kirchenhistoriker des Altertums tiber
diese Kirchenversammlung. Auch Athanasius von Alexandrien,
der in der Geschichte des nicidnischen Konzils eine so wich-
tige Personlichkeit ist und dariiber in seinen Schriften so manche
entscheidende Tatsache feststellt, redet wohl von der Haltung,
die Eusebius in Nicda eingenommen hat, meidet aber gar nichts
iiber dessen Verurteilung zu Antiochia. Ganz besonders aber
kommt in Betracht der ,Hirtenbrief“, den Eusebius iiber sein
Verhiltnis zum nicédnischen Konzil an seine Kirche gerichtet
hat und der noch erhalten ist; auch hier ist nichts dariiber
gesagt, dass sich der Bischof in Nicda zu rechtfertigen und
die Rechtgldubigkeit, die ihm in Antiochia abgesprochen worden
sei, darzutun hatte. Man wird zugeben, dass es unter solchen
Umstinden eine schwere Aufgabe war, die Tatsidchlichkeit der
antiochenischen Synode zu erweisen oder doch wenigstens sehr
wahrscheinlich zu machen. Wir glauben, dass der Verfasser
der vorliegenden Schrift die Tatséichlichkeit der Synode und
die Echtheit der beiden Dokumente erwiesen habe. Nament-
lich haben zwei Dinge auf uns Eindruck gemacht: Erstens ist
es Seeberg unzweifelhaft gelungen, die Haltung, die Eusebius
zum Nicdnum einnahm, mit der Moglichkeit zu vereinbaren,



— 105 —

dass er unmittelbar vor dem nicédnischen Konzil als Anhéanger
des Arianismus verurteilt worden ist. Und zweitens enthalten
die beiden in der syrischen Handschrift tberlieferten Doku-
mente so viel ungesuchte Ziige, die mit andern Quellen iiber-
einstimmen und die genaueste Kenntnis der Verhéltnisse zur
Voraussetzung haben, dass nicht wohl an eine Filschung zu
denken ist. ,Fir den Gang der Ereignisse selbst ist die Tat-
sdchlichkeit der Synode ziemlich irrelevant (S. 163).“ Aber die
vorstehenden Bemerkungen diirften hinlénglich bestétigen, dass
die beiden Dokumente auf die kirchlichen Verhéaltnisse zur Zeit
des nicinischen Konzils ein neues und sehr bemerkenswertes
Licht werfen. E. H.

S6pERBLOM, Nathan: Natiirliche Theologie und Allgemeine
Religionsgeschichte. Heft 1. Jahrgang I (1913/14) der Bei-
trage zur Religionswissenschaft, herausgegeben von der reli-

gionswissenschaftlichen Gesellschaft in Stockholm. — Albert
Bonnier, Stockholm. — J. C. Hinrichs'sche Buchhandlung,
Leipuzig.

Soderbloms Untersuchung bietet eine geistvoll durchgefiihrte
Ubersicht iiber das Verhiltnis der Begriffe ,natiirliche Theo-
logie® und ,offenbarte Theologie“, die in dem iiberlieferten
System der katholischen Dogmatik eine so massgebende Rolle
spielen. Uber dem Unterbau der natiirlichen Gotteserkenntnis,
die nach der Lehre des Apostels Paulus jedem zugénglich ist
und sich besonders im Gewissen bezeugt, erhebt sich der Ober-
bau der offenbarten gotilichen Wahrheit, deren Hut und Be-
wahrung der Kirche anvertraut und von ihr den Glaubigen
mitgeteilt werden soll. Das Inventar an natiirlicher Gottes-
erkenntnis, das die Kirche von der Antike iibernahm, wurde
indessen, wie S, in einer interessanten Darlegung zeigt, von
manchen éltern Kirchenschriftstellern, namentlich Justin, als
Entlehnung aus geschichtlichen Offenbarungsquellen beurteilt
und demgemiss durchaus nicht als ein selbstindiges Zeugnis
der anima naturaliter christiana bewertet. Erst Thomas von
Aquin hat die Verhéaltnisbestimmung zwischen natiirlicher und
offenbarter Gotteserkenntnis klar durchgefiihrt und fiir die Scho-
lastik und die Theologie der Folgezeit mustergiiltig vorgebildet.
Allein das Muster, das in seiner Stufentheologie, die iiber die



— 106 —

natiirliche zur ubernatiirlichen Offenbarung hinauffiihrte, ge-
boten wurde, war nur so lange brauchbar, als die ihm zu-
grunde liegenden Voraussetzungen iiberhaupt Anerkennung
fanden. Als die Aufklarung die Wahrheit der geschichtlichen
Offenbarung in Frage stellte oder gar verneinte, musste der
thomistische Stufenbau in sich zusammenfallen. Der Umkreis
der religiosen Wahrheit schien auf das Gebiet der nattirlichen
Gotteserkenntnis beschriinkt werden zu miissen. In der Tat
ist das die Behauptung des Deismus. Dass alle Religion na-
tiirliche Religion sei und dass ihr wesentlicher Gehalt in jedem
menschlichen Bewusstsein schlummere und daher eine Uber-
einstimmung in der Religion aller Volker begriinde, das ist eine
Meinung, in der sowohl Locke wie Leibniz und Rousseau tber-
einstilnmen. Auffallend ist, dass in diesemy Zusammenhange
die klassische Formulierung des deistischen Bekenntnisses durch
Herbert von Cherbury von S. nicht erwihnt wird. — Das blut-
leer¢ Schema einer natiirlichen und angeblich universalen Re-
ligion, aus dem der rationalistische Deismus sich seine ideale
Religion konstruiert hatte, ist vor allem durch Schleiermacher
als ein unwirkliches Phantasiebild erwiesen worden (S. 43 ff.).
Das Ergebnis seiner Uberleguug ist, dass die Religion im ein-
zelnen wie auch in den Volksindividualitdten sich iiberall zu
einem spezifischen und positiven Gehalt verdichte. Eine soge-
nannte natiirliche Religion gibt es nicht. ,Die Religionsent-
wicklung ausserhalb der biblischen Offenbarung ist, wenn wir
sie in der Wirklichkeit betrachten, weder natiirlich noch ver-
niinftig® (S. 52).

Aus den durch das Erfahrungsmaterial der Religions-
geschichte noch zu vertiefenden Gedanken Schleiermachers
leitet S. drei ihm wesentlich erscheinende Erkenntnisse ab:
1. Keine allgemeine Theorie vermag ohne Gewaltsamkeit den
Reichtum der ausserbiblischen Religionsgeschichte zu bewil-
tigen. Das gilt auch fiir das Heidentum (S. 53 ff.). Gerade die
christliche Mission hat ihm gegeniiber, wie besonders hervor-
gehoben wird, statt der iiberlieferten dogmatischen Voreinge-
nommenheit eine realistischere und zugleich gerechtere Be-
trachtungsweise geltend machen miissen (S. 57). — 2. Alle
Religion ist positiv, d. h. ein konkretes Ganzes von Riten, Sitten
und Traditionen, nicht eine Schlussfolgerung der Vernuntt (S. b8 ff.).
— 3. Jede positive, d. h. jede wirkliche Religion steht, wenig-



— 107 —

stens bis zu einem gewissen Grade, unter dem Banne der un-
bedingten Verpflichtung, d. h. wird von dem Bewusstsein ge-
tragen, unter einer iibermenschlichen, unbedingt verbindenden
Macht oder Regel zu stehen (8. 62 f.). — In diesem Bewusst-
sein ist das verbindende Glied fiir alle Religionen, einschliess-
lich der biblischen, gegeben. Damit aber ist der Schluss nahe-
gelegt, dass alle Religionen eine Einheit bilden und, sofern man
an eine gottliche Selbstmitteilung als Grundlage der Religion
glaubt, dass das Mass religioser Wahrheit, das sich eventuell
in der nichtchristlichen Welt findet, ebenfalls auf gottlichen
Ursprung zuriickgefiihrt werden muss.

Hiermit aber ist die Uberlieferte Unterscheidung zwischen:
natiirlicher und offenbarter Religion hinfallig geworden. Denn
iiberall beruht die Religion auf irgendeiner Form von Offen-
barung, eine Erkenntnis, die merkwirdigerweise von dem spé-
teren Kardinal Newman in seinem Grammar of assent zuerst
ausgesprochen worden ist (S. 63 f.). Auf dieser Grundlage er-
gibt sich nun fir S. die entscheidende Forderung, dass an die
Stelle der Lehre von der natiirlichen Theologie der dlteren Dog-
matik die allgemeine Religionsgeschichte zu treten habe (S.79).

Im letzten Kapitel unserer Untersuchung werden aus der
mitgeteilten Auffassung die Folgerungen fir das Verhéltnis der
allgemeinen zur besonderen, insbesondere zur christlichen Re-
ligionsgeschichte gezogen. Mit Nachdruck wird hervorgehoben,
dass selbst unter ausschliesslicher Beriicksichtigung des wissen-
schaftlichen Interesses das Christentum reicher an Material fir
das Religionsstudium sei als jede andere Religion (S. 82). Na-
mentlich der indischen Religion gegentiber wird dieser Vorzug
behauptet (S. 85 f.). Der Verfasser erblickt ihn vor allem in
der reichen und fortschreitenden Offenbarung prophetischer
Art,in dem umfassenden geschichtlichen Leben, die dem Christen-
tum und in seiner Vorgeschichte dem Judentum eigen sind. Im
Anschluss daran wird in tiefdringender Uberlegung die Frage
erortert, wie eine Verflechtung des religiosen mit dem geschicht-
lichen Leben moglich sei. Fur das Christentum wird diese
Frage nicht nur durch den Glauben an eine Offenbarung Gottes
in der Geschichte, sondern auch durch den umfassenden Aus-
blick auf ein Endziel der Geschichte entschieden. Die Ge-
schichtsmystik ist hier zur Weltreligion geworden (S. 102). Die
allgemeineren (Gesichtspunkte fur das Verhaltnis der Religion zur



— 108 —

Geschichte, die der Verfasser treffend zusammenstellt, mogen
hier iibergangen werden. Im ganzen bietet das Buch Séder-
bloms eine glanzende Einfilhrung in das Studium der allge-
meinen Religionsgeschichte. Sowohl die geschichtlichen Uber-
blicke, wie die gedankliche Durchdringung der der Religions-
geschichte eigenen Aufgaben kennzeichnen den Verfasser als
einen Meister seines Faches.
Bonn. R. KEUSSEN.

SPENCER, Frederick A. M.: The Meaning of Christianity. Second
Edition. T. Fisher Unwin, London & Leipsig. 1914. 350 p.
89. %/s Net.

The contents of this book will be of interest to all those
who like to read works on religious philosophy. The author
well understands how to write scientific essays on rather diffi-
cult subjects in a style which is not beyond the comprehension
of any educated man. This is proved by the fact that within
less than two years the first edition of this book was sold out,
and a new revised edition was published. The price of the book
has been reduced from 7/s to */s, sc that it is now within the
reach of everybody. Of course Mr. Spencer writes on the Mean-
ing of Christianity from his own personal standpoint, which
seems to be that of the theosophists, although this term is
never used. The volume contains a general introduction and
twelve chapters on the Spiritual, God, Christ, the holy Spirit,
Sin, the Atonment, the doctrine of Grace, the institutions of
Christianity, the end of the world, the resurrection, the judg-
ment and the Kingdom of God. We might suggest that in the
next edition it could always be mentioned from which book
and chapter the biblical quotations are taken; this would especi-
ally be useful to those who do not possess a concordance.

We can only devote a few words to the principle subjects
treated of by the author. In his essay on “God” he deals
chiefly with the existence and nature of God, and endeavours
to answer in a clear and concise form many important ques-
tions concerning ‘“the great primal spiritual Being”. In the
paragraph on “Christ” the author gives first a survey on
the development of Christology from the earliest part of the
Christian era up to the present time, and then he explains



— 109 —

his main lines of argument against the traditional Christo-
logy. For M. Spencer “Jesus has ceased to be a Being who
has lived for ever with the Creator of the world and is equal
to the Creator of the world, and has become one among
the myriad souls dependent on God that pass through human
existence’. It might be rather difficult for some readers to
understand the exact meaning of the new “liberal’” Christo-
logy, of which we are told that “it is one that includes both
the Athanasian and the Unitarian doctrine”. When speaking
of the conception of the Divine the author says, ‘“In the He-
brew religion the Creator was believed to have actually walked
in a garden in bodily shape’. This assertion is based on an
incorrect translation of Gien. ITI, 8. In fact this poetical pas-
sage does not contain any anthropomorphism at all, because
the subject of the Hebrew participle ‘“mithhallek” is the voice
and not God. Adam and Eve therefore heard the voice of God
in the wind which was blowing in the garden, and not, as
some have translated, ‘the steps of the Lord God walking in
the garden’. In the article on the Church we learn that the
author does not think very highly of dogmatics, for he writes,
“Dogma was formed at a period when spiritual life was weak ”.
He also sees in the abolition of priesthood a desirable progress,
for we read, “As Christianity and humanity grow, the distinc-
tion between ministry and laity will disappear”. When dealing
with the Reformation the author metes out justice to it, but
he feels himself obliged to confess that the religion of the Re-
formation was too individualistic. Of the modern movement for
reforming the Catholic Church not a word is said, although
Abbé¢ Loisy is quoted more than once. In a special article we
find a short account of the different opinions on Baptism and
Holy Communion. The “rite of Confirmation” is said to have
separated from the rite of Baptism “in or about the thirteenth
century”’. In the chapter on “The end of the world” the
teaching of the everlasting suffering of the wicked is strongly
rejected with the words, “Of all iniquities the doctrine of
eternal punishment is the greatest. It is the vilest sin that has
stained mankind”, In the last part of the book the theosophical
doctrine of reincarnation takes a prominent part. The author
is so convinced of the soundness of this theory that he says,
“One believing in evolution and personal immortality can reject



' — 110 —

the idea of reincarnation only through lack of clearness of
thought’. He advocates an evolutionary eschatology according
to which souls will cease to die after having passed through
several human existences and have eternal life in the Kingdom
of God. Most probably some of the author’s statements will,
we believe, be found by no means strong enough to carry all
his conclusions; but after going through his book the reader
will certainly have enlarged his knowledge of modern views
on the Meaning of Christianity. Kz.

Sp11TA, Friedrich: Die synoptische Grundschrift in ihrer Uber-
lieferung durch das Lukasevangelium. Leipzig 1912, J. C.
Hinrichs. 512 S. Brosch. -# 14, geb. 4 15.

Spitta gibt in obigem Werke einen neuen Beweis seiner un-
ermiidlichen Arbeitskraft und seines kritischen Scharfsinns. Dass
dabei zu den nicht mehr tbersehbaren Theorien und Hypo-
thesen in der synoptischen Frage ganz neue Aufstellungen ge-
macht werden, welche die vorangehenden geradezu auf den
Kopf stellen, ist, wie bei allen modernen Quellenuntersuchungen,
nicht verwunderlich, aber es dient doch gerade die vorliegende
Arbeit in ganz hervorragendem Masse zur weiteren Forderung des
synoptischen Problems. Spitta will die bisher gegentiber Matthius
und Markus zuriickgetretene Frage beantworten, ob bel Lukas
eine stark umgearbeitete oder eine im grossen und ganzen iber-
lieferte Form einer synoptischen Grundschrift sich herausschélen
lasst. Dieses wird kapitelweise versucht und dann das Ergebnis
darin zusammengefasst, ,dass den Synoptikern eine Schrift zu-
grunde liegt, die, von einigen kleinen Stiicken abgesehen, ganz
im Lukasevangelium enthalten ist. Hier erhebt sich dann noch
die weitere Frage, ob und wie weit diese Grundschrift des Lukas
mit der fiir die anderen Synoptiker angenommenen Urschrift
identisch ist. Nach den Ergebnissen seiner Untersuchung hat
dann Spitta die Urschrift des Lukas in einer fortlaufenden Uber-
setzung zusammengestellt (S, XIII—XLVIII). G. M.

STAMMER, Lic. theol. Martin Otto: Schleiermachers Asthetizismus
in Theorie und Praxis wihrend der Jahre 1796 bis 1802.



— 111 —

Ein Beitrag zur Geschichte und Wertung der asthetischen
Weltanschauung. Leipzig. A. Deichertsche Verlagsbuch-
handlung 1913. (VII, 172 S.) Preis 4 4. 50.

Stammers grindliche Untersuchung ist dem Versuch ge-
widmet, die &sthetische Orientierung in Schleiermachers Welt-
anschauung an dessen Jugendschriften nachzuweisen und zu-
gleich ihren Einfluss auf seine homiletische Praxis aus derselben
Zeit zu verfolgen (S. 3). Die asthetische Farbung aber, die dem
Gottes- und Religionsbegriff Schleiermachers in seiner Jugend-
epoche eigen ist, entstammt dem Geiste der Romantik. So ist
es erklarlich, dass der erste Abschnitt des vorliegenden Buches
sich mit der charakteristischen Eigenart der romantischen Welt-
anschauung, ihrem Asthetizismus, Individualismus und Mystizis-
mus befasst (S.6—16). Anschliessend wird sodann Schleiermachers
eigene Lehre dargestellt und ihre ésthetische Begrindung uber-
all wirkungsvoll hervorgehoben. Insbesondere wird auf die An-
nahme hingewiesen, dass die Phantasie als das vermittelnde
Organ sowohl der kiinstlerischen Téatigkeit wie auch der Emp-
fianglichkeit fiir die Religion erscheine (S. 19—52). So erscheinen
Kunst und Religion in enger Zusammengehorigkeit (S. 54). Das
Weltbild ist in gleichem Masse ein Produkt unserer nach-
bildenden Phantasie wie die Welt als gegebene Wirklichkeit
ein Produkt der schopferischen Phantasie Gottes ist (S. 61,
Gott wird von Schleiermacher wesentlich als ein nach &sthe-
tischen Gesetzen schaffender Kiinstlergott vorgestelit (S. 62). —
Auch die Aufgaben des sittlichen Handelns sollen den Zielen
des kiinstlerischen parallel verlaufen. Beide wollen, wenn auch
mit verschiedenen Mitteln, den Menschen gestalten (S. 83, vgl.
S. 98). Der letzte Abschnitt unseres Buches bringt den gegen-
liber den skizzierten religionsphilosophischen und #4sthetischen-
Voraussetzungen Schleiermachers iiberraschenden Nachweis,
dass die homiletische Praxis des grossen Theologen nur wenig
durch sie beriihrt und gefdrbt wird. Die praktischen Bediirfnisse
haben vielmehr auch ihn genétigt, das theoretisch so stark be-
tonte asthetische Element zugunsten des religiésen und sittlichen
. zuriicktreten zu lassen (S. 169). Fast mochte man versucht sein,
eine gewisse Zwiespiltigkeit und Zweideutigkeit in Schleier-
machers Anschauungen anzunehmen, wenn nicht ihre beab-
sichtigte Wirkung eine so verschieden gerichtete Gedanken-
stimmung und Formulierung rechtfertigte. — Stammers Buch



I

bildet einen wertvollen Beitrag zur LEntwicklungsgeschichte
Schleiermachers und zugleich zur Geschichte der religiosen
Stréomungen in der Romantik.

) Bonn. Rudolf KEUSSEN,

Texte, Kleine, fiir Vorlesungen und Ubungen, herausgegeben
von Hans Lietzmann. Bonn, A. Marcus und E. Webers Verlag.
129 Texte zur Geschichte des Montanismus, herausgegeben
von N. Bonwetsch., 1914, 32 S. # —. 80. 26—28 lateinische
altchristliche Inschriften mit einem Anhang jiidischer In-
schriften, ausgewahlt und erklart von Ernst Diehl. 2. Aufl.
1913. 86 S. # 2.20.

Von Zeit zu Zeit kommt uns wieder einmal die eine und
andere Nummer dieser schitzbaren und langst allseitig begehrten
Sammlung von Texten zu.

Nr. 129 bringt zur Geschichte des Montanismus Texte von
Irenaeus, Eusebius, Hippolyt, Pseudotertullian (aus Hippolyt),
Epiphanius, Philastrius, Didymus, Hieronymus, Origenes, Ter-
tullian, und je einen Satz aus einem Gesange des Montanus und
aus den Acta Disputationis Achatii.

Nr. 26—28, in zweiter Auflage vorliegend, ist ein vorzig-
liches Studien- und Nachschlagewerkchen von seltener Reich-
haltigkeit und Vielseitigkeit. Die 369 wiedergegebenen und mit
wertvollen Erklidrungen versehenen Inschriften sind in zwolf
Kapitel nach folgenden Kategorien geordnet: 1. Christliche
Personlichkeiten, kirchliche Amter; 2. Biisser, monchische und
klosterliche Personlichkeiten ; 3. Bauinschriften und Weihungen;
4. Tod und Auferstehung; 5. Martyrer; 6. Grabkauf; 7. Bei-
setzung bei Mdirtyrern und Heiligen; 8. Grabgerechtigkeiten
und Grabschutz; 9. Akklamationen (Gebetsrufe), Laudatio fune-
bris; 10. Bibelzitate; 11. Gedichte; 12. Judische Inschriften.
Ausser einem allgemeinen Inhaltsverzeichnis sind noch funf
Einzelverzeichnisse beigefiigt, ndmlich: 1. Namenverzeichnis;
2. Worterverzeichnis; 3. Sprachliches; 4. Sachliches; 5. Ab-
kiirzungsverzeichnis. A. TH.



— 113 —

TYRRELL, George: Essays on Faith and Immortality, arranged
by M. D. Petre. London, Edward Arnold, 1914, 277 S., Preis
5 Schilling. '

Wer das Inhaltsverzeichnis dieser Sammlung aufschligt,
wird versucht sein, sofort die eine oder andere Abhandlung
zu studieren. Die Gegenstinde wiren auch dann des Nach-
denkens wert, wenn sie nicht von einem Tyrrell behandelt
worden wiaren. Da finden wir im ersten Teil Erorterungen
iber ,Autoritit des Gewissens in Sachen der Glaubens-
lehre“ (Doctrinal authority of Conscience), ,Gott und Mensch®,
,Christus®,  Geist des Christentums¥, ,,Gott und Natur¥, , Kirche",
,<Dogma*, ,Religion und Wahrheit“, , Verkehrte Andachtsiibung*.
Zu den Betrachtungen des zweiten Teils aber, die von der Un-
sterblichkeit handeln und in mehr philosophischen Spekulationen
bestehen, gehoren Essays iiber ,Personlichkeit und ibr Fort-
leben“, das ,Selbst und das Ganze“, ,Todesschlaf“, ,Vor der
Geburt und nach dem Tode“, ,Der Heiland-Glaube“, ,Parusie
und Sozialismus“, ,Gottes Reichtum* (Divine Fecundity).

Der Leser wird unwillkirlich auf den Gedanken kommen,
das seien Gegenstinde, von denen jeder fir sich ausreichenden
Stoff zu einem umfangreichen Werke bieten wiirde. Vertieft
er sich aber in die Lektiire eines Abschnittes, so erhilt er nicht
bloss den Eindruck, das Thema sei nicht erschopft, sondern
er vermisst auch dann und wann die Folgerichtigkeit der Ge-
danken und hat sogar nicht selten grosse Miihe, sich Kklar zu
machen, was der Verfasser eigentlich sagen und was er be-
weisen will. Dariiber wundert man sich nicht mehr, wenn
man das Vorwort des ganzen Buches nachliest.

Miss Petre, die die Essays zusammengestellt und heraus-
gegeben hat, ist die edle Dame, die den exkommunizierten
Tyrrell (v 15. Juli 1909) in den letzten Jahren seines Lebens
beherbergte. Sie gibt tber die Entstehung der von ihr edierten
Betrachtungen folgenden Aufschluss:

Tyrrell hatte die Gewohnheit, ein Tagebuch zu fithren, in
das er Tag fir Tag Gedanken eintrug, die in ihm aufstiegen.
Das Ergebnis waren hier und da Aphorismen, wie wir sie in
nNova et Vetera* oder ,0il and Wine* finden, hier und da ein
zusammenhingendes Werk wie das Buch ,Lex Credendi®, das
der Hauptsache nach aus solchen Bemerkungen entstand. Das

Intern. kirchl. Zeitschrift, Heft 1, 1815. 8



— 114 —

vorliegende Werk besteht zum grossen Teil aus Aufzeichnungen
aus dem Jahr 1904, in welchem Tyrrell noch dem Jesuitenorden
angehorte, zum Teil auch aus Notizen, die 1906, in den Mo-
naten nach dem Bruch mit dem Orden, niedergeschrieben
worden sind. Das Tagebuch des Jahres 1904 ist ohne Zweifel
der Entwurf eines Werkes, vielleicht des wichtigsten Werkes,
das Tyrrell je zu schreiben gedachte. Einzelne Abschnitte waren
bereits mit Maschinenschrift kopiert. Es handelte sich um den
Versuch, zu einer philosophischen Grundlage fiir den Glauben
zu gelangen. Indessen waren die Materien noch nicht streng
geordnef. Grosse Teile sind schon in dem Buche ,Lex Cre-
dendi“ beniitzt. Viel weniger ausgearbeitet war das Tagebuch
aus dem Jahre 1906. Die Herausgeberin selbst ist es, die das
in dieser Quelle vorhandene Material dem Inhalte nach zu
Abschnitten vereinigt und unter besondere Titel gebracht hat.

- Miss Petre gesteht, dass die Essays auch dann, wenn sie
vom Verfasser selbst zusammengestellt worden wiiren, die
Gegenstiande, von denen sie handeln, nicht erschopfend darge-
stellt hitten, ja nicht einmal eine endgiiltige Formulierung der
Ansichten Tyrrells geworden wiren. Es lasse sich denken, dass
er selbst bei einer neuen Durchsicht verschiedene Din%e fallen
gelassen, andere aufgenommen hitte — immer mit der Tendenz,
eher zu viel als zu wenig zu retten. Auch an der Dunkelheit
gewisser Abschnitte dirfe man Kkeinen Anstoss nehmen; es
handle sich um ein Tasten, nicht um Darstellung scharf er-
kannter Dinge (gropings and not treatises). Kurz, die Heraus-
geberin verhehlt sich nicht, dass die von ihr verdoffentlichten
Betrachtungen keine fertigen Abhandlungen sind. Vielleicht
sind diese fiir den Verfasser nur um so charakteristischer.
Tyrrell, urspriinglich Anglikaner, dann rémischkatholisch, dann
Jesuit, dann exkommuniziert, aus dem Orden gestossen und
nach unerwartet frithem Tode auf ungeweihter Erde ohne kirch-
liche Ehrung und Firbitten bestattet: — was schreibt ein
Tyrrell z. B. tiber die Kirche in sein Tagebuch? Die Antwort
hierauf finden wir S. 103—118. Wir teilen daraus einige Sitze
in wertlicher Ubersetzung mit:

n, Unam petic a Domino, hanc requiram: Eines habe ich er-
beten vom Herrn, und das will ich bei ihm suchen, dass ich
wohnen darf im Hause des Herrn alle Tage meines Lebens.’
Wie treu und redlich werden diese und dhnliche Gebete von



— 115 —

vielen in den Tagen ihrer geistigen Kindheit gesprochen, da
noch dieses oder jenes von Menschenhand erbaute Haus, diese
oder jene menschliche Institution, die urspriinglich zum Dienste
Gottes bestimmt war, ihnen ,wahrhaftig nichts anderes als das
Haus Gottes und das Tor des Himmels‘ zu sein scheint, — da
zu ibren Gliedern gezihlt zu werden, ihnen noch gleichviel zu
heissen scheint wie: unter die Kinder Gottes gerechnet zu
werden; — da das #dussere und sichtbare Zeichen solcher Mit-
gliedschaft ihnen noch ein Unterpfand ist der unsichtbaren
und geistigen Gnade und die Verscherzung des Zeichens die
Verscherzung der angedeuteten Sache ist. Langsam und pein-
lich muss von jedem, sobald die Reihe an ihn kommt, die alte
Lektion gelernt werden: Er wohnet nicht in Tempeln, die von
Menschenhand erbaut sind; diese sind nur Sinnbilder und
Schattenrisse des geistigen Tempels, erbaut auf lebendigen
Steinen, beseelt vom Geiste dessen, der da ist der Eckstein,
der auserwihlte, der kostbare, verworfen zwar von den Men-
schen, aber erwihlt durch Gott. Wie konnte Exkommunika-
tion uns schrecken, wenn wir nur zur Gemeinschaft der Treuen,
der Redlichen, der Christusihnlichen gehoren! Und welchen
Wert hat jede andere Art der Gemeinschaft, wenn wir uns
nicht innerhalb der Grenzen befinden, ausserhalb welcher es
kein Heil gibt. Gott ist nicht taub fir unsern kindlichen Ruf,
sondern liest auch solche Tiefen und Gegenstinde unserer
Wiinsche, die uns selbst verborgen sind. Er streift die kin-
dische und vergéingliche Form von dem wertvollen Inhalt un-
seres (ebetes ab, und wenn wir meinen, nun sei alles verloren,
finden wir plotzlich, dass alles gewonnen ist.*

Der Abschnitt, zu dem diese Ausserungen gehoren, scheint
auch aus verschiedenen Aufzeichnungen zusammengesetzt zu
sein; am Schlusse stehen einfach die Jahrzahlen 1904—1906.
Wir wissen daher nicht, ob Tyrrell seine Ansichten iiber die
Zugehorigkeit zur Kirche Christi schon damals dem Tagebuch
anvertraut hat, als er noch Mitglied des Jesuitenordens war.

In dem gleichen Abschnitt stehen noch andere nicht minder
tiberraschende Bemerkungen. Nicht fiir richtig halten wir, was
Miss Petre unter der Uberschrift ,Hiresie® (S. 110 f.) mitteilt.
Es handelt sich um eine Erklirung der Worte: ,Hort er die
Kirche nicht, so sei er dir wie ein Heide und Zollner* (Mt. 18,
17). Tyrrell sagt von dieser Weisung: ,Eine auffillig unge-



— 116 —

schickte und unsympathische Interpolation einer friihen Kirch-
lichkeit!“. Wenn wir uns vorstellen, eine so unchristliche Ausse-
rung sei von Christi Lippen getan worden, so miissen wir sie
wenigstens nach dem deuten, was wir sonst von seiner Haltung
gegeniiber den Heiden und Zéllnern wissen; es ist eine Haltung
des Mitleids und der Bruderliebe: ,Hort er nicht auf dich, so
suche du doch immer noch durch die Vermittlung der Kirche
seine Liebe zu gewinnen; und bewahrt er immer noch seinen
Grimm und hort er auch die Kirche nicht, so sei er dir wie
ein Heide und Zéllner. Zeige du ihm wenigstens all die Liebe,
die du dem Fremden zu erweisen gelehrt worden bist, da er
ja in seiner Entfremdung beharrt. So aufgefasst, sei die an-
stossige Weisung nur eine andere Form fiir die Mahnung:
»Nicht bloss siebenmal, sondern siebzigmal siebenmal.“ Nicht
die Kirche mache den Betreffenden zu einem Fremden, sondern
er sich selbst; aber damit entziehe er sich der christlichen
Liebe nicht, die auch den Heiden und Zollner nicht aus-
schliesse.

Ware diese Auffassung richtig, so wiirde es sich in der
Lehrrede Jesu, Mt. 18, 15—20 um die Pflicht der Versochnlich-
keit handein. Allein die Herausgeberin ist offenbar noch so
beherrscht von der tausendmal vernommenen falschen Anwen-
dung des Textes: ,Wer die Kirche nicht hoért ete.,“ dass sie
es fir vollig selbstverstindlich ansieht, die ,Kirche héren*
heisse so viel, wie ,sich zu den kirchlichen Dogmen bekennen,
die ,Kirche nicht horen® also so viel, wie ,von den kirchlichen
Dogmen abweichen¥, ein ,Haretiker+ sein. Darum iiberschreibt
sie diese Ausserungen mit ,Hiresie*. Dass von Hiresie in dem
Abschnitt, Mt. 18, 15—20 keine Rede ist, erkennt auch der Laie,
der die ganze Stelle liest und den Zusammenhang der einzelnen
Satze beriicksichtigt.

Aber auch Tyrrells Auffassung ist unrichtig. Er ist irre-
gefiihrt durch die Annahme, die alte Lesart des einleitenden
Satzes: ,Hat ein Bruder wider dich gestindigt®, sei echt, und die
folgende Rede enthalte darum einfach eine Anweisung, wie man
sich gegen einen Beleidiger zu verhalten habe. Die moderne
Textkritik hat' aber festgestellt, dass die Worte ,wider dich*
ein sehr alter Zusatz sind, den man aus Missverstindnis fiir
notig hielt. Jesus spricht nicht speziell von einer Beleidigung,
sondern iiberhaupt von einem Vergehen, das ein ,Bruder®,



— 117 -

also ein Mitchrist und Gemeindemitglied, veriibt hat und das so
schwer ist, dass der Siinder als ein fiur die Gemeinde Verlorner
angesehen werden muss, wenn er nicht bewogen werden kann,
in sich zu gehen und die Missetat nach Kriften gutzumachen.
Bei dem Verfahren, das zu diesem Zweck einzuschlagen ist,
bildet die Gemeinde die oberste Instanz. Achtet der Missetiiter
nicht einmal auf die Vorstellungen der Gemeinde, so bleibt nichts
anderes iibrig als ihn fiir einen Menschen zu halten, der der
(emeinde gar nicht angehoren, gar kein Christ sein will, folg-
lich zur christlichen Gemeinde die gleiche Stellung einnimmt,
die Heiden und Zollner der judischen Synagoge gegeniiber ein-
nahmen. Es liegt daher gar kein Grund vor, den angefiihrten
Satz fur eine Interpellation zu halten, die man nur mit einer
ganz kinstlichen Deutung im christlichen Sinne verstehen kénne.
Die Worte konnen unzweifelhaft zur biblischen Rechtfertigung
einer gewissen , Kirchlichkeit“ (ecclesiasticism) verwendet werden,
aber nicht fiir eine hierarchische Kirchlichkeit im Sinne des
Papsttums, sondern fiir eine ,Kirchlichkeit, fiir die der Aus-
druck ,Kirche® noch so viel heisst wie Gemeinde, Gemein-
schaft der Christglaubigen. Eine solche Kirchlichkeit hat Jesus
wirklich gelehrt; er macht seine Gldubigen fureinander ver-
antwortlich.

Wir wollen mit diesen Bemerkungen nur zeigen, dass die
Herausgeberin mit gutem Grunde zugesteht, dass Tyrrells Tage-
buchbléitter vielfach nur rasch hingeworfene Bemerkungen ent-
halten, nicht sorgfiltig abgewogene und endgiiltig formulierte
Darstellungen religidser oder philosophischer Probleme. Tyrrell
sinkt darob in unserer Verehrung keineswegs. Hochstens tritt
er uns menschlich néher, stets aber als ein Mann, der mit
ganzer Seele die Mahnung des Apostels befolgt: ,Firchtet
euch nicht vor ihrem Drohen und erschrecket nicht, sondern
heiligt den Herrn Christus in euern Herzen®. E. H.

WENDT, Dr. Hans Heinrich: Die Apostelgeschichte. 9. Auflage.
Gottingen 1913, Vandenhoeck & Ruprecht. 370 S. Brosch.
A 8. —, geb. A 9. 20,

Diese Neubearbeitung der Apostelgeschichte ist ein weiterer
Schritt zur Umwandlung des Kommentarwerkes von H. A. W.
Meyer in das Gewand neuer IForschungsergebnisse und mo-



- 118 —

derner exegetischer Methode, wie wir sie bei den friiheren
Bénden (1. Korinther, Thessalonicher, 1. und 2. Petri und Judas)
ausfithrlich besprochen haben. Bei der Apostelgeschichte treten
die frither weniger beriicksichtigten kritischen Fragen, wie sie
fir die Chronologie des Apostels Paulus und fiir die neutesta-
mentliche Einleitung tiberhaupt von hervorragendster Wichtig-
keit sind, in den Vordergrund. Darum nimmt schon die Ein-
leitung des Kommentars (S. 1-—64) einen bedeutenden Teil ein.
Der Stein des Gallio findet die gebiihrende Beriicksichtigung,
ebenso die Frage nach dem ,unbekannten Gott* in Athen, das
Aposteldekret u. a. Ein besonderes Gewicht wird auch auf die
Lesarten des Kodex D gelegt. Alles in allem: das Studium
des Kommentars, durch den vielfach eine neue Welt aufgeht,
bietet nicht nur die reichste Belehrung, sondern vielfach einen
ausserordentlichen Genuss. G. M.

WiIENER, Harold M.: The Pentateuchal Text. ILondon, Elliot
Stock, 1914. 53 p. 8° Six pence.

This is a reprint from a series of articles which appeared
in the “Bibliotheca Sacra’ as a reply to Dr. Skinner’s essays
in the ‘“Expositor”. The controversy of the two learned au-
thors has already gone on for nearly five years. Instead of
wearying the readers with a detailed examination of the sub-
jects discussed, we prefer simply to mention that the main
points of the present controversy are the Massoretic, the Sa-
maritan and the Septuagint texts of the Pentateuch, the divine
appellations, and the documentary theory. Mr. Wiener, a Bar-
rister-at-Law, who has already published some clever studies
on the Pentateuch, and the well-known “Swansong of the Well-
hausen School”, represents more the conservative school, while
Dr. Skinner helongs to the school of modern criticism. One
example only may show the different views of the two authors.
The former maintains that the Samaritan Pentateuch was de-
rived from the canonical text of Palestinian Judaism, while
the latter has come to the conclusion that it comes from an
unofficial Hebrew recension like the Septuagint. The study of
the pamphlet can be highly recommended to all those who
have to do with the exegesis of the Old Testament. Kz.



— 119 —

Kurze Notizen.

* Der Schriftleitung ist folgende, auf den Krieg Bezug ha-
bende erbauliche Literatur (vgl. auch oben S. 6) zugegangen:

Bachofner, P., Pfarrer am Fraumiinster Zirich. Gott allein ist
gross. Sylvesterpredigt 1914. Ziirich, Orell Fissli, 1915.
16 S. 8. Br. 40 Rp.

Baudenbacher, E., Hauptmann, Feldprediger im Schiitzenregi-
ment 12. Wir Schweizersoldaten. Worte und Gedanken unter
der eidgendssischen Fahne. Ziirich, Orell Fussli, 1914. 45 S.
8°. Br. 60 Rp.

Dryander, Ernst, Weihnachtsgedanken in der Kriegszeit. (Zwi-
schen Krieg und Frieden, 10). lLeipzig, S. Hirzel, 1914. 30 S.
8°. Br. 4 —. 60.

Friedrich, Hans, Erster Pfarrer der Heiligkreuzkirche zu Berlin.
Gott mit uns! Vaterlandische Predigten und Ansprachen iiber
Bibeltexte und Kirchenlieder. Gross-Salze 1914, Eugen Strien,
Nachf. Franz Wunderlich. 152 S. 8°. Br. 2. —, geb. 4 2. 60.

Herzog, Eduard Dr., Bischof der christkatholischen Kirche der
Schweiz. Hirtenbrief fir die Zeit des europiischen Krieges.
Christentum und Kultur in der Drangsal dieser Tage. Basel,
Verlag des ChristkatholischenSchriftenlagers, Vogesenstrasse 3,
1914. 16 S. Gr. 8. 15 Rp., 10 Stick Fr. 1. —.

Kappeler, Ernst. Licht in dunkler Zeit. Ansprachen vom 31. De-
zember 1914 und 1. Januar 1915, gehalten in der Kirche
Zollikon. Ziirich 1915, Orell Fissli. 17 S. 8°. Br. 40 Rp.

Keller, Adolf, Pfarrer am St. Peter in Zirich. Was wird aus
der Mission? Ziirich, Orell Fissli, 1915. 11 S. 8°. Br. 40 Rp.

Keppler, Paul Wilh, Dr., Bischof von Rottenburg. Leidens-
schule. Freiburg i. Br.,, Herder, 1914. X und 156 S. &°.
A 1.50, geb. in Leinwand 4 2. 40.

Kutter, Hermann, Pfarrer. ,Du sollst Gott, deinen Herrn lieben.“
Predigt, gehalten am Bettag, den 20. September 1914. Zirich,
Orell Fussli, 1914. 20 S. 8° br. 40 Rp.

Kutter, Hermann, Pfarrer. ,Ihr seid alle Briider.“ Predigt vom
2. August 1914 bei Gelegenheit der Mobilisation der schweiz.
Armee. Ziirich, Orell Fiissli, 1914. 20 S. 8. Br. 40 Rp.

Sutz, Johannes, und Keller, Adolf, Pfarrer am St. Peter in Ziirich.
Gotteshiilfe in Kriegszeit. Sechs Predigten. Ziirich, Orell
Fissli, 1914. 64 S. 8°. br. 80 Rp.



— 120 —

* HENKE, Johannes: Dante- Wegweiser. Einlageblatt. — Der
Verfasser des von uns in der ,Internat. kirehl. Zeitschr.“ (Heft III,
1914) besprochenen ,Dante-Wegweisers“ liess ein Einlageblatt
fiir den Wegweiser erscheinen, in welchem ausser Berichtigungen,
Zusdtzen und kritischen Bemerkungen namentlich ein ,Nach-
trag fiir Vorgeschrittene“ beachtenswert ist. In diesem Nachtrag
beschiftigt sich der Verfasser mit den Danteforschern J. Andr.
Scartazzini, F. X. Kraus und Karl Voszler. Mit der ihm eigenen
Gewissenhaftigkeit, die wir schon bei der Besprechung des
Wegweisers hervorheben durften, sucht er jedem der drei
Forscher gerecht zu werden, indem er unbefangen Licht und
Schatten prift und scheidet. Seine Ausfilhrungen, denen wir
im ganzen zustimmen, zeugen von tiefem Eindringen in Dantes
unsterbliche Arbeit. Nicht unerwéihnt mochten wir lassen, dass
uns die Zurtickweisung der Lady Blennerhasset in ihrer Kritik
. des Wegweisers durch den Verfasser gerecht erscheint.

Haben wir schon in unserer Besprechung des Wegweisers
denselben als trefflichen, rasch und sicher orientierenden Dante-
Fihrer empfehlen diirfen, so moéchten wir es nicht unterlassen,
auch bei dieser -Gelegenheit auf die uberaus verdienstliche
Schrift hinzuweisen. W. ScH.

* Der Verlag Eugen Strien, Nachfolger F. Wunderlich, Gross-
Salze, schickt uns die kleinen Hefte Nr.48—53 eines Evan-
gelischen Predigt- Hausschatzes zu. Jedes Heft enthiilt eine Predigt;
zwel sind von Pfarrer H. Friedrich in Berlin, vier von Ober-
pfarrer F. Horn in Halberstadt. Auch sonst weist das Register
dieser auf Abnahme in ernsteren Volkskreisen berechneten
Sammlung manche bedeutende Verfassernamen auf. Die Heft-
chen sind sehr billig (10 4 das Stiick) und werden mancher-
orts willkommen sein.

* Kalender 1915 tiur das altkatholische Haus. Kempten im
Allgidu 1914. Verlag des Reichsverbandes Altkatholischer Jung-
mannschaften. 60 S. Gr. 8. Br. «# —-.50 = 60 Heller. ‘

* Um unsere stark aufgelaufene Biicherschau schneller zur
Erledigung bringen zu konnen, haben wir die Kirchliche Chronik
fiir diesmal ausfallen lassen, Red.

Druck von Stampfli & Cie. in Bern.



	Bibliographie

