
Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 5 (1915)

Heft: 1

Buchbesprechung: Bibliographie

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 31.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


84

BIBLIOGRAPHIE.

Vom Kirchenrecht des Kaisers Justinian I.

Alivisatos, Dr. Hamilcar S. : Die kirchliche Gesetzgebung des

Kaisers Justinian I. Berlin, TroAvitzsch und Sohn, 1913, 133 S.

(Nr. 17 der „Neuen Studien zur Geschichte der Theologie und
der Kirche", herausgegeben vron N.Bonwetsch und R. Seeberg.)

Dass Theologie und Jurisprudenz sich nahe berühren und
oft, genug nur zu sehr ineinandergreifen, zeigt die tägliche
Erfahrung. Namentlich ist das der Fall, wenn der Regent eines
Landes nicht bloss im allgemeinen darauf bedacht ist, unter
seinem Volke Ruhe und Ordnung herzustellen und zu erhalten,
sondern insbesondere auch ein starkes religiöses Interesse hat.
In diesem Falle Avird er unAvillkürlich seine Macht
auch zu dem Zwecke geltend machen, unter dem Volke der
Religion Vorschub zu leisten, die er für die wahre hält. Will
man das an einem klassischen Beispiel beleuchten, so eignet
sich dazu kaum ein Herrscher der christlichen Zeit besser als
der Kaiser Justinian I. Seine kirchliche Gesetzgebung verdient
auch deswegen studiert zu wrerden, weil sie zum grössten Teil
in der griechischen Kirche heute noch Gültigkeit hat. Der
Verfasser der vorliegenden Schrift spricht die Hoffnung aus,
binnen zwei Jahren in einer neuen Schrift „das Verhältnis der
heutigen Gesetzgebung der griechischen Kirche zu der
justinianischen" darstellen zu können. In der oben angezeigten
Schrift beschränkt er sich auf eine knappe, aber tunfassende
und systematisch geordnete Darstellung der kirchlichen
Gesetzgebung des genannten Kaisers.

Alivisatos ist zu der Überzeugung gelangt, dass Justinian
nicht bloss aus politischen Erwägungen dazukam, die kirchlichen

Verhältnisse seines Reiches zu ordnen, sondern sich bei
seinen bezüglichen Erlassen von persönlicher Religiosität leiten



- 85 —

liess, und dass auch intolerante Verordnungen in der religiösen
Fürsorge wurzeln, zu der er sich verpflichtet glaubte. Daher
war es angezeigt, der eigentlichen Abhandlung eine kurze
Biographie vorangehen zu lassen und den grossen Kaiser auch
als Theologen zu charakterisieren. Justinian, geboren 483 in
einem kleinen Dorf, das mit dem heutigen Üsküb identisch
sein könnte, kam jung nach Konstantinopel an den Hof seines
Onkels, des Kaisers Justin (f 527), widmete sich hier juristischen,
militärischen und theologischen Studien, wurde von seinem
kinderlosen Onkel adoptiert, zum Mitregenten ernannt und nach
dem Tod des Onkels als Alleinherrscher anerkannt. Er starb am
14. November 565. Ein Denkmal seines kirchlichen Sinnes ist die
in den Jahren 532—537 erbaute Kathedrale „Hagia Sophia" in
Konstantinopel, ein Tempel, der am Tage der Einweihung den in
das geöffnete Tor eintretenden Kaiser zu dem Rufe berechtigte:
„Salomon, ich habe dich übertroffenA Obwohl seine Frau eine
Monophysitin, also nach damaliger Anschauung eine Ketzerin war,
wird ihm doch nicht bloss strenge Orthodoxie, sondern geradezu
Intoleranz nachgesagt. Nach heutigen Anschauungen ist dieser
Vorwurf, Avie sich aus seinen Erlassen ergibt, tatsächlich
gerechtfertigt.

Übrigens ist Justinian nicht bloss kirchlicher Gesetzgeber,
sondern selbst auch Theologe gewesen. Wenn er auch nicht zu
den „Kirchenvätern" gerechnet wird, so hat er doch eine ganze
Reihe theologischer Schriften verfasst, die auf uns gekommen
sind und an deren Echtheit Alivisatos nicht zweifelt.
Insbesondere wagte sich der gelehrte Kaiser auch an den grossen
Origenes (f 254), in dessen Werken er zehn verdammenswerte
Häresien zu finden glaubte. Grössere kirchenrechtliche Bedeutung
haben die auf uns gekommenen Briefe. Diese sind meistens an
abendländische Bischöfe gerichtet und in lateinischer Sprache
abgefasst. Immerhin bezeichnet Harnack den Kaiser Justinian
als „den besten Dogmatiker seiner Zeit und in seinem Lande"
(S. 19). Seine Quelle waren die hl. Schrift und die Kirchenväter;

aber es ist selbstverständlich, dass auch er die
theologische Luft seiner Zeit atmete. Seine Lehre wurde von der
Kirche als korrekt anerkannt und erhielt so die massgebende
Bedeutung kirchlicher und staatlicher Gesetze. „Alles, was
Justinian gelernt, geglaubt und gelehrt hat, hat er zum Staatsgesetz

erhoben" (S. 21).



— 86 —

„Die Gesetzgebung für innere Angelegenheiten oder
Glaubenssachen" (S. 22—49) interessiert uns hier weniger. Justinian
hatte freilich nicht die Absicht, mit seinen Edikten neue Dogmen
zu schaffen, bzw. den theologischen Streitigkeiten seiner Zeit
mit präziseren Definitionen ein Ende zu machen, sondern er
betonte mit Nachdruck, dass es gelte, die Dogmen der bisherigen
vier ökumenischen Konzilien rein und unverfälscht zu bew*ahren
(S. 24). Immerhin hat er eben doch mit kaiserlicher Autorität
die Anschauungen, die diesen Konzilien widersprachen,
zurückgewiesen, und, was die Beschlüsse des fünften ökumenischen
Konzils (553) betrifft, zum voraus mit förmlichen Edikten
festgestellt, was (im sog. Dreikapitelstreit) als kirchliche Lehre zu
gelten habe. Alivisatos gibt zu, dass diese „Religionspolitik" mit
gutem Grund beanstandet Averden könne; aber er bemerkt,
Justinian habe eigentlich nur legitimiert, was die Theologie
bereits gesagt hatte, und er habe auch im Interesse der Kirche
selbst den Streitigkeiten ein Ende machen müssen (S. 29).
Allein weder die kaiserlichen Edikte noch die Beschlüsse der
allgemeinen Konzilien v*ermochten die theologische
Übereinstimmung unter den kirchlichen Wortführern wieder
herzustellen. Daher lag es nahe, den theoretischen Auseinandersetzungen

mit praktischen Massnahmen nachzuhelfen. Solche
Massnahmen Avaren Entziehung der politischen Rechte, Verbot
der Religionsübung, Konfiskation des Vermögens, Entrechtung
der Frauen hinsichtlich der Mitgift, Verbannung. So entstand
ein Staatskirchenrecht, das mit dem Evangelium Jesu Christi
wenig mehr zu tun hatte. Die Umgestaltung kirchlicher Dogmen
zu Staatsgesetzen und der Versuch, die Anhänger abweichender
Anschauungen mit staatlicher Gewalt zum Schweigen zu bringen,
erAviesen sich nicht als ausreichend, die kirchliche Einheit
Avieder herzustellen und zu erhalten. Die monophysitische Kirche,
gegen die die Erlasse hauptsächlich gerichtet waren, existiert
bis heute.

Sympathischer berühren uns die Bestrebungen, die Alivisatos

unter dem Titel „Gesetzgebung für äussere Angelegenheiten
der Kirche" zusammenfasse Hier handelt es sich um eine
Regelung von Verhältnissen, die zur öffentlichen Ordnung
gehören und für die Regierung, die den religiösen und
kirchlichen Interessen des Volkes dienen will,, nicht gleichgültig
sein können. Justinian hatte freilich die Kirchenverfassung



— 87 —

nicht erst zu schaffen. Priestertum und Mönchtum, Diakonat,
Presbytérat und Episkopat, Diözesen, Provinzen und
Patriarchate, Diözesan-, Provinzial-, und ökumenische Synoden
gehörten von jeher zu den Einrichtungen, ohne die man die
Reichskirche gar nicht denken konnte. Aber Justinian griff
mit seiner Gesetzgebung in alle diese Verhältnisse ein, suchte
die Missstände zu beseitigen, die sich eingeschlichen hatten,
und die kirchlichen Einrichtungen für die öffentliche Wohlfahrt
nutzbar zu machen. Wollte man aus den kaiserlichen Edikten
einfach die Bestimmungen zusammenstellen, die sich auf die
Macht der Bischöfe und namentlich ihre Stellung gegenüber
den Staatsbeamten beziehen, so könnte man den Schein er-
Avecken, die „Kirche", d. h. die Hierarchie, habe unter Justinian
eine Oberhoheit über den Staat ausgeübt, wie sie von den
mittelalterlichen Päpsten in Anspruch genommen worden ist.
Dieser Meinung tritt Alivisatos mit Recht entgegen. Die
Privilegien der Bischöfe waren eben nicht ein Ausfluss ihres
geistlichen Amtes, sondern Geschenke des Kaisers, der das

geistliche Amt zu Ehren bringen wollte. „Niemals hat die Kirche,
selbst wenn sie es konnte, Ansprüche auf die Hoheitsrechte
des Staates erhoben" (S. 118). Justinian erliess Bestimmungen
über die persönlichen Eigenschaften, die ein Bischofskandidat
haben müsse, regelte die Bedingungen, unter denen die
Konsekration stattfinden durfte, verpflichtete die Bischöfe zu
geziemender Lebensführung und Amtsverwaltung. Kurz, da der
Staat im Kaiser verkörpert war, galt es als völlig selbstverständlich,

dass auch die obersten Organe der Kirche unter der
Hoheit des Kaisers standen (S. 52 ff.)

Wie dachte sich Justinian das Verhältnis zwischen dem
Staat und dem Bischof von Rom Auch in dieser Hinsicht würde
die Methode, einzelne Aeusserungen aus dem Zusammenhang
zu reissen und damit vorgefasste Meinungen scheinbar zu
begründen, zu grundfalschen Vorstellungen führen. Der Verfasser
erkennt an (S. 60 f.), dass Justinian mit der Einheit der Kirche
immer den Gedanken an die Einheit mit Rom verband. Daraus
liebse sich die ganze Theorie herleiten, die vom vatikanischen
Konzil sanktioniert worden ist. Allein Alivisatos unterlässt nicht,
ausdrücklich zu bemerken, dass von einer Anerkennung des

päpstlichen Jurisdiktionsprimates über die orientalischen Kirchen
keine Rede sein könne. Die ehrerbietigen Titel, die der Kaiser-



__ 88 —

dem römischen Bischof gibt, sind Höflichkeitsphrasen, mit denen
der „ökumenische" Patriarch von „Neu-Rom" (Konstantinopel)
ebenso reichlich bedacht wird wie der von „Alt-Rom". Die
fünf Patriarchate gehörten zu den kirchlichen Einrichtungen,
die Justinian vorfand, und die er nicht antastete. Aber auch
ihnen gegenüber wahrte er seine kaiserliche Oberhoheit.
Bezeichnend ist in dieser Hinsicht die Tatsache, dass er aus eigener
Machtvollkommenheit vielen Bischöfen die Unabhängigkeit von
jedem Patriarchate gab und sie damit gleichsam zu
„reichsunmittelbaren" Fürsten machte. Das auffälligste Beispiel dieser
Art ist der Bischof der Stadt „Prima Justiniana", zu der der
Kaiser sein Heimatdorf erweitert hatte. Justinian machte diese
Stadt zum Sitz eines Bischofs, gab dem Bischof Titel und
Rechte eines Erzbischofs, unterstellte ihm verschiedene
Kirchenprovinzen, befreite ihn von der Oberhoheit der Patriarchen
und verlieh ihm für sein Gebiet die gleichen Befugnisse, die
„der apostoliche Stuhl von Rom in seiner eigenen Eparchie innehabe"
(S. 62).

Ebensowenig Avie die kirchlichen Ämter hatte Justinian
die kirchlichen Synoden erst zu schaffen : sie existierten von
jeher, und zwar in der Form von Diözesan-, Provinzial- und
ökumenischen Synoden. Aber der Kaiser hielt streng darauf,
dass sie sich regelmässig versammelten, gab die Gegenstände
an, mit denen sie sich zu befassen hatten, ordnete den Tn-

stanzengang im Falle von Meinungsverschiedenheiten,
Disziplinarprozessen und andern Streitigkeiten. Auch die Synoden
standen unter staatlicher Hoheit. Namentlich nahm der Kaiser
das Recht in Anspruch, die ökumenischen Synoden zu berufen
(S. 65). Aber Alivisatos ist nun doch nicht der Meinung, dass
also auch ein allgemeines Konzil lediglich ein Aveltliches
Institut sei, das die päpstliche Unfehlbarkeit nicht entbehrlich
mache, sondern zur Voraussetzung habe. Wenn auch Justinian
das Konzil berufen habe, so habe er dieses doch nicht bloss
als sein Werkzeug, sondern als die Vertretung der Kirche
anerkannt und seine Beschlüsse als massgebend hingenommen.

Wie mit diesen grossen Angelegenheiten der Reichskirche,
so befasste sich Justinian in seiner kirchlichen Gesetzgebung
auch mit der Ordination, der Lebensweise, den Aufgaben, den

Besoldungsverhältnissen der Priester und Diakonen. Wir
müssen darauf verzichten, auf die bezüglichen Ausführungen



— 89 —

(S. 67—98) näher einzugehen. Aber gerade diese in das kirchliche

und gottesdienstliche Leben jeder Gemeinde eingreifenden
Gesetze zeigen Avieder, dass die Kirche unter Justinian nicht
eine Organisation ist, die selbständig neben dem Staate
existiert und sich mit diesem in die Regierung des Volkes teilt,
sondern das Volk selbst ist, dessen Religionsübung so geordnet
werden soll, dass sie der öffentlichen Wohlfahrt dient und
darum der staatlichen Aufsicht ebenso untersteht Avie andere
allgemeine Angelegenheiten. Daraus erklärt es sich, dass
Justinian sogar rein liturgische Dinge, die er für wichtig hielt,
zum Gegenstand gesetzlicher Verordnungen machte. Eine solche
Verordnung erliess der dreiundachtzigjährige Kaiser noch in
seinem Todesjahr. Sie ist so charakteristisch, dass wir deren
Inhalt mit den Worten des Verfassers der vorliegenden Schrift
angeben wollen. Alivisatos schreibt S. 78 f :

„Was die Zelebrierung der Messe und anderer Hauptgottesdienste

betrifft, so scheint auch im Orient die abendländische
Sitte eingeführt worden zu sein, wonach der Priester allein
fungiert, ohne dass das Volk am Gottesdienst teilnahm (der
priesterlichen Handlung folgte und die Gebete mitsprach).
Viele Priester lasen nach abendländischer Sitte die Messe und
andere gottesdienstliche Texte in der Kirche ganz leise für sich,
ohne Rücksicht auf die Teilnahme des Volkes. Das litt Justinian
keineswegs und verbot in Novella 137, vom 26. März 565, den
Bischöfen und Presbytern, die priesterlichen Gebete leise und
für sich zu lesen, forderte im Gegenteil, Liturgie, Taufgebete
und anderes der Art laut zu sprechen, damit auch das Volk
an diesen Gebeten teilnehmen könne. Sein Gebot gründete
Justinian auf 1. Kor. 14, 16 („Wenn du danksagst im Geiste, wie
soll der, der den Platz des Laien einnimmt, Amen sagen auf
deine Danksagung, da er nicht weiss, was du sagst?"), und auf
Röm. 10, 10 („Wenn man mit dem Herzen glaubt, wird man
gerecht ; Avenn man mit dem Munde bekennt, wird man selig").
Kleriker, die auf solche Weise die Gottesdienste zelebrierten,
sollten von den Provinzialsynoden angeklagt und von ihnen
abgesetzt werden. Den Bischöfen aber und den höhern Klerikern,

A\de auch den Staatsbeamten wurde bei schweren Strafen
die Beaufsichtigung der Kleriker in dieser Richtung anbefohlen."

An diesen Mitteilungen dürfte es genügen zum Beweise,
dass die Schrift von Alivisatos, der selbst auch der griechischen



- 90 —

Kirche anzugehören scheint, sehr interessant und lehrreich ist.
Man darf auf den zweiten Teil, der von den heutigen
Einrichtungen handeln wird, gespannt sein. E. H.

Bibliothek der Kirchenväter. Eine Auswahl patristischer Werke
in deutscher Übersetzung. Herausgegeben von Geh.-Rat Prof.
Dr. 0. Bardenhewer, Prof. Dr. Th. Schermann, Prof. Dr.
K. Weyman. Kempten, Jos. Köselsche Buchhandlung.

Band XIII: Des hl. Athanasius ausgewählte Schriften.
I. Band. Brosch. Ji 3. 50, geb. Ji 4. 30.

Band XIV: Frühchristliche Apologeten und Märtyrerakten.

II. Band. Brosch. Ji 2. 80, geb. 3. 60.
Band XV: Des hl. Kirchenvaters Eusebius Hieronymus

ausgewählte Schriften. Bandi. Brosch. Ji 2. 70, geb. Ji 3.50.
Band XVI : Des hl. Kirchenvaters Aurelius Augustinus

ausgewählte Schriften. IL Band. Brosch. Ji 5, geb. Ji 5. 80.
Band XVII : Des hl. Kirchenlehrers Ambrosius von

Mailand ausgewählte Schriften. I. Band. Brosch. Ji 4. 30, geb.
^4.80.

ZAvei der angezeigten Bände sind Fortsetzungen. Der
vierzehnte enthält des Theophilus von Antiochien drei Bücher an
Autolykus, Hermias' des Philosophen Verspottung der nicht
christlichen Philosophen, des Minucius Felix Dialog Oktavius,
des Firmicus Maternus Schrift vom Irrtum der heidnischen
Religionen, endlich echte alte Märtyrerakten. Die AusAvahl
dieser verdient besonderes Interesse. Unter den acht
Dokumenten befinden sich die Märtyrerakten des hl. Polykarp, des

hl. Justin, der hl. Perpetua und Félicitas, des hl. Cyprian. Sie

sind von Prof. Rauschen übersetzt und mit knappen sachlichen
Vorbemerkungen versehen. Der sechzehnte Band enthält die
Bücher IX bis XVI des Gottesstaates des hl. Augustinus.

Im umfangreichen dreizehnten Band finden sich des hl.
Athanasius dogmatisches Hauptwerk, die Reden gegen die Arianer,
ferner vier Briefe an Serapion und der Brief an Epiktet. Die
allgemeine Einleitung orientiert über das Leben, die Schriften,
die Theologie des hl. Athanasius, zählt die Ausgaben der Schriften,
die Übersetzungen und die hauptsächliche Literatur auf. Den
einzelnen Werken gehen sorgfältig ausgearbeitete spezielle Ein-



— 91 —

leitungen voraus, die von den Übersetzern der Bücher
herrühren. Führt uns dieser Band mitten in die dogmatischen
Kämpfe des beginnenden vierten christlichen Jahrhunderts und
macht uns mit den Schriften des bedeutendsten Theologen dieser
Zeit bekannt, bietet uns der fünfzehnte Band eine bunte Aus-
Avahl von Schriften des hl. Hieronymus, und zwar die
Mönchsbiographien des hl. Paulus, des ersten Einsiedlers, des hl.
Einsiedlers Hilarion, des Mönches Malchus, die Nekrologe über
die hl. Paula, den Tod der Paulina, der Fabiola, der Marcella.
Unter den homiletischen Schriften figurieren der vor wenigen
Jahren entdeckte Traktat zum 6. Kapitel des Propheten Isaias,
und drei ebenfalls neu aufgefundene Homilien über Ps. 95, die
Geburt des Herrn und über Ps. 91. Unter den dogmatischen
Schriften ist zum ersten Male die wohl bedeutendste, der Dialog
gegen die Pelagianer, übersetzt. Von ebenso grossem Wert und
Interesse wie diese beiden Bände ist der siebzehnte der Sammlung,

der dem hl. Kirchenvater Ambrosius gewidmet ist. Eine
eingehende Biographie aus der Feder von Dr. J. E. Niederhuber
schildert das Leben und die Lehre des berühmten Mailänder
Bischofs. Daran schliesst sich die Übersetzung der sechs Bücher
des Exameron. Die Erklärung des mosaischen Schöpfungsberichtes

gilt als literarisches Meisterwrerk des Heiligen und
erscheint zum ersten Male in deutscher Übersetzung. Die Schrift
ist aus neun Vorträgen entstanden, die Ambrosius als „Priestergreis"

in der Karwoche eines seiner spätem Lebensjahre
gehalten hat. A. K.

Case, Shirley Jackson : The Historicity of Jesus. The University

of Chicago Press, Chicago, Illinois, 1912. 352 p. 8°.

$ 1. 50.

The main purpose of this book is to give a definite and
decisive answer to an important question which has been raised
more frequently in our days than ever before, and which has
troubled the minds of a good many earnest Christians. It is
the question: "Is Jesus of Nazareth a historical person or is
he purely a creation of fancy " The author has, we may fairly
admit, done his best to solve the problem satisfactorily by
proving in a quite objective manner the historical reality that
Jesus has existed upon earth. Although the book contains a



- 92 —

good deal of scientific matter the needs of the general publie
have been well kept in mind in the treatment of the subject.
For this reason the study of the book can be warmly
recommended to all those who may have a wish for more specific
proofs that Jesus is not a mere product of some fanciful
persons of the first century. For those readers who wish to study
the question more minutely a great number of footnotes will
prove very helpful.

The two first chapters, containing a careful analysis of the
historical but not supernatural Jesus of the so-called " liberal r

Theology, and of the mythical Christ of "radical" Criticism,
are particularly good. The different systems and theories of
the leading representatives of the negative school from the end
of the 18"1 century up to the present day are explained and
examined without any prejudice. We are also made acquainted
Avith the views concerning the historicity of Jesus of the semi-
liberal school of theologians who have come to be known as
''modern positivists", and with the position of the extremists
"who Avould Avipe the historical Jesus entirely off the slate''.
Mr. Case's knoAvledge of the literature referring to this subject
is really astonishing. He has consulted the original sources,
and studied the works of English, German, Dutch, Swiss and
French authors, so that he is competent to give a short account
of their ideas and systems, enabling thus the reader of his
book to form an opinion of his own. The third chapter contains
an estimate of the arguments which have been raised against
the historicity of Jesus. The refutations of these arguments
which have been published in the old and new world emanate
from various sources. Even a Jewish rabbi, G. Klein, has come
forward in defense of Jesus' historical personality. In the fourth
chapter the author also enters upon the question Avhether there
existed a pre-Christian Jesus, as some have pretended, and
shows that no argument is found for this myth, although several
men in the Old Testament have borne the name of Joshua,
from which the name of Jesus- is derived. We also learn that
the supposition of Drews and others according to which Jesus
had existed as a pre-Christian cult-god who has later on been
anthropomorphized in the gospels is not supported by any
substantial evidence. The fifth chapter deals with the " Pragmatic
Phases of primitive Tradition", Avhile in the two following



— 93 —

¦chapters the epistles of St. Paul and the gospels are minutely
examined in order to obtain historical evidence for belief in
Jesus' actual existence. In the eighth chapter, on "Extra-
biblical evidence for Jesus' existence", we learn that the apocryphal

gospels also show that "the notion of an earthly Jesus

was uniformly accepted as a basal fact with which all varieties

of interpretation had to reckon ", and the same thing may
be said of the Apostolic Fathers, who took the reality of Jesus'

earthly existence for granted. Moreover Jewish sources
corroborate the early Christian testimony to Jesus' existence. After
having proved that Jesus was undoubtedly a historical person
the author considers briefly the religious significance of this
fact in the two last chapters, on " Jesus the historical founder
of Christianity", and on "Jesus' significance for modern
religion ". Kz.

Demmel, Hans Jos. : Geschichte des Altkatholizismus in Österreich.

Kempten-Allgäu 1914, Verlag* des Reichsverbandes
altkatholischer Jungmannschaften. 98 S. Ji 1.

Wenn auch die altkatholischen Kirchen der einzelnen
Länder als solche mit Ausnahme von Holland erst auf eine
Vergangenheit von wenig mehr als vier Dezennien zurückblicken
können, so ist es doch schon an der Zeit, die Geschichte dieses
Zeitraumes zu fixieren, da die Gefahr droht, dass die Generation
der ersten Zeugen bald ausgestorben sein Avird. Pfarrer Kopp
hat das bereits für die altkatholische Kirche Deutschlands in
umfangreicher Weise getan. Es ist erklärlich, dass sich in
Österreich bisher kein Mitglied des eigenen Klerus daran wagte,
eine Geschichte der altkatholischen Bewegung dieses Reiches
zu verfassen, denn bei dem Mangel an Geistlichkeit und der
grossen Ausdehnung der Seelsorge findet kein österreichischer
altkatholischer Pfarrer die nötige Zeit zu einer solchen recht
mühsamen Arbeit. Um so verdienstreicher ist es, wenn ein junger
Studierender der Theologie in Bonn mutig diese Arbeit auf sich
nimmt. Mag es auch dem fleissigen Verfasser diesmal noch
nicht gelungen sein, eine vollkommene Arbeit geliefert zu haben,
das Verdienst bleibt ihm doch, das oft schwer erhältliche
Material gesammelt und zusammengestellt zu haben, das Verdienst,
das ihm vor allen die österreichischen Altkatholiken danken
werden, ihnen einen Überblick über das Entstehen, die Staat-



— 94 —

liehe Anerkennung, die grossen finanziellen und sonstigen
Schwierigkeiten, den Zuwachs und die Erfolge ihrer Kirche
gegeben zu haben; der Verfasser hat ausserdem jedem, ob
Altkatholik oder andersgläubiger Geschichtsforscher, ein
willkommenes und wahrheitsgetreues Bild der altkatholischen Kirche
in Österreich gezeichnet. Der Verfasser ist sich selber bewusst.
wie er in dem Vorwort sagt, dass es noch nicht die „Geschichte"*
des Altkatholizismus in Österreich ist, die er liefert, sondern
ein erster Versuch. Aber dieser Versuch ist aller Anerkennung
wert. Der junge Theologe avüI aus eigener Anschauung und
nach Zusammenstellung der Tatsachen allen Vorurteilen, die
von Freund und Feind über die rasch amvachsende altkatholische

Kirche Österreichs gehegt werden, entgegentreten. In
drei Teilen werden hier behandelt: 1. die Geschichte bis zur
staatlichen Anerkennung, 2. die neuere Geschichte und 3. die
Statistik und Einzelgeschichte der Gemeinden. Zum Schlüsse,
im „Rückblick und Ausblick", gelangt der Verfasser zu der
wohlbegründeten Ansicht, dass die altkatholische Kirche Österreichs

Avohl nicht an ihrer Armut zugrunde gehen wird ; sie ist
aber wert, finanziell unterstützt zu Averden, denn aus dem
bisherigen Wachstum ist noch auf Künftiges zu schüessen. Aber
auch für die Gesamtheit muss die Gewissheit gefolgert werden :

„dass Avir Altkatholiken für eine gute Sache streiten; nicht
trachten wir nach äusserem Erfolge, nach dem Erwerb von
Kirchengütern und der schwankenden Gunst der Massen, sondern
nach der Zunahme eines Avahrhaft christlichen Gemeindelebens".

Jedem, der sich über die österreichischen Verhältnisse des
Altkatholizismus orientieren will, ist diese Schrift nun
unentbehrlich. Die Richtigkeit mancher darin ausgesprochenen
Hauptgesichtspunkte bestätigt der Rezensent, der selber in Österreich
geboren ist und unter den Altkatholiken dort mehrere Jahre
geAvirkt hat. A.

Ebeling, Dr. Heinrich : Griechisch-deutsches Wörterbuch zum
Neuen Testamente. Hannover und Leipzig 1913, Hahnsche
Buchhandlung. 428 S. Brosch. Ji 8, geb. -,& 9.

Nachdem E. Preuschen (1910) sein griechisch-deutsches
Handwörterbuch zu den Schriften des neuen Testamentes mit
Einschluss der übrigen urchristlichen Literatur herausgegeben



._ 95 -
hat, ist das neueste Werk von Ebeling darauf angelegt, im Sinne
der modernen neutestamentlichen Exegese, wie sie namentlich
die vollständige Umarbeitung des Meyerschen Kommentars
darbietet, die Abweichungen des neutestamentlichen Sprachgebrauchs

vom attischen und seine Übereinstimmung mit dem
hellenistischen Griechisch nachzuweisen. Das Vorwort sagt darüber:
„Aus diesem Nachweis ergibt sich, dass Wortschatz und
Sprachgebrauch des Neuen Testamentes in keiner Weise allein steht,
sondern der xoivrj angehört und sich vor allem auch in Briefen,
Berichten, Gesuchen, Rechnungen, Kontrakten, Testamenten
und dergleichen findet, also in der Sprache des alltäglichen
Verkehrs und Volkes." Dass das Wörterbuch aber aus dieser
Tatsache nicht den einseitigen Beweis führen will, wie er vielfach

in der religionsgeschichtlichen Methode gehandhabt wird,
dass die neutestamentlichen Sprachs- ja sogar Begriffsbildungen
aus der xoivrj geflossen seien, zeigt die weitere Stelle des
Vorworts : „Selbstverständlich handelt es sich bei diesen Hin- und
Nachweisen gleichen oder ähnlichen Sprachgebrauchs nicht um
An- oder gar Entlehnungen. Die Schreiber des Neuen
Testamentes haben wohl von der hier angeführten Literatur kaum
etwas gekannt; sie schrieben das zu ihrer Zeit im ganzen
römischen Reiche als allgemeine Umgangssprache verbreitete
hellenistische Griechisch, als welches eben ihre Sprache durch
diese Analogien erwiesen wird. Wie wenig selbst dem Wortlaute

nach ähnliche Sätze der Stoiker und anderer griechischer
Philosophen in Sinn und Bedeutung mit dem Neuen Testament
übereinstimmen, ist wiederholt überzeugend nachgewiesen. Es
darf eben nicht übersehen werden, dass für die neuen christlichen

Begriffe zwar die vorhandenen Sprachmittel gebraucht,
in die alten Formen aber vielfach neue Bedeutungen, ein neuer
Inhalt, gegossen wurden. Darum kann zur Erklärung solcher
Fälle nur wenig aus dem hellenistischen Sprachgebrauch
genommen werden".

Ausser den Hinweisen auf die xoim) bringt das Wörterbuch
diejenigen hebräischen Wörter, welche in der Septuaginta am
häufigsten durch das neutestamentliche Stichwort übersetzt sind.
Durch die Anordnung des Ganzen ist es möglich geworden,
eine gewaltige Fülle von Hinweisungen anzubringen.
Überhaupt ist eine erstaunliche Menge wissenschaftlichen Materials
verarbeitet, die das Wörterbuch für Exegeten und auch andere,



— 96 .--
die sich in modernem Sinne mit dem neuen Testamente
beschäftigen wollen, unentbehrlich macht. Es bildet einen neuen
Baustein in der Erforschung der neutestamentlichen Literatur.

G. M.

Kahler, Dr. Martin: Zeit und Ewigkeit. Der Dogmatischen
Zeitfragen HI. Baud. 2. gänzlich veränderte und vermehrte
Auflage. Leipzig 1913, A. Deichert. 212 S. Brosch. Ji 4. 80,
geb. Ji 5. 80.

Die unter dem Titel „Zeit und Ewigkeit" zusammengefassten
Abhandlungen und Vorträge des nunmehr verstorbenen
Hallenser Dogmatikers sind, wie die lange Reihe seiner Schriften,
eigenartig und tief, und vermögen in die Aufgaben und ScltAvierig-
keiten hineinzuführen, welche Theologie, Kirche und Christentum

überhaupt in unserer Zeit zu bestehen haben. Es seien

hervorgehoben: Die Theologie in ihrer Bedeutung für die
Gemeinde dargestellt. Warum ist es in der Gegenwart so schwer,
zu einem festen Glauben zu kommen Die moderne Theologie
und die Stellung der Kirche zu ihr auf Kanzel und Katheder.
Christentum und Systematik. Unbewusstes und beAvusstes
Christentum. Subjektivismus und Historizismus gegenüber dem
Christentum. G. M.

Procksch, Dr. Otto: Die Geuesis übersetzt und erklärt. Leipzig
1913, A. Deichert. 530 S. Brosch. Ji 10. 50, geb. Ji 12. 50.

Mit der Erklärung der Genesis von Professor Procksch
eröffnet Seilin seinen bei A. Deichert erscheinenden grossen
Kommentar zum Alten Testament. Nach der „Genesis** von
Gunkel (1910), der ein HauptgeAvicht auf religionsgeschichtliche
Parallelen mit ihren zum Teil Aveitschweifenden Hypothesen
legt, bedeutet dieses neue Werk eine nüchterne Rückkehr zur
Grenze des durch die Forschung Erreichbaren und Erreichten.
Die kurze Einleitung gibt einen klaren Überblick über die
Ergebnisse der die Genesis betreffenden Fragen, insbesondere die

Quellenscheidung. Die Erklärung selbst gruppiert unter
Voranstellung der Übersetzung den Text nach den Hauptquellen:
Jahwe- und Elohimquelle und Priesterschrift. Dem grossen
Unternehmen des Sellinschen Kommentarwerkes, an dem die



— 97 -
gewiegtesten Kenner des' Alten Testamentes Mitarbeiter sind,
ist ein voller Erfolg zu Avünschen. G. M.

Rouëï de Journel, M. J., S. I. Enchiridion Patristicum Locos
ss. Patrum, Doctorum, Scriptorum ecclesiasticorum in usum
scholaruin collegit. Editio altera aucta et emendata. Fri-
burgi Brisgoviae, B.Herder, 1913. XXVI, 802p. 8°. =.^8.80,
Leinwandband Ji 9. 60.

Diese reichhaltige Sammlung von Kirchenväter-Abschnitten
erscheint hier in zweiter, vermehrter und verbesserter Auflage,
ZAvei Jahre nach der ersten. Was schon in alter Zeit Denzinger
für die Glaubenssymbole und Definitionen, was neuerdings C. Kirch
für die Quellen der alten Kirchengeschichte geboten hat, das

will Rouët de Journel für die theologisch wichtigen Stellen der
gesamten Kirchenväterliteratur zunächst den Studenten an den
Hochschulen und Seminarien, dann unter Umständen auch den
Predigern bieten. Es ist weniger eine Dogmengeschichte in
Väterstellen, Avas der Verfasser geben will, als vielmehr ein umfangreicher

Beweis aus den Vätern für das fertige Dogma. An
vielen, ja sehr vielen Orten müssen die beiden Zwecke ja
zusammenlaufen, zumal bei so reichhaltiger Anlage. Doch wird
ein eingehender, regelmässiger Gebrauch des Buches wohl
manchen theologischen Ort finden lassen, mit dem sich die

patristischen Dokumente nur schwer zusammenreimen. Hin und
wieder hat man das Gefühl, dass der Verfasser stark auf die
suggestive Kraft der Pädagogik seiner Schule vertraut. Nur
ein Beispiel : Tertullian sagt einmal (de praescr. haeret. 23, s.

in unserm Buche Nr. 294), dass in seinem Verhalten zu
Antiochia der Apostel Petrus einen Fehler im Verkehr, nicht einen
solchen in der Predigt begangen habe. Nach dem Index theo-
logicus (S. 761, Nr. 63) wird aber diese Stelle als BeAveis nicht
etwa für die Wahrhaftigkeit der Predigt des Petrus, sondern
für den Satz in Anspruch genommen: „Romanus pontifex ex
cathedra docens infallibilitate gaudet", während doch in der
Stelle des Kirchenlehrers und in ihrem Zusammenhange weder
von dem römischen Pontifex, noch von seiner Kathedra, noch
von seiner Unfehlbarkeit die Rede ist.

Wir dürfen indessen unsere Leser, die solche Unstimmigkeiten

zu würdigen wissen, ganz unbedenklich bitten, sich da-

Intornat. kirchl Zeitschrift, Heft 1. 1915. 7



— 98 —

durch an dem Gebrauch dieses nützlichen Buches nicht hindern
zu lassen. Sie finden darin kürzere oder längere Auszüge aus
den Vätern in chronologischer Reihenfolge und mit möglichst
genauen Zeitangaben, von der Didache bis zu Johannes Damascenus.

Die Zahl der Auszüge beträgt 2390, wobei aber einige
in der zweiten Auflage hinzugekommene nicht gesondert
gerechnet sind. Sie sind lateinisch oder griechisch mit beigefügter
lateinischer Übersetzung. Die neuesten kritischen Ausgaben
sind benutzt, und bei jeder Nummer ist unten die Quelle
angegeben, der sie entnommen ist. Das (S. 1—757) ist nun das

eigentliche Lesebuch, eine Summula patristica, die der strebsame

Studierende gern in langsamer, fortlaufender Lektüre in
sich aufnehmen wird. Weggelassen sind nur die in den Enchi-
ridien von Denzinger und Kirch befindlichen Symbole und rein
historischen Abschnitte ; doch wird auch auf sie A*erwiesen. Als
Nachschlagebuch enthält das Werk aber noch eine Reihe
unschätzbarer Behelfe, die mit grossem Geschick auf verhältnismässig

kleinem Raum zusammengetragen sind. Vor allem ergibt
schon der Index chronologicus (S. IX—XXII) eine übersichtliche
patristisehe Chronologie und Bibliographie. Ausserdem werden
wir durch drei wertvolle und ausführliche Indices theologisch
(S. 759—784), biblisch (S. 785—790) und alphabetisch (S. 791—801)
orientiert. Jede Väterstelle trägt ausser ihrer Hauptnummer
noch eine oder mehrere Nummern je am Innenrande der Seite.
Diese Nummern (606) kehren in fortlaufender Reihe im System
des Index theologicus Avieder. Ein beigelegtes Kartonblatt
bringt auch hierüber noch eine gedrängte Übersicht und ausserdem

eine Übersicht der 2390 Hauptnummern des Lesebuchs
und des Index chronologicus, mit denen ausschliesslich in den

übrigen Indices zitiert wird, die aber hier mit den Namen der
dazugehörigen Väter versehen wurden. A. Th.

Schaeder, Dr. Erich: Aus Theologie und Leben. Leipzig 1913,
A. Deichert. 191 S. Brosch. Ji. 4. —, geb. Ji. 4. 80.

Das Buch ist eine Sammlung von Vorträgen, die Professor
Schaeder in den Jahren 1911—1913 an verschiedenen Orten
gehalten hat. Sie „rechnen auf das Verständnis von Männern
und Frauen, welche von dem Verlangen erfüllt sind, in der
religiös-sittlichen Krise der Gegenwart zu einer dem Leben



— 99 —

entnommenen, dem Leben dienenden Klarheit über entscheidende

Punkte der christlichen Gesamtanschauung zu kommen.
Von dem reichen und in positivem Sinne belehrenden Inhalt
der Vorträge geben die folgenden Themata Zeugnis". Der
lebendige Gott, ein Wort zu den Weltanschauungskämpfen
unserer Tage. Wie kommen wir zur Klarheit über die
Gottessohnschaft Jesu Christi? Wirkliches Christentum. Was ist
heiliger Geist? Heiliger Geist und Glaube. Die Nachfolge Christi
und die Kultur. Heiliger Geist und natürlicher Geist in der
kirchlichen Krise der Gegenwart. Der auferstandene Herr. G. M.

Schlatter, A.: Das Alte Testament in der johanneischen
Apokalypse. 6. Heft der „Beiträge zur Förderung christlicher
Theologie", Jahrgang 1912. Gütersloh, C. Bertelsmann. 108

Seiten. Ji 3.

Schlatter will beweisen, dass das letzte Buch des Neuen
Testamentes trotz seiner Bezeichnung nicht der Sonderrichtung
der „Apokalyptiker" zuzuschreiben ist, sondern völlig in den
Rahmen der allgemeinen palästinensischen Theologie hinein-
passt, soweit es sich um die Schriftauslegung handelt. Nur von
der jüdischen Gesetzeslehre weiche der Verfasser der „Apokalypse"

ab, hier folge er eben genau den neuen Weisungen Jesu.
Um ein einheitliches Bild der palästinensischen Theologie zu
gewinnen, untersucht Schlatter die gesamte entsprechende
Schriftauslegung der ersten drei Jahrhunderte n. Chr. Schlatter glaubt
mit seiner Feststellung, die „Apokalypse des Johannes" stehe
nicht ausserhalb des allgemeinen theologischen Bodens ihrer
Zeit, zugleich einen neuen Rückhalt für seine bereits früher in
der „Neutestamentlichen Theologie" vertretene Behauptung
gefunden zu haben, die sämtlichen sogenannten johanneischen
Schriften seien ein und demselben Verfasser zuzuschreiben. —
Schlatters Buch zeugt von einer grossartigen Sachkenntnis und
muss allen Fachleuten unbedingt empfohlen werden. Ob es in
allem das Richtige trifft, lässt Schlatter mit Recht selber
dahingestellt sein. E. Mg.

Schmoller, Otto : Handkonkordanz zum griechischen Neuen
Testament. 4. Aufl. Neu bearbeitet von Dr. Alfred Schmoller.
Gütersloh 1913, C. Bertelsmann. 501 S. Brosch. Ji 5. —,
geb. Ji 6. 50.



— 100 —

Die bekannte griechische Konkordanz Schmollers wurde
von seinem Sohne in der vorliegenden 4. Auflage neubearbeitet

herausgegeben. Die Avesentlichen Unterschiede gegen
den „alten Schmoller" bestehen, abgesehen von der Vergrösse-
rung der Seitenzahl und der Erbreiterung der Spalten, in einer
reichlicheren Textangabe statt der blossen Stichworte in der
Zugrundelegung des Nestleschen Textes mit Angabe seiner
früheren Varianten. So bedeutet die vorliegende Ausgabe eine

ganz Avesentliche Verbesserung, was um so willkommener ist,
als man, Avie für die praktische Theologie, die deutsche, so für
die wissenschaftliche Beschäftigung mit dem Neuen Testamente

eine griechische Handkonkordanz nicht entbehren kann.
G. M.

Secrétan, Henri: La Propagande chrétienne et les
Persécutions. Lausanne, Payot, in-18, 1914, 3 fr. 50.

„Tout bon chien chasse de race", dit le proverbe. Il n'y
a donc rien d'étonnant à ce qu'un fils du philosophe Secrétan,
tout en remplissant ses fonctions de médecin, s'occupe encore,
en véritable érudit, d'histoire, de littérature et de questions
religieuses. Le présent volume dénote chez son auteur de
nombreuses lectures et des connaissances très variées.

J'y vois une très bonne étude sur quelques causes des
persécutions : le service militaire, les lois d'Auguste sur le mariage,
l'absolutisme du christianisme, des causes économiques et des

griefs populaires, la vision catastrophique, le titre de chrétien
comme prétexte légal, la haine des incrédules. A propos du
service militaire, l'auteur remarque que les évêques modérés

permettaient l'enrôlement dans l'armée (militare), lequel ne
signifiait pas bellare et ne concédait ni le droit de verser le
sang ni le droit de juger les procès militaires. Cette distinction
ingénieuse qui lève de grosses difficultés, n'était certainement
pas acceptée par l'école intransigeante des Tertullien et des

Lactance.
Une seconde étude non moins intéressante examine quelques

facteurs du succès de la propagande chrétienne. L'auteur
les condense dans cette page substantielle (p. 154): „Le besoin
de certitude métaphysique, l'exaltation religieuse générale des

premiers siècles, un mysticisme extraordinaire, les angoisses de



_ 101 —

la conscience et le besoin d'expiation, la prédication d'amour
et de charité; des idées révolutionnaires et égalitaires, une
mutualité puissante de secours spirituels et matériels, l'idée de
la fin du monde qui serait l'apothéose chrétienne annoncée par
des fléaux au 1er siècle, par le déclin de l'empire au 3°, les
invasions, les exactions et le brigandage du fisc, qui détachaient
les masses de la société politique, fortifiant l'idée que le monde
romain allait s'effondrer pour faire place à l'avènement
miraculeux de la Cité de Dieu; des intérêts matériels, la loi du
moindre effort qui devait rattacher beaucoup de malheureux à

une société puissante et charitable; les persécutions: Voilà,
semble-t-il, quelques-unes des causes qui pourraient expliquer
le succès de la doctrine qui présentait au monde le plus haut
idéal d'amour et de justice."

En outre, l'auteur a semé ça et là, à travers ses récits,
des réflexions morales, toujours instructives et souvent fines,
qui en rehaussent le prix; par exemple: „On ne persuadera
jamais en opprimant la conscience ; la foi n'est salutaire que
si elle est spontanée ; la vérité ne peut être sainte qu'à la
condition de souffrir la liberté de l'erreur (p. 155)." — „Le
raisonnement n'atteindra jamais les masses qui font la vie, parce
qu'elles n'obéissent qu'au sentiment et à la passion (p. 142)."
— „Pour juger de la vitalité d'une forme de la religion, il faut
tenir plus de compte de l'attitude des masses qui possèdent
l'avenir que du rôle qu'elle tient dans la littérature (p. 143)."
— Etc., etc.

L'auteur juge sévèrement les chrétiens actuels. „Aujourd'hui",

dit-il, „dans cette Europe qui se dit chrétienne, on voit
des nations armées jusqu'aux dents qui ne s'attaquent pas parce
qu'elles ne sont pas sûres de vaincre. Elles répudient le seul

héritage de l'Evangile qu'on puisse accepter sans réserves : la
bienveillance, la charité, la fraternité des races, le pacifisme.
Les tentatives que des hommes généreux font aujourd'hui pour
concilier les esprits et les intérêts, sont considérées presque
comme des trahisons. Le christianisme est devenu la religion"
d'hommes qui veulent haïr. On a refait du Dieu de s. Jean
un Dieu national, un Dieu des armées. Ses ministres bénissent
les étendards et haranguent les soldats pour les préparer à bien
combattre (p. 193)."



— 102 -
S'il m'était permis, j'engagerais l'auteur à condenser

certaines pages, à supprimer quelques notes historiques qui
semblent des hors-d'œuvre, et à revoir quelques assertions qui
paraissent discutables. Mais, déjà clans sa forme actuelle, ce

trop petit volume, lu attentivement, est fort instructif. E. M.

Seeberg, Erich: Die Synode von Antiochien im Jahre 324/25.
Ein Beitrag zur Geschichte des Konzils von Nicäa. Berlin,
Trowitzsch & Sohn, 1913, 224 S. (Nr. 16 der „Neuen Studien
zur Geschichte der Theologie und der Kirche", herausgegeben
von N. Bomvetsch unci R. Seeberg.)

Von einer Synode, die im Dezember 324 oder im Januar
oder Februar des Jahres 325 (S. 157) in Antiochia versammelt
war, wusste man bis in die neueste Zeit nichts. Wie sich darüber
in Mansis Konziliensammlung kein Dokument findet, so
gedenkt auch Hefele in seiner Konziliengeschichte mit keiner
Silbe einer antiochenischen Synode, die das allgemeine Konzil
von Nicäa vorbereitet und u. a. den Bischof Eusebius von
Cäsarea zensuriert hätte. Erst 1905 hat E. Schwartz in seinen
Studien „Zur Geschichte des Athanasius" das in einem syrischen
Pariser Codex überlieferte Schreiben einer Synode von
Antiochia an den Bischof „Alexander von Neu-Rom" in griechischer
Übersetzung veröffentlicht und 16 Kanones beigefügt, die von
der gleichen Synode erlassen und von dem Verfasser der
syrischen Handschrift in die von ihm veranstaltete Sammlung wichtiger

kirchenrechtlicher Bestimmungen aufgenommen worden
waren. Schon Schwartz hatte entdeckt, dass auch Basilius,
Bischof von Cäsarea in Kappadocien (f 379", in einem Schreiben
an Bischof Amphilochius von Ikonium (Ep. 217) die gleichen
Kanones berücksichtige. Im Jahr 1909 gab sodann ein
französischer Gelehrter, F. Kau, sowohl das Synodalschreiben wie
die Kanones in syrischer Sprache und in französischer
Übersetzung* heraus. Eine syrische Ausgabe der Kanones besorgte
auch Schultheis in den Abhandlungen der Gesellschaft der
Wissenschaften zu Göttingen. Der Verfasser der oben angezeigten
Schrift legt seinen Studien den von Schwartz hergestellten griechischen

Text des Synodalschreibens und den von Nau gebotenen
französischen Text der Kanones zugrunde. Eine Untersuchung



- 103 —

der beiden Dokumente Avurde 1909 von der theologischen
Fakultät in Berlin zum Gegenstand einer Preisaufgabe gemacht,
die E. Seeberg mit Erfolg* löste und dann zu einer Lizentiaten-
arbeit benutzte, die nun herausgegeben Avorden ist.

Es ist aber selbstverständlich, dass sich sofort auch die
namhaftesten Kirchenhistoriker des Stoffes bemächtigten. Sie

gelangten zu verschiedenen Resultaten.' Keine geringem als
Harnack und Duchesne fanden, dass es sich um Fälschungen
handle und die fragliche Synode gar nicht stattgefunden habe.
E. Seeberg entscheidet sich in seiner äusserst sorgfältigen und
scharfsinnigen Arbeit für die Echtheit. Was die Kanones, kirchliche

Strafbestimmungen für verschiedene Vergehen, betrifft, so

Avar namentlich das Verhältnis zu untersuchen, in Avelchem sie

zu denen des Basilius stehen. Hat ein Falsarius das Schreiben
dieses grossen Bischofs, beziehungSAveise seine Quellen benutzt,
oder teilt Basilius Verordnungen mit, die wirklich von einer
antiochenischen Synode erlassen Avorden sind? War um das
Jahr 324 das kirchliche Bussenwesen in der orientalischen
Kirche schon so weit entwickelt, dass eine Synode die in der
syrischen Handschrift erhaltenen Gesetze geben konnte?
Seeberg ist entschieden dafür, dass die syrische Formulierung älter
sei als die griechische Wiedergabe bie Basilius, und kann darin
nichts finden, Avas zur Annahme nötigen würde, es handle sich
in dem syrischen Dokument um einen erdichteten Anachronismus.

Die Prüfung des Synodalschreibens bietet besonderes Interesse

Avegen der Person des Kirchenhistorikers Eusebius von
Cäsarea (f 340). Hat die bisher unbekannte Synode von
Antiochia Avirklich stattgefunden und sind die beiden Dokumente
echt, so stand anfänglich Eusebius mit seiner Kirche dem
Arianismus sehr nahe. In dem an den Bischof von „Neu-Rom"
gerichteten Schreiben wird seiner und der Bischöfe Narzissus
von Neronias und Theodotus von Laodizea in Avenig schmeichelhafter

Weise gedacht. Nachdem die Mitglieder der Synode das

von ihnen formulierte, sehr einlässliche Symbolum mitgeteilt
haben, sagen sie : die ganze Synode habe anerkannt, dass das
die apostolische und seligmachende Lehre sei ; alle Mitbischöfe
seien einer Meinung gewesen ; nur die drei Genannten hätten
die hl. Schrift und die apostolische Lehrverkündigung vergessen.
Obwohl sie sich auf mannigfaltige Weise bemüht hätten, uner-



— 104 —

kannt zu bleiben und ihre Irrlehren mit unAvahren Ausreden
zu vertuschen, habe man doch eingesehen, dass sie mit dem
Glaubensbekenntnis der Synode nicht übereinstimmten.
Insbesondere habe sich aus ihrer Handlungsweise (Aufrechthaltung*
der Kirchengemeinschaft mit Arianern) ergeben, dass sie mit
Arius einverstanden waren. Da sich die drei genannten
Bischöfe hartnäckig und unehrerbietig mit der hl. Synode in
Widerspruch setzten, sei diese einmütig zu dem Erkenntnis
gelangt, dass dieselben wegen ihrer AbAveichung vom Glauben
der katholischen Kirche der Kirchengemeinschaft unwürdig seien.
Man teile das dem Bischof Alexander mit, damit auch er die
kirchliche Gemeinschaft mit den drei Bischöfen aufhebe.
Indessen habe man diesen in brüderlicher Liebe bis zur
bevorstehenden grossen Synode von Ancyra Zeit gegeben, andern
Sinnes zu Averden und zu besserer Erkenntnis zu gelangen.

Diese Verurteilung des berühmten Bischofs von Cäsarea
scheint allerdings die Annahme unmöglich zu machen, dass die
angebliche Synode von Antiochia wirklich stattgefunden und
die fraglichen Beschlüsse gefasst habe. Wie Eusebius selbst
so schweigen alle andern Kirchenhistoriker des Altertums über
diese Kirchenversammlung. Auch Athanasius von Alexandrien.
der in der Geschichte des nicänischen Konzils eine so wichtige

Persönlichkeit ist und darüber in seinen Schriften so manche
entscheidende Tatsache feststellt, redet wohl von der Haltung,
die Eusebius in Nicäa eingenommen hat, meidet aber gar nichts
über dessen Verurteilung zu Antiochia. Ganz besonders aber
kommt in Betracht der „Hirtenbrief", den Eusebius über sein
Verhältnis zum nicänischen Konzil an seine Kirche gerichtet
hat und der noch erhalten ist; auch hier ist nichts darüber
gesagt, dass sich der Bischof in Nicäa zu rechtfertigen und
die Rechtgiäubigkeit, die ihm in Antiochia abgesprochen worden
sei, darzutun hatte. Man wird zugeben, dass es unter solchen
Umständen eine schwere Aufgabe war, die Tatsächlichkeit der
antiochenischen Synode zu eiwveisen oder d<och wenigstens sehr
Avahrscheinlich zu machen. Wir glauben, dass der Verfasser
der vorliegenden Schrift die Tatsächlichkeit der Synode und
die Echtheit der beiden Dokumente erwiesen habe. Namentlich

haben zwei Dinge auf uns Eindruck gemacht: Erstens ist
es Seeberg unzweifelhaft gelungen, die Haltung, die Eusebius
zum Nicänum einnahm, mit der Möglichkeit zu vereinbaren,



- 105 —

dass er unmittelbar vor dem nicänischen Konzil als Anhänger
des Arianismus verurteilt worden ist. Und zweitens enthalten
die beiden in der syrischen Handschrift überlieferten
Dokumente so viel ungesuchte Züge, die mit andern Quellen
übereinstimmen und die genaueste Kenntnis der Verhältnisse zur
Voraussetzung haben, dass nicht vrohl an eine Fälschung zu
denken ist. „Für den Gang der Ereignisse selbst ist die
Tatsächlichkeit der Synode ziemlich irrelevant (S. 163)." Aber die
vorstehenden Bemerkungen dürften hinlänglich bestätigen, dass

die beiden Dokumente auf die kirchlichen Verhältnisse zur Zeit
des nicänischen Konzils ein neues und sehr bemerkenswertes
Licht werfen. E. H.

Soderblom, Nathan : Natürliche Theologie und Allgemeine
Religionsgeschichte. Heft 1. Jahrgang I (1913/14) der
Beiträge zur Religionswissenschaft, herausgegeben von der
religionswissenschaftlichen Gesellschaft in Stockholm. — Albert
Bonnier, Stockholm. — J. C. Hinrichs'sche Buchhandlung,
Leipzig.

Söderbloms Untersuchung bietet eine geistvoll durchgeführte
Übersicht über das Verhältnis der Begriffe „natürliche
Theologie" und „offenbarte Theologie", die in dem überlieferteu
System der katholischen Dogmatik eine so massgebende Rolle
spielen. Über dem Unterbau der natürlichen Gotteserkenntnis,
die nach der Lehre des Apostels Paulus jedem zugänglich ist
und sich besonders im Gewissen bezeugt, erhebt sich der Oberbau

der offenbarten göttlichen Wahrheit, deren Hut und
Bewahrung der Kirche anvertraut und von ihr den Gläubigen
mitgeteilt werden soll. Das Inventar an natürlicher
Gotteserkenntnis, das die Kirche von der Antike übernahm, wurde
indessen, wie S. in einer interessanten Darlegung zeigt, von
manchen altern Kirchenschriftstellern, namentlich Justin, als

Entlehnung aus geschichtlichen Offenbarungsquellen beurteilt
und demgemäss durchaus nicht als ein selbständiges Zeuguis
der anima naturaliter Christiana beAvertet. Erst Thomas von
Aquin hat die Verhältnisbestimmung ZAvischen natürlicher und
offenbarter Gotteserkenntnis klar durchgeführt und für die
Scholastik und die Theologie der Folgezeit mustergültig vorgebildet.
Allein das Muster, das in seiner Stufentheologie, die über die



— 106 —

natürliche zur übernatürlichen Offenbarung hinaufführte,
geboten wurde, war nur so lange brauchbar, als die ihm
zugrunde liegenden Voraussetzungen überhaupt Anerkennung
fanden. Als die Aufklärung die Wahrheit der geschichtlichen
Offenbarung in Frage stellte oder gar verneinte, musste der
thomistische Stufenbau in sich zusammenfallen. Der Umkreis
der religiösen Wahrheit schien auf das Gebiet der natürlichen
Gotteserkenntnis beschränkt werden zu müssen. In der Tat
ist das die Behauptung des Deismus. Dass alle Religion
natürliche Religion sei und dass ihr Avesentlicher Gehalt in jedem
menschlichen BeAvusstsein schlummere und daher eine
Übereinstimmung in der Religion aller Völker begründe, das ist eine
Meinung, in der sowohl Locke wie Leibniz und Rousseau
übereinstimmen. Auffallend ist, dass in diesem Zusammenhange
die klassische Formulierung des deistischen Bekenntnisses durch
Herbert von Cherbury von S. nicht erwähnt wird. — Das
blutleere Schema einer natürlichen und angeblich universalen
Religion, aus dem der rationalistische Deismus sich seine ideale
Religion konstruiert hatte, ist vor allem durch Schleiermacher
als ein unwirkliches Phantasiebild erwiesen Avorden (S. 43 ff.).
Das Ergebnis seiner Überlegung ist, dass die Religion im
einzelnen wie auch in den Volksindividualitäten sich überall zu
einem spezifischen und positiven Gehalt verdichte. Eine
sogenannte natürliche Religion gibt es nicht. „Die Religionsentwicklung

ausserhalb der biblischen Offenbarung ist, Avenn wir
sie in der Wirklichkeit betrachten, weder natürlich noch
vernünftig" (S. 52).

Aus den durch das Erfahrungsmaterial der
Religionsgeschichte noch zu vertiefenden Gedanken Schleiermachers
leitet S. drei ihm wesentlich erscheinende Erkenntnisse ab :

1. Keine allgemeine Theorie vermag ohne Gewaltsamkeit den
Reichtum der ausserbiblischen Religionsgeschichte zu bewältigen.

Das gilt auch für das Heidentum (S. 53 ff.). Gerade die
christliche Mission hat ihm gegenüber, wie besonders
hervorgehoben wird, statt der überlieferten dogmatischen
Voreingenommenheit eine realistischere und zugleich gerechtere Be-
trachtungSAveise geltend machen müssen (S. 57). — 2. Alle
Religion ist positiv, d. h. ein konkretes Ganzes vron Riten, Sitten
und Traditionen, nicht eine Schlussfolgerung der Vernunft (S. 58 ff.).
— 3. Jede positive, d. h. jede wirkliche Religion steht, wenig-



— 107 —

stens bis zu einem gewissen Grade, unter dem Banne der
unbedingten Verpflichtung, d. h. wird von dem Bewusstsein
getragen, unter einer übermenschlichen, unbedingt verbindenden
Macht oder Regel zu stehen (S. 62 f.). — In diesem Bewusst-
sein ist das verbindende Glied für alle Religionen, einschliesslich

der biblischen, gegeben. Damit aber ist der Schluss
nahegelegt, dass alle Religionen eine Einheit bilden und, sofern man
an eine göttliche Selbstmitteilung als Grundlage der Religion
glaubt, dass das Mass religiöser Wahrheit, das sich eventuell
in der nichtchristlichen Welt findet, ebenfalls auf göttlichen
Ursprung zurückgeführt werden muss.

Hiermit aber ist die überlieferte Unterscheidung zwischen
natürlicher und offenbarter Religion hinfällig geAvorden. Denn
überall beruht die Religion auf irgendeiner Form von
Offenbarung, eine Erkenntnis, die merkwürdigerweise von dem
späteren Kardinal Newman in seinem Grammar of assent zuerst
ausgesprochen worden ist (S. 63 f.). Auf dieser Grundlage
ergibt sich nun für S. die entscheidende Forderung, dass an die
Stelle der Lehre von der natürlichen Theologie der älteren
Dogmatik die allgemeine Religionsgeschichte zu treten habe (S. 79).

Im letzten Kapitel unserer Untersuchung werden aus der
mitgeteilten Auffassung die Folgerungen für das Verhältnis der
allgemeinen zur besonderen, insbesondere zur christlichen
Religionsgeschichte gezogen. Mit Nachdruck wird hervorgehoben,
dass selbst unter ausschliesslicher Berücksichtigung des
wissenschaftlichen Interesses das Christentum reicher an Material für
das Religionsstudium sei als jede andere Religion (S. 82).
Namentlich der indischen Religion gegenüber Avird dieser Vorzug
behauptet (S. 85 f.). Der Verfasser erblickt ihn vor allem in
der reichen und fortschreitenden Offenbarung prophetischer
Art, in dem umfassenden geschichtlichen Leben, die dem Christentum

und in seiner Vorgeschichte dem Judentum eigen sind. Im
Anschluss daran wird in tiefdringender Überlegung die Frage
erörtert, Avie eine Verflechtung des religiösen mit dem geschichtlichen

Leben möglich sei. Für das Christentum Avird diese

Frage nicht nur durch den Glauben an eine Offenbarung Gottes
in der Geschichte, sondern auch durch den umfassenden
Ausblick auf ein Endziel der Geschichte entschieden. Die
Geschichtsmystik ist hier zur Weltreligion geworden (S. 102). Die
allgemeineren Gesichtspunkte für das Verhältnis der Religion zur



__ 108 —

Geschichte, die der Verfasser treffend zusammenstellt, mögen
hier übergangen Averden. Im ganzen bietet das Buch Söder-
bloms eine glänzende Einführung in das Studium der
allgemeinen Religionsgeschichte. Sowohl die geschichtlichen
Überblicke, wie die gedankliche Durchdringung der der
Religionsgeschichte eigenen Aufgaben kennzeichnen den Verfasser als
einen Meister seines Faches.

Bonn. R. Keussen.

Spencer, Frederick A. M. : The Meaning of Christianity. Second
Edition. T. Fisher Unwin, London & Leipsig. 1914. 350 p.
8°. »/« Net.

The contents of this book will be of interest to all those
who like to read works on religious philosophy. The author
well understands how to write scientific essays on rather difficult

subjects in a style which is not beyond the comprehension
of any educated man. This is proved by the fact that Avithin
less than tAvo years the first edition of this book Avas sold out,
and a new revised edition Avas published. The price of the book
has been reduced from 7/6 to */e, so that it is noAV within the
reach of everybody. Of course Mr. Spencer writes on the Meaning

of Christianity from his own personal standpoint, which
seems to be that of the theosophists, although this term is
never used. The volume contains a general introduction and
twelve chapters on the Spiritual, God, Christ, the holy Spirit,
Sin, the Atonment, the doctrine of Grace, the institutions of

Christianity, the end of the world, the resurrection, the judgment

and the Kingdom of God. We might suggest that in the
next edition it could always be mentioned from which book
and chapter the biblical quotations are taken ; this wrould especially

be useful to those who do not possess a concordance.
We can only devote a feAv words to the principle subjects

treated of by the author. In his essay on "God" he deals
chiefly with the existence and nature of God, and endeavours
to answer in a clear and concise form many important questions

concerning "the great primal spiritual Being". In the
paragraph on "Christ" the author gives first a survey on
the development of Christology from the earliest part of the
Christian era up to the present time, and then he explains



— 109 —

his main lines of argument against the traditional Christo-
logy. For M. Spencer "Jesus has ceased to be a Being wdio

has lived for ever with the Creator of the world and is equal
to the Creator of the world, and has become one among
the myriad souls dependent on God that pass through human
existence". It might be rather difficult for some readers to
understand the exact meaning of the new "liberal" Christo-
logy, of which we are told that "it is one that includes both
the Athanasian and the Unitarian doctrine ". When speaking
of the conception of the Divine the author says, "In the
Hebrew religion the Creator was believed to haAre actually Avalked
in a garden in bodily shape". This assertion is based on an
incorrect translation of Gen. Ill, 8. In fact this poetical
passage does not contain any anthropomorphism at all, because
the subject of the Hebrew participle "mithhallek" is the voice
and not God. Adam and Eve therefore heard the voice of God
in the Avind which was blowing in the garden, and not, as
some have translated, "the steps of the Lord God walking in
the garden". In the article on the Church we learn that the
a-uthor does not think very highly of dogmatics, for he writes,
"Dogma was formed at a period when spiritual life was weak".
He also sees in the abolition of priesthood a desirable progress,
for we read, "As Christianity and humanity grow, the distinction

betAveen ministry and laity will disappear ". When dealing
with the Reformation the author metes out justice to it, but
he feels himself obliged to confess that the religion of the
Reformation was too individualistic. Of the modern movement for
reforming the Catholic Church not a Avord is said, although
Abbé Loisy is quoted more than once. In a special article we
find a short account of the different opinions on Baptism and
Holy Communion. The "rite of Confirmation" is said to have
separated from the rite of Baptism " in or about the thirteenth
century". In the chapter on "The end of the world" the
teaching of the everlasting suffering of the wicked is strongly
rejected with the words, " Of all iniquities the doctrine of
eternal punishment is the greatest. It is the vilest sin that has
stained mankind". In the last part of the book the theosophical
doctrine of reincarnation takes a prominent part. The author
is so convinced of the soundness of this theory that he says,
"One believing in evolution and personal immortality can reject



-- 110 —

the idea of reincarnation only through lack of clearness of
thought". He advocates an evolutionary eschatology according
to which souls Avili cease to die after having passed through
several human existences and have eternal life in the Kingdom
of God. Most probably some of the author's statements will,
we believe, be found by no means strong enough to carry all
his conclusions; but after going through his book the reader
will certainly have enlarged his knowledge of modern views
on the Meaning of Christianity. Kz.

Sfitta, Friedrich : Die synoptische Grundschrift in ihrer
Überlieferung durch das Lukaseyangelium. Leipzig 1912, J. C.

Hinrichs. 512 S. Brosch. Ji 14, geb. Ji 15.

Spitta gibt in obigem Werke einen neuen Beweis seiner
unermüdlichen Arbeitskraft und seines kritischen Scharfsinns. Dass
dabei zu den nicht mehr übersehbaren Theorien und
Hypothesen in der synoptischen Frage ganz neue Aufstellungen
gemacht werden, Avelche die vorangehenden geradezu auf den

Kopf stellen, ist, wie bei allen modernen Quellenuntersuchungen,
nicht verwunderlich, aber es dient doch gerade die vorliegende
Arbeit in ganz hervorragendem Masse zur weiteren Förderung des

synoptischen Problems. Spitta will die bisher gegenüber Matthäus
und Markus zurückgetretene Frage beantworten, ob bei Lukas
eine stark umgearbeitete oder eine im grossen und ganzen
überlieferte Form einer synoptischen Grundschrift sich herausschälen
lässt. Dieses wird kapitelweise versucht und dann das Ergebnis
darin zusammengefasst, „dass den Synoptikern eine Schrift
zugrunde liegt, die, von einigen kleinen Stücken abgesehen, ganz
im Lukasevangelium enthalten ist." Hier erhebt sich dann noch
die weitere Frage, ob und Avie weit diese Grundschrift des Lukas
mit der für die anderen Synoptiker angenommenen Urschrift
identisch ist. Nach den Ergebnissen seiner Untersuchung hat
dann Spitta die Urschrift des Lukas in einer fortlaufenden
Übersetzung zusammengestellt (S. XIII—XLVIII). G. M.

Stammer, Lie. theol. Martin Otto : Schleiermachers Ästhetizisnius
in Theorie und Praxis während der Jahre 1796 bis 1802.



— Ill —

Ein Beitrag zur Geschichte und Wertung der ästhetischen
Weltanschauung. Leipzig. A. Deichertsche Verlagsbuchhandlung

1913. (VII, 172 S.) Preis JiA.bO.
Stammers gründliche Untersuchung ist dem Versuch

gewidmet, die ästhetische Orientierung in Schleiermachers
Weltanschauung an dessen Jugendschriften nachzuweisen und
zugleich ihren Einfluss auf seine homiletische Praxis aus derselben
Zeit zu verfolgen (S. 3). Die ästhetische Färbung aber, die dem
Gottes- und Religionsbegriff Schleiermachers in seiner Jugendepoche

eigen ist, entstammt dem Geiste der Romantik. So ist
es erklärlich, dass der erste Abschnitt des vorliegenden Buches
sich mit der charakteristischen Eigenart der romantischen
Weltanschauung, ihrem Ästhetizismus, Individualismus und Mystizismus

befasst (S. 6—16). Anschliessend wird sodann Schleiermachers
eigene Lehre dargestellt und ihre ästhetische Begründung überall

wirkungsvoll hervorgehoben. Insbesondere Avird auf die
Annahme hingevAdesen, dass die Phantasie als das vermittelnde
Organ sowohl der künstlerischen Tätigkeit wie auch der
Empfänglichkeit für die Religion erscheine (S. 19—52). So erscheinen
Kunst und Religion in enger Zusammengehörigkeit (S. 54). Das
Weltbild ist in gleichem Masse ein Produkt unserer
nachbildenden Phantasie wie die Welt als gegebene Wirklichkeit
ein Produkt der schöpferischen Phantasie Gottes ist (S. 611.

Gott wird von Schleiermacher wesentlich als ein nach
ästhetischen Gesetzen schaffender Künstlergott vorgestellt (S. 62). —
Auch die Aufgaben des sittlichen Handelns sollen den Zielen
des künstlerischen parallel verlaufen. Beide wollen, wenn auch
mit verschiedenen Mitteln, den Menschen gestalten (S. 83, vgl.
S. 98). Der letzte Abschnitt unseres Buches bringt den gegenüber

den skizzierten religionsphilosophischen und ästhetischen-
Voraussetzungen Schleiermachers überraschenden Nachweis,
dass die homiletische Praxis des grossen Theologen nur wenig
durch sie berührt und gefärbt Avird. Die praktischen Bedürfnisse
haben vielmehr auch ihn genötigt, das theoretisch so stark
betonte ästhetische Element zugunsten des religiösen und sittlichen
zurücktreten zu lassen (S. 169). Fast möchte man versucht sein,
eine gewisse Zwiespältigkeit und Zweideutigkeit in Schleiermachers

Anschauungen anzunehmen, wenn nicht ihre
beabsichtigte Wirkung eine so verschieden gerichtete Gedankenstimmung

und Formulierung rechtfertigte. — Stammers Buch



— 112 —

bildet einen wertvollen Beitrag zur EntAvicklungsgeschichte
Schleiermachers und zugleich zur Geschichte der religiösen
Strömungen in der Romantik.

Bonn. Rudolf Keussen.

Texte, Kleine, für Vorlesungen und Übungen, herausgegeben
von Hans Lietzmann. Bonn, A. Marcus und E. Webers Verlag.
129 Texte zur Geschichte des Montanismus, herausgegeben
von N. Bonwetsch. 1914. 32 S. Ji —. 80. 26—28 lateinische
altchristliche Inschriften mit einem Anhang jüdischer
Inschriften, ausgewählt und erklärt von Ernst Diehl. 2. Aufl.
1913. 86 S. Ji 2. 20.

Von Zeit zu Zeit kommt uns wieder einmal die eine und
andere Nummer dieser schätzbaren und längst allseitig begehrten
Sammlung von Texten zu.

Nr. 129 bringt zur Geschichte des Montanismus Texte von
Irenaeus, Eusebius, Hippolyt, Pseudotertullian (aus Hippolyt),
Epiphanius, Philastrius, Didymus, Hieronymus, Origenes,
Tertullian, und je einen Satz aus einem Gesänge des Montanus und
aus den Acta Disputationis Achatii.

Nr. 26—28, in zweiter Auflage vorliegend, ist ein vorzügliches

Studien- und Nachschlagewerkchen von seltener
Reichhaltigkeit und Vielseitigkeit. Die 369 Aviedergegebenen und mit
wertvollen Erklärungen versehenen Inschriften sind in zwölf
Kapitel nach folgenden Kategorien geordnet: 1. Christliche
Persönlichkeiten, kirchliche Ämter ; 2. Büsser, mönchische und
klösterliche Persönlichkeiten; 3. Bauinschriften und Weihungen;
4. Tod und Auferstehung; 5. Märtyrer; 6. Grabkauf; 7.

Beisetzung bei Märtyrern und Heiligen; 8. Grabgerechtigkeiten
und Grabschutz; 9. Akklamationen (Gebetsrufe), Laudatio funebris;

10. Bibelzitate; 11. Gedichte; 12. Jüdische Inschriften.
Ausser einem allgemeinen Inhaltsverzeichnis sind noch fünf
Einzelverzeichnisse beigefügt, nämlich: 1. Namenverzeichnis;
2. Wörterverzeichnis; 3. Sprachliches; 4. Sachliches; 5.

Abkürzungsverzeichnis. A. Th.



— 113 -
Tyrrell, George : Essays on Faith and Immortality, arranged

by M. D. Petre. London, Edward' Arnold, 1914, 277 S., Preis
5 Schilling.

Wer das Inhaltsverzeichnis dieser Sammlung aufschlägt,
Avird versucht sein, sofort die eine oder andere Abhandlung
zu studieren. Die Gegenstände wären auch dann des
Nachdenkens wert, wenn sie nicht von einem Tyrrell behandelt
worden wären. Da finden wir im ersten Teil Erörterungen
über „Autorität des Gewissens in Sachen der Glaubenslehre"

(Doctrinal authority of Conscience), „Gott und Mensch",
„Christus", „Geist des Christentums", „Gott und Natur", „Kirche",
„Dogma", „Religion und Wahrheit", „Verkehrte Andachtsübung".
Zu den Betrachtungen des zweiten Teils aber, die von der
Unsterblichkeit handeln und in mehr philosophischen Spekulationen
bestehen, gehören Essays über „Persönlichkeit und ihr
Fortleben", das „Selbst und das Ganze", „Todesschlaf", „Vor der
Geburt und nach dem Tode", „Der Heiland-Glaube", „Parusie
und Sozialismus", „Gottes Reichtum" (Divine Fecundity).

Der Leser Avird unwillkürlich auf den Gedanken kommen,
das seien Gegenstände, von denen jeder für sich ausreichenden
Stoff zu einem umfangreichen Werke bieten würde. Vertieft
er sich aber in die Lektüre eines Abschnittes, so erhält er nicht
bloss den Eindruck, das Thema sei nicht erschöpft, sondern
er vermisst auch dann und wann die Folgerichtigkeit der
Gedanken und hat sogar nicht selten grosse Mühe, sich klar zu
machen, Avas der Verfasser eigentlich sagen und was er be-
Aveisen will. Darüber Avundert man sich nicht mehr, wenn
man das Vorwort des ganzen Buches nachliest.

Miss Petre, die die Essays zusammengestellt und
herausgegeben hat, ist die edle Dame, die den exkommunizierten
Tyrrell (f 15. Juli 1909) in den letzten Jahren seines Lebens
beherbergte. Sie gibt über die Entstehung der von ihr edierten
Betrachtungen folgenden Aufschluss:

Tyrrell hatte die Gewohnheit, ein Tagebuch zu führen, in
das er Tag für Tag Gedanken eintrug, die in ihm aufstiegen.
Das Ergebnis waren hier und da Aphorismen, wie wir sie in
„Nova et Vetera"1 oder „Oil and Wine" finden, hier und da ein
zusammenhängendes Werk wie das Buch „Lex Credendi", das
der Hauptsache nach aus solchen Bemerkungen entstand. Das

Intern, kirchl. Zeitschrift, Heft 1, 1915. 8



— 114 —

vorliegende Werk besteht zum grossen Teil aus Aufzeichnungen
aus dem Jahr 1904, in welchem Tyrrell noch dem Jesuitenorden
angehörte, zum Teil auch aus Notizen, die 1906, in den
Monaten nach dem Bruch mit dem Orden, niedergeschrieben
worden sind. Das Tagebuch des Jahres 1904 ist ohne Zweifel
der Entwurf eines Werkes, vielleicht des wichtigsten Werkes,
das Tyrrell je zu schreiben gedachte. Einzelne Abschnitte waren
bereits mit Maschinenschrift kopiert. Es handelte sich um den

Versuch, zu einer philosophischen Grundlage für den Glauben
zu gelangen. Indessen waren die Materien noch nicht streng
geordnet. Grosse Teile sind schon in dem Buche „Lex Cre-
dendi" benützt. Viel weniger ausgearbeitet Avar das Tagebuch
aus dem Jahre 1906. Die Herausgeberin selbst ist es, die das
in dieser Quelle vorhandene Material dem Inhalte nach zu
Abschnitten vereinigt und unter besondere Titel gebracht hat.

Miss Petre gesteht, dass die Essays auch dann, Avenn sie
vom Verfasser selbst zusammengestellt Avorden wären, die
Gegenstände, von denen sie handeln, nicht erschöpfend dargestellt

hätten, ja nicht einmal eine endgültige Formulierung der
Ansichten Tyrrells geworden wären. Es lasse sich denken, dass

er selbst bei einer neuen Durchsicht verschiedene Dinge fallen
gelassen, andere aufgenommen hätte — immer mit der Tendenz,
eher zu viel als zu wenig zu retten. Auch an der Dunkelheit
gewisser Abschnitte dürfe man keinen Anstoss nehmen; es

handle sich um ein Tasten, nicht um Darstellung scharf
erkannter Dinge (gropings and not treatises). Kurz, die Herausgeberin

verhehlt sich nicht, dass die von ihr veröffentlichten
Betrachtungen keine fertigen Abhandlungen sind. Vielleicht
sind diese für den Verfasser nur um so charakteristischer.
Tyrrell, ursprünglich Anglikaner, dann römischkatholisch, dann
Jesuit, dann exkommuniziert, aus dem Orden gestossen und
nach unerwartet frühem Tode auf ungeAveihter Erde ohne kirchliche

Ehrung und Fürbitten bestattet: — was schreibt ein

Tyrrell z. B. über die Kirche in sein Tagebuch? Die Antwort
hierauf finden wir S. 103—118. Wir teilen daraus einige Sätze
in wörtlicher Übersetzung mit:

„,Unam petii a Domino, hanc requiram: Eines habe ich
erbeten vom Herrn, und das will ich bei ihm suchen, dass ich
wohnen darf im Hause des Herrn alle Tage meines Lebens/
Wie treu und redlich Averden diese und ähnliche Gebete von



— 115 —

vielen in den Tagen ihrer geistigen Kindheit gesprochen, da
noch dieses oder jenes von Menschenhand erbaute Haus, diese
oder jene menschliche Institution, die ursprünglich zum Dienste
Gottes bestimmt war, ihnen ,wahrhaftig nichts anderes als das
Haus Gottes und das Tor des Himmels' zu sein scheint, — da

zu ihren Gliedern gezählt zu werden, ihnen noch gleichviel zu
heissen scheint wie: unter die Kinder Gottes gerechnet zu
werden ; — da das äussere und sichtbare Zeichen solcher
Mitgliedschaft ihnen noch ein Unterpfand ist der unsichtbaren
und geistigen Gnade und die Verscherzung des Zeichens die

Verscherzung der angedeuteten Sache ist. Langsam und peinlich

muss von jedem, sobald die Reihe an ihn kommt, die alte
Lektion gelernt werden : Er wohnet nicht in Tempeln, die von
Menschenhand erbaut sind; diese sind nur Sinnbilder und
Schattenrisse des geistigen Tempels, erbaut auf lebendigen
Steinen, beseelt vom Geiste dessen, der da ist der Eckstein,
der auserwählte, der kostbare, vervrorfen zwar von den
Menschen, aber envahit durch Gott. Wie könnte Exkommunikation

uns schrecken, wenn wir nur zur Gemeinschaft der Treuen,
der Redlichen, der Christusähnlichen gehören! Und welchen
Wert hat jede andere Art der Gemeinschaft, w*enn wir uns
nicht innerhalb der Grenzen befinden, ausserhalb welcher es

kein Heil gibt. Gott ist nicht taub für unsern kindlichen Ruf,
sondern liest auch solche Tiefen und Gegenstände unserer
Wünsche, die uns selbst verborgen sind. Er streift die
kindische und vergängliche Form von dem wertvollen Inhalt
unseres Gebetes ab, und wenn Avir meinen, nun sei alles verloren,
finden wir plötzlich, dass alles gewonnen ist."

Der Abschnitt, zu dem diese Äusserungen gehören, scheint
auch aus verschiedenen Aufzeichnungen zusammengesetzt zu
sein ; am Schlüsse stehen einfach die Jahrzahlen 1904—1906.

Wir wissen daher nicht, ob Tyrrell seine Ansichten über die

Zugehörigkeit zur Kirche Christi schon damals dem Tagebuch
anvertraut hat, als er noch Mitglied des Jesuitenordens war.

In dem gleichen Abschnitt stehen noch andere nicht minder
überraschende Bemerkungen. Nicht für richtig halten wir, was
Miss Petre unter der Überschrift „Häresie" (S. 110 f.) mitteilt.
Es handelt sich um eine Erklärung der Worte: „Hört er die
Kirche nicht, so sei er dir Avie ein Heide und Zöllner" (Mt. 18,

17). Tyrrell sagt von dieser Weisung: „Eine auffällig unge-



— 116 —

schickte und unsympathische Interpolation einer frühen
Kirchlichkeit !". Wenn wir uns vorstellen, eine so unchristliche Äusserung

sei von Christi Lippen getan Avorden, so müssen wir sie
wenigstens nach dem deuten, AA*as wir sonst von seiner Haltung
gegenüber den Heiden und Zöllnern wissen; es ist eine Haltung
des Mitleids und der Bruderliebe: „Hört er nicht auf dich, so
suche du doch immer noch durch die Vermittlung der Kirche
seine Liebe zu gewinnen; und bewahrt er immer noch seinen
Grimm und hört er auch die Kirche nicht, so sei er dir wie
ein Heide und Zöllner. Zeige du ihm wenigstens all die Liebe,
die du dem Fremden zu erweisen gelehrt worden bist, da er
ja in seiner Entfremdung beharrt." So aufgefasst, sei die an-
stössige Weisung nur eine andere Form für die Mahnung:
„Nicht bloss siebenmal, sondern siebzigmal siebenmal." Nicht
die Kirche mache den Betreffenden zu einem Fremden, sondern
er sich selbst; aber damit entziehe er sich der christlichen
Liebe nicht, die auch den Heiden und Zöllner nicht aus-
schliesse.

Wäre diese Auffassung richtig, so Avurde es sich in der
Lehrrede Jesu, Mt. 18, 15—20 um die Pflicht der Versöhnlichkeit

handeln. Allein die Herausgeberin ist offenbar noch so

beherrscht von der tausendmal vernommenen falschen Anwendung

des Textes: „Wer die Kirche nicht hört etc.," dass sie
es für völlig selbstverständlich ansieht, die „Kirche hören"
heisse so viel, Avie „sich zu den kirchlichen Dogmen bekennen",
die „Kirche nicht hören" also so viel, Avie „von den kirchlichen
Dogmen abweichen", ein „Häretiker" sein. Darum überschreibt
sie diese Äusserungen mit „Häresie". Dass von Häresie in dem

Abschnitt, Mt. 18, 15—20 keine Rede ist, erkennt auch der Laie,
der die ganze Stelle liest und den Zusammenhang der einzelnen
Sätze berücksichtigt.

Aber auch Tyrrells Auffassung ist unrichtig. Er ist
irregeführt durch die Annahme, die alte Lesart des einleitenden
Satzes: „Hat ein Bruder wider dich gesündigt", sei echt, und die
folgende Rede enthalte darum einfach eine Amveisung, wie man
sich gegen einen Beleidiger zu verhalten habe. Die moderne
Textkritik hat' aber festgestellt, dass die Worte „wider dich"
ein sehr alter Zusatz sind, den man aus Missverständnis für
nötig hielt. Jesus spricht nicht speziell von einer Beleidigung,
sondern überhaupt von einem Vergehen, das ein „Bruder",



— 117 —

also ein Mitchrist und Gemeindemitglied, verübt hat und das so

schAver ist, dass der Sünder als ein für die Gemeinde Verlorner
angesehen werden muss, wenn er nicht beAvogen Averden kann,
in sich zu gehen und die Missetat nach Kräften gutzumachen.
Bei dem Verfahren, das zu diesem ZAveck einzuschlagen ist,
bildet die Gemeinde die oberste Instanz. Achtet der Missetäter
nicht einmal auf die Vorstellungen der Gemeinde, so bleibt nichts
anderes übrig als ihn für einen Menschen zu halten, der der
Gemeinde gar nicht angehören, gar kein Christ sein will, folglich

zur christlichen Gemeinde die gleiche Stellung einnimmt,
die Heiden und Zöllner der jüdischen Synagoge gegenüber
einnahmen. Es liegt daher gar kein Grund vor, den angeführten
Satz für eine Interpellation zu halten, die man nur mit einer

ganz künstlichen Deutung im christlichen Sinne verstehen könne.
Die Worte können unzAveifelhaft zur biblischen Rechtfertigung
einer gewissen „Kirchlichkeit" (ecclesiasticism) verwendet wrerden,
aber nicht für eine hierarchische Kirchlichkeit im Sinne des

Papsttums, sondern für eine „Kirchlichkeit", für die der
Ausdruck „Kirche" noch so viel heisst Avie Gemeinde, Gemeinschaft

der Christgläubigen. Eine solche Kirchlichkeit hat Jesus

wirklich gelehrt; er macht seine Gläubigen füreinander
verantwortlich.

Wir wollen mit diesen Bemerkungen nur zeigen, dass die

Herausgeberin mit gutem Grunde zugesteht, dass Tyrrells
Tagebuchblätter vielfach nur rasch hingeworfene Bemerkungen
enthalten, nicht sorgfältig abgeAvogene und endgültig formulierte
Darstellungen religiöser oder philosophischer Probleme. Tyrrell
sinkt darob in unserer Verehrung keinesAvegs. Höchstens tritt
er uns menschlich näher, stets aber als ein Mann, der mit
ganzer Seele die Mahnung des Apostels befolgt: „Fürchtet
euch nicht vor ihrem Drohen und erschrecket nicht, sondern
heiligt den Herrn Christus in euern Herzen". E. H.

Wendt, Dr. Hans Heinrich : Die Apostelgeschichte. 9. Auflage.
Göttingen 1913, Vandenhoeck & Ruprecht. 370 S. Brosch.
Ji. 8. —, geb. Ji 9. 20.

Diese Neubearbeitung der Apostelgeschichte ist ein weiterer
Schritt zur Umwandlung des Kommentarwerkes von H. A. W.
Meyer in das Gewand neuer Forschungsergebnisse und mo-



— 118 —

derner exegetischer Methode, wie Avir sie bei den früheren
Bänden (1. Korinther, Thessalonicher, 1. und 2. Petri und Judas)
ausführlich besprochen haben. Bei der Apostelgeschichte treten
die früher weniger berücksichtigten kritischen Fragen, wie sie
für die Chronologie des Apostels Paulus und für die
neutestamentliche Einleitung überhaupt von hervorragendster Wichtigkeit

sind, in den Vordergrund. Darum nimmt schon die
Einleitung des Kommentars (S. 1—64) einen bedeutenden Teil ein.
Der Stein des Gallio findet die gebührende Berücksichtigung,
ebenso die Frage nach dem „unbekannten Gott" in Athen, das

Aposteldekret u. a. Ein besonderes Gewicht wird auch auf die
Lesarten des Kodex D gelegt. Alles in allem: das Studium
des Kommentars, durch den vielfach eine neue Welt aufgeht,
bietet nicht nur die reichste Belehrung, sondern vielfach einen
ausserordentlichen Genuss. G. M.

Wiener, Harold M. : The Pentateuchal Text. London, Elliot
Stock, 1914. 53 p. 8°. Six pence.

This is a reprint from a series of articles Avhich appeared
in the "Bibliotheca Sacra" as a reply to Dr. Skinner's essays
in the "Expositor". The controversy of the tAvo learned
authors has already gone on for nearly five years. Instead of

wearying the readers with a detailed examination of the
subjects discussed, we prefer simply to mention that the main
points of the present controversy are the Massoretic, the
Samaritan and the Septuagint texts of the Pentateuch, the divine
appellations, and the documentary theory. Mr. Wiener, a Bar-
rister-at-Law, who has already published some clever studies
on the Pentateuch, and the well-known "Swansong of the
Wellhausen School ", represents more the conservative school, while
Dr. Skinner belongs to the school of modern criticism. One

example only may show the different views of the two authors.
The former maintains that the Samaritan Pentateuch was
derived from the canonical text of Palestinian Judaism, while
the latter has come to the conclusion that it comes from an
unofficial Hebrew recension like the Septuagint. The study of
the pamphlet can be highly recommended to all those who
have to do with the exegesis of the Old Testament. Kz.



- ilo -
Kurze Notizen.

* Der Schriftleitung ist folgende, auf den Krieg Bezug
habende erbauliche Literatur (vgl. auch oben S. 6) zugegangen :

Bachofner, P., Pfarrer am Fraumünster Zürich. Gott allein ist
gross. Sylvesterpredigt 1914. Zürich, Orell Füssli. 1915.
16 S. 8°. Br. 40 Rp.

Baudenbacher, E., Hauptmann, Feldprediger im Schützenregiment

12. Wir SchAveizersoldaten. Worte und Gedanken unter
der eidgenössischen Fahne. Zürich, Orell Füssli, 1914. 45 S.

8°. Br. 60 Rp.
Dryander, Ernst, Weihnachtsgedanken in der Kriegszeit.

(ZAvischen Krieg und Frieden, 10). Leipzig, S. Hirzel, 1914. 30 S.

8°. Br. Ji —. 60.

Friedrich, Hans, Erster Pfarrer der Heiligkreuzkirche zu Berlin.
Gott mit uns Vaterländische Predigten und Ansprachen über
Bibeltexte und Kirchenlieder. Gross-Salze 1914, Eugen Strien,
Nachf. Franz Wunderlich. 152 S. 8°. Br. Ji 2. —, geb. Ji. 2. 60.

Herzog, Eduard Dr., Bischof der christkatholischen Kirche der
Schweiz. Hirtenbrief für die Zeit des europäischen Krieges.
Christentum und Kultur in der Drangsal dieser Tage. Basel,
Verlag des ChristkatholischenSchriftenlagers, Vogesenstrasse 3,

1914. 16 S. Gr. 8°. '15 Rp., 10 Stück Fr. 1. —.
Rappeler, Ernst. Licht in dunkler Zeit. Ansprachen vom 31.

Dezember 1914 und 1. Januar 1915, gehalten in der Kirche
Zollikon. Zürich 1915, Orell Füssli. 17 S. 8°. Br. 40 Rp.

Keller, Adolf, Pfarrer am St. Peter in Zürich. Was wird aus
der Mission? Zürich, Orell Füssli, 1915. HS. 8°. Br. 40 Rp.

Keppler, Paul Wilh. Dr., Bischof von Rottenburg. Leidensschule.

Freiburg i. Br., Herder, 1914. X und 156 S. 8°.

Ji 1. 50, geb. in Leinwand Ji 2. 40.

Kutter, Hermann, Pfarrer. „Du sollst Gott, deinen Herrn lieben."
Predigt, gehalten am Bettag, den 20. September 1914. Zürich,
Orell Füssli, 1914. 20 S. 8°. br. 40 Rp.

Kutter, Hermann, Pfarrer. „Ihr seid alle Brüder." Predigt vom
2. August 1914 bei Gelegenheit der Mobilisation der Schweiz.
Armee. Zürich, Orell Füssli, 1914. 20 S. 8°. Br. 40 Rp.

Sutz, Johannes, und Keller, Adolf, Pfarrer am St. Peter in Zürich.
Gotteshülfe in Kriegszeit. Sechs Predigten. Zürich, Orell
Füssli, 1914. 64 S. 8°. br. 80 Rp.



— 120 —

* Henke, Johannes : Dante-Wegweiser. Einlageblatt. — Der
Verfasser des von uns in der „Internat, kirchl. Zeitschr." (Heft III,
1914) besprochenen „Dante-Wegweisers" liess ein Einlageblatt
für den Wegweiser erscheinen, in Avelchem ausser Berichtigungen,
Zusätzen und kritischen Bemerkungen namentlich ein „Nachtrag

für Vorgeschrittene" beachtenswert ist. In diesem Nachtrag
beschäftigt sich der Verfasser mit den Danteforschern J. Andr.
Scartazzini, F. X. Kraus und Karl Voszler. Mit der ihm eigenen
Gewissenhaftigkeit, die wir schon bei der Besprechung des

Wegweisers hervorheben durften, sucht er jedem der drei
Forscher gerecht zu Averden, indem er unbefangen Licht und
Schatten prüft und scheidet. Seine Ausführungen, denen wir
im ganzen zustimmen, zeugen von tiefem Eindringen in Dantes
unsterbliche Arbeit. Nicht unerwähnt möchten Avir lassen, dass

uns die Zurückweisung der Lady Blennerhasset in ihrer Kritik
des WegAveisers durch den Verfasser gerecht erscheint.

Haben wir schon in unserer Besprechung des Wegweisers
denselben als trefflichen, rasch und sicher orientierenden Dante-
Führer empfehlen dürfen, so möchten wir es nicht unterlassen,
auch bei dieser Gelegenheit auf die überaus verdienstliche
Schrift hinzuweisen. W. Sch.

* Der Verlag Eugen Strien, Nachfolger F. Wunderlich, Gross-
Salze, schickt uns die kleinen Hefte Nr. 48—53 eines
Evangelischen Predigt-Hausschatzes zu. Jedes Heft enthält eine Predigt ;

ZAvei sind von Pfarrer H. Friedrich in Berlin, vier von
Oberpfarrer F. Horn in Halberstadt. Auch sonst Aveist das Register
dieser auf Abnahme in ernsteren Volkskreisen berechneten
Sammlung manche bedeutende Verfassernamen auf. Die Heftchen

sind sehr billig (10 è- das Stück) und werden mancherorts

willkommen sein.

* Kalender 1915 für das altkatholische Haus. Kempten im
Allgäu 1914. Verlag des Reichsverbandes Altkatholischer
Jungmannschaften. 60 S. Gr. 8°. Br. Ji —. 50 60 Heller.

* Um unsere stark aufgelaufene Bücherschau schneller zur
Erledigung bringen zu können, haben wir die Kirchliche Chronik
für diesmal ausfallen lassen. Red.

Druck von Stämpfli & Cie. in Bern.


	Bibliographie

