Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 5 (1915)

Heft: 4

Artikel: Zur jansenistischen Staats- und Gemeinschaftslehre
Autor: Moog, Ernst

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-403873

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 21.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-403873
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

L jansenistischen Staats- und ﬁBI]]BillSIII]ﬂilSlBIlI‘B.

Im vorigen Jahre hat Paul Honigsheim ein Buch heraus-
gegeben, dessen Aufschrift lautet: ,Die Staats- und Sozial-Lehren
der franzosischen Jansenisten im 17. Jahrhundert“?!). Bei der
Wichtigkeit dieses Vorwurfes ist es fiir einen bescheidenen
Kenner des Jansenismus von selbst gegeben, Hs. Behauptungen
kritisch nachzugehen und mit den bisherigen Ergebnissen der

) Abkiirzungen und Quellen:
1. A Al = Moog, Ernst: Antoine Arnaulds Stellung zu den kirchlichen
Verfassungsfragen im Kampf mit den Jesuiten, Bern 1914,
Stampfli & Cie., oder 4. Heft der Intern. Kirchl. Zeitschrift

1914.
2. Dict. = Dictionnaire des Livres Jansénistes, ou qui favorisent le
Jansénisme, Anvers 1752, J. B. Verdrussen, 4 Bde.
3. Briefe = Paskal: Briefe gegen die Jesuiten, Jena 1907, Diederichs.
4. Honigsheim: Die Staats- und Soziallehren der franzésischen

Jansenisten im 17. Jahrhundert, Heidelberyg 1914, K. Pfeifer
(Seitenzahlen ohne nihere Angaben beziehen sich auf
dieses Buch).

5. J. = Reusch: Der Index der verbotenen Biicher, Bonn 1883—1885,
Cohen & Sohn, 3 Bde.
6. Mem. = Fontaine: Mémoires pour servir & I'Histoire de Port-Royal,

Utrecht 1736, Aux dépens de la Compagnie, 2 Bde.

7. Oeuvres = Hautefage : Oeuvres de M. A. Arnauld, Lausanne 1775—1782,
D’Arnay & Cie., 42 Bde.

8. P. = Paskal: Pensées, herausgeg. von Brunschvicg, Paris 1907,

Hachette & Cie.

9. Pensées = Paskal: 3. Bd. der Oeuvres complétes, Paris 1903, Hachette
& Cie. (Der Einheit halber wird Honigsheims Anfiihrungs-
weise nach Article, Nr. und pagina befolgt.)

10. R. = Reuchlin: Port-Royal, Hamburg und Gotha 1839 bzw. 1844,
Perthes, 2 Bde.

Revue Internationale de Théologie, Jahrgang 1907.

Vie de M. A. Arnauld, Lausanne 1782, D’Arnay & Cie., 2 Bde,

11. Rev.
12, V.

I

II



— 445 —

mnoch sehr im argen liegenden Forschung zu vergleichen. Dabei
kann es sich nur um gelegentliche Streiflichter handeln, wie
sie gerade in die Feder fliessen, nicht aber um eine véllige
Erschopfung des Honigsheimschen Buches. Dazu wiren um-
fangreiche Sonderstudien erforderlich, die gewiss sehr ver-
lockend, ja geboten erscheinen, zu denen dem Schreiber dieser
Zeilen aber im Augenblick Vorlagen und Zeit fehlen. Von der
Art der Honigsheimschen Quellenbenutzung, die sehr zu denken
gibt, sei im einzelnen ganz abgesehen, das wiirde zu weit fithren
und der Untersuchung ein gut Stiick ihres Reizes nehmen. Es
darf aber auf keinen Fall tibersehen werden: Antoine Arnaulds
vieltausendseitige Werke mit ihren zahllosen Erlduterungen
scheint H. ganz unbeachtet gelassen zu haben. Und gerade
Arnauld wéire am ehesten berufen gewesen, iiher die von H.
gestellten Fragen Aufschluss zu geben. Statt dessen wird Paskal
als Kronzeuge der jansenistischen Geisteswelt ins Feld gefiihrt.
Paskal mit seinen oft eigenartig ausgepriigten Anschauungen
diirfte eine derartige Rolle kaum zuerkanrt werden, zumal er
mit Port-Royal, der jansenistischen Hochburg, im Streit um das
Formular sozusagen gebrochen hat!). Zudem vermisst man bei
dem Griibler Paskal trotz starker Ansitze (in der Sittenlehre)
die Schérfe einer Systematik, wie sie dem niichternen Geschichts-
forscher Arnauld eigen ist. Von den iibrigen Fiihrern des
Jansenismus treten Nicole und Quesnel einigermassen hervor,
wihrend Jansen und St. Cyran?®) nur hier und da einmal er-
wihnt werden. Der sonstige, viele hundert Werke z#hlende
jansenistische Schriftschatz ist weiter nicht beriicksichtigt.

Es heisst von vornherein den ,Jansenismus“ missverstehen,
wenn man in seinen Vertretern nur die ,Einsiedler von Port-
Royal“ oder ,Anachoreten des Chevreusetales“ und deren ,welt-
fremde“ Nacheiferer sieht (S. 7). Der Jansenismus war bei aller
Verinnerlichung, selbst wenn man von einer iibertriebenen
Frommigkeit desselben reden wollte, nicht so weltfremd, wie

1} Vgl nicht zuletzt den, wenn auch jesuitischen, Dict. II, 508 f.; ferner
P.239 £, 745 1.

) Uber letztern verdffentlichte Paul Lindau im vorigen Jahre die
Schrift: « Ein Heiliger von Port-Royal und Kardinal Richelieu», Halle 1914.
Besondere Besprechung sei vorbehalten.



— 446 —

H. glaubt. ,Weltflucht* ist das_Hochziel der Jansenisten ge-
wesen, welche bereits in den Klostermauern weilten. Dieselbe
Weltflucht war aber fiir die Tausende von Jansenisten ausser-
halb Port-Royals génzlich hinfillig. Der ,Jansenismus“ um-
fasste die weitesten Kreise: zahllose Ordens- und Weltgeistliche
und ungezéhlte Laien, vom einfachen Bauern aufwirts (z. B.
Dorf St. Maurice im Sprengel von Sens; Bergsprengel von Alet)
bis zur héchsten Umgebung des Hofes (z. B. Madame de Longue-
ville, Graf Liancourt)?). }

H. zieht aus der angeblichen Weltflucht der Jansenisten
schwerwiegende Folgerungen: ,Dem Jansenismus gebriche es
in seiner Weltferne an jeder geschichtlichen Denkweise“ (S. 23).
Was wollte der Jansenismus denn anders als die geschichtliche
Erneuerung des Katholizismus?! In diesem Bestreben forschte
er mit einer bewundernswerten Genauigkeit in den Urschriften
der Bibel und der frithesten Vater. In diesem Bestreben ging er
darauf aus, die Irrwege aufzuzeichnen, welche der Katholizismus
in den Fesseln des Romanismus gegangen war. Das war
Arnaulds ?), das war Paskals?® Trachten. Im Brennpunkt der
jansenistischen Forschung stand der Kirchenvater Augustinus,
den Jansen bearbeitete, was dessen Verteidigern die unberechtigte
Bezeichnung ,Jansenisten“ einbrachte. So bildet nicht ,das
wissenschaftliche Werk des weltfremden Bischofs von Ypern“
die ,Grundlage bei allen Streitigkeiten des Jansenismus mit
Rom* (8. T7), sondern der breite Boden eines umfangreichen
geschichtiichen Wissens. Jansens ,,Augustinus“ ist nur im Sinne
der dussern Ursache als ,Ausgangspunkt“ (ebenda) des Jan-
senismus zu betrachten. Dessen innere Ursache war Port-Rovals
Geschichtskenntnis.

H. behauptet: ,Der Jansenismus wollte nicht die Welt er-
obern. Von der Schlechtigkeit der Zeit iiberzeugt, wollten seine
Anhinger als reine Christen ausharren und auf ein besseres
Jahrhundert warten“ (S. 8). Wir halten entgegen: Was der
Jansenismus an geschichtlichen Werken aus der Vergangenheit
hervorgeholt hatte, das suchte er in hingebendster Weise an
die Masse des katholischen Volkes weiterzugeben. Jeder Kenner

1y Vgl. Vorwort zu <« De la fréquente Communion », Oeuvres 27, XXXIX;
25, 277; V.II, 102 u. a.
%) Vel AL A
% Briefe 63, 69, 72 f.



des Jansenismus muss wissen, was hier in unendlicher Langmut
auf der Kanzel, im Beichtstuhl und durch strengste, womog-
lich offentliche Kirchenbusse erstrebt wurde. Selbst vor dem
Throne des Konigs durfte ein Bischof nicht schweigen, wenn
dieser gegen Gottes Gebote fehlte!), eine Tatsache, die auch
H. an einer Stelle zugibt (S. 55). Der Jansenismus suchte mit
aller Kraft die Protestanten fir den Katholizismus zuriick-
zugewinnen. Man denkt da an die entsprechenden grossen
Schriften Arnaulds? und anderer®). Man denkt an Arnaulds
Briefwechsel mit Leibnitz und dem Landgrafen von Hessen-
Rheinfels 3). In dieser Werbetitigkeit unter den Nichtkatholiken
brachten die Jansenisten selbst schwere Geldopfer. Das lehrt
der Ankauf der Insel Nordstrand zu dem Zwecke, nach Griindung
eines jansenistischen Klosters die Protestanten zu bekehren*).

x W
#*

H. fahrt fort: ,Zu dieser schlechten Welt gehorte aber auch
der franzosische Staat; mit ihm hiess es sich abfinden, zu ihm
musste man Stellung nehmen. Alles dies konnte aber nur dazu
veranlassen, sich mit der Frage zu befassen, wieweit man den
konkreten Staat anerkennen -diirfe. Zu einer systematischen
Staatslehre, die nach Wesen, Entstehung und Zweck des Staates
schlechthin oder gar nach der Gestaltung des besten Staates
fragt, fehlte bei solcher Geistesverfassung jegliche Veranlassung*
(S. 8). Waren denn die Jansenisten Staatswissenschaftler oder
Theologen? Sie waren Theologen, und von Theologen wird
niemand eine notwendige Beschiftigung mit grossartigen Staats-
theorien verlangen. Der nichtultramontanen Theologie ist es
stets darauf angekommen, ob ein Staat das christliche Ideal
zu verwirklichen trachtet, nicht aber, wie dessen Aufbau be-
schaffen ist. Nicht aus ,Weltfremde“, sondern aus geschicht-
licher Kenntnis lehnten die Jansenisten jede Hineinziehung
irgendwelcher Staatstheorien in die kirchliche Lehre ab. So
verwarf man die Bulle ,Unam Sanctam“®. Durch zahllose

) Oeuvres 24, 400, 403—404 und Zusammenhang.
%) J.II, 1. Abt., 483—484.

3) Vgl. die Sammlung von Arnaulds Briefen: Oeuvres, 1.—4. Bd.; R. II,
769 ff.

%) Das Unternehmen scheiterte freilich aus hier nicht zu erdrternden
Griinden, vgl. V. 1L, 385 f.; R. I, 803 f.
%) Oeuvres 21, 65; 22, 435; 23, 160; 24, 420; 37, 14.



— 448 —

gesehichtliche Beispiele wusste man die Verderblichkeit der
~Zwei-Schwerter-Theorie“ zu erhirten!). Der ultramontanen,
nur politisch gerichteten Papstkirche galt ja der ganze Kampf
des Jansenismus !

Dabei ging er aber keineswegs an den bestehenden Staats-
formen achtlos voriiber. Die Jansenisten beschéftigten sich,
streng dem gesetzten Ziele — Erneuerung des alten Katholi-
zismus — folgend, mit dem Staate insoweit, als sie fragten,
ob der Staat, dem sie angehorten, das christliche Ideal zu er-
fiilllen gewillt sei. In dieser Hinsicht sah man in dem fran-
zosischen Staate einen Vertreter und Schirmherrn urkatholischer
Uberlieferung, den eifrigen Hiiter der ,gallikanischen Frei-
heiten*. Die Unabhingigkeit der weltlichen Macht gegeniiber
der geistlichen, die Fehlbarkeit des Papstes in Glaubensfragen,
die Pflicht des franzosischen Konigs, iiber die Kanones zu wachen,
das Berufungsrecht des franzosischen Staates ,an den besser
zu unterrichtenden Papst“?!) und vieles Andere gehort zum un-
umstosslichen Gemeingut der franzodsischen Jansenisten. Wir
konnen sagen: Die franzosischen Jansenisten waren ihrem poli-
tischen Glaubensbekenntnis nach Stockgallikaner. Sie billigten
nicht zuletzt die ,Declaratio Cleri Gallicani“ des Jahres 1682 2).
Und da redet H. von dem ,dauernden Widerstreit zwischen
Jansenismus und Gallikanismus“ (S. 7 und 58).

Richtig ist, von einer Gegensitzlichkeit zwischen den Jan-
senisten und Ludwig XIV. zu sprechen (S. 58). Diese Gegen-
sitzlichkeit war aber nicht grundsitzlicher Natur im Sinne
eines ,Widerstreites zwischen jansenistischem Kirchenbegriff
und absolutistischer Verwaltungspraxis“ (ebenda). Der Jan-
senismus war sich des Wesens und der Gefahren der konig-
lichen Unumschréinktheit wohl bewusst. Gleichwohl hat er nie
an den bestehenden staatlichen Verhidltnissen Kritik getibt oder
gar geriittelt. Dazu waren die Jansenisten vielzusehr Kinder
ihres Volkes und ihrer Zeit. Trotz aller Missachtung, ja Ver-
folgung, die ihnen bei Hofe begegnete, verharrten sie, wenigstens
im 16. Jahrhundert, auf dem allgemein christlichen Standpunkt,
man diirfe sich niemals gegen die gottgewollte Obrigkeit auf-
lehnen. Der Koénig gilt dem Jansenisten als der vorziigliche
Sachwalter des gottlichen Gesetzes auf Erden, und gerade wegen

'Y Vgi. nur A. A.
B Vgl J. 11, 1. Abt., 575.



— 449 —

seiner Unumschrénktheit ist dieser vor Gott doppelt verant-
wortlich?). Ludwig ist in den Augen der Jansenisten ,viel zu
fromm“, als dass er jemals wissentlich gegen Gottes Willen
verstiesse. Stets galten die Jesuiten als seine biosen Ratgeber.
So war es bei der Verfolgung Port-Royals, bei der Verfolgung
der jansenistischen Bischoéfe, bei der Beseitigung des ,Régale“
und bei der Aufhebung des Klosters der ,Filles de I’'Enfance“?).
Wieweit das jansenistische Urteil iiber die Personlichkeit Ludwigs
zutrifft, bleibt hier gleichgiltig.

Tatsache ist, dass im Laufe der Zeit ein dusserer Gegen-
satz zwischen den Jansenisten und Ludwig eintrat, der sich zur
gegenseitigen Entfremdung steigerte. Aber nicht der Gallikanis-
mus, sondern der Jesuitismus war die dem Jansenismus feind-
liche und verderbliche Macht. H. iibersieht, dass ebenderselbe
Ludwig, welcher als Staatsmann den Gallikanismus zu erhalten
trachtete, als ,kindisch-frommer Sohn der Kirche“, von den
Jesuiten blind geleitet, diesen Gallikanismus unter dem Schreckens-
namen ,Jansenismus“ zu vernichten suchte?).

Nun entnimmt H. einem Briefe Arnaulds, den er in Fon-
taines ,Erinnerungen“*) gelesen hat, ,Arnauld habe sich mit
Entristung dagegen ausgesprochen, dass ein Priester sich an
einem Widerstand gegen die Obrigkeit beteilige“ (S. 34). Dabei
hat Arnauld in dem betreffenden Briefe einen ganz bestimmten
Fall von Widersetzlichkeit gegen die Obrigkeit im Auge, den er
als solchen verurteilt. Es ist hingegen unangebracht, Arnaulds
Urteil in diesem einen Falle zu verallgemeinern. Als feststehend
muss gelten, dass Arnauld jeden Aufruhr verwirft — was H.
von Paskal sagt (S. 34) —, nicht aber eine Gehorsamsver-
weigerung, d. h. den ,duldenden Widerstand“. Wenn man bei
Befolgung des oWbrigkeitlichen Befehles gegen Gottes Gebot zu
handeln glaubt, da gibt es fiir Arnauld ein gebieterisches Halt,
da diirfen die Bischofe selbst vor den Stufen des koniglichen
Thrones nicht nachgeben?). Wie oft haben Jansenisten beim
Konige, ja selbst bei der Konigin Berufung gegen ungiinstige
Befehle eingelegt?). Da trat man sehr wohl aus der ,Beschau-
lichkeit des Chevreusetales heraus und in Fiithlung mit dem

1) Oeuvres 30, 672.

%) Vgl A. A

%) Vgl. Einleitung zu A. A.
Y) Mem. II, 27.



— 450 -

angeblich ,verhassten Staate“, der, wie H. ausfiihrt, nach jan-
senistischer Meinung seinen Ursprung der ,Brutalitit und Macht¥
verdanken soll (S. 13).

' Bevor wir diesem Gedanken weiter nachgehen, sei noch
ein naheres Wort iiber die Unumschrinktheit des Herrschers
in den Augen der Jansenisten gesagt. Der Geist und die tat-
sichlichen Verhiltnisse des Jansenismus schlossen jede Er-
orterung tiber den an sich untheologischen Vorwurfdes Tyrannen-
mordes aus, was bekanntlich eine Lieblingsfrage bestimmter
Jesuiten gewesen ist. H. stellt nun fest, ,fiir den gesamten Jan-
senismus falle das schwerwiegende, in den Jahrhunderten der
Religionskriege und des Absolutismus so viele Staatsméinner,
Philosophen und Theologen bewegende Problem des Tyrannen-
mordes fort* (S. 21—22). Arnauld, dieser Vorkiampfer des Jan-
senismus, hat sich mit der Lehre vom Tyrannenmord sehr wohl
beschiftigt, wenngleich er sie als eine jesuitische Erfindung in
wenigen Worlen brandmarkt?!). Ja sogar Paskal — Hs. eigent-
lichster Gewédhrsmann — behandelt eingehend die jesuitischen
Lehren vom Mord (13. und 14. Brief).

ES . b
¥

In Paskal sieht H. den fir die franzoésischen Jansenisten
vorbildlichen Staatstheoretiker: ,Paskal, der als Jansenist die
Erbsiinde so hoch einstellt und an die grundsitzliche Verderbt-
heit der Welt glaubt, ist zundehst schon das Wort Natur ein
Greuel und noch mehr das Suchen nach naturgeméssem Leben
und Wirken?)?). Naturgeméisses Leben ist nichts anderes als
unchristliches Leben, ist Herrschen der Brutalitit und Macht.
Dieser allein verdankt auch nach jansenistischer Theorie der
Staat sein Dasein®). So ist bei diesen Anhingern der augu-
stinischen Gnadenlehre auch eine dem Augustinismus verwandte
Auffassung vom Wesen des Staates festzustellen. Und doch,
wieweit sind diese beiden Anschauungen voneinander ver-
schieden! Dort eine Bezeichnung des Staates als teuflischen
Wesens, das bekdmpft oder dem Gottesstaate untergeordnet
werden muss . . . Hier eine Verachtung des Staates als eines aus
den niederen Trieben des Menschen heraus geborenen Wesens,
das man seinem Schicksal iiberldsst, das man weder bekdmpfen,

) Vgl A A.
2y Zu *), ®) und ¢) vgl. den nachfolgenden franzosischen Text.



— 431 —

noch unterjochen will, und das kennen zu lernen, dementsprechend
durchaus nicht wichtig ist. So kiimmert es auch Paskal gar
nicht, wann durch die bose Macht der Menschen der Staat ge-
schaffen worden ist¢)“ (S. 13).

Als Beweisstellen fiir #), %), ) macht H.?) folgende ,Pensées*
geltend:

8) ,Ceux qui sont dans le déréglement disent & ceux qui
sont dans l'ordre que ce sont eux qui s’¢loignent de la nature,
et ils la croient suivre: comme ceux qui sont dans un vaisseau
croient que ceux qui sont au bord fuient. Le langage est pareil
des tous cotés. Il faut avoir un point fixe pour en juger. Le
port juge ceux qui sont dans le vaisseau; mais ol prendrons-
nous un point dans la morale ?“

b) ,Pourquoi suit-on la pluralité? est-ce & cause qu’ils ont
plus de raison? non, mais plus de force. Pourquoi suit-on les
anciennes lois et anciennes opinions? est-ce qu’elles sont les
plus saines? non, mais elles sont uniques, et nous o6tent la
racine de la diversité.“

©)2) ,César étoit trop vieil, ce me semble, pour s’aller
amuser & conquérir le monde. Cet amusement étoit bon a
Auguste ou &4 Alexandre; c’étoient des jeunes gens, qu’il est
difficile d’arréter, mais César devoit étre plus mar.“

Es ist uns leider unmoglich, aus diesen wenigen, auf die
fragliche Sache so ganz und gar nicht bezugnehmenden Séitzen
die von H. aufgestellte ,jansenistische Staatslehre“ zu ent-
nehmen. Wir wollen aber zugeben, dass Paskal an andern
Stellen gelegentlich in spottelnder Weise ,Stimmungen* kund-
gibt, welche an die von H. entworfene ,jansenistische An-
schauung vom Ursprung des Staates“ in etwa — wir betonen
ausdriicklich: in etwa — erinnern koénnten. Man denke z. B.
an Paskals Schilderung:

,Nos magistrats ont bien connu ce mystere. Leurs robes
rouges, leurs hermines, dont ils s’émaillottent en chats fourrés,
les palais ou ils jugent, les fleurs de lis, tout cet apparail
auguste étoit fort nécessaire; et si les médecins n'avoient des

) Er folgt zweifelsohne — es fehlt eine entsprechende Angabe —
<« Oeuvres Completes de Blaise Pascal», Paris 1903, Hachette & Cie.

%) An vorliegender Stelle macht H. « Pensées VI, 87, p. 281» geltend.
wobei 87 offenbar verdruckt und 47 heissen muss. Entsprechend geben
wir ¢) wieder.



— 432 —

soutanes et des mules, et que les docteurs n’eussent des bonnets
carrés et des robes trop amples de quatre parties, jamais ils
n’auroient dupe le monde qui ne peut resister 4 cette montre
si authentique. Les seuls gens de guerre ne se sont pas deguisés
de la sorte, parce qu’en effet leur part est plus essentielle: ils
s’établissent par force, les autres par grimace. C’est ainsi que
nos rois n’ont pas recherché ces déguisemens. Ils ne se sont
pas masqués d’habits extraordinaires pour paroitre tels; mais
ils se sont accompagnés de gardes, de hallebardes. Ces trognes
armeées qui n‘ont de mains et de force que pour eux, les trom-
pettes et les tambours qui marchent au-dévant, et ces légions
qui les environnent, font trembler les plus fermes. Ils n’ont
pas l'habit seulement, ils ont la force. Il faudroit avoir une
raison bien eépurée pour regarder comme un autre homme le
Grand Seigneur environné, dans son superbe sérail, de quarante
mille janissaires* (Pensées V, 9, p. 270).

Ahnlich erscheinen die Worte: ,L’empire fondé sur 1'opinion
et I'imagination régne quelque temps, et cet empire est doux
et volontaire: celui de la force régne toujours. Ainsi ’opinion
est comme la reine du monde, mais la force en est le tyran“
(Pensées V, 6, p. 269).

An anderer Stelle heisst es: .... La puissance des rois
est fondée sur la raison et sur la folie du peuple, et bien plus
sur la folie. La plus grande et importante chose du monde a
pour fondement la foiblesse; et ce fondement-14 est admirable-
ment s0r; car il n’y a rien de plus sfir que cela, que le peuple
sera foible. Ce qui est fondé sur la saine raison est bien mal
fondé, comme l'estime de la sagesse“ (Pensées V, 8, p. 270).

Was darf man aus diesen und vielleicht #hnlichen Ausse-
rungen Paskals lediglich entnehmen? Er macht gelegentliche
Bemerkungen iiber die irdische Herrschaft, wie sie sich in
seinen Augen ausmalt, solange ihre Trédger und die ihr Unter-
stehenden nicht zu den vor Gott ,Gerechtfertigten“, zu den
,Gerechten“ gehoren. Er gibt fiir diesen Fall ein allgemeines
»psychologisches Stimmungsbild“ der Masse, ohne, wie uns diinkt,
an ein bestimmtes Beispiel, etwa den Zustand des franzisischen
Staates, zu denken. H. spricht den Jansenisten freilich jede
Grundlage und jedes Interesse fiir psychologische Forschungen
ziemlich ab (S. 26, 29, 30). Man denke da nur an die Aus-
fiilhrungen Arnaulds tiber die Seelenbeschaffenheit des Siinders



— 453 —

in ,De la fréquente Communion“, von den sonstigen philo-
sophischen Untersuchungen Port-Royals ganz zu schweigen.
Doch dies nur nebenbei. Paskal war im Gegensatz zu Arnauld
vielzusehr abstrakter Denker, als dass er sich in die politischen
Verhéltnisse seiner Zeit gemischt héitte. Hiezu kommt: Wenn
er an den angefithrten Stellen sich wirklich gegen den fran-
zosischen Konig héitte wenden wollen, so wire er mit den fran-
zosischen Jansenisten in die hochste Gefahr geraten. Am
wenigsten aber hatten seine erbitterten Gegner ein solches
Empfinden, sonst wiren ihnen derartige Urteile zu unschitz-
baren Waffen geworden!?). Und selbst von den ,Lettres Pro-
vinciales“, die doch einen weit wirklicheren Hintergrund als
die ,Pensées“ haben, wusste man jesuitischerseits nur ganz all-
gemein zu sagen, ,in ihnen wiirden weder der Koénig noch die
ersten Minister verschont“ ®),

Die Stellen, in denen man in etwa einen ,Anklang“ an
eine ,Staatstheorie“ finden konnte, beziehen sich schlechtweg
auf solche Verhiltnisse, wo die Menschen noch im ,Zustande
der Natur“, d. h. im ,Zustande der Unfreiheit“ sich befinden,
wo in Ermangelung von Gottes Gnade die ,véritable justice*?)
unter ihnen noch nicht Platz gegriffen hat. ,Von Natur aus ist
die Menschheit voéllig verderbt und vermag nur zu siindigen¥,
»,Gott aber trifft unter ihr eine Auswahl und schenkt den ,Aus-
erwihlten‘ seine Gnade, wodurch sie gleichsam neugeboren und
zum Guten fahig werden“, das sind Grundanschauungen eines
jeden Jansenisten. Von diesen Grundanschauungen ausgehend,
stellt Paskal seine vorstehenden Betrachtungen an. Dabei ist
er liber den ,Stand der Stnde“ oder, ,staatstheoretisch“ ge-
sprochen, iiber den ,Staat der Siinde“ offenbar nicht weiter
hinausgegangen.

Wie Paskal tiber den ,Staat der Gnade“ oder, besser ge-
sagt, den ,Staat der Begnadeten“ gedacht hat, lasst sich kaum
ausmachen. Ein einziges Mal erscheinen, und zwar im 14. Pro-
vinzialbriefe, die Konige und Regierungen als die gottgewollten
Verhinger der Todesstrafet). Inwieweit Paskal in dem fran-
zosischen Staate den ,Gnadenstaat® verkorpert sah, lisst sich

1) Vgl. Dict. III, 226 f.

%) Diet. II, 500.

¥) Vgl. Pensées V, 6, p. 269.
) Briefe 232.



— 454 —

aus seinen Schriften nur vermutungsweise bestimmen. Von
den .,gallikanischen Freiheiten“ scheint Paskal nirgendwo zu
sprechen. Doch ist er zweifelsohne mit derselben Schirfe wie
die iibrigen Jansenisten fiir dieselben eingetreten. Dafiir zeugt
seine entschiedene Zuriickweisung der péapstlichen Unfehlbar-
keit in dem bekannten Streit um das Formular, dafiir sprechen
seine Briefe iibcr die Unfehlbarkeit des Papstes (17. und 18. Brief).
So muss Paskal zum mindesten hinsichtlich der ,gallikanischen
Freiheiten“ dem Staate Ludwigs des XIV. einen wirklichen Wert
zugemessen haben. Dass Paskal tatsdchlich an Ludwigs Staat
nicht so achtlos voriibergegangen ist, wie H. meint, ja, dass
er in Ludwig sogar den Verfechter von Gottes Gesetz gesehen
haben muss, und selbst fiir andere Staatsformen Verstindnis
und Anerkennung hat, bestitigt seine Schwester, wenn sie in
dem von H. benutzten Buche sagt: ,I1 avoit un si grand zéle
pour la gloire!) de Dieu, qu’il ne pouvoit souffrir qu’elle fat
violée en quoi que ce soit; c’est ce qui le rendoit si ardent
pour le service du roi, qu’il résistoit & tout le monde lors les
troubles de Paris, et toujours depuis il appeloit des prétextes
toutes les raisons qu’on donnoit pour excuser cette rébellion;
et il disoit que, dans un Etat établi en republique comme
Venise, ¢’étoit un grand mal de contribuer & y mettre un roi,
et opprimer la liberté des peuples & qui Dieu I'a donnée; mais
que, dans un Etat ou la puissance royale est etablie, on ne
pouvoit violer le respect qu'on lui doit que par une espéce de
sacriiége; puisque c’est non-seulement une image de la puis-
sance de Dieu, mais une participation de cette méme puissance,
& laquelle on ne pouvoit s’opposer sans resister visiblement &
I'ordre de Dieu; et qu’ainsi on ne pouvoit assez exagérer la
grandeur de cette faute, outre qu’elle est toujours accompagnée
de la guerre civile, qui est le plus grand péché que l'on puisse
commettre contre la charité du prochain. Et il observoit cette
maxime si sincérement, qu’il a refusé dans ce temps-la des
avantages trés-considérables pour n’y pas manquer. Il disoit
ordinairement qu’il avoit un aussi grand eloignement pour ce
péche-la que pour assassiner le monde, ou pour voler sur les

1y Eine andere Lesart = P. 32 hat schon an dieser Stelle das unten
vorkommende 'ordre, statt la gloire, wo dann l'ordre de Dieu unmittelbar
auf den franzosischen Staat sich bezdge!



— 455 —

grands chemins; et qu’enfin il n'y avoit rien qui fat plus con-
traire a son naturel, et sur quoi il fat moins tenté. Ce sont la
les sentimens ou il étoit pour le service du roi* (Pensées, p. 17).

Nebenbei bemerkt, findet sich Arnaulds Stellung zum Auf-
ruhr auch hier bei Paskal, wenngleich H. feststellt, ,fiir Paskal
sei eine Beschaftigung mit den historischen Revolutionen gar
nicht vonnéten gewesen“ (S. 35). H. iibersieht bei seiner ,jan-
senistischen Staatslehre“ ganz die jansenistische Gnadenlehre.
Das fallt um so mehr auf, als der ,Staat der Jansenisten“
seinem Ursprung nach das ,Werk der brutalen Macht“ sein
und seinem Zwecke nach ,der Verwirklichung des christlichen
Sittengesetzes“ dienen soll (S. 17), Der ,Gewaltstaat® kann
doch unmoglich gleichzeitig ,Gottesstaat“ sein.

Nach dem Bisherigen erledigt es sich von selbst, wenn H.
aus Paskals obiger Schilderung der ,magistrats“ ohne weiteres
folgert: ,Paskal spricht, wenn er den Inhaber der staatlichen
Gewalt im Auge hat, nur vom Konigtum. Auch hier hat er
natirlich keine Veranlassung, sich weiter mit der Frage nach
der Herkunft der Konigsgewalt, sowie nach ihrem Umfange
und ihrer Begrenztheit durch andere Gewalten zu beschéiftigen.
Es schmerzt ihn ja auch gar nicht, zu wissen, dass auch diese
Institution, so wie jede Herrschaft, der Gewalt ihren Ursprung
verdankt. Von gottlicher Herkunft ist somit bei Paskals Konig-
tum sehr wenig die Rede. Und was braucht man nach seiner
Meinung dem Volke noch viel dariiber zu erzihlen, es gehorcht
ja sowieso, Denn auf Respekt und Furcht ist der Gehorsam
der Masse aufgebaut; und was das Wichtigere noch hinzu-
kommt: Vernunft sowohl wie Unzurechnungsfihigkeit des Volkes
helfen mit, das Konigtum zu stiitzen. Vernunft insofern, als alle
klug genug sind, zu gehorchen, indem sie wissen, dass ein Um-
sturz doch nur den Mann beseitigen konnte, die Verhiltnisse
aber gleich gut, bzw. gleich schlecht bleiben wiirden. Un-
zurechnungsfahigkeit andererseits, insofern, als die niederen In-
stinkte im Volke herrschen und die Konigsherrschaft als sehr
notig erscheinen lassen“ (S. 19).

In &dhnlicher Weise spricht auf Grund des Bisherigen fiir
sich, was H. hinsichtlich der staatlichen Gesetze ausfiihrt:
,Bleibt also nur die Moglichkeit, dem Volke begreiflich zu
machen, dass man den Staatsgesetzen gehorcht, nicht weil sie
gerecht sind, sondern eben, weil sie die nun einmal bestehenden



— 456 —

Gesetze sind, die nicht schlechter sind als alle moglichen, die
an ihrer Statt eingefiihrt werden koénnten. Auf diese Weise
bringt man das Volk dazu, am Altiiberlieferten festzuhalten
wobei es geraten ist, nicht allzusehr auf die Entstehung der
Gesetze Gewicht zu legen, die ja immer wieder durch das
Wirken der Gewalt zu erkldren ist. An sie erinnert man besser
nicht; es ist gut, dass dieser Anfang der Gesetze weit zuriick-
liegt und dieselben Gesetze schon lange in Wirksamkeit sind“
(S. 15—16).

Die von H. hierzu geltend gemachten Stellen scheinen uns
lediglich weitere ,psychologische Malereien siindhafter Verhalt-
nisse“ zu sein. Der Vollstindigkeit halber seien auch diese
hier wiedergegeben: ,Il est dangereux de dire au peuple que
les lois ne sont pas justes; car il n’obéit qu'a cause qu’il les
croit justes. C’est pourquoi il lui faut dire en méme temps
qu’il y faut obéir parce qu’elles sont lois, comme il faut obéir
aux supérieurs, non parce qu’ils sont justes, mais parce qu’ils
sont supérieurs. Par 14 voila toute sédition prévenue, si on peut
faire entendre cela, et ce que c’est proprement que la défini-
tion de la justice“ (Pensées VI, 10, p. 274).

»,1l seroit donec bon qu’on obéit aux lois et coutumes, parce
qu'elles sont lois; qu’il sit qu’il n’y en a aucune vraie et juste
a introduire; que nous n’y connoissons rien, et qu'ainsi il faut
seulement suivre les recues: par ce moyen on ne les quitteroit
jamais. Mais le peuple n’est pas susceptible de cette doctrine;
et ainsi, comme il croit que la vérité se peut trouver, et qu'elle
est dans les lois et les coutumes, il les croit, et prend leur
antiquité comme une preuve de leur vérité, et non de leur
seul autorité sans vérité. Ainsi il y obéit; mais il est sujet a
se révolter dés qu'on lui montre qu’elles ne valent rien; ce
qui se peut faire voir de toutes, en les regardant d'un certain
coté“ (Pensées VI, 11, p. 275).

,1ls confessent que la justice n’est pas dans ces coutumes,
mais qu’elle réside dans les lois naturelles, connues en tout
pays. Certainement ils la soutiendroient opiniatrément, si la
témérité du hasard qui a seme les lois humaines en avoit ren-
contré an moins une qui fat universelle; mais la plaisanterie
est telle, que le caprice des hommes s’est si bien diversifié,
qu’il n’y. en a point.



— 457 —

Le larcin, l'inceste, le meurtre des enfans et des péres,
tout a eu sa place entre les actions vertueuses. Se peut-il rien
de plus plaisant, qu'un homme ait droit de me tuer parce qu’il
demeure au deld de l'eau, et que son prince a querelle contre
le mien, quoique je n’en aie aucune avec lui?

I1 y a sans doute des lois naturelles; mais cette belle raison
corrompue a tout corrompu: ,Nihil amplius nostrum est; quod
nostrum dicimus, artis est. ExX senatusconsultis et plebiscitis
crimina exercentur. Ut olim vitiis, sic nunc legibus laboramus.“

De cette confusion arrive que l'un dit que l'essence de la
justice est l'autorité du législateur; l'autre, la commodité du
souverain; l’autre, la coutume présente, et c’est le plus sar:
rien, suivant la seule raison, n’est juste de soi; tout branle
avec le temps. La coutume fait toute 1’équité, par cette seule
raison qu’elle est recue; c’est le fondement mystique de son
autorité. Qui la raméne & son principe, I'anéantit. Rien n’est
si fautif que ces lois qui redressent les fautes; qui leur obeit
parce qu’elies sont justes, obéit & la justice qu’il imagine, mais
non pas a l'essence de la loi: elle est toute ramassée en soi;
elle est loi, et rien davantage. Qui voudra en examiner le
motif le trouvera si foible et si léger, que s’il n’est accoutumé
& contempler les prodiges de I'imagination humaine, il admirera
qu'un siécle lui ait tant acquis de pompe et de révérence. L’art
de fronder, et bouleverser les Etats, est d’ébranler les coutumes
établies, en sondant jusque dans leur source, pour marquer
leur défaut de justice. Il faut, dit-on, recourir aux lois fon-
damentales ot primitives de I'Etat, quune coutume injuste a
abolies. C’est un jeu sar pour tout perdre; rien ne sera juste
& cette balance. Cependant le peuple préte aisément l'oreille
&4 ces discours. Ils secouent le joug des qu’ils le reconnoissent;
et les grands en profitent & sa ruine et & celle de ces curieux
-examinateurs des coutumes recues. Mais, par un défaut con-
traire, les hommes croient quelque-fois pouvoir faire avec justice
tout ce qui n'est pas sans exemple, C’est pourquoi le plus sage
des legislateurs disoit que, pour le bien des hommes, il faut
souvent les piper; et un autre, bon politique: ,Quum veritatem
qua liberetur ignoret, expedit quod fallatur“ (Varro nach Au-
gustin). Il ne faut pas qu’il sente la vérité de l'usurpation;
elle a été introduite autrefois sans raison, elle est devenue
raisonnable; il faut la faire regarder comme authentique, éter-

Internat. kirchl. Zeitschrift, Heft 4, 1915. 31



— 458 —

nelle, et en cacher le commencement si on ne veut qu’elle ne
prenne bient6t fin“?).

Es sei nochmals an die ,gallikanischen Freiheiten“ er-
innert. In ihnen sieht Arnauld nichts anderes als Gottes Ge-
setze?). Der Jansenismus kennt mithin sehr wohl eine Gesetz-
gebung, die ihren Ursprung nicht aus der Gewalt hat, welcher
man sich blind zu fiigen hiite. In dem Regalienstreit, jenem
grossen Abschnitt in der Geschichte des Jansenismus, pochte
man jansenistischerseits entschieden auf die Gesetze des zweiten
Lyoner Konzils, welche bisdahin als franzosische Staatsgesetze
in Geltung gewesen waren?). Die ,ungeschichtlichen“ Jan-
senisten machten die pragmatische Sanktion von Bourges und
die Firstenkonkordate geltend, Vertrdge mit staatlicher Ge-
setzeskraft. Bei Aufhebung des Klosters der ,Filles de I’Enfance“
kehrt Arnauld nachdricklich die gesetzliche Genehmigung dieser
Anstalt durch Ludwig hervor 2).

*

H. fallt folgende Urteile, welche schon im Hinblicke auf
das Gesagte in ihrer Allgemeinheit falsch sein miissen: ,Es
gibt keine Instanz im Staate, keinen Einzelmenschen und keine
Gruppe, der irgendwie die Berechtigung zur Kritik des Be-
stehenden zuerkannt wiirde“ (S. 32). ,Dem Individuum als
solchem wiirde von den Jansenisten keine besondere Sphare
und Bedeutung zuerkanunt“ (S. 27).

Nochmals sei erinnert an die Aufhebung des Klosters der
,Filles de 'Enfance“, wo man jansenistischerseits auf die konig-
liche Genehmigung dieser Anstalt verwies?), an den Regalien-
streit, wo man zugunsten der betreffenden Bischofe uralte Aus
nahmegesetze geltend machte?), an die Verfolgung Port-Royals,
wo man Verwahrung gegen Ubergriffe des Konigs in das kirch-
liche Machtbereich einlegte?). Gerade die scharfe Begrenzung
der staatlichen und kirchlichen Gewalt und die wechselseitige
Bedeutung beider ist der Angelpuukt, in welchem H. den Jan-
senismus gar nicht erfasst hat, sonst konnte er nicht behaupten:
,50 liegt es dem Jansenisten denn auch fern, im besondern

) Die drittangefiihrte Stelle geben wir unter der Annahme wieder
dass der offenbare Druckfehler Hs. S. 16 «III, 9, p. 259 > heissen muss: ITI
9, p. 257.

) S. A A



— 459 —

den Staat und die menschliche Gesellschaft . .. als gottgewollt
hinzustellen, oder aber umgekehrt die Gottwidrigkeit dieses
durch die Macht entstandenen Gebildes zu behaupten, um eine
Unterordnung des Staates unter die Kirche zu befiirworten,
wie es der ultramontanen Theorie des Mittelalters und der
Gegenreformation geliaufig gewesen war. Es fehlt tberhaupt
das Interesse daran, den Staat in einen grossern organischen
Zusammenhang einzuordnen“ (S. 14).

H. hat bei Reuchlin') von der Vorlassung Arnaulds bei
Ludwig nach Abschluss des ,Klementinischen Friedens“ ge-
lesen (S. 55). Die nahern Begleitumstinde, das heisse und lang-
andauernde Bemiihen, welches Arnauld an den Tag gelegt hat,
um Ludwig und den Papst fir einen Ausgleich in dem Formular-
streit zu gewinnen?), und die Bedeutung des zustande gekom-
menen Friedens scheinen H. gar nicht bekannt zu sein. Sonst
konnte er nicht ohne weiteres behaupten:

»Wenn auch nach dem Klementinischen Kirchenfrieden
Arpauld und seine Freunde der Aufforderung, am Hofe zu er-
scheinen, Folge leisteten, so lag es doch dem Jansenismus, so-
lange er noch rein und bliilhend war, fern, sich irgendwie an
die staatlichen Machthaber heranzudringen. Im Gegenteil, den
meisten Anhéngern der Bewegung hitten solche Berlihrungen
mit Hochgestellten nur peinliche Verlegenheit bereitet. Denn
diesen gegeniiber zu heucheln und ihren Unwillen iiber das
unchristliche Leben zu verbergen, das war ihnen nicht mog-
lich. Anderseits war es vielen von ihnen, und nicht nur Paskal,
von dem wir es ja wissen, eine Pflicht, ihre Ehrfurcht vor den

1) R. II, 359. Und was findet sich dort? Ein scherzhafter Bericht
Briennes, wie der «starre Jansenist»> Arnauld bei ihm den Empfang am
Hof «eingeiibt> habe. Br. gab den Kénig ab, A. war «vergniigt> und
Br. «entziickt>. Dann aber heisst es dem ganz zuwider, was H. beweisen
will, und ganz im Sinne unserer frithern Feststellungen: <Es gab nicht
leicht gewissenhaftere Royalisten als diese Arnaulds, besonders den Doktor.»
«Nur die ruchloseste Unterdriickung, besonders unter Ludwig XV., konnte
die Herzen der Jansenisten dem Konige entfremden. Es wird erzihlt, als
Arnauld in der letzten Krankheit ofters bewusstlos schlummerte, habe es
kein sichereres Mittel gegeben, die verloschenden Lebensgeister wieder an-
zufachen, als wenn man sagte, der Konig habe die Belagerung eines Platzes
aufgegeben, sich zuriickziehen miissen. Der Verbannte raffte sich dann
sogleich auf, um die Wahrscheinlichkeit dieser Nachricht zu bestreiten.»

%) S. dariiber V. I, z. B. 305, 344, 355.



— 460 —

Hochgestellten offen darzutun, ohne damit den innern Wert
jener Standespersonen behaupten zu wollen. Besonders be-
zeichnend sind in dieser Hinsicht die Ausfithrungen von
Quesnel (H. verweist auf ,V, 605, betr. Ap.-Gesch. Kap. 26,
Nr. 3%) an jener Stelle, wo er von dem Benehmen des Apostels
Paulus vor Agrippa handelt: Er verbietet natiirlich, wie jedem
Menschen, so erst recht dem Priester, den Grossen gegeniiber
irgendeine Form von Schmeichelei anzuwenden. Das hindert
aber nicht, dass der Geistliche, der um der Wahrheit und der
Nachstenliebe willen sich verpflichtet fithlt, dem Fiirsten seine
Siinden vorzuhalten, aus Klugheit und Ehrfurcht sich méssigt
und seine Worte in eine ruhigere und weniger verletzende
Form kleidet... Ks wird also hier dem Jansenisten nicht nur
die Moglichkeit, sondern auch das Recht zugesprochen, iiber
die Sundhaftigkeit des Staatsoberhauptes, des Beamten, ~wie
tiberhaupt des politisch titigen Menschen ein Urteil zu fillen.
Anderseits, das erfihrt man aus zahlreichen Ausserungen Pas-
kals?), ist jeder Mensch, also auch der jansenistische Priester,
infolge der verderbten Natur und der mangelhaften Einsichts-
kraft (hier wird Jansens ., Augustinus‘1I, 471% geltend gemacht)
vollkommen unfdhig, tiber die Verdienste, die der Einzelne sich
um den Staat und die Menschheit erworben hat, ein giiltiges
Urteil zu fallen“ (S. 55—56).

Aufl diese Unterlagen baut H. nun die folgenden unglaub-
lichen Sitze auf:

sAus beidem folgt aber, dass in praxi die Kirche immer
nur ein verneinendes Urteil iiber einen Menschen, der sich auf
politischem Gebiete betétigt, fillen kann. Dabei wirken offenbar
altchristliche und mittelalterliche Vorstellungen von einem kirch-
lichen Oberaufsichtsrecht iiber den Staat (bei den Jansenisten!)
nach, wie sie auch in dem offiziellen Katholizismus des 16. und
17. Jahrhunderts nicht vergessen waren. ,Es ist in letzter
Linie das mittelalterliche Ketzerrecht, nach dem die Kirche
sich fir berechtigt erkldart, zu bestimmen, wer innerhalb der
Kirche steht und wer nicht, wer den rechten Glauben bekennt
und wer der Heterodoxie sich in die Arme geworfen hat, wer

1y Angefiihrt wird aber bloss «<Prov. XVI, p. 152>, was — voraus-
gesetzt, dass H. fiir die «Provinzialen » dieselbe Ausgabe wie fiir die «Ge-
danken » benutzt — wieder ein Druckfehler sein und < Prov. XIV, p. 152 »
heissen muss, wo aber keine entsprechende Ausserung zu finden ist.



— 461 —

der Kirche Recht gewahrt und wer sich gegen dieses ver-
siindigt hat. Diese Auffassung liegt noch der ganzen spanischen
Inquisitionspraxis zugrunde“ (S. b6).

Ein Gegenbeweis dieser ,Grundlagen“ und ,Folgerungen“
eriibrigt sich, soweit es sich um das Verhiltnis von Staat und
Kirche nach der Lehre der Jansenisten handelt. Um dieses Ver-
hiltnis soll sich die ganze Kette jener Ausfiihrungen drehen.
Inwieweit dies zutrifft und inwieweit die entwickelten Gedanken
innerlich zusammenhéingen, bleibe dahingestellt. Von der eigen-
artigen Bezeichnung offizieller Katholizismus* fiir romisch-
jesuitisches Kirchentum ganz abgesehen, klingt das ,nicht ver-
gessen waren“ hochst absonderlich, wenn man bedenkt, wie
sehr das ultramontane ,Oberaufsichtsrecht“ zum innersten Wesen
jenes ,offiziellen Katholizismus“ gehoérte und vor allem auch
heute gehort. Nicht nach ,mittelalterlichem Ketzerrecht¥,
sondern nach ihrem eigensten Grundrecht entscheidet die
katholische Kirche iiber den Glauben ihrer Angehorigen. Dies
Recht hat sie seit den frithesten Zeiten beansprucht und nicht
erst im Mittelalter, auf dies Recht pocht sie ganz besonders
heutigentags. Darum darf man nicht sagen, ,dieses Ketzer-
recht habe ,noch‘ der spanischen Inquisitionspraxis zugrunde
gelegen“, als ob nach Beendigung der spanischen Inquisitions-
zeit der Katholizismus darauf verzichtet hitte, iiber die Recht-
gliubigkeit seiner Anhédnger zu wachen. Doch dies nur nebenbei.
H. zwang uns zu diesen Abschweifungen.

Die Jansenisten sollen Verfechter von — Inquisitionsver-
fahren sein! Kurz und biindig behauptet H.: ,Die jansenistische
Doktrin deckt sich durchaus mit der Inquisitionstheorie“ (S. 57).
Nichts baben die Jansedisten mehr verworfen, als die romischen
Inquisitionsgerichte! Mochten sie auch als Katholiken der Kirche
selbstverstindlich das Recht zugestehen, iiber den Glauben des
EFinzelnen zu entscheiden und gegebenenfalls Exkommunika-
tionen zu verh#ngen, niemals billigten sie die Inquisitionsge-
richte, ,den Schrecken Frankreichs“, ,in denen tyrannisch iiber
das Gewissen geurteilt werde“?), Erst den Inquisitionsgerichten
kommt die Bezeichnung ,mittelalterlich® zu, und weil der Jan-
senismus auf die alte Kirche zuriickgehen wollte, lehnte er die
Inquisition rickhaltlos ab.

) Val. A. A.; Oeuvres 21, 93 XII; 22, 201.



— 462 —

Wie aber dachte der Jansenismus sich die ,Exkommuni-
kation“? Naturgemiss nicht so, wie sie das Mittelalter, sondern
wie sie das Altertum seiner Meinung nach gehandhabt hatte.
Und da verlangte man jansenistischerseits neben dusserster Be-
dachtsamkeit, dass ausschliesslich die Bischife eine Exkom-
munikation vornehmen dirften. Man verwarf die jesuitische
Handhabung, wonach ein gewohnlicher Priester die Sakramente
verweigern und damit die Ausschliessung aus der Kirche voll-
ziehen konnte!). Entsprechend hat H. bei Quesnel (I, 271, be-
treffend Matth. Evgl., Kap. XIII, Nr. 29) gelesen, ,es sei nicht
Amt des Priesters, die schlechten Menschen zu beseitigen“. ,Die
Priester konnten bestenfalls versuchen, sie zu guten Menschen
umzubilden* (S. 56). Daraus macht H. ohne viel Federlesens:
sDer ganze Wortlaut dieser Stelle ist nur so zu verstehen, dass
die Kirche sich mit dem Bekehrungs- und Besserungswerke
abzugeben hat, dass es ihr ausserdem zusteht, iiber Charakter
und Rechtglaubigkeit des Menschen ein Urteil zu fillen, dass
sie aber nicht die behordliche Stelle ist, die schlechten Menschen
unschédlich zu machen, beziehungsweise zu vernichten. Viel-
mehr ist dies das Amt einer andern Einrichtung, und als solche
bleibt nur der Staat iibrig (!!!). Ihm war ja auch, wie wir
wissen, von Paskal ausdriicklich das Recht, die Todesstrafe zu
verhdngen und zu vollstrecken, zuerkannt worden* (S. b6
bis 57). —

H. vermisst bei den Jansenisten FErérterungen dariiber,
welche Personen die geeignetste Umgebunyg fiir den Herrscher
darstellten (8. 22). Dem ist entgegenzuhalten, in welch erregten
Ausserungen ein Arnauld das jesuitische Schmeichlertum am
franzosischen Hofe geisselt?).

EJ
*

Aus der ,Weltentfremdung“ der Jansenisten schliesst H.
auf deren Teilnahmlosigkeit an den politischen Vorgéngen
ihrer Zeit. ,Sie hitten die Menschen lediglich in Auserwiéhlte
und Verworfene geteilt. ,Auch anderweitige Lebensformen
und fremde Sprachen seien ihnen aus dem bezeichneten Grunde
gleichgiiltig gewesen.“ ,Jedes Reisen sei ihnen verpont er-
schienen*, ,Schilderungen von Reisen, Landern, Stidten, Men-

Y Vgl «Fall Liancourt» in A. A.
%) Vgl. Oeuvres 23, 91.



— 463 —

schen und Sitten fehlten in den jansenitischen Werken fast
ganz“. ,Von Natursinn liesse sich nichts verspuren“ (S. 40
bis 42). ,So hitte den Jansenisten auch jedes Nationalgefiihl
gefehlt“ (S. 43).

Wiederum muss Paskal als ausschlaggebender Gewiahrs-
mann Hs. herhalten. Womit allem soll sich Paskal denn nur
beschiftigt haben, mit allem, was H. gerade bei ihm zu finden
wiinscht? Die ilibrigen Fiihrer des Jansenismus waren fast alle
Theologen. Wo in aller Welt verlangt man von Theologen
,eingehende Schilderungen von Reisen, Landern, Stidten, Men-
schen und Sitten“?

Gleichwohl lésst sich hier noch mancherlei sagen: Arnauld
und Nicole haben mehrere grosse Reisen unternommen?). In
Arnaulds Briefen findet man verschiedentlich Ausserungen iiber
politische Vorgéinge, wenn sie auch in nebensidchlicher Weise
geschehen. So spricht Arnauld z. B. von der schweren Be-
driangnis Polens?). Er beschiiftigt sich mit den englischen Thron-
wirren?). Er verfolgt die drohenden Kriegsunwettert). Er be-
achtet die Kriege gegen die Hugenotten®) und Tirken®), mag
H. auch sagen, ,die jansenistische Interesselosigkeit gegen-
itber dem Krieg“ sei um so befremdlicher, als man ,im Zeit-
alter der Turken- und Religionskriege“ sich befunden hitte
(S.49). Ja noch mehr: Arnauld verfasste umfangreiche Schriften?)
iiber die Besitzverhéltnisse des heute schweizerischen Neuen-
burg. Es sei nochmals an Paskals Stellung zu den Pariser
Wirren erinnert.

Auch ,anderweitige Lebensformen® sind fiir die ,Einsiedler
von Port-Royal“ nicht ganz belanglos. So lehnt Arnauld keines-
wegs einen Kkundigen Fihrer ab, als er nach Holland reist,
»dessen Wege, Sprache und Briuche* ihm v&llig unbekannt
waren®). Die zwischenvolkischen Beziehungen der Jansenisten
sind sehr zahlreich gewesen. Hier harrt eine nicht unwesent-

1y V. II, 28 f.

3 Oeuvres 1, 151.

3 V. II, 282 f.

‘) Qeuvres 2, 341; 4, 47.

%) Vgl 21, 95—97; 114 f.; 144 f.; 151 f.; 233.
% 2, T04.

" 37, 172 ff.

8 V. II, 152.



— 464 —

liche Frage eingehender Lgsung?!). Nur fir Paskal lisst H.
eine genauere Kenntnis fremder Gesetze und Sitten gelten.
Allein, er soll ihnen ,verstidndnislos gegeniiberstehen® (S. 42),
Ob das wohl so zutrifft?! —

Wie wenig den Jansenisten die Sprache gleichgiiltig war,
wie sehr sie in ihr das eigentlichste Mittel sahen, dem Tiefsten,
was die Seele eines Volkes bewegen kann, Ausdruck zu ver-
leihen, sieht man an ihrem erbitterten Kampfe um die reli-
giosen Erbauungsbiicher in franzosischer Ubersetzung. Hier
sei nur auf die entsprechenden Ausfiihrungen in Reuschs ,Index“?)
verwiesen.

Das Naturgefiithl scheint bei den Jansenisten auch nicht
ganz erstorben zu sein. Hier denke man nur an die stimmungs-
vollen Bilder in Racines ,Athalie“!

Das stolze Pochen auf die gallikanischen Freiheiten, die
kein anderes Volk aufzuweisen habe, die scharfe Zuriickwei-
sung papstlicher Eingriffe in den Machtbereich des franzosischen
Konigs?), vor allem aber die Forderung der volkskirchlichen
Einheit fiir alle katholischen Lander zeugen ganz gewiss fir
ein Nationalbewusstsein der Jansenisten.

£ ®
£

Dem Jansenismus ist nach Hs. Auffassung die ,liberstaat-
liche Sphéare“, die ,internationale Menschheitsgemeinschaft®,
»fir die der religios verinnerlichte Mensch sich einsetzen miisse*,
gleichgiiltig (S. 46).

H. beurteilt die Stellung der Jansenisten zum Kriege, in-
dem er geltend macht: ,Nicole wollte erst dann den Krieger
fur siindenfrei erkldrt wissen, wenn er gezwungen am Feldzug
teilgenommen hatte“*). Saci wire der Ansicht, ,jeder Waffen-
tragende und Kriegfiihrende schon an sich sei stindenhaft,
mochte es sich um einen gerechten oder ungerechten Krieg
handeln* (S. 47, 48). Nicole verwirft als strengkirchlicher Theo-
loge ganz gewiss nur den ungerechten Krieg; Saci aber spricht
an der von H. angefiihrten Stelle’) hauptsidchlich vom Ver-

') Insbesondere sind Arnaulds Briefe eine reiche Fundgrube.
9 J. 11, 1. Abt,, 539 f.

%) Z. B.: Oeuvres 21, 522 und viele andere Stellen.

Y) Verwiesen wird auf <I, 20>,

®) Mem. 1I, 20.



— 460 —

hiltnis des geistlichen Standes zum Krieg. Dabel macht er die
nicht gerade unbekannte kirchenrechtliche Bestimmung geltend,
ein (romisch-)katholischer Geistlicher diirfe niemals die Waffen
fihren!!! Wenn Saci in dem vorliegenden, nicht allzu klaren
Zusammenhang sein Bedenken gegen das Waffentragen auf die
gesamte (katholische) Christenheit tibertragt, so darf man auf
keinen Fall Fontaines Bemerkung?!) iibersehen: M. de Saci étoit
trés ignorant dans cette espece de Theologie qui dégénéroit en
Thuologie?), représenta que Jesus-Christ avoit fait remettre
I’épée dans le fourreau et avoit maudit & l'avenir 'usage que
I'on en feroit.*

Es gilt noch mehr, es gilt den ganzen Zusammenhang der
von H. herbeigezogenen Stelle nachzupriifen. Fontaine berichtet
daselbst eingehend iiber Port-Royal des Champs’ Verhalten im
zweiten Pariser Krieg?®): Die Nonnen begaben sich in die Pa-
riser Niederlassung von Port-Royal. Die zuriickbleibenden
ménnlichen Insassen bereiteten sich unter der kundigen Leitung
des Herzogs von Luines auf etwaige feindliche Heimsuchungen
vor. Dem Genannten stand le Maitre tatkraftig zur Seite. Fon-
taine schildert anschaulich die Befestigungsarbeiten, welche
man im Kloster vornahm, die Anwerbung von rund 300 Kriegs-
freiwilligen aus allen Berufsschichten und deren und der Kloster-
leute Waffeniibungen. Le Maitres Wahlspruch war: Circum-
date Sion et complectimini eam, narrate in turribus eius,
ponite corda vestra in eius.“ Und der Jansenist Fontaine be-
merkt dazu: ,Beaucoup de solitaires prenoient plaisir & manier
la truelle, et 1'on ne pouvoit, en les voyant, ne pas se souvenir
du tems d’Esdras ou le peuple de Dieu batissant Jerusalem
tenoit la truelle d’'une main et l’épée de l'autre“*). Man berief
sich auf die Heilige Schrift und erinnerte vor allem an den
gerechten Kampf der Makkabder?®). Nur wenige geistliche
Herren, ihnen voran de Saci und Singlin, widerstrebten den
Kriegsvorbereitungen des Klosters®. Dabei gab de Saci den
Wortfithrer ab. Sein Standpunkt lief auf die angefiihrten Séitze

1) 19—20.

’) Was bedeutet dieses offenbar hiimisch gemeinte Wortspiel?
5 7L

4 12. .

) 11.

) 19.



— 466 —

hinaus. Er erreichte durch riihriges Reden, dass die eigent-
lichen — wohlgemerkt! — Klosterinsassen die Waffen schliess-
lich wieder niederlegten?).

Dass Arnauld die Einnahme des von den Tiirken besetzten
Ofen mit einem zweifachen ,Vietoire, Victoire!“ freudig be-
griisst?), dass er die Hugenottenkriege billigt, ,weil es sich um
Aufrithrer handele“?), wird H. gewiss in Erstaunen setzen,

Besonders auffallig sind Hs. Satze: ,Denn isoliert stand fiir
die Jansenisten das christlich-asketische Individuum da. Es war
isoliert, so wie wir es bei Rancé schon gesehen haben (H. denkt
an eine noch nicht vorliegende Untersuchung, welche als seinen
,otaatslehren usw.“ voraufgehend gedacht ist), bei diesem Be-
griinder der ersten, primitiveren Reformbewegung, welche sich
der offiziellen staatlich-kirchlichen Kultur entgegengestellt hatte.
Waihrend aber fiir diesen, der kein neues Leben hatte, der Weg
leicht und kurz war?), der ihn zur Griindung eines asketischen
Verbandes fiihrte, war fiir die Jansenisten die Schwierigkeit
viel grosser. Denn bei diesen war die Teilung zwischen Gottes-
reich und Welt keine so grundsétzliche. Bei ihnen handelte
es sich in letzter Linie trotz allen durch antiheroische Pas-
sivitdt und Pradestinationslehre bedingten Esoteriertumes nicht
nur um kleinste Gruppen von Auserwihlten, sondern um wei-
teste Kreise“ (S. 62). ,Was Wunder, dass sie denn auch dem
Beichtvater, dem Gewissensberater eine wichtige Rolle zuer-
kannten. Sie, die sonst vor Befolgung von Ratschlagen und
vor Abhingigkeit warnten, sahen ein gliubiges Vertrauen des
isolierten Menschen zu seinem ,Directeur de Conscience“ nicht
ungern.“ ,Auch nach ihrer Zucht war ja das Busssakrament
diejenige Einrichtung, durch die sich eine Regelung des ganzen
Lebens am besten bewerkstelligen liess“ (S. 63—64).

Von der Unklarheit dieser Sitze ganz abgesehen, kénnen
wir nicht scharf genug hervorheben: Der Jansenismus hat die
Beichte und den Verkehr mit dem Beichtvater einem jeden
Katholiken zur unbedingten lebenslédnglichen Pflicht gemacht
Ohne das Busssakrament wére in seinen Augen der Einzel-
mensch fiir ewig verloren. Ein Gutteil des jansenistischen

1y 21.
%) Qeuvres 2, 704.

3 Vgl 21, 95—97; 233 und Arnaulds Briefe.
4) Verwiesen Wn'd auf ¢« Vie de Rancé I 97s.



— 467 —

Kampfes galt der jesuitischen Beichtstuhlpraxis?!). Das ist nicht
mit den wenigen Worten gesagt: ,Und wie die Jansenisten das
priesterliche Amt hoch bewerteten, so auch diejenige Funktion,
die am meisten den Vermittlungscharakter zwischen Gott und
Mensch erkennen ldsst, diejenige der Sakramentenspendung.
Wie wesentlich ihnen — die doch iiber das Busssakrament so
ganz anders dachten, als die nicht minder von seiner Bedeu-
tung tiiberzeugten Jesuiten — diese Einrichtung war, das hat
ihr Kampf um deren Reform mit aller Deutlichkeit erkennen
lassen® (8. 63)2).

Und dann das auf der einen Seite ,isolierte* Individuum,
dem auf der andern Seite ,doch wieder“ ein Beichtvater
sempfohlen* wird! Dieses ,isolierte Individuum* soll ,weitesten
Kreisen“ angehéren. Ist mit diesen ,weitesten Kreisen“ etwa
die — Kirche gemeint, oder glaubt H. wirklich, der Jansenis-
mus sei eine sektenhafte, kirchenfeindliche Bewegung gewesen ?
So wenigstens blickt es aus seinen gelegentlichen Ausserungen
(S. 12, 67). Ven der Kirche, die das Ein und Alles, die den
Mittelpunkt des gesamten Lebens fir den Jansenisten bildet,
redet H. in seinen ,Soziallehren“ tiberhaupt nicht, mag er sie
auch hier und da beriihren; so, wenn er von ihrem Verhéiltnis
zum Staate oder von dem ,mittelalterlichen Ketzerrecht spricht.
Wo bleibt da das ,religios isolierte Individuum“? Das ganze
Verhéltnis des Jansenismus zur Papstkirche auf der einen und
zum Jesuitentum auf der andern Seite tritt bei H. nirgendwo
hervor. Darum lédsst er ausser acht, dass die Jansenisten von
den gottlichen Pflichten des Konigs und des Staates gegeniiber
jener Kirche sprechen, dass sie die ,gallikanischen Freiheiten“,
die ,Declaratio Cleri Gallicani“ und viele andere kirchenge-
schichtlich hochbedeutsame Erscheinungen verteidigen.

So vermisst man denn jede Hervorkehrung des hochsten
Ideals, das jeden Jansenisten — nicht zuletzt Paskal 3) — beseelt:
sLeben und sterben in der katholischen Kirche, die &usserlich
im Papste gipfelt, die alle Menschen umfassen soll, deren Lehren

) Vgl. Arnaulds «De la fréquente Communion», Oeuvres, Bd. 27.
Neerkassels (des dem franzisischen Jansenismus so nahestehenden Bischofs)
<Amor poenitens»> in Rev. 1907, 603 ff. Paskals 10. Brief.

) Hier macht H. als Quellen geltend: « Fuzet, p. 147> und « Escobar,
Theol. mor. V, p. 37>!

%) Briefe 303.



— 468 —

und Geboten man jederzeit folgen muss, ,selbst dann, wenn sie
gegen die personliche Meinung des Einzelmenschen gehen“?).
Da hat ,alle Gleichgiiltigkeit gegeniiber den Institutionen der
Welt“, welche H. den Jansenisten nachsagt (S. 62), eine scharfe
Grenze.

* " *

Unsere Untersuchung umfasst tiber ein Drittel von Hs.
Buch. Wir moéchten es dabei bewenden lassen. Eine wirklich
sachkundige, erschopfende Vorstellung der jansenistischen Staats-
und Gemeinschaftslehre wiirde eine dusserst begriissenswerte,
nicht leichte und umfangreiche Arbeit sein. Wir mochten zu
ihr, wie iiberhaupt zu weiteren Studien auf dem Gebiete des
Jansenismus angeregt haben. Hier ist noch ungeheuer viel
zu tun, und das Meiste entbehrt nicht einer hervorragenden
Anziehungskraft, mégen auch die Quellen vom Staub der Zeiten
verdeckt sein.

1) Vgl. A. A.; Paskals 17. und 18. Brief.

Ernst Moog, Stiihlingen (Baden).




	Zur jansenistischen Staats- und Gemeinschaftslehre

