
Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 5 (1915)

Heft: 4

Artikel: Zur jansenistischen Staats- und Gemeinschaftslehre

Autor: Moog, Ernst

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-403873

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 21.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-403873
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


- 444

Zur janscnlsUschen Staats- und Gemeinschelislehre.

Im vorigen Jahre hat Paul Honigsheim ein Buch
herausgegeben, dessen Aufschrift lautet: „Die Staats- und Sozial-Lehren
der französischen Jansenisten im 17. Jahrhundert" x). Bei der
Wichtigkeit dieses Vorwurfes ist es für einen bescheidenen
Kenner des Jansenismus von selbst gegeben, Hs. Behauptungen
kritisch nachzugehen und mit den bisherigen Ergebnissen der

') Abkürzungen und Quellen :

1. A. A. Moog, Ernst : Antoine Arnaulds Stellung zu den kirchlichen
Verfassungsfragen im Kampf mit den Jesuiten, Bern 1914,

Stämpfli & Cie., oder 4. Heft der Intern. Kirchl. Zeitschrift
1914.

2. Diet. Dictionnaire des Livres Jansénistes, ou qui favorisent le
Jansénisme, Anvers 1752, J. B. Verdrussen, 4 Bde.

3. Briefe Paskai: Briefe gegen die Jesuiten, Jena 1907, Diederichs.
4. Honigsheim : Die Staats- und Soziallehren der französischen

Jansenisten im 17. Jahrhundert, Heidelberg 1914, K. Pfeffer
(Seitenzahlen ohne nähere Angaben beziehen sich auf
dieses Buch).

5. J. Reusch : Der Index der verbotenen Bücher, Bonn 1883—1885,
Cohen & Sohn, 3 Bde.

6. Mem. Fontaine: Mémoires pour servir à l'Histoire de Port-Royal,
Utrecht 1736, Aux dépens de la Compagnie, 2 Bde.

7. Oeuvres Hautefage : Oeuvres de M. A. Arnauld, Lausanne 1775—1782,

D'Arnay & Cie., 42 Bde.
8. P. Paskal: Pensées, herausgeg. von Brunschvicg, Paris 1907,

Hachette & Cie.
9. Pensées Paskal: 3. Bd. der Oeuvres complètes, Paris 1903, Hachette

& Cie. (Der Einheit halber wird Honigshe.ims Anführungsweise

nach Article, Nr. und pagina befolgt.)
10. R. Reuchlin : Port-Royal, Hamburg und Gotha 1839 bzw. 1844,

Perthes, 2 Bde.
11. Rev. Revue Internationale de Théologie, Jahrgang 1907.
12. V. Vie de M. A. Arnauld, Lausanne 1782, D'Arnay & Cie., 2 Bde.



— 445 —

noch sehr im argen liegenden Forschung zu vergleichen. Dabei
kann es sich nur um gelegentliche Streiflichter handeln, wie
sie gerade in die Feder fliessen, nicht aber um eine völlige
Erschöpfung des Honigsheimschen Buches. Dazu wären
umfangreiche Sonderstudien erforderlich, die gewiss sehr
verlockend, ja geboten erscheinen, zu denen dem Schreiber dieser
Zeilen aber im Augenblick Vorlagen und Zeit fehlen. Von der
Art der Honigsheimschen Quellenbenutzung, die sehr zu denken
gibt, sei im einzelnen ganz abgesehen, das würde zu weit führen
und der Untersuchung ein gut Stück ihres Reizes nehmen. Es
darf aber auf keinen Fall übersehen werden: Antoine Arnaulds
vieltausendseitige Werke mit ihren zahllosen Erläuterungen
scheint H. ganz unbeachtet gelassen zu haben. Und gerade
Arnauld wäre am ehesten berufen gewesen, über die von H.
gestellten Fragen Aufschluss zu geben. Statt dessen wird Paskal
als Kronzeuge der jansenistischen Geisteswelt ins Feld geführt.
Paskal mit seinen oft eigenartig ausgeprägten Anschauungen
dürfte eine derartige Rolle kaum zuerkannt Averden, zumal er
mit Port-Royal, der jansenistischen Hochburg, im Streit um das
Formular sozusagen gebrochen hatJ). Zudem vermisst man bei
dem Grübler Paskal trotz starker Ansätze (in der Sittenlehre)
die Schärfe einer Systematik, wie sie dem nüchternen Geschichtsforscher

Arnauld eigen ist. Von den übrigen Führern des

Jansenismus treten Nicole und Quesnel einigermassen hervor,
während Jansen und St. Cyran2) nur hier und da einmal er-
Avähnt werden. Der sonstige, viele hundert Werke zählende
jansenistische Schriftschatz ist weiter nicht berücksichtigt.

Es heisst von vornherein den „Jansenismus" missverstehen,
Avenn man in seinen Vertretern nur die „Einsiedler von Port-
Royal" oder „Anachoreten des Chevreusetales" und deren
„weltfremde" Nacheiferer sieht (S. 7). Der Jansenismus war bei aller
Verinnerlichung, selbst Avenn man von einer übertriebenen
Frömmigkeit desselben reden wollte, nicht so weltfremd, wie

') Vgl. nicht zuletzt den, Avenn auch jesuitischen, Diet. II, 503 f. ; ferner
P. 239 f., 745 f.

*) Über letztern veröffentlichte Paul Lindau im vorigen Jahre die
Schrift: «Ein Heüiger von Port-Royal und Kardinal Richelieu>, Halle 1914.

Besondere Besprechung sei vorbehalten.



— 446 -
H. glaubt. „Weltflucht" ist das. Hochziel der Jansenisten
gewesen, welche bereits in den Klostermauern weilten. Dieselbe
Weltflucht war aber für die Tausende von Jansenisten ausserhalb

Port-Royals gänzlich hinfällig. Der „Jansenismus"
umfasste die Aveitesten Kreise : zahllose Ordens- und Weltgeistliche
und ungezählte Laien, vom einfachen Bauern aufwärts (z. B.
Dorf St. Maurice im Sprengel von Sens ; Bergsprengel von Alet)
bis zur höchsten Umgebung des Hofes (z. B. Madame de Longueville,

Graf Liancourt)1).
H. zieht aus der angeblichen Weltflucht der Jansenisten

schAverwiegende Folgerungen : „Dem Jansenismus gebräche es
in seiner Weltferne an jeder geschichtlichen Denkweise" (S. 23).
Was wollte der Jansenismus denn anders als die geschichtliche
Erneuerung des Katholizismus In diesem Bestreben forschte
er mit einer bewundernswerten Genauigkeit in den Urschriften
der Bibel und der frühesten Väter. In diesem Bestreben ging er
darauf aus, die Irrwege aufzuzeichnen, welche der Katholizismus
in den Fesseln des Romanismus gegangen war. Das war
Arnaulds2), das Avar Paskais3) Trachten. Im Brennpunkt der
jansenistischen Forschung stand der Kirchenvater Augustinus,
den Jansen bearbeitete, was dessen Verteidigern die unberechtigte
Bezeichnung „Jansenisten" einbrachte. So bildet nicht „das
Avissenschaftliche Werk des weltfremden Bischofs von Ypern"
die „Grundlage bei allen Streitigkeiten des Jansenismus mit
Rom" (S. 7), sondern der breite Boden eines umfangreichen
geschichtlichen Wissens. Jansens „Augustinus" ist nur im Sinne
der äussern Ursache als „Ausgangspunkt" (ebenda) des
Jansenismus zu betrachten. Dessen innere Ursache war Port-Royals
Geschichtskenntnis.

H. behauptet: „Der Jansenismus wollte nicht die Welt
erobern. Von der Schlechtigkeit der Zeit überzeugt, wollten seine

Anhänger als reine Christen ausharren und auf ein besseres
Jahrhundert Avarten" (S. 8). Wir halten entgegen: Was der
Jansenismus an geschichtlichen Werken aus der Vergangenheit
hervorgeholt hatte, das suchte er in hingehendster Weise an
die Masse des katholischen Volkes weiterzugeben. Jeder Kenner

') Vgl. Vorwort zu « De la fréquente Communion », Oeuvres 27, XXXIX;
25, 277; V. II, 102 u. a.

3) Vgl. A. A.
3) Briefe 63, 69, 72 f.



— 447 —

des Jansenismus muss wissen, was hier in unendlicher Langmut
auf der Kanzel, im Beichtstuhl und durch strengste, womöglich

öffentliche Kirchenbusse erstrebt wurde. Selbst vor dem
Throne des Königs durfte ein Bischof nicht schweigen, wenn
dieser gegen Gottes Gebote fehlte1), eine Tatsache, die auch
H. an einer Stelle zugibt (S. 55). Der Jausenismus suchte mit
aller Kraft die Protestanten für den Katholizismus
zurückzugewinnen. Man denkt da an die entsprechenden grossen
Schriften Arnaulds2) und anderer3). Man denkt an Arnaulds
Briefwechsel mit Leibnitz und dem Landgrafen von Hessen-
Rheinfels3). In dieser Werbetätigkeit unter den Niehtkatholiken
brachten die Jansenisten selbst schwere Geldopfer. Das lehrt
der Ankauf der Insel Nordstrand zu dem Zwecke, nach Gründung
eines jansenistischen Klosters die Protestanten zu bekehren4).

H. fährt fort: „Zu dieser schlechten Welt gehörte aber auch
der französische Staat; mit ihm hiess es sich abfinden, zu ihm
musste man Stellung nehmen. Alles dies konnte aber nur dazu
veranlassen, sich mit der Frage zu befassen, wieweit man den
konkreten Staat anerkennen dürfe. Zu einer systematischen
Staatslehre, die nach Wesen, Entstehung* und Zweck des Staates
schlechthin oder gar nach der Gestaltung* des besten Staates
fragt, fehlte bei solcher Geistes\^erfassung jegliche Veranlassung"
(S. 8). Waren denn die Jansenisten Staatswissenschaftler oder
Theologen? Sie waren Theologen, und von Theologen wird
niemand eine notAvendige Beschäftigung* mit grossartigen
Staatstheorien verlangen. Der nichtultramontanen Theologie ist es

stets darauf angekommen, ob ein Staat das christliche Ideal
zu verwirklichen trachtet, nicht aber, wie dessen Aufbau
beschaffen ist. Nicht aus „Weltfremde", sondern aus geschichtlicher

Kenntnis lehnten die Jansenisten jede Hineinziehung
irgendAvelcher Staatstheorien in die kirchliche Lehre ab. So

verwarf man die Bulle „Unam Sanctam"5). Durch zahllose

') Oeuvres 24, 400, 403—404 und Zusammenhang.
*) J. II, 1. Abt., 483—484.
3) Vgl. die Sammlung von Arnaulds Briefen: Oeuvres, 1.—i. Bd.; R. II,

769 ff.'
4) Das Unternehmen scheiterte freilich aus hier nicht zu erörternden

Gründen, vgl. V. II, 385 f. ; R. I, 803 f.
") Oeuvres 21, 65; 22, 435; 23, 160; 24, 420; 37, 14.



— 448 —

geschichtliche Beispiele wusste man die Verderblichkeit der
„Zwei-Schwerter-Theorie" zu erhärten '). Der ultramontanen,
nur politisch gerichteten Papstkirche galt ja der ganze Kampf
des Jansenismus

Dabei ging er aber keineswegs an den bestehenden
Staatsformen achtlos vorüber. Die Jansenisten beschäftigten sich,
streng dem gesetzten Ziele — Erneuerung des alten Katholizismus

— folgend, mit dem Staate insoweit, als sie fragten,
ob der Staat, dem sie angehörten, das christliche Ideal zu
erfüllen gewillt sei. In dieser Hinsicht sah man in dem
französischen Staate einen Vertreter und Schirmherrn urkatholischer
Überlieferung, den eifrigen Hüter der „gallikanischen
Freiheiten*. Die Unabhängigkeit der weltlichen Macht gegenüber
der geistlichen, die Fehlbarkeit des Papstes in Glaubensfragen,
die Pflicht des französischen Königs, über die Kanones zu wachen,
das Berufungsrecht des französischen Staates „an den besser
zu unterrichtenden Papst" l) und vieles Andere gehört zum un-
umstösslichen Gemeingut der französischen Jansenisten. Wir
können sagen : Die französischen Jansenisten waren ihrem
politischen Glaubensbekenntnis nach Stockgallikaner. Sie billigten
nicht zuletzt die „Declaratio Cleri Gallicani" des Jahres 16822).
Und da redet H. von dem „dauernden Widerstreit zwischen
Jansenismus und Gallikanismus" (S. 7 und 58).

Richtig ist, von einer Gegensätzlichkeit zwischen den
Jansenisten und Ludwig XIV. zu sprechen (S. 58). Diese
Gegensätzlichkeit war aber nicht grundsätzlicher Natur im Sinne
eines „Widerstreites zwischen jansenistischem Kirchenbegriff
und absolutistischer Verwaltungspraxis" (ebenda). Der
Jansenismus war sich des Wesens und der Gefahren der königlichen

Unumschränktheit wohl bewusst. Gleichwohl hat er nie
an den bestehenden staatlichen Verhältnissen Kritik geübt oder

gar gerüttelt. Dazu waren die Jansenisten vielzusehr Kinder
ihres Volkes und ihrer Zeit. Trotz aller Missachtung*, ja
Verfolgung, die ihnen bei Hofe begegnete, verharrten sie, wenigstens
im 16. Jahrhundert, auf dem allgemein christlichen Standpunkt,
man dürfe sich niemals gegen die gottgewollte Obrigkeit
auflehnen. Der König gilt dem Jansenisten als der vorzügliche
Sachwalter des göttlichen Gesetzes auf Erden, und gerade wegen

') Vgl. nur A. A.
2) Vgl. J. II, 1. Abt., 575.



— 449 —

seiner Unumschränktheit ist dieser vor Gott doppelt
verantwortlich *). Ludwig ist in den Augen der Jansenisten „viel zu
fromm", als dass er jemals wissentlich gegen Gottes Willen
verstiesse. Stets galten die Jesuiten als seine bösen Ratgeber.
So war es bei der Verfolgung Port-Royals, bei der Verfolgung*
der jansenistischen Bischöfe, bei der Beseitigung des „Régale"
und bei der Aufhebung des Klosters der „Filles de l'Enfance"2).
Wieweit das jansenistische Urteil über die Persönlichkeit Lud*wigs
zutrifft, bleibt hier gleichgültig.

Tatsache ist, dass im Laufe der Zeit ein äusserer Gegensatz

zwischen den Jansenisten und Ludwig eintrat, der sich zur
gegenseitigen Entfremdung steigerte. Aber nicht der Gallikanismus,

sondern der Jesuitismus war die dem Jansenismus feindliche

und verderbliche Macht. H. übersieht, dass ebenderselbe
Ludwig, welcher als Staatsmann den Gallikanismus zu erhalten
trachtete, als „kindisch-frommer Sohn der Kirche", von den
Jesuiten blind geleitet, diesen Gallikanismus unter dem Schreckensnamen

„Jansenismus" zu vernichten suchte3).
Nun entnimmt H. einem Briefe Arnaulds, den er in

Fontaines „Erinnerungen"4) gelesen hat, „Arnauld habe sich mit
Entrüstung dagegen ausgesprochen, dass ein Priester sich an
einem Widerstand gegen die Obrigkeit beteilige" (S. 34). Dabei
hat Arnauld in dem betreffenden Briefe einen ganz bestimmten
Fall von Widersetzlichkeit gegen die Obrigkeit im Auge, den er
als solchen verurteilt. Es ist hingegen unangebracht, Arnaulds
Urteil in diesem einen Falle zu verallgemeinern. Als feststehend
muss gelten, dass Arnauld jeden Aufruhr venvirft — was H.
von Paskal sagt (S. 34) —, nicht aber eine Gehorsamsver-
Aveigerung, d. h. den „duldenden Widerstand". Wenn man bei
Befolgung* des obrigkeitlichen Befehles gegen Gottes Gebot zu
handeln glaubt, da gibt es für Arnauld ein gebieterisches Halt,
da dürfen die Bischöfe selbst vor den Stufen des königlichen
Thrones nicht nachgeben2). Wie oft haben Jansenisten beim
Könige, ja selbst bei der Königin Berufung gegen ungünstige
Befehle eingelegt2). Da trat man sehr Avohl aus der „Beschaulichkeit

des Chevreusetales" heraus und in Fühlung mit dem

') Oeuvres 30, 672.

2) Vgl. A. A.
') Vgl. Einleitung zu A. A.
*) Mem. II, 27.



— 450 —

angeblich „verhassten Staate", der, wie H. ausführt, nach jan-
senistischer Meinung seinen Ursprung der „Brutalität und Macht"
verdanken soll (S. 13).

Bevor wir diesem Gedanken weiter nachgehen, sei noch
ein näheres Wort über die Unumschränktheit des Herrschers
in den Augen der Jansenisten gesagt. Der Geist und die
tatsächlichen Verhältnisse des Jansenismus schlössen jede
Erörterung über den an sich untheologischen Vorwmrf des Tyrannenmordes

aus, Avas bekanntlich eine Lieblingsfrage bestimmter
Jesuiten gewesen ist. H. stellt nun fest, „für den gesamten
Jansenismus falle das schwerwiegende, in den Jahrhunderten der
Religionskriege und des Absolutismus so viele Staatsmänner,
Philosophen und Theologen beAvegende Problem des Tyrannenmordes

fort" (S. 21—22). Arnauld, dieser Vorkämpfer des
Jansenismus, hat sich mit der Lehre vom Tyrannenmord sehr wohl
beschäftigt, Avenngleich er sie als eine jesuitische Erfindung in
Avenigen Worten brandmarktx). Ja sogar Paskal — Hs.
eigentlichster Gewährsmann — behandelt eingehend die jesuitischen
Lehren vom Mord (13. und 14. Brief).

In Paskal sieht H. den für die französischen Jansenisten
vorbildlichen Staatstheoretiker: „Paskal, der als Jansenist die
Erbsünde so hoch einstellt und an die grundsätzliche Verderbtheit

der Welt glaubt, ist zunächst schon das Wort Natur ein
Greuel und noch mehr da,s Suchen nach naturgemässem Leben
und Wirken8)2). Naturgemässes Leben ist nichts anderes als
unchristliches Leben, ist Herrschen der Brutalität und Macht.
Dieser allein verdankt auch nach jansenistischer Theorie der
Staat sein Daseinb). So ist bei diesen Anhängern der
augustinischen Gnadenlehre auch eine dem Augustinismus venvandte
Auffassung vom Wesen des Staates festzustellen. Und doch,
wieAveit sind diese beiden Anschauungen voneinander ver-
schieden! Dort eine Bezeichnung des Staates als teuflischen
Wesens, das bekämpft oder dem Gottesstaate untergeordnet
werden muss Hier eine Verachtung des Staates als eines aus
den niederen Trieben des Menschen heraus geborenen Wesens,
das man seinem Schicksal überlässt, das man weder bekämpfen.

>) Vgl. A. A.
2) Zu *), b) und °) vgl. den nachfolgenden französischen Text.



— 451 —

noch unterjochen will, und das kennen zu lernen, dementsprechend
durchaus nicht wichtig ist. So kümmert es auch Paskal gar
nicht, wann durch die böse Macht der Menschen der Staat
geschaffen worden ist0)" (S. 13).

Als Beweisstellen für a), b), °) macht H.1) folgende „Pensées"
geltend :

a) „Ceux qui sont dans le dérèglement disent à ceux qui
sont dans l'ordre que ce sont eux qui s'éloignent de la nature,
et ils la croient suivre: comme ceux qui sont dans un vaisseau
croient que ceux qui sont au bord fuient. Le langage est pareil
des tous côtés. Il faut avoir un point fixe pour en juger. Le
port juge ceux qui sont dans le vaisseau; mais où prendrons-
nous un point dans la morale?"

b) „Pourquoi suit-on la pluralité? est-ce â cause qu'ils ont
plus de raison? non, mais plus de force. Pourquoi suit-on les
anciennes lois et anciennes opinions? est-ce qu'elles sont les
plus saines? non, mais elles sont uniques, et nous ôtent la
racine de la diversité."

°)2) „César étoit trop vieil, ce me semble, pour s'aller
amuser à conquérir le monde. Cet amusement étoit bon à

Auguste ou à Alexandre; c'étoient des jeunes gens, qu'il est
difficile d'arrêter, mais César devoit être plus mûr."

Es ist uns leider unmöglich, aus diesen wenigen, auf die

fragliche Sache so ganz und gar nicht bezugnehmenden Sätzen
die von H. aufgestellte „jansenistische Staatslehre" zu
entnehmen. Wir wollen aber zugeben, dass Paskal an andern
Stellen gelegentlich in spöttelnder Weise „Stimmungen" kundgibt,

welche an die von H. entworfene „jansenistische
Anschauung vom Ursprung des Staates" in etwa — wir betonen
ausdrücklich: in etwra — erinnern könnten. Man denke z. B.

an Paskais Schilderung:
„Nos magistrats ont bien connu ce mystère. Leurs robes

rouges, leurs hermines, dont ils s'émaillottent en chats fourrés,
les palais où ils jugent, les fleurs de lis, tout cet apparail
auguste étoit fort nécessaire ; et si les médecins n'aA'oient des

') Er folgt zweifelsohne — es fehlt eine entsprechende Angabe —
«Oeuvres Complètes de Blaise Pascal», Paris 1903, Hachette & Cie.

2) An vorliegender Stelle macht H. « Pensées VI, 87, p. 281 » geltend,
wobei 87 offenbar verdruckt und 47 heissen muss. Entsprechend geben
wir •) wieder.



— 452 —

soutanes et des mules, et que les docteurs n'eussent des bonnets
carrés et des robes trop amples de quatre parties, jamais ils
n'auroient dupé le monde qui ne peut resister à cette montre
si authentique. Les seuls gens de guerre ne se sont pas déguisés
de la sorte, parce qu'en effet leur part est plus essentielle : ils
s'établissent par force, les autres par grimace. C'est ainsi que
nos rois n'ont pas recherché ces déguisemens. Ils ne se sont

pas masqués d'habits extraordinaires pour paroître tels; mais
ils se sont accompagnés de gardes, de hallebardes. Ces trognes
armées qui n'ont de mains et de force que pour eux, les
trompettes et les tambours qui marchent au-dévant, et ces légions
qui les environnent, font trembler les plus fermes. Ils n'ont
pas l'habit seulement, ils ont la force. Il faudroit avoir une
raison bien épurée pour regarder comme un autre homme le
Grand Seigneur environné, dans son superbe sérail, de quarante
mille janissaires" (Pensées V, 9, p. 270).

Ähnlich erscheinen die Worte: „L'empire fondé sur l'opinion
et l'imagination règne quelque temps, et cet empire est doux
et volontaire : celui de la force règne toujours. Ainsi l'opinion
est comme la reine du monde, mais la force en est le tyran"
(Pensées V, 6, p. 269).

An anderer Stelle heisst es: La puissance des rois
est fondée sur la raison et sur la folie du peuple, et bien plus
sur la folie. La plus grande et importante chose du monde a

pour fondement la foiblesse ; et ce fondement-là est admirablement

sûr ; car il n'y a rien de plus sûr que cela, que le peuple
sera foible. Ce qui est fondé sur la saine raison est bien mal
fondé, comme l'estime de la sagesse" (Pensées V, 8, p. 270).

Was darf man aus diesen und vielleicht ähnlichen
Äusserungen Paskais lediglich entnehmen? Er macht gelegentliche
Bemerkungen über die irdische Herrschaft, wie sie sich in
seinen Augen ausmalt, solange ihre Träger und die ihr
Unterstehenden nicht zu den vor Gott „Gerechtfertigten", zu den

„Gerechten" gehören. Er gibt für diesen Fall ein allgemeines
„psychologisches Stimmungsbild" der Masse, ohne, Avie uns dünkt,
an ein bestimmtes Beispiel, etwa den Zustand des französischen
Staates, zu denken. H. spricht den Jansenisten freilich jede
Grundlage und jedes Interesse für psychologische Forschungen
ziemlich ab (S. 26, 29, 30). Man denke da nur an die
Ausführungen Arnaulds über die Seelenbeschaffenheit des Sünders



— 453 —

in „De la fréquente Communion", von den sonstigen
philosophischen Untersuchungen Port-Royals ganz zu schweigen.
Doch dies nur nebenbei. Paskal war im Gegensatz zu Arnauld
vielzusehr abstrakter Denker, als dass er sich in die politischen
Verhältnisse seiner Zeit gemischt hätte. Hiezu kommt: Wenn
er an den angeführten Stellen sich wirklich gegen den
französischen König hätte wenden wollen, so Aväre er mit den
französischen Jansenisten in die höchste Gefahr geraten. Am
wenigsten aber hatten seine erbitterten Gegner ein solches
Empfinden, sonst wären ihnen derartige Urteile zu unschätzbaren

Waffen geworden *). Und selbst von den „Lettres
Provinciales", die doch einen weit Avirklicheren Hintergrund als
die „Pensées" haben, wusste man jesuitischerseits nur ganz
allgemein zu sagen, „in ihnen würden weder der König noch die
ersten Minister verschont" s).

Die Stellen, in denen man in etwa einen „Anklang" an
eine „Staatsthéorie" finden könnte, beziehen sich schlechtweg
auf solche Verhältnisse, wo die Menschen noch im „Zustande
der Natur", d. h. im „Zustande der Unfreiheit" sich befinden,
wo in Ermangelung von Gottes Gnade die „véritable justice" 3)

unter ihnen noch nicht Platz gegriffen hat. „Von Natur aus ist
die Menschheit völlig verderbt und vermag nur zu sündigen",
„Gott aber trifft unter ihr eine Auswahl und schenkt den ,Aus-
erwählten' seine Gnade, wodurch sie gleichsam neugeboren und
zum Guten fähig werden", das sind Grundanschauungen eines
jeden Jansenisten. Von diesen Grundanschauungen ausgehend,
stellt Paskal seine vorstehenden Betrachtungen an. Dabei ist
er über den „Stand der Sünde" oder, „staatstheoretisch"
gesprochen, über den „Staat der Sünde" offenbar nicht weiter
hinausgegangen.

Wie Paskal über den „Staat der Gnade" oder, besser
gesagt, den „Staat der Begnadeten" gedacht hat, lässt sich kaum
ausmachen. Ein einziges Mal erscheinen, und zwar im 14. Pro-
vinzialbriefe, die Könige und Regierungen als die gottgeAvollten
Verhänger der Todesstrafe4). Inwieweit Paskal in dem
französischen Staate den „Gnadenstaat" verkörpert sah, lässt sich

') Vgl. Diet. Ill, 226 f.
2) Diet. II, 500.
3) Vgl. Pensées V, 6, p. 269.
4) Briefe 232.



— 454 -
aus seinen Schriften nur vermutungSAveise bestimmen. Von
den „gallikanischen Freiheiten" scheint Paskal nirgendwo zu
sprechen. Doch ist er zAveifelsohne mit derselben Schärfe wie
die übrigen Jansenisten für dieselben eingetreten. Dafür zeugt
seine entschiedene Zurückweisung der päpstlichen Unfehlbarkeit

in dem bekannten Streit um das Formular, dafür sprechen
seine Briefe über die Unfehlbarkeit des Papstes (17. und 18. Brief).
So muss Paskal zum mindesten hinsichtlich der „gallikanischen
Freiheiten" dem Staate Ludwigs des XIV. einen wirklichen Wert
zugemessen haben. Dass Paskal tatsächlich an Ludwigs Staat
nicht so achtlos vorübergegangen ist, wie H. meint, ja, dass
er in Ludwig sogar den Verfechter von Gottes Gesetz gesehen
haben muss, und selbst für andere Staatsformen Verständnis
und Anerkennung hat, bestätigt seine Schwester, wenn sie in
dem A^on H. benutzten Buche sagt: „II avoit un si grand zèle

pour la gloire1) de Dieu, qu'il ne pouvoit souffrir qu'elle fût
violée en quoi que ce soit; c'est ce qui le rendoit si ardent
pour le service du roi, qu'il résistoit à tout le monde lors les
troubles de Paris, et toujours depuis il appeloit des prétextes
toutes les raisons qu'on donnoit pour excuser cette rébellion;
et il disoit que, dans un Etat établi en republique comme
Venise, c'étoit un grand mal de contribuer à y mettre un roi,
et opprimer la liberté des peuples à qui Dieu l'a donnée ; mais

que, dans un Etat où la puissance royale est établie, on ne
pouvoit violer le respect qu'on lui doit que par une espèce de

sacrilège; puisque c'est non-seulement une image de la
puissance de Dieu, mais une participation de cette même puissance,
à laquelle on ne pouvoit s'opposer sans resister visiblement à

l'ordre de Dieu; et qu'ainsi on ne pouvoit assez exagérer la
grandeur de cette faute, outre qu'elle est toujours accompagnée
de la guerre civile, qui est le plus grand péché que l'on puisse
commettre contre la charité du prochain. Et il observoit cette
maxime si sincèrement, qu'il a refusé dans ce temps-là des

avantages très-considérables pour n'y pas manquer. Il disoit
ordinairement qu'il avoit un aussi grand éloignement pour ce

péché-là que pour assassiner le monde, ou pour AToler sur les

') Eine andere Lesart P. 32 hat schon an dieser Stelle das unten
vorkommende l'ordre, statt la gloire, wo dann l'ordre de Dieu unmittelbar
auf den französischen Staat sich bezöge



— 455 —

grands chemins; et qu'enfin il n'y avoit rien qui fût plus
contraire a son naturel, et sur quoi il fût moins tenté. Ce sont la
les sentimens où il étoit pour le service du roi" (Pensées, p. 17).

Nebenbei bemerkt, findet sich Arnaulds Stellung zum
Aufruhr auch hier bei Paskal, wenngleich H. feststellt, „für Paskal
sei eine Beschäftigung mit den historischen Revolutionen gar
nicht vonnöten gewesen" (S. 35). H. übersieht bei seiner
„jansenistischen Staatslehre" ganz die jansenistische Gnadenlehre.
Das fällt um so mehr auf, als der „Staat der Jansenisten"
seinem Ursprung nach das „Werk der brutalen Macht" sein
und seinem Zwecke nach „der Verwirklichung des christlichen
Sittengesetzes" dienen soll (S. 17). Der „Gewaltstaat" kann
doch unmöglich gleichzeitig „Gottesstaat" sein.

Nach dem Bisherigen erledigt es sich von selbst, wenn H.
aus Paskais obiger Schilderung der „magistrats" ohne weiteres
folgert: „Paskal spricht, wenn er den Inhaber der staatlichen
Gewalt im Auge hat, nur vom Königtum. Auch hier hat er
natürlich keine Veranlassung, sich weiter mit der Frage nach
der Herkunft der Königsgewalt, sowie nach ihrem Umfange
und ihrer Begrenztheit durch andere Gewalten zu beschäftigen.
Es schmerzt ihn ja auch gar nicht, zu wissen, dass auch diese

Institution, so wie jede Herrschaft, der GeAvalt ihren
Ursprungverdankt. Von göttlicher Herkunft ist somit bei Paskais Königtum

sehr wenig die Rede. Und was braucht man nach seiner
Meinung dem Volke noch viel darüber zu erzählen, es gehorcht
ja sowieso. Denn auf Respekt und Furcht ist der Gehorsam
der Masse aufgebaut; und was das Wichtigere noch
hinzukommt: Vernunft soAvohl wie Unzurechnungsfähigkeit des Volkes
helfen mit, das Königtum zu stützen. Vernunft insofern, als alle
klug genug sind, zu gehorchen, indem sie Avissen, dass ein
Umsturz doch nur den Mann beseitigen könnte, die Verhältnisse
aber gleich gut, bzw. gleich schlecht bleiben würden.
Unzurechnungsfähigkeit andererseits, insofern, als die niederen
Instinkte im Volke herrschen und die Königsherrschaft als sehr
nötig erscheinen lassen" (S. 19).

In ähnlicher Weise spricht auf Grund des Bisherigen für
sich, was H. hinsichtlich der staatlichen Gesetze ausführt :

„Bleibt also nur die Möglichkeit, dem Volke begreiflich zu
machen, dass man den Staatsgesetzen gehorcht, nicht weil sie
gerecht sind, sondern eben, Aveil sie die nun einmal bestehenden



— 456 —

Gesetze sind, die nicht schlechter sind als alle möglichen, die
an ihrer Statt eingeführt werden könnten. Auf diese Weise
bringt man das Volk dazu, am Altüberlieferten festzuhalten
Avobei es geraten ist, nicht allzusehr auf die Entstehung der
Gesetze Gewicht zu legen, die ja immer wieder durch das
Wirken der Gewalt zu erklären ist. An sie erinnert man besser
nicht ; es ist gut, dass dieser Anfang der Gesetze Aveit zurückliegt

und dieselben Gesetze schon lange in Wirksamkeit sind"
(S. 15—16).

Die von H. hierzu geltend gemachten Stellen scheinen uns
lediglich weitere „psychologische Malereien sündhafter Verhältnisse"

zu sein. Der Vollständigkeit halber seien auch diese
hier wiedergegeben : „Il est dangereux de dire au peuple que
les lois ne sont pas justes; car il n'obéit qu'à cause qu'il les
croit justes. C'est pourquoi il lui faut dire en même temps
qu'il y faut obéir parce qu'elles sont lois, comme il faut obéir
aux supérieurs, non parce qu'ils sont justes, mais parce qu'ils
sont supérieurs. Par là voilà toute sédition prévenue, si on peut
faire entendre cela, et ce que c'est proprement que la définition

de la justice" (Pensées VI, 10, p. 274).

„Il seroit donc bon qu'on obéît aux lois et coutumes, parce
qu'elles sont lois ; qu'il sût qu'il n'y en a aucune vraie et juste
à introduire ; que nous n'y connoissons rien, et qu'ainsi il faut
seulement suivre les reçues : par ce moyen on ne les quitteroit
jamais. Mais le peuple n'est pas susceptible de cette doctrine ;

et ainsi, comme il croit que la vérité se peut trouver, et qu'elle
est dans les lois et les coutumes, il les croit, et prend leur
antiquité comme une preuve de leur vérité, et non de leur
seul autorité sans vérité. Ainsi il y obéit; mais il est sujet à
se révolter dès qu'on lui montre qu'elles ne valent rien ; ce

qui se peut faire voir de toutes, en les regardant d'un certain
côté" (Pensées VI, 11, p. 275).

„Ils confessent que la justice n'est pas dans ces coutumes,
mais qu'elle réside dans les lois naturelles, connues en tout
pays. Certainement ils la soutiendroient opiniâtrement, si la
témérité du hasard qui a semé les lois humaines en avoit
rencontré au moins une qui fût universelle; mais la plaisanterie
est telle, que le caprice des hommes s'est si bien diversifié,
qu'il n'y en a point.



— 457 ~
Le larcin, l'inceste, le meurtre des enfans et des pères,

tout a eu sa place entre les actions vertueuses. Se peut-il rien
de plus plaisant, qu'un homme ait droit de me tuer parce qu'il
demeure au delà de l'eau, et que son prince a querelle contre
le mien, quoique je n'en aie aucune avec lui?

Il y a sans doute des lois naturelles ; mais cette belle raison
corrompue a tout corrompu : „Nihil amplius nostrum est ; quod
nostrum dicimus, artis est. Ex senatusconsultis et plebiscitis
crimina exercentur. Ut olim vitiis, sic nunc legibus laboramus."

De cette confusion arrive que l'un dit que l'essence de la
justice est l'autorité du législateur; l'autre, la commodité du

sotwerain; l'autre, la coutume présente, et c'est le plus sûr:
rien, suivant la seule raison, n'est juste de soi; tout branle
avec le temps. La coutume fait toute l'équité, par cette seule
raison qu'elle est reçue; c'est le fondement mystique de son
autorité. Qui la ramène à son principe, l'anéantit. Rien n'est
si fautif que ces lois qui redressent les fautes; qui leur obéit
parce qu'elles sont justes, obéit à la justice qu'il imagine, mais
non pas à l'essence de la loi: elle est toute ramassée en soi;
elle est loi, et rien davantage. Qui voudra en examiner le
motif le trouvera si foible et si léger, que s'il n'est accoutumé
à contempler les prodiges de l'imagination humaine, il admirera
qu'un siècle lui ait tant acquis de pompe et de révérence. L'art
de fronder, et bouleverser les États, est d'ébranler les coutumes
établies, en sondant jusque dans leur source, pour marquer
leur défaut cle justice. Il faut, dit-on, recourir aux lois
fondamentales et primitiAres de l'État, qu'une coutume injuste a
abolies. C'est un jeu sûr pour tout perdre; rien ne sera juste
à cette balance. Cependant le peuple prête aisément l'oreille
à ces discours. Ils secouent le joug dès qu'ils le reconnoissent ;

et les grands en profitent à sa ruine et à celle de ces curieux
examinateurs des coutumes reçues. Mais, par un défaut
contraire, les hommes croient quelque-fois pouvoir faire avec justice
tout ce qui n'est pas sans exemple. C'est pourquoi le plus sage
des législateurs disoit que, pour le bien des hommes, il faut
souvent les piper; et un autre, bon politique: „Quum veritatem
qua liberetur ignoret, expédit quod fallatur" (Varrò nach
Augustin). Il ne faut pas qu'il sente la vérité de l'usurpation;
elle a été introduite autrefois sans raison, elle est devenue
raisonnable ; il faut la faire regarder comme authentique, éter-

Interna t. kirchl. Zeitschrift, Heft 4, 1915. 31



— 458 —

nelle, et en cacher le commencement si on ne veut qu'elle ne
prenne bientôt fin" *).

Es sei nochmals an die „gallikanischen Freiheiten"
erinnert. In ihnen sieht Arnauld nichts anderes als Gottes
Gesetze2). Der Jansenismus kennt mithin sehr wohl eine
Gesetzgebung, die ihren Ursprung nicht aus der Gewalt hat, welcher
man sich blind zu fügen hätte. In dem Regalienstreit, jenem
grossen Abschnitt in der Geschichte des Jansenismus, pochte
man jansenistischerseits entschieden auf die Gesetze des zweiten
Lyoner Konzils, welche bisdahin als französische Staatsgesetze
in Geltung gewesen Avaren2). Die „ungeschichtlichen"
Jansenisten machten die pragmatische Sanktion von Bourges und
die Fürstenkonkordate geltend, Verträge mit staatlicher
Gesetzeskraft. Bei Aufhebung des Klosters der „Filles de l'Enfance"
kehrt Arnauld nachdrücklich die gesetzliche Genehmigung dieser
Anstalt durch Ludwig hervor2).

H. fällt folgende Urteile, welche schon im Hinblicke auf
das Gesagte in ihrer Allgemeinheit falsch sein müssen: „Es
gibt keine Instanz im Staate, keinen Einzelmenschen und keine
Gruppe, der irgendwie die Berechtigung zur Kritik des
Bestehenden zuerkannt Avurde" (S. 32). „Dem Individuum als
solchem würde von den Jansenisten keine besondere Sphäre
und Bedeutung zuerkannt" (S. 27).

Nochmals sei erinnert an die Aufhebung* des Klosters der
„Filles de l'Enfance", wo man jansenistischerseits auf die königliche

Genehmigung* dieser Anstalt verwies2), an den Regalienstreit,

wo man zugunsten der betreffenden Bischöfe uralte Aus
nahmegesetze geltend machte*-, an die Verfolgung Port-Royals,
avo man Verwahrung gegen Übergriffe des Königs in das kirchliche

Machtbereich einlegte2). Gerade die scharfe Begrenzung
der staatlichen und kirchlichen Gewalt und die wechselseitige
Bedeutung beider ist der Angelpunkt, in Avelchem H. den .Jan¬

senismus gar nicht erfasst hat, sonst könnte er nicht behaupten :

„So liegt es dem Jansenisten denn auch fern, im besondern

') Die drittangeführte Stelle geben wir unter der Annahme wieder
dass der offenbare Druckfehler Hs. S. 16 «III, 9, p. 259» heissen muss: III
9, p. 257.

2) S. A. A.



— 459 —

den Staat und die menschliche Gesellschaft als gottgewollt
hinzustellen, oder aber umgekehrt die Gottwidrigkeit dieses
durch die Macht entstandenen Gebildes zu behaupten, um eine
Unterordnung des Staates unter die Kirche zu befürworten,
Avie es der ultramontanen Theorie des Mittelalters und der
Gegenreformation geläufig gewesen war. Es fehlt überhaupt
das Interesse daran, den Staat in einen grössern organischen
Zusammenhang einzuordnen" (S. 14).

H. hat bei ReuchlinJ) von der Vorlassung Arnaulds bei
Ludwig nach Abschluss des „Klementinischen Friedens"
gelesen (S. 55). Die nähern Begleitumstände, das heisse und
langandauernde Bemühen, welches Arnauld an den Tag gelegt hat,
um LudAvig und den Papst für einen Ausgleich in dem Formularstreit

zu gewinnen2), und die Bedeutung des zustande gekommenen

Friedens scheinen H. gar nicht bekannt zu sein. Sonst
könnte er nicht ohne weiteres behaupten:

„Wenn auch nach dem Klementinischen Kirchenfrieden
Arnauld und seine Freunde der Aufforderung, am Hofe zu
erscheinen, Folge leisteten, so lag es doch dem Jansenismus,
solange er noch rein und blühend war, fern, sich irgendwie an
die staatlichen Machthaber heranzudrängen. Im Gegenteil, den
meisten Anhängern der Bewegung hätten solche Berührungen
mit Hochgestellten nur peinliche Verlegenheit bereitet. Denn
diesen gegenüber zu heucheln und ihren Unwillen über das
unchristliche Leben zu verbergen, das war ihnen nicht möglich.

Anderseits war es vielen von ihnen, und nicht nur Paskal,
von dem wir es ja wissen, eine Pflicht, ihre Ehrfurcht vor den

') R. II, 359. Und was findet sich dort? Ein scherzhafter Bericht
Briennes, Avie der « starre Jansenist » Arnaiüd bei ihm den Empfang am
Hof « eingeübt » habe. Br. gab den König ab, A. war « vergnügt » und
Br. «entzückt». Dann aber heisst es dem ganz zuwider, was H. beweisen
will, und g-anz im Sinne unserer frühern Feststellungen : « Es gab nicht
leicht gewissenhaftere Royalisten als diese Arnaulds, besonders den Doktor.»
« Nur die ruchloseste Unterdrückung, besonders unter Ludwig XV., konnte
die Herzen der Jansenisten dem Könige entfremden. Es wird erzählt, als
Arnauld in der letzten Krankheit öfters bewusstlos schlummerte, habe es
kein sichereres Mittel gegeben, die verlöschenden Lebensgeister wieder
anzufachen, als wenn man sagte, der König habe die Belagerung eines Platzes
aufgegeben, sich zurückziehen müssen. Der Verbannte raffte sich dann
sogleich auf, um die Wahrscheinlichkeit dieser Nachricht zu bestreiten.»

3) S. darüber V. I, z. B. 305, 344, 355.



— 460 —

Hochgestellten offen darzutun, ohne damit den innern Wert
jener Standespersonen behaupten zu wollen. Besonders
bezeichnend sind in dieser Hinsicht die Ausführungen von
Quesnel (H. venveist auf „V, 605, betr. Ap.-Gesch. Kap. 26,
Nr. 3") an jener Stelle, wo er von dem Benehmen des Apostels
Paulus vor Agrippa handelt: Er verbietet natürlich, wie jedem
Menschen, so erst recht dem Priester, den Grossen gegenüber
irgendeine Form von Schmeichelei anzuwenden. Das hindert
aber nicht, dass der Geistliche, der um der Wahrheit und der
Nächstenliebe willen sich A*erpflichtet fühlt, dem Fürsten seine
Sünden vorzuhalten, aus Klugheit und Ehrfurcht sich mässigt
und seine Worte in eine ruhigere und weniger verletzende
Form kleidet... Es wird also hier dem Jansenisten nicht nur
die Möglichkeit, sondern auch das Recht zugesprochen, über
die Sündhaftigkeit des Staatsoberhauptes, des Beamten, "wie
überhaupt des politisch tätigen Menschen ein Urteil zu fällen.
Anderseits, das erfährt man aus zahlreichen Äusserungen
Paskais1), ist jeder Mensch, also auch der jansenistische Priester,
infolge der verderbten Natur und der mangelhaften Einsichtskraft

(hier Avird Jansens „,Augustinus' II, 471" geltend gemacht)
vollkommen unfähig, über die Verdienste, die der Einzelne sich
um den Staat und die Menschheit erworben hat, ein gültiges
Urteil zu fällen" (S. 55—56).

Auf diese Unterlagen baut H. nun die folgenden unglaublichen

Sätze auf:
„Aus beidem folgt aber, dass in praxi die Kirche immer

nur ein verneinendes Urteil über einen Menschen, der sich auf
politischem Gebiete betätigt, fällen kann. Dabei Avirken offenbar
altchristliche und mittelalterliche Vorstellungen von einem
kirchlichen Oberaufsichtsrecht über den Staat (bei den Jansenisten!)
nach, Avie sie auch in dem offiziellen Katholizismus des 16. und
17. Jahrhunderts nicht vergessen waren." „Es ist in letzter
Linie das mittelalterliche Ketzerrecht, nach dem die Kirche
sich für berechtigt erklärt, zu bestimmen, wer innerhalb der
Kirche steht und wer nicht, wer den rechten Glauben bekennt
und wer der Hétérodoxie sich in die Arme geworfen hat, wer

') Angeführt wird aber bloss «Prov. XVI, p. 152», was —
vorausgesetzt, dass H. für die « Provinzialen » dieselbe Ausgabe wie für die
«Gedanken » benutzt — -wieder ein Druckfehler sein und « Prov. XIV, p. 152 »

heissen muss, wo aber keine entsprechende Äusserung zu finden ist.



— 461 —

der Kirche Recht gewahrt und Aver sich gegen dieses
versündigt hat. Diese Auffassung liegt noch der ganzen spanischen
Inquisitionspraxis zugrunde" (S. 56).

Ein Gegenbeweis dieser „Grundlagen" und „Folgerungen"
erübrigt sich, soweit es sich um das Verhältnis von Staat und
Kirche nach der Lehre der Jansenisten handelt. Um dieses
Verhältnis soll sich die ganze Kette jener Ausführungen drehen.
InwieAveit dies zutrifft und inwieweit die entwickelten Gedanken
innerlich zusammenhängen, bleibe dahingestellt. Von der
eigenartigen Bezeichnung „offizieller Katholizismus" für
römischjesuitisches Kirchentum ganz abgesehen, klingt das „nicht
vergessen waren" höchst absonderlich, wenn man bedenkt, wie
sehr das ultramontane „Oberaufsichtsrecht" zum innersten Wesen
jenes „offiziellen Katholizismus" gehörte und vor allem auch
heute gehört. Nicht nach „mittelalterlichem Ketzerrecht",
sondern nach ihrem eigensten Grundrecht entscheidet die
katholische Kirche über den Glauben ihrer Angehörigen. Dies
Recht hat sie seit den frühesten Zeiten beansprucht und nicht
erst im Mittelalter, auf dies Recht pocht sie ganz besonders
heutigentags. Darum darf man nicht sagen, „dieses Ketzerrecht

habe ,noch' der spanischen Inquisitionspraxis zugrunde
gelegen", als ob nach Beendigung der spanischen Inquisitionszeit

der Katholizismus darauf verzichtet hätte, über die
Rechtgläubigkeit seiner Anhänger zu wachen. Doch dies nur nebenbei.
H. ZAvang uns zu diesen Abschweifungen.

Die Jansenisten sollen Verfechter von — Inquisitionsverfahren

sein! Kurz und bündig behauptet H.: „Die jansenistische
Doktrin deckt sich durchaus mit der Inquisitionstheorie" (S. 57).
Nichts haben die Jansenisten mehr venvorfen, als die römischen
Inquisitionsgerichte Mochten sie auch als Katholiken der Kirche
selbstverständlich das Recht zugestehen, über den Glauben des
Einzelnen zu entscheiden und gegebenenfalls Exkommunikationen

zu verhängen, niemals billigten sie die Inquisitionsgerichte,

„den Schrecken Frankreichs", „in denen tyrannisch über
das Gewissen geurteilt werde"x). Erst den Inquisitionsgerichten
kommt die Bezeichnung „mittelalterlich" zu, und weil der
Jansenismus auf die alte Kirche zurückgehen wollte, lehnte er die
Inquisition rückhaltlos ab.

') Vgl. A. A.; Oeuvres 21, 93 XII; 22, 201.



— 462 —

Wie aber dachte der Jansenismus sich die „Exkommunikation"?

Naturgemäss nicht so, wie sie das Mittelalter, sondern
wie sie das Altertum seiner Meinung* nach gehandhabt hatte.
Und da verlangte man jansenistischerseits neben äusserster
Bedachtsamkeit, dass ausschliesslich die Bischöfe eine
Exkommunikation vornehmen dürften. Man verwarf die jesuitische
Handhabung, wonach ein gewöhnlicher Priester die Sakramente
verweigern und damit die Ausschliessung aus der Kirche
vollziehen konnte1). Entsprechend hat H. bei Quesnel (I, 271,
betreffend Matth. Evgl., Kap. XIII, Nr. 29) gelesen, „es sei nicht
Amt des Priesters, die schlechten Menschen zu beseitigen". „Die
Priester könnten bestenfalls versuchen, sie zu guten Menschen
umzubilden" (S. 56). Daraus macht H. ohne viel Federlesens:
„Der ganze Wortlaut dieser Stelle ist nur so zu verstehen, dass
die Kirche sich mit dem Bekehrungs- und Besserungswerke
abzugeben hat, dass es ihr ausserdem zusteht, über Charakter
und Rechtgläubigkeit des Menschen ein Urteil zu fällen, dass
sie aber nicht die behördliche Stelle ist, die schlechten Menschen
unschädlich zu machen, beziehungsweise zu vernichten.
Vielmehr ist dies das Amt einer andern Einrichtung, und als solche
bleibt nur der Staat übrig Ihm war ja auch, wie wir
wissen, von Paskal ausdrücklich das Recht, die Todesstrafe zu
verhängen und zu vollstrecken, zuerkannt worden" (S. 56

bis 57). —
H. vermisst bei den Jansenisten Erörterungen darüber,

welche Personen die geeignetste Umgebung für den Herrscher
darstellten (S. 22). Dem ist entgegenzuhalten, in welch erregten
Äusserungen ein Arnauld das jesuitische Schmeichlertum am
französischen Hofe geisselt2).

* **
Aus der „Weltentfremdung" der Jansenisten schliesst H.

auf deren Teilnahmlosigkeit an den politischen Vorgängen
ihrer Zeit. „Sie hätten die Menschen lediglich in Auserwählte
und Verworfene geteilt." „Auch anderweitige Lebensformen
und fremde Sprachen seien ihnen aus dem bezeichneten Grunde
gleichgültig gewesen." „Jedes Reisen sei ihnen Arerpönt
erschienen", „Schilderungen von Reisen, Ländern, Städten, Men-

') Vgl. « Fall Liancourt » in A. A.
') Vgl. Oeuvres 23, 91.



— 463 —

sehen und Sitten fehlten in den jansenitischen Werken fast
ganz". „Von Natursinn liesse sich nichts verspüren" (S. 40
bis 42). „So hätte den Jansenisten auch jedes Nationalgefühl
gefehlt" (S. 43).

Wiederum muss Paskal als ausschlaggebender Gewährsmann

Hs. herhalten. Womit allem soll sich Paskal denn nur
beschäftigt haben, mit allem, was H. gerade bei ihm zu finden
wünscht Die übrigen Führer des Jansenismus waren fast alle
Theologen. Wo in aller Welt verlangt man von Theologen
„eingehende Schilderungen von Reisen, Ländern, Städten,
Menschen und Sitten"?

Gleichwohl lässt sich hier noch mancherlei sagen : Arnauld
und Nicole haben mehrere grosse Reisen unternommen1). In
Arnaulds Briefen findet man verschiedentlich Äusserungen über
politische Vorgänge, wenn sie auch in nebensächlicher Weise
geschehen. So spricht Arnauld z. B. von der schweren
Bedrängnis Polens2). Er beschäftigt sich mit den englischen
Thronwirren3). Er verfolgt die drohenden Kriegsunwetter4). Er
beachtet die Kriege gegen die Hugenotten5) und Türken6), mag
H. auch sagen, „die jansenistische Interesselosigkeit gegenüber

dem Krieg" sei um so befremdlicher, als man „im
Zeitalter der Türken- und Religionskriege" sich befunden hätte
(S.49). Ja noch mehr: Arnauld verfasste umfangreiche Schriften7)
über die Besitzverhältnisse des heute schweizerischen Neuenburg.

Es sei nochmals an Paskais Stellung zu den Pariser
Wirren erinnert.

Auch „anderweitige Lebensformen" sind für die „Einsiedler
von Port-Royal" nicht ganz belanglos. So lehnt Arnauld keines-
Avegs einen kundigen Führer ab, als er nach Holland reist,
„dessen Wege, Sprache und Bräuche" ihm völlig unbekannt
waren8). Die zwischenvölkischen Beziehungen der Jansenisten
sind sehr zahlreich gewesen. Hier harrt eine nicht unwesent-

>) V. II, 28 f.
J) Oeuvres 1, 151.

3) V. II, 282 f.
*) Oeuvres 2, 341; 4, 47.
6) Vgl. 21, 95—97; 114 f.; 144 f. ; 151 f.; 233.

«) .2, 704.

') 37, 172 ff.
8) V. II, 152.



— 464 —

liehe Frage eingehender Lösung1). Nur für Paskal lässt H.
eine genauere Kenntnis fremder Gesetze und Sitten gelten.
Allein, er soll ihnen „verständnislos gegenüberstehen" (S. 42).
Ob das wohl so zutrifft?! —

Wie wenig den Jansenisten die Sprache gleichgültig war,
wie sehr sie in ihr das eigentlichste Mittel sahen, dem Tiefsten,
was die Seele eines Volkes beAvegen kann, Ausdruck zu
verleihen, sieht man an ihrem erbitterten Kampfe um die
religiösen Erbauungsbücher in französischer Übersetzung. Hier
sei nur auf die entsprechenden Ausführungen in Reuschs „Index"2)
verAviesen.

Das Naturgefühl scheint bei den Jansenisten auch nicht
ganz erstorben zu sein. Hier denke man nur an die stimmungsvollen

Bilder in Racines „Athalie"!
Das stolze Pochen auf die gallikanischen Freiheiten, die

kein anderes Volk aufzuweisen habe, die scharfe Zurückweisung

päpstlicher Eingriffe in den Machtbereich des französischen
Königs3), vor allem aber die Forderung der volkskirchlichen
Einheit für alle katholischen Länder zeugen ganz gewiss für
ein NationalbeAvusstsein der Jansenisten.

Dem Jansenismus ist nach Hs. Auffassung die „überstaatliche

Sphäre", die „internationale Menschheitsgemeinschaft",
„für die der religiös verinnerlichte Mensch sich einsetzen müsse",
gleichgültig (S. 46).

H. beurteilt die Stellung der Jansenisten zum Kriege,
indem er geltend macht: „Nicole wollte erst dann den Krieger
für sündenfrei erklärt wissen, wenn er gezwungen am Feldzug
teilgenommen hatte"4). Saci wäre der Ansicht, „jeder
Waffentragende und Kriegführende schon an sich sei Sündenhaft,
möchte es sich um einen gerechten oder ungerechten Krieg*
handeln" (S. 47, 48). Nicole verwirft als strengkirchlicher Theologe

ganz gewiss nur den ungerechten Krieg ; Saci aber spricht
an der von H. angeführten Stelle5) hauptsächlich vom Ver-

') Insbesondere sind Arnaulds Briefe eine reiche Fundgrube.
s) J. II, 1. Abt., 539 f.
s) Z. B. : Oeuvres 21, 522 und viele andere Stellen.
4) Verwiesen wird auf «I, 20».
6) Mein. II, 20.



— 465 —

hältnis des geistlichen Standes zum Krieg. Dabei macht er die
nicht gerade unbekannte kirchenrechtliche Bestimmung geltend,
ein (römisch-)katholischer Geistlicher dürfe niemals die Waffen
führen Wenn Saci in dem vorliegenden, nicht allzu klaren
Zusammenhang sein Bedenken gegen das Waffentragen auf die
gesamte (katholische) Christenheit überträgt, so darf man auf
keinen Fall Fontaines Bemerkung1) übersehen : „M. de Saci étoit
très ignorant dans cette espece de Theologie qui dégénéroit en
Thuologie2), représenta que Jesus-Christ avoit fait remettre
l'épée dans le fourreau et avoit maudit à l'avenir l'usage que
l'on en feroit."

Es gilt noch mehr, es gilt den ganzen Zusammenhang der
von H. herbeigezogenen Stelle nachzuprüfen. Fontaine berichtet
daselbst eingehend über Port-Royal des Champs' Verhalten im
zweiten Pariser Krieg3): Die Nonnen begaben sich in die
Pariser Niederlassung von Port-Royal. Die zurückbleibenden
männlichen Insassen bereiteten sich unter der kundigen Leitung
des Herzogs von Luines auf etwaige feindliche Heimsuchungen
vor. Dem Genannten stand le Maitre tatkräftig zur Seite.
Fontaine schildert anschaulich die Befestigungsarbeiten, Avelche
man im Kloster vornahm, die Anwerbung von rund 300 Kriegs-
freiAvilligen aus allen Berufsschichten und deren und der Klosterleute

Waffenübungen. Le Maitres Wahlspruch Avar: Circum-
date Sion et complectimini eam, narrate in turribus eius,
ponite corda vestra in eius." Und der Jansenist Fontaine
bemerkt dazu: „Beaucoup de solitaires prenoient plaisir à manier
la truelle, et l'on ne pouvoit, en les voyant, ne pas se souvenir
du tems d'Esdras où le peuple de Dieu bâtissant Jerusalem
tenoit la truelle d'une main et l'épée de l'autre"4). Man berief
sich auf die Heilige Schrift und erinnerte vor allem an den
gerechten Kampf der Makkabäer5). Nur wenige geistliche
Herren, ihnen voran de Saci und Singlin, Aviderstrebten den

Kriegsvorbereitungen des Klosters6). Dabei gab de Saci den
Wortführer ab. Sein Standpunkt lief auf die angeführten Sätze

>) 19-20.
2) Was bedeutet dieses offenbar hämisch gemeinte Wortspiel?
3) 7 ff.
4) 12.

5) 17.

8) 19.



— 466 —

hinaus. Er erreichte durch rühriges Reden, dass die eigentlichen

— wohlgemerkt — Klosterinsassen die Waffen schliesslich

wieder niederlegten1).
Dass Arnauld die Einnahme des von den Türken besetzten

Ofen mit einem zAveifachen „Victoire, Victoire!" freudig
begrüsst2), dass er die Hugenottenkriege billigt, „weil es sich um
Aufrührer handele"3), wird H. gewiss in Erstaunen setzen.

Besonders auffällig sind Hs. Sätze: „Denn isoliert stand für
die Jansenisten das christlich-asketische Individuum da. Es war
isoliert, so wrie wir es bei Rancé schon gesehen haben (H. denkt
an eine noch nicht vorliegende Untersuchung, welche als seinen

„Staatslehren usav." voraufgehend gedacht ist), bei diesem
Begründer der ersten, primitiveren Reformbewegung, welche sich
der offiziellen staatlich-kirchlichen Kultur entgegengestellt hatte.
Während aber für diesen, der kein neues Leben hatte, der Weg
leicht und kurz Avar4), der ihn zur Gründung eines asketischen
Verbandes führte, war für die Jansenisten die SchAvierigkeit
viel grösser. Denn bei diesen war die Teilung ZAvischen Gottesreich

und Welt keine so grundsätzliche. Bei ihnen handelte
es sich in letzter Linie trotz allen durch antiheroische
Passivität und Prädestinationslehre bedingten Esoteriertumes nicht
nur um kleinste Gruppen von Auserwählten, sondern um Avei-

teste Kreise" (S. 62). „Was Wunder, dass sie denn auch dem

Beichtvater, dem Gewissensberater eine wichtige Rolle
zuerkannten. Sie, die sonst vor Befolgung von Ratschlägen und
vor Abhängigkeit warnten, sahen ein gläubiges Vertrauen des
isolierten Menschen zu seinem „Directeur de Conscience" nicht
ungern." „Auch nach ihrer Zucht war ja das Busssakrament
diejenige Einrichtung, durch die sich eine Regelung des ganzen
Lebens am besten bewerkstelligen liess" (S. 63—64).

Von der Unklarheit dieser Sätze ganz abgesehen, können
wir nicht scharf genug hervorheben : Der Jansenismus hat die
Beichte und den Verkehr mit dem Beichtvater einem jeden
Katholiken zur unbedingten lebenslänglichen Pflicht gemacht
Ohne das Busssakrament wäre in seinen Augen der
Einzelmensch für ewig verloren. Ein Gutteil des jansenistischen

') 21.

2) Oeuvres 2, 704.
3) Vgl. 21, 95—97: 233 und Arnaulds Briefe.
4) Verwiesen wird auf « Vie de Rancé I 97 ».



— 467 —

Kampfes galt der jesuitischen Beichtstuhlpraxisl). Das ist nicht
mit den wenigen Worten gesagt: „Und wie die Jansenisten das

priesterliche Amt hoch bewerteten, so auch diejenige Funktion,
die am meisten den Vermittlungscharakter zwischen Gott und
Mensch erkennen lässt, diejenige der Sakramentenspendung.
Wie Avesentlich ihnen — die doch über das Busssakrament so

ganz anders dachten, als die nicht minder von seiner Bedeutung

überzeugten Jesuiten — diese Einrichtung war, das hat
ihr Kampf um deren Reform mit aller Deutlichkeit erkennen
lassen" (S. 63)2).

Und dann das auf der einen Seite „isolierte" Individuum,
dem auf der andern Seite „doch wieder" ein Beichtvater
„empfohlen" wird! Dieses „isolierte Individuum" soll „weitesten
Kreisen" angehören. Ist mit diesen „weitesten Kreisen" etwa
die — Kirche gemeint, oder glaubt H. wirklich, der Jansenismus

sei eine sektenhafte, kirchenfeindliche Bewegung gewesen
So wenigstens blickt es aus seinen gelegentlichen Äusserungen
(S. 12, 67). Von der Kirche, die das Ein und Alles, die den
Mittelpunkt des gesamten Lebens für den Jansenisten bildet,
redet H. in seinen „Soziallehren" überhaupt nicht, mag er sie
auch hier und da berühren ; so, wenn er von ihrem Verhältnis
zum Staate oder von dem „mittelalterlichen Ketzerrecht" spricht.
Wo bleibt da das „religiös isolierte Individuum"? Das ganze
Verhältnis des Jansenismus zur Papstkirche auf der einen und
zum Jesuitentum auf der andern Seite tritt bei H. nirgendwo
hervor. Darum lässt er ausser acht, dass die Jansenisten von
den göttlichen Pflichten des Königs und des Staates gegenüber
jener Kirche sprechen, dass sie die „gallikanischen Freiheiten",
die „Declaratio Cleri Gallicani" und viele andere
kirchengeschichtlich hochbedeutsame Erscheinungen verteidigen.

So vermisst man denn jede Hervorkehrung des höchsten
Ideals, das jeden Jansenisten — nicht zuletzt Paskal3) — beseelt:
„Leben und sterben in der katholischen Kirche, die äusserlich
im Papste gipfelt, die alle Menschen umfassen soll, deren Lehren

') Vgl. Arnaulds « De la fréquente Communion », Oeuvres, Bd. 27.
Neerkassels (des dem französischen Jansenismus so nahestehenden Bischofs)
«Amor poenitens» in Rev. 1907, 603 ff. Paskais 10. Brief.

s) Hier macht H. als Quellen geltend : « Fuzet, p. 147 » und « Escobar,
Theol. mor. V, p. 37 »

') Briefe 303.



— 468 —

und Geboten man jederzeit folgen muss, „selbst dann, wenn sie

gegen die persönliche Meinung des Einzelmenschen gehen"1).
Da hat „alle Gleichgültigkeit gegenüber den Institutionen der
Welt", welche H. den Jansenisten nachsagt (S. 62), eine scharfe
Grenze.

Unsere Untersuchung umfasst über ein Drittel von Hs.
Buch. Wir möchten es dabei bewenden lassen. Eine wirklich
sachkundige, erschöpfende Vorstellung der jansenistischen Staatsund

Gemeinschaftslehre würde eine äusserst begrüssensAverte,
nicht leichte und umfangreiche Arbeit sein. Wir möchten zu
ihr, Avie überhaupt zu weiteren Studien auf dem Gebiete des
Jansenismus angeregt haben. Hier ist noch ungeheuer viel
zu tun, und das Meiste entbehrt nicht einer hervorragenden
Anziehungskraft, mögen auch die Quellen vom Staub der Zeiten
verdeckt sein.

J) Vgl. A.A.; Paskais 17. und 18. Brief.

Ernst Moog, Stühlingen (Baden).


	Zur jansenistischen Staats- und Gemeinschaftslehre

