
Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 5 (1915)

Heft: 4

Artikel: Die Durchführung der kirchlichen Verordnungen des Konstanzer
Generalvikars J.H. von Wessenberg in der Schweiz [Schluss]

Autor: [s.n.]

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-403872

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 21.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-403872
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


422 —

Die Durchführung der kirchlichen Verordnungen
des Konstanzer Generalvikars J. H. von Wessenberg

in der Schweiz.

(Schluss.)

§ 10.

Die Feiertage.

In der Note des Staatssekretärs Consalvi vom 2. September
1817, in welcher Wessenberg die Gründe dargelegt wurden,
warum ihn der Papst nicht als Bistumsverweser von Konstanz
bestätigt hatte, wird u. a. „die dekretierte Abwürdigung nicht
weniger Feiertage und Vigilien, die durch die allgemeinen
Gesetze der Kirche festgesetzt sind" aufgezähltl). In seiner
Antwort setzt Wessenberg auseinander, dass diese Anordnungen
vom Bischof selbst ausgegangen seien auf die dringenden
Begehren der Souveräne hin in Gemässheit der Bulle des Papstes
Klemens XIV. vom Jahr 1772 für die österreichische Monarchie
und eines spätem Breve an den Bischof Max Christoph von
Konstanz, das ihn ermächtigte, dergleichen Abwürdigungen von
Festtagen auch in den andern Bistumsteilen auf das Verlangen
der Landesherren vorzunehmen. In den bischöflichen Verordnungen

habe man sich ausdrücklich auf die päpstlichen
Entscheide berufen. Es sei dadurch übrigens die grosse Verschiedenheit,

die in der Diözese herrschte, verschwunden2). Die Reform
war notwendig und gegeben. NotAvendig, weil die zu vielen
Feiertage das Gegenteil ihres Zweckes bewirkten, und gegeben,
weil in der Schweiz eine solche Mannigfaltigkeit herrschte,
deren Fortdauer allerlei Unzukömmlichkeiten zur Folge hatte.

') Vgl. Denkschrift über das Verfahren des römischen Hofes bei der
Ernennung des Generalvikars Freiherrn v. Wessenberg zum Nachfolger
im Bistum Konstanz und zu dessen Verweser. Karlsruhe 1818. S. 43.

') Vgl. a. a. 0., S. 70. Beilagen /, m, n.



— 423 —

Das Werk Wessenbergs war übrigens bloss eine Fortsetzung
dessen, was seine Vorgänger begonnen hatten und was auch
in andern Diözesen durchgeführt wurde. Im 18. Jahrhundert
war in der Diözese Konstanz die Ordnung der Feiertage durch
einen Hirtenbrief des Bischofs Johann Franz vom 22. Mai 1723

festgelegt worden. Er führt darin aus, Papst Urban VIII. habe
durch die Bulle Universa per orbem des Jahres 1642 gestattet,
die Feiertage einzuschränken in Erwägung „das die Vilheit
der angenommenen Feyertägen, so fromm es anfangs der
gemeine Mann damit gemeynt haben mag, nichts anders als den
schädlichen Müssiggang pflanzte, mithin weder die darunder
gesuchte Ehre Gottes und seiner lieben Heiligen noch die
Wohlfahrt der Seelen und dess Leibs so weniger erreicht werde,
als die tägliche Erfahrenheit jedermänniglichen unter Augen
leget, dass gemeiniglich an solcherley Tagen die meist- und
grösste Laster im Schwung gehen und getrieben und dazu noch
zu grossem Schaden dess Publici öffters geschieht, dass der Ver-
ehlicht und Unverehlichte, Burger, Bauer und Handwerksmann,
was er mit saurem Schweiss die ganze Woche hindurch
gewonnen und auffgebracht, auf einmal verschwenden". Daraus
entspringe auch grosse Seelengefahr. Ausser den Sonntagen
sind nach dem Hirtenbrief folgende Feste zu feiern: Geburt
Jesu, Stephanstag, Johannes der Evangelist, Unschuldige Kindlein,

Ostern und Pfingsten mit je zwei Nachfeiertagen, Lichtmess,
Mariae Verkündigung, Himmelfahrt, Geburt und Empfängnis,
alle Aposteltage, Neujahr, Dreikönig, St. Joseph, St. Georg,
Allerheiligen, St. Martin, St. Katharina, St. Konrad, St. Nikolaus
(Bischof) und der Ortspatron. Die Feste des zweiten Patrons, des

Fabian, Sebastian, der Agatha, Johannis und Pauli werden nur
vormittags gefeiert1). Es war geAviss weder öde Aufklärerei
noch Feindschaft gegen die Kirche, die den Bischof bewogen,
die Feste auf diese immerhin noch respektable Zahl
einzuschränken. In vielen Gegenden wurden tatsächlich noch mehr
gefeiert. Diese Einschränkung genügte auf die Dauer nicht,
um die von Papst und Bischof zugegebenen Missbräuche zu
beseitigen. Die österreichische Regierung veranlasste ein neues
Breve des Papstes Benedikt XIV. im Jahr 1753, wodurch neue
Einschränkungen der Feiertage erlaubt Avurden. Die Folgen

') Vgl. Staatsarchiv Luzern.



— 424 —

dieses Breve sind in der Festordnung der im Jahr 1761 neu
herausgegebenen Diözesanstatuten bemerkbar, die die
halbtägigen Feste nicht mehr anführen r). Kaiserin Maria Theresia
erwirkte am 22. Juni 1771 ein zweites Breve, das für Osterreich

Vergünstigungen erlaubte. Durch die neue Reform wurden
in einem königlichen Dekret vom Oktober 1771 zwanzig Feiertage

abgeschafft2). Im Jahr 1778 verfügte der Papst auf ein
Gesuch des Bischofs Max Christoph von Rodt, dass diese

Vergünstigung auch auf andere Bistumsteile ausgedehnt werden
dürfe.

Die päpstlichen Breve und bischöflichen Vollmachten
entgingen den Regierungen in der SchAveiz nicht, denn auch hier
litt die Bevölkerung unter der grossen Zahl der Festtage und
auch hier drangen einige Kantone auf eine diesbezügliche
Reform. In den Jahren 1763 und 1778 Avurden vom Bischof
Dekrete für den Kanton Luzern erlassen. Zu BeschAverden hatten
hier die halbtägigen Feiertage geführt: „Die Wege zu den
Kirchen sind vielfach bescliAverlich, so dass die Gläubigen den
Willen und auch die Kräfte der Arbeit \Terlieren, und so Avird
der übrige Tag in Müssig-gang zugebracht." Sic fielen im Jahr
1763 dahin. Für den Kanton Luzern Avurden ferner im Jahr
1778 folgende Tage abgeschafft: Oster- und Pfingstdienstag,
Matthias, Georg, Kreuzerfindung, Heimsuchung Marias, Magdalena,

Jakobus, Anna, Laurentius, Theodul und Rochus,
Bartholomäus, Matthäus, Simon und Judas, Martin, Opferung
Marias, Thomas, unschuldige Kinder3).

Am 9. Januar 1782 erliess der Bischof von Konstanz eine

Verordnung für sämtliche Reichsteile des Bistums, um die Feiertage

festzusetzen. Er schreibt darin, dass die allzuhäufige
Anzahl der Feste Aveniger der Andacht im Gottesdienst, Avohl aber
mehr der Ausschweifung und Üppigkeit diene, durch ihre
Verminderung „dem Gewerbe und der Kultur ergiebige Vorteile
zufliessen". Ausser den Sonntagen gelten nur noch Christtag,
Ostern und Pfingsten mit Montag, Stephanstag, Neujahr, drei
Könige, Himmelfahrt, Fronleichnam, fünf Marientage, Peter und
Paul, Allerheiligen, Josephstag und Kirchenpatron4). Für ZAvei

') Vgl. Constitutiones a. a. O., S. 85.

¦) Vgl. F. Geier a. a. 0., S. 181.

') Staatsarchiv Luzern.
4) Hirtenbriefe Wessenberg-Bibliothek



— 425 —

bischöfliche Dekrete, die für den Kanton Solothurn am 27. Wintermonat

1783 und die Landgrafschaft Thurgau am 31. März 1783

erlassen wurden, Avurde diese Neuordnung massgebend. Aus
beiden Landesgegenden hatten die Regierungen die Einschränkungen

verlangt und in beiden Schreiben bestätigt der Bischof,
dass Auswüchse eine Änderung notwendig machten1).

Es war gewiss keine uniAvälzende und kirchenfeindliche
Aktion, als Wessenberg den von seinen Vorgängern beschrit-
tenen Weg weiterging und die Reform auch in andern
Kantonen durchführte, sobald diesbezügliche Begehren gestellt
wurden. Wo die Verminderung noch nicht durchgeführt war,
empfanden es die Regierungen als einen Nachteil für das Volksleben

und die Geistlichen als einen solchen für die Seelsorge.
Die Festtage Avurden unter Wessenberg durch Dekrete in den
Kantonen Aargau am 12. Juli 1806, St. Gallen am 4. November
1806, Uri am 26. Februar 1809 und Appenzell am 31. Oktober
1810 eingeschränkt. Wegleitend waren die Verordnungen, die
Wessenberg im Jahr 1804 für die übrigen Bistumsteile im
Anschluss an die früheren bischöflichen Kundgebungen erlassen
hatte2). Für den Kanton Aargau wurden ausser den
Sonntagen noch 17 Festtage angeordnet: Neujahr, drei Könige, Licht-
mess, hl. Joseph, Maria Verkündigung, Ostermontag, Auffahrt,
Pfingstmontag, Fronleichnam, Peter und Paul, Maria Himmelfahrt,

Maria Geburt, Allerheiligen, Maria Empfängnis,
Weihnachten, hl. Stephan und der Patron der Pfarrkirche. Alle
andern Tage, die bisher festlich begangen wurden, sind als
blosse Werktage anzusehen. Nichts darf mehr geschehen, Avas

ihren frühern Charakter erkennen liesse. Das Kirchweihfest
wird auf den dritten Sonntag im Oktober verlegt3). Ganz ähnliche
Vorschriften wmrden für die Kantone St. Gallen und Uri
erlassen. Nur kamen hier noch ZAvei weitere Festtage, der des
Johannes des Täufers und des hl. Gallus, dazu4). Uri bekam für den
letzteren den Martinstag5). Auch im Kanton Appenzell wurden
die Festtage um 17 vermindert und auf 20 herabgesetzt. Ausser
den üblichen durften noch die Tage des Bonifatius und des

') Vgl. a. a. O.

2) Vgl. Hirtenbriefe und Verordnungen, I, S. 162, 166.

3) Hirtenbriefe und Verordnungen, I, S. 237.

4) A. a. O., S. 239.
5) W. A. 65, 88.

Internat, kirchl. Zeitschrift, Heft 4, 1915. 29



— 426 —

Mauritius gefeiert werden. Unterdrückt blieben Matthias,
Oster- und Pfingstdienstag, Philipp und Jakob, Kreuzerfindung,
Magdalena, Jakob, Laurenz, Bartholomäus, Kreuzerhöhung,
Matthäus, Michael, Simon und Judas, Karl, Martin, Katharina,
Andreas, Thomas und St. Johann der Evangelist1).

Man hätte erwarten dürfen, dass die so notAvendige Reform,
die in mehreren Kantonen bereits durchgeführt Avar, allgemein
Anerkennung gefunden hätte. Im Aargau hatte sie ein Teil
der Geistlichkeit herbeigewünscht. Auf der Kapitelkonferenz in
Wohlen Avar im Jahr 1804 darüber geklagt worden, dass die
vielen Abweichungen über die Festtage in den Nachbarkantonen
Verwirrung verursachen und die Arbeit der Geistlichen durch
den Umstand, dass die Zahl der Festtage der der Sonntage
beinahe gleich komme und oft zwei oder drei aufeinander
folgen, sehr erschwert werde2). Das Volk dachte nicht so. Es
wurden an die Regierung Petitionen, um Modifikationen zu
erlangen, aus vielen Gemeinden gerichtet. Allein sie ging nicht
darauf ein. Nach dem Bericht des Pfarrers Keller in Aarau
an das Ordinariat opponierten besonders die Geistlichen, die
unter dem Einfluss der Klöster Muri und Wettingen standen.
Einige besässen nicht den Mut, um den Volksurteilen
entgegenzuarbeiten, „andere stehen so tief, dass sie bereits in jeder
bischöflichen Verordnung, wodurch verjährte Missbräuche
abgestellt werden, Ketzerei Avittern.... Solange nicht auch in
der Schweiz die Bruthäuser des Aberglaubens gestürzt werden,
können die besten Reformen unmöglich gedeihen"9).

Im Kanton St. Gallen war die Anregung zur Beschränkung
der Feiertage von den Behörden und von Geistlichen
ausgegangen4). Es erhob sich Opposition in den Kapiteln, die so-
wdeso alles ablehnten, Avas von Konstanz kam. Wiederholte
Mahnungen vom Ordinariat fruchteten nichts. Die ablehnende
Haltung der Geistlichen, die Furcht des Volkes, durch Aufhebung
von Feiertagen könnte die Religion gefährdet wrerden, Hang zu
Müssiggang und Zerstreuungen Avie auch reine Oppositionslust
standen der Ausführung entgegen. Im Konferenzprotokoll der

') Hirtenbriefe a. a O., II, S. 115.

2) W. A. 54, 44.

3) W. A. 58, 76.

4) W. A. 45. Vgl. W. Schirmer, Aus dem Briefwechsel J. H. v. Wessenbergs,

Konstanz 1912, S. 51.



— 427 —

Regiunkel Marbach vom 9. August 1808 wird konstatiert, „dass
z. T. eben solche Leute, die die Sonn- und noch bestehenden

Festtage am wenigsten heiligen, aber am meisten zu Unehren

gewohnt sind, die sich am seltensten bei den üblichen
Kreuzgängen einfinden, wider die Beschränkung derselben am lautesten

murren, eifern, klagen"1). Der Dekan des Rheintals berichtete

am 5. Januar 1810, dass die Feiertage in einigen Gemeinden
weiter gefeiert Averden. Das Traurigste sei, dass die grösste
Schuld den Pfarrherren beigemessen werden müsse. Das
Dekret vom 20. August 1808 sei in den wenigsten Pfarreien
vorgelesen worden. Besonders schlimm stehe es in der obern
Regiunkel, avo einige Geistliche es sich zum Geschäft machen,
die Beförderung der guten Sache zu hintertreiben und andere
aufzuwiegeln2).

Wie schwer es war, dem Hang des Volkes an die alten Festtage

entgegenzutreten, bekundet der Umstand, dass im Kanton
Thurgau das Dekret des Jahres 1788 im Jahr 1805 noch nicht
überall befolgt Avurde. Wessenberg* erliess am 18. Januar 1806

eine Mahnung an die betreffenden Gemeinden, ihm endlich
Nachachtung zu verschaffen. Die Gläubigen könnten die abbestellten
Feiertage auf keine gottesgefälligere Art zubringen, als wenn
sie die Standes- und Berufsarbeiten verrichteten und die Kinder
fleissig zur Schule schickten3). Im Kanton Solothurn kam es

ebenfalls im Jahr 1806 noch vor, dass das Volk die früheren
Festtage mit Nichtstun feierte4). Selbst die Geistlichen konnten
sich von den lieb geAvorden en Feiertagen nur schwer lossagen.
Sie wurden hier und da noch gefeiert, dass auswärtige Geist-
iche auf diese Tage zu Gast geladen wurden. Durch eine
Note vom 15. Christmonat 1808 wurde dieser Brauch verboten
und an die Vorschrift erinnert, dass an abgestellten Festtagen
Gottesdienst wie an Werktagen gehalten werden müsse6).

§ IL
Der Pfarrgottesdienst.

„Der wichtigste Teil der Seelsorge besteht in dem
christkatholischen sittlich-religiösen Unterricht, welcher den Verstand

') W. A. 63, 11.
2) Akten, Archiv der Erzdiözese Freiburg.
*) Akten des kantonalen Archivs in Frauenfeld.
*) Stift Schönemverd 120, 99.

') Hirtenbriefe und Verordnungen a. a. O., II, S. 28.



— 428 —

mit himmlischen Wahrheiten erleuchten, das Herz mit reiner
Liebe zu Gott und der Tugend entzünden und den Wirkungen
der göttlichen Gnade den Weg bahnen soll." Mit diesen Worten
beginnt die erste der vielen Verordnungen, die Wessenberg
erlassen hat, um den Pfarrgottesdienst wie Frühmesse,
Hauptgottesdienst, Vesper, Christenlehre, Andachten so auszubauen,
wie es den Forderungen der Kirche und den Bedürfnissen des

Volkes entsprach. Es fehlte nicht an den nötigen geeigneten
Diözesangesetzen, aber manches Avar im Laufe der Zeit in
Vergessenheit geraten und allerlei Gebräuche waren entstanden,
die ihre Durchführung beeinträchtigten, wie das Auslaufen der
Geistlichen an Sonn- und Festtagen zu festlichen Anlässen
benachbarter Pfarreien, die häufigen Bruderschaftsfeste, Prozessionen,

das Roseiikranzgebet. Wurde z. B. ein solches Fest gefeiert,
fiel die Predigt aus oder wurde ein Umgang abgehalten, ging
es mit der Christenlehre ebenso. Oder aber es wurde überhaupt
nur abAvechslungSAveise an einem Sonntag Predigt, am andern
Christenlehre gehalten und durch den Rosenkranz ersetzt. Viele
Gläubige meinten, ihrer sonntäglichen Pflicht Genüge getan zu
haben, wenn sie eine Messe gehört hatten, sie suchten lieber
die Gottesdienste in Klöstern und Kapellen auf als den
Pfarrgottesdienst oder liefen am Sonntag morgen aus den Dörfern
in die benachbarten Städte und Flecken. Das ungebundene
Leben, über das die Pfarrberichte als über eine Folge der
Kriegszeiten oft jammern, war dem Besuch des Gottesdienstes
auch nicht förderlich. Auffrischung der alten Gesetze, Anpassung

an die neuen Zeitverhältnisse, Beseitigung- vorhandener
AusAvüchse, Reformen Avaren angebracht, und dass dabei noch
besonderer Wert dem gesprochenen Wort zugeschrieben und
beinahe alles Heil von der Erklärung des Evangeliums, kirchlicher

Gebräuche durch Predigt, Homilie und Christenlehre
erwartet wurde, ist im Zeitalter der Aufklärung nicht verAvun-
derlich.

Die erwähnte erste Verordnung vom 5. Januar 1803 prägt
den Seelsorgern die Vorschrift, die sich übrigens schon in den
Diözesanstatuten ') findet, aufs neue ein, an allen Sonntagen
und Hauptfesten am Vormittag eine Predigt oder eine Homilie,
am Nachmittag eine Christenlehre zu halten. Die andern ge-

') Constitutiones a. a. O., S. 71, 74.



— 429 —

botenen Feiertage sollen wenigstens durch eine der beiden
Arten christlichen Unterrichts geheiligt Averden, „indem sonst

dergleichen Feiertage ohne Seelennutzen und ohne Sinn für
den erhabenen ZAveck ihrer Anordnung blos mit Müssiggang
und sinnlichen Ergötzungen gefeiert zu werden pflegen" x). Am
selben Tag wurde durch ein zweites Schreiben dem Klerus der
Unterricht der Jugend in Schule und Kirche empfohlen und
der Wunsch ausgesprochen, einen besonderen katechetischen
Unterricht an Sonntagen für die Kinder und die erwachsene
Jugend einzurichten. Kapläne und Benefiziaten werden ermahnt,
den Pfarrern einen Teil dieser Arbeit abzunehmen2). Die
Kommissare und Dekane wurden beauftragt, die Seelsorger
anzuweisen, die Verordnungen von der Kanzel zu verkünden,
worüber sie sich durch ein Zeugnis der Ortsvorsteher beim
Kommissariat oder Dekanat auszuweisen hatten. Die AusAveise
mussten an das Ordinariat Aveiter geleitet wrerden3). Damit
denjenigen, die die Frühmessen besuchten, der nötige Unterricht

zuteil Averde, wurde durch ein Ordinariatszirkular vom
31. März 1803 bestimmt, dass der an Sonn- und Feiertagen die
Frühmesse lesende Priester jedesmal nach dem ersten
Evangelium dem amvesenden Volk das Evangelium des Tages
verlesen und darüber einen viertelstündigen Unterricht Arortragen
solle. Nur von wenigen Gläubigen — so lautet die Begründung

— wTerde die hl. Messe im Geist und in der Wahrheit
gehört, ein grosser Teil wohne ihr nur wie leblose Statuen
bei ohne innere Andacht, ohne Erhebung des Gemütes zu Gott
und ohne Erbauung, weil es am nötigen Unterricht fehle.
Zugleich bekomme der Wahn, als bestehe die kirchliche Pflicht
an Sonntagen nur in der Anhörung einer Messe, beständige
Nahrung und das Wesentliche des Christentums werde vernachlässigt4).

Diese Vorschrift kam nur für solche Gemeinden in
Betracht, avo sich mehrere Geistliche befanden. Am guten Willen,
sie durchzuführen, fehlte es nicht, wohl aber an den nötigen
und fähigen Hülfskräften. Th. Müller hätte gern in der
Peterskapelle zu Luzern Frühpredigten halten lassen, allein er fand

') Hirtenbriefe und Verordnungen, I, S. 84.

2) A. a. 0., I, S. 85.
3) A. a. 0., I, S. 88.

4) A. a. 0., I, S. 140.



— 430 -
keine geeigneten Geistlichen '). Ähnlich ging es dem Kommissar
in Uri, der es für den Pfarrer zu bescliAverlich hielt, neben
Predigt und Christenlehre noch eine Homilie zu halten. Er
bekommt den Rat, die Benefiziaten herbeizuziehen, für die es
nicht zu beschAverlich sein sollte. „Müssiggänger", schrieb
Wessenberg nach Uri, „sollen unter den Priestern der Kirche
keine geduldet werden. Minderfähige Messner können zu jenem
Vortrag ein gutes Handbuch als Leitfaden brauchen"2). Die
Konferenz des Kapitels Mellingen stellte an das Ordinariat das
Gesuch um Dispens von der Homilie in der Frühmesse. Sie
werde nirgends gehalten, nicht einmal in Muri. Die
Frühmessner seien zu schwach, andere nur zum Messelesen
angestellt3). Die Pfarrberichte des Kapitels Bremgarten kennen
die Homilien ebenfalls nicht4). In St. Gallen befürchtete die

Regierung, das Volk könnte die Frühpredigt vorziehen und
hierauf den Vergnügungen nachgehen. Dem Kommissar wurde
vom Ordinariat der verlangte Dispens erteilt, aber nur unter
der Bedingung, dass am Nachmittag Unterricht für die
'Erwachsenen einzurichten sei, zu dessen Besuch die Teilnehmer
an der Frühmesse zu verpflichten seien6). Wessenberg* Avar

gar nicht gewillt, nachzugeben. Im Jahr 1805 richtete er an
die Kommissare und Dekane in der Schweiz die Anfrage, Avie

es mit der Befolgung stehe, und verlangte dort, wo sie
unterlassen wrorden sei, eine nochmalige Prüfung der Gründe6). Viel
Erfolg hatte er damit nicht. In einem Zirkular vom 4. März
1809 wurde den Geistlichen, die Frühpredigten vorzutragen
hatten, das Erbauungsbuch für katholische Christen Aron Prof.
Dereser empfohlen. Darin fänden sich treffliche Muster
homiletischer Vorträge7). Die Homilien in der Frühmesse bürgerten
sich in der SchAveiz nicht ein, wohl aber wurde das Predigt-
Avesen durch Wessenberg gefördert und Avurde in grösseren
Pfarreien die Christenlehre in zwei Abteilungen für Kinder und
die erwachsene Jugend getrennt. Aber auch hier hiess es

') W. A. 66, 62.

3) W. A. 39, 146.

3) AV. A. 55, 44.

4) 50, 153.

5) W. A. 39, 122.

6) W. A. 58, 52.

7) Hirtenbriefe a. a. 0., II, S. 56.



— 431 —

Aviederholt, die Kapläne tun nicht gern vieles vergebens, sie
sind oft nicht einmal imstand, mit Kindern Katechese zu haltenx).
Im Kanton Solothurn gab es Pfarreien, avo es schwierig Avar,
das Rosenkranzgebet, das die Christenlehre verdrängt hatte,
auf besondere Andachtsübungen zu verlegen, um Avieder
regelmässig den sonntäglichen Unterricht einführen zu können. Das
Volk Avar so misstrauisch gegen alle Neuerungen, dass es sich
gegen die notwendigsten auflehnte2). Verboten wurde am 24. Juli
1807 den Geistlichen, dass sie an Sonn- und Festtagen den
Gottesdienst früher ansetzten oder Predigt und Christenlehre
ausfallen liessen, um an Schutzpatronen- oder Bruderschaftsfesten

benachbarter Gemeinden Aushülfe zu leisten. Ferner
wurde durch dasselbe Zirkular angeordnet, dass die an
Monatssonntagen und Bruderschaftsfesten üblichen Prozessionen, die
nachmittags abgehalten wurden und die Christenlehre
verdrängten, auf den Vormittag nach der Predigt verlegt wurden3).
Im Kanton Solothurn war schon im Jahr 1803 in einer
Übereinkunft der Vertreter der drei Bistümer über das „Auslaufen"
der Geistlichen ähnliches festgesetzt Avorden. Die Erneuerung
des Verbotes Avar auch hier notAvendig4).

Wessenberg Avird allgemein als Förderer der deutschen
Sprache in der Liturgie betrachtet. Sie galt ihm als weiteres
Mittel, um zu verhüten, dass die Gläubigen wie „leblose
Statuen" den gottesdienstlichen Veranstaltungen beiwohnten. Seine

diesbezüglichen Bemühungen sind in seinen Erlassen mit
Ausnahme desjenigen, dass in der Fastenzeit das Evangelium unter
der Messe deutsch vorgelesen werden soll, Avenig hervorgetreten.
Zahlreich dagegen sind die x^nregungen in den Arbeiten der
Pastoralkonferenzen, den Aufsätzen im Archiv, den
Preisausschreiben, in den Fragen der Visitationsberichte und vor allem
im brieflichen Gedankenaustausch mit Geistlichen, sei es, dass
diese Vorschläge von Konstanz erhielten oder solche dorthin
richteten. Vor allem wurde zur Hebung des deutschen
Kirchengesanges viel getan, bis im Jahr 1812 die neue Sammlung von
deutschen Gebeten und Gesängen (Konstanzer Gesangbuch)
durch einen Hirtenbrief des Bischofs Dalberg eingeführt wurde6).

') W. A. 50, 150.
2) Stift Schönenwerd 121, 99.
3) Hirtenbriefe und Verordnungen a. a. 0., I, S. 245.
4) Stift Schönenwerd 120, 126, 187.
5) Hirtenbriefe und Verordnungen a. a. O., II, S. 139.



- 432 —

Auch hier handelte es sich nicht um bisher unbekannte
Neuerungen, sondern es konnte an Vorhandenem angeknüpft
werden. Das deutsche Kirchenlied ist in der katholischen
SchAveiz seit jeher gepflegt Avorden, und deutsche Messgesänge
waren im ausgehenden 18. Jahrhundert bekannt1). Verbreitet
waren verschiedene Gesangbücher2). Ein Freund des deutschen
Liedes war der Kommissar Glutz in Schönenwerd, der es als
Pfarrer von Wolfwil einem unverstandenen Latein vorgezogen
hat3), und die Pfarrberichte des Kapitels Bremgarten aus dem
Jahre 1805 kennen alle deutsche Messgesänge, die vom Volk
gesungen wurden4). An andern Orten stiess die Einführung
des Volksgesanges auf grosse Schwierigkeiten. So schrieb der
Pfarrer aus Obenvinden im Thurgau im Jahr 1803: „Der
Kirchengesang ist in unserer Gebirgsgegend vor 10 Jahren
undurchführbar und Adelleicht alsdann noch nicht.u Musikstimmen
und Gehör, selbst die Neigung zum Singen gehe der Bevölkerung

ab6). „Wahrhaft schöne und neue Lieder hier einführen,
heisst so viel als Ketzereien beginnen. Ich habe es schon
erfahren", klagt ein anderer6). Und im Anschluss an die bischöfliche

Visitation glaubt auch der Pfarrer von Appenzell, der
deutsche Kirchengesang vor der Predigt sei schwer zu
bewerkstelligen, Aveil die Messen öfters zu lange dauern7). Ebenso hielt
Th. Müller die Einführung deutscher Messgesänge für verfrüht.
Viele Kirchen hätten keine Orgeln und. wieder andere keine
Sänger. An mehreren Orten Avurden deutsche Messen oder
wenigstens einzelne Lieder gesungen, aber nur auf der Orgel
von wenig Musikverständigen. In Luzern hatte der eifrige
Stadtpfarrer die deutsche Messe in der Peterskapelle eingeführt,
aber nicht mit Glück, weil die Lieder nicht gefielen und die
Musik für zu wenig würdig gehalten wurde. Vespern können
wegen Mangel an Sängern keine gehalten werden. Nur in
zwei Pfarreien sei ein Versuch gemacht worden. Im deutschen

') Vgl. A. Benziger: Beiträge zum katholischen Kirchenlied in der
deutschen Schweiz nach der Reformation. Samen, 1910, S. 9.

2) A. a, 0., S. 161 ff.
3) Stift Schönenwerd 120, 187.

4) W. A. 50, 153; 51, 56.

5) W. A. 44, 82.

6) W. A. 39, 83.

') W. A. 50, 151.



— 433 —

Mess- und Vespergesang seien keine grossen Fortschritte zu
machen, bis man in allen Schulen die Lieder singen lerne, so
dass das gesamte Volk mitsingen kann. In der Pfarrkirche,
die zugleich Stiftskirche sei, av erden an Sonn- und Festtagen
schöne Choralämter gesungen, deutsche Lieder seien
ausgeschlossen1). Solche Berichte bestätigen, wie notwendig die
Reformen Wessenbergs zur Verschönerung und zum würdigen
Ausbau des Gottesdienstes gewesen sind. Es bedingte lange
Jahre, bis sie Fuss fassen konnten, und sie sind an vielen Orten
erst populär geworden, als die Schweiz schon von Konstanz
getrennt w7ar. Das Konstanzer Gesangbuch ist erst in dieser
Zeit allgemein in Gebrauch gekommen und war bis über die
erste Hälfte des 19. Jahrhunderts in der SchAveiz weit
verbreitet.

Im Zeitalter der Aufklärung wurde der Wert der
Muttersprache vor allem auch für den Ritus bei der Spendung der
Sakramente und der Feier von Prozessionen und Segnungen
erkannt und wurden entsprechende Reformen vorgeschlagen
und versucht. Mit diesen Bestrebungen beschäftigte sich der
Klerus der Diözese Konstanz sehr eingehend und Wessenberg
brachte ihnen grosses Verständnis entgegen. Die Teile des

Bistums, die unter dem direkten Einfluss Josephs IL gestanden,
hatten praktische Erfahrungen. Hier Avar der Boden für
solche Reformen besser vorbereitet als in der Schweiz. In der
SchAveiz ist man über kleine Anfänge nicht hinausgekommen
und was anderwärts ohne Schwierigkeiten Eingang fand,
erweckte hier Bedenken und Widerstand.

Durch ein Ordinariatszirkular vom 5. April 1805 Avurde
für die Flurprozessionen — Öschsegnungen — ein Ritus mit
Gebeten, Liedern des Chores und der Gemeinde und Lesungen
in deutscher Sprache aufgestellt und verfügt, dass nach jeder
biblischen Lesung bei den Stationen eine „kurze, aber
kernhafte" Anrede gehalten werden solle2). Aus vielen Kapiteln
kam Bericht, dass der Ritus allgemein den Beifall der
Gläubigen gefunden habe, so dass es Wessenberg für zweckmässig
hielt, dass auch beim Umgang am Fronleichnamsfest die vier
Evangelien in deutscher Sprache vorgelesen werden. Durch

') W. A. 66, 62.
2) Hirtenbriefe und Verordnungen, I, S. 180.



— 434 —

eine Verfügung vom 1. Mai 1806 wurde das so angeordnet. Ihr
ist ein Formular mit deutschen Liedern, Gebeten und den
Lesungen beigegeben *).

Ein deutscher Ritus Avurde ferner für die Wasserweihe am
Epiphaniefest durch ein Zirkular vom 24. August 1808
angeordnet. Begründet Avurde dieser Erlass damit, dass das bisher
übliche Formular wegen seiner Länge den christlichen Unterricht

am Vormittag verhindere. Zugleich wurde dem Klerus
empfohlen, dem Aberglauben entgegenzuAvirken, der mit dem
Holz der Feuerweihe am Karsamstag ATerbunden werde, und
dem Volke vorzustellen, die im Missale vorgeschriebene
Benediktion habe auf das Holz gar keine Beziehung2). Andere
Dekrete über die Sakramente beziehen sich nicht auf den Ritus
und die deutsche Sprache. Sie seien hier aber doch kurz
erwähnt. Durch das Dekret vom 20. April 1806 wurde die Vorschrift
des Rituals, das Taufwasser vor der Taufe zu wärmen, in
Erinnerung gerufen. Neu war die Erlaubnis der Haustaufe, wie
sie in andern Diözesen — Würzburg, Salzburg — gegeben war.
Sie war vorgesehen bei rauher Witterung, zur kalten Jahreszeit,

besonders für Kinder in Filialen und entfernten Höfen.
Allfälligen Bedenken wurde die Erwägung entgegengehalten,
dass das hl. Abendmahl, das ja das Allerheiligste sei, den
Kranken in die niedrigsten und schlechtesten Hütten gebracht
werde. Verboten wurde den Geistlichen die Annahme von
besonderen Geschenken und von Bewirtung bei solchen
Haustaufen3). Am 6. Januar 1804 wurde den Geistlichen eine
ordentliche Vorbereitung der Gläubigen auf den Empfang des

Bussakramentes in der Fastenzeit empfohlen und die Weisung-
gegeben, die Beichte zur Verhütung von grossen Konkursen in
grossen Gemeinden nach Bezirken und Klassen, in kleinern auf
alle Fälle nach Klassen entgegenzunehmen. Den Gläubigen
Avurde zur Pflicht gemacht, in ihren Pfarrkirchen an Ostern
zu beichten und zu kommunizieren4). Geregelt wurde die erste
Kommunion der Kinder am 24. Januar 1809 in der Weise, dass
sie die Kinder vor der Schulentlassung nicht empfangen sollten.
Den Geistlichen der Schweiz wurde ausnahmsweise gestattet,

') A. a. 0., I, S. 198.
2) A. a. 0., I, S. 270.
5) A. a. O., I, S. 231.

4) A. a. 0., I, S. 58.



— 435 —

Kinder, die sich durch Fähigkeit und Fleiss auszeichneten, schon
vorher zur Kommunion zuzulassen. Der Feier sollte ein
besonderer Unterricht mit zwei wöchentlichen Stunden während
des Winters vorangehen. Als das schicklichste Zeitalter für
die erste Beichte wurde das 9. Altersjahr bezeichnet. Besonderer

Beichtunterricht musste während der Fastenzeit in drei
wöchentlichen Stunden erteilt Averden. Über die Feier selbst
wurde vorgeschrieben, dass sie am weissen Sonntage im
Hauptgottesdienst mit passender Anrede und gemeinsamer Erneuerung

des Taufgelübdes stattfinden sollte1). Haustaufen Avaren
in der Schweiz nicht üblich, Nottaufen spendeten die Hebammen,
darnach folgte die Taufe in der Kirche jedesmal bedingungsweise.

An diesem Modus vermochte die Verordnung nichts zu
ändern. Notwendig war die Bestimmung über die Kommunion
der Kinder, denn über Unterricht, Alter, Art der Feier herrschten
in benachbarten Gemeinden grosse Abweichungen.

Von grösseren Folgen waren die Erlasse über den deutschen
Ritus der Wasserweihe, der Oesch- und Fronleichnamsprozession.
Bei ihrer Publikation schieden sich die Geister. In den solo-
thurnischen Gemeinden führten sie zu Unterhandlungen zwischen
den Vertretern der drei Diözesen, denen der Kanton angehörte.
Kommissar Glutz wollte ein einheitliches Vorgehen anstreben.
Er war der deutschen Sprache gar nicht abgeneigt, weil
in seinen Augen die deutsche Liturgie geeignet zu sein schien,
die alte Kirchensprache allmählich ganz zu verdrängen und
„eine Gattung von einer deutschen Kirche zum Unterschied der
lateinischen und griechischen zu modeln, welche um so eher
gegründet werden dürfte, als die gleiche Liturgie in dem
angrenzenden Kanton Luzern Beifall erhält". Der Lausannische
Generalvikar antAvortete, dass er die Pfarrer angeAviesen habe,
in der lateinischen Sprache zu funktionieren, er habe aber
nichts dagegen, Avenn das Volk Avährend der Messe und der
Prozessionen durch deutsche Lieder erbaut werde. Auf
entschiedenen Widerstand stiess der deutsche Ritus bei Provikar
und Offizial Didner in Rheinfelden. Er erklärte sich aus
prinzipiellen und praktischen Gründen gegen die deutsche Sprache,
indem er sich auf die Kundgebungen der Bischöfe gegen
ähnliche Versuche Josephs IL berief. „Mit der deutschen Sprache

A. a. O., II, S. 10 und S. 46.



— 436 —

bis auf den Altar eindringen wollen," schrieb er, „Aväre meines
Erachtens ein Unternehmen, dem sich die katholische Kirche
aus allen Kräften widersetzen würde Für uns ist es das

sicherste, beim Alten zu bleiben"1). Wessenberg wurde von
dem Gang der Verhandlungen unterrichtet. Er bemerkte dazu,
dass der Gebrauch der deutschen Gebete, Evangelien und Lieder
nicht geboten, sondern nur empfohlen sei, so dass im Bezirke
Solothurn jeder Geistliche dasjenige wählen könne, was in seinen
Verhältnissen am meisten zur Erbauung beitragen könne. Die
Erklärung Didners sei unpassend. Von der Einführung der
deutschen Sprache bei der Messe des Priesters und der
Ausspendung der Sakramente sei gar keine Rede. Im ganzen
deutschen Bistumsanteil seien die Segnungen und Gesänge auf
den Bittgängen zur grössten Erbauung des Volkes eingeführt
und das Evangelium werde bei jeder Station kurz erklärt.
„Der Apostel Paulus Avurde dieser Einrichtung gewiss vollen
Beifall geben"2).

Nur in der SchAveiz fanden diese Massnahmen wenig Beifall.

In einigen Kantonen lehnte sich ein Teil des Klerus
dagegen auf. Das Kapitel Mellingen fasste im Jahr 1809 den
Beschluss, das Ordinariat zu bitten, dass es die Verordnungen
nicht befolgen müsse. Nur ZAvei Geistliche hatten ihnen
nachgelebt. Sie konnten bezeugen „mit grosser Zufriedenheit des
Volkes". Sie verlangten deshalb ein ernstes Einschreiten des
Generalvikars und die Absetzung des Dekans, der die Verordnungen

überhaupt nicht verteile, der stets „als Schaf ATon Muri
das erste Signal zum Ungehorsam" gebe. Das Kapitel sei „ein
Gespött und Hohngelächter über die bischöflichen Verordnungen,
eine Auszischung derjenigen, die bisher gehorsamten; und eine
Aufsagung des Gehorsams gegen die Obern für die Zukunft"3).
Wessenberg setzte darauf im Kapitel einen Deputaten ein4).

Die Geistlichen des Kapitels Mellingen waren nicht die
einzigen, die sich gegen das Ordinariat auflehnten. Überall
Avurde im stillen gehetzt. Als im Jahr 1808 die Hirtenbriefe
und Verordnungen für die ganze Diözese in einem Band
gesammelt herausgegeben wurden, entstand neue Unruhe. Im

') Stift Schönenwerd 120, 126.
2) A. a. 0., 120, 125.

s) AV. A. 67, 41.

*) W. A., 67, 129. Vgl. oben.



— 437 —

Kanton Luzern musste die Regierung einschreiten. Einige Geistliche

missbrauchten und entstellten Verordnungen, die für
andere Bistumsteile erlassen waren, und betörten das Volk „mit
schändlichen Gerüchten." Sie gaben ihm an, der Rosenkranz
dürfe nicht mehr öffentlich gebetet werden, alle Feiertage
wTürden aufgehoben, es dürfe nur einmal im Jahre gebeichtet
Averden, nur eine Messe Averde Sonntags gelesen u. dgl. Eine
Broschüre „Luther und Dalberg" zirkulierte. Th. Müller
meldete, dass er vielleicht zu stärkeren Massregeln schreiten müsse,
„besonders gegen einen verdächtigenden Ton in Predigten",
die Kapuziner predigten sehr unklug, sie seien aufgewiegelt,
um wieder aufzuwiegeln, „glaublich ist die Nuntiatur im stillen
tätig". Der kleine Rat erliess eine „Warnung gegen falsche
Ausstreuungen in Religionssachen" an das Volk, und der
Kommissar ordnete an, dass sie auf allen Kanzeln verlesen Averde.

Die Geistlichen sollen das Volk beruhigen „und nicht selbst die
Erfinder und Verbreiter von Unwahrheiten sein, denen sie für
sich keinen Glauben beimessen, und die nur aus unrühmlichsten
Absichten erfunden werden". „Der Geistliche, welcher sogar
das Ansehen des Bischofs und der Aveltlichen Obrigkeit herabsetzt,

ist ein treuloser Mann, der seinem Beruf zur Schande
gereicht, und wirklich nicht länger verdient, an einer öffentlichen

Stelle zu bleiben." Müller ersucht die Dekane und Ka-
pitelsoffizialen, auf ihre Geistlichen einzuAAdrken und auf sie
aufmerksam zu sein1). Allein die Situation im Kanton Luzern
wurde immer schwieriger. Gegen Müller setzte ebenfalls eine
Hetze ein. Ihr Urheber war Prof. Gügler, der gegen ihn eine
unfeine Polemik begann2). Andere Professoren Avaren Müller
ebenfalls feindlich gesinnt. Persönliche Momente spielten mit.
Müller hatte nämlich eine Magd, die zu Skandalgeschichten
im Seminar Anlass gegeben hatte, die aber die Professoren in
Schutz nahmen, entlassen, was ihm vor allem die Feindschaft
Professor Widmers zugezogen hatte3). Sarkastisch bemei*kt
Müller in einem Brief an Wessenberg: „Nicht auf allen Schülern

Sailers ruht Sailers Geist"4). Aufs neue brachen Konflikte

\) W. A. 67, 83. Vgl. Schirmer a. a. O., S. 77.

2) Vgl. Herzog a. a. 0., S. 37 ff.
3) W. A. 68, 27.
4) A. a. 0., 68, 15.



— 438 —

aus, als Prof. Dereser als Seminarregens und Professor der
Exegese nach Luzern berufen Avurde. Seine erfolgreiche Tätigkeit

Aveckte den Neid Güglers1). Diese Streitigkeiten stärkten
die Oppositionslust des Luzerner Klerus gegen das Konstanzer
Ordinariat bedeutend, so dass schliesslich die Lostrennung von
Konstanz im Kanton Luzern nicht grosses Aufsehen mehr
erregte.

Die Drucklegung der Verordnungen führte auch im Kanton
St. Gallen dazu, dass die Opposition sich regte. Hier steckte
sie sich hinter die Regierung. Die Geistlichkeit im untern
Toggenburg richtete am 22. September 1809 an die Regierung
eine Beschwerde, weil sie die Sammlung* der Verordnungen
anschaffen sollte, die die Dekrete des ganzen Bistums enthalte,
was die Kirchenfabriken zu sehr belaste. Es handelte sich um
eine jährliche Ausgabe von 24—30 Kreuzern. Weil man nicht
wisse, wrelche Verordnungen für den Kanton St. Gallen gelten,
entstehe ein grosser Wirrwarr. Die Geistlichkeit anerkennt
den grossen Eifer des Ordinariats, dass es schon viel Gutes

gewirkt, allein sie stellt doch das Gesuch an die Regierung,
damit sie vor quälender UngeAvissheit geschützt sei und die
Pfarreien vor Ärger, Unruhe und Misstrauen bewrahrt w*ürden,
jede bischöfliche Verordnung zu allererst zu prüfen, zu genehmigen

oder zu unterdrücken, den bischöflichen Kommissar zu
ersuchen, dass er die schon verteilte Sammlung zurückziehe
und keine einzelnen oder keine Sammlung mehr ohne das Plazet
verteile2). Die Regierung ging auf das Gesuch ein und bestellte
zur Prüfung der Verordnungen eine Kommission. In ihrer
Mehrheit war sie aus Gegnern des Ordinariats zusammengesetzt.
Zwei Gutachten Avurden ausgearbeitet. Dasjenige der Mehrheit
empfahl alle Dekrete zur Genehmigung, die dem Zeitgeist und
dem Kulturgrade des Volkes insoAveit angemessen seien, dass

man bei ihrer Vollziehung keine merkliche Ruhestörung und
keine Immoralität befürchten müsse. Nur wenige der ersten
Sammlung seien für den Kanton St. Gallen verbindlich. Davon
seien bis auf zwei alle durchführbar. Die zwei verordnen
deutschen Ritus bei den Prozessionen. Die Formulare seien

zwar „an sich vortrefflich und ganz den ächten rein evan-

') Vgl. Herzog a. a. O., S. 41.

2) W. A., 67, 118.



— 439 —

gelischen Sinn atmend", allein der Durchführung stehen allerlei
Bedenken entgegen. In vielen Landgemeinden fehle es an den

nötigen Plätzen, so dass nur der dritte Teil verstehe, was
„deutsch" gesungen, gepredigt und gelesen werde. Es mangle
ferner an den Sängern. Der lateinische Ritus sei von der ganzen
Kirche angenommen, die meisten Geistlichen seien von der
Schule her überzeugt, dass dieser Ritus nur mit der Zustimmung

der ganzen Kirche abgeändert werden dürfe. Die
Geistlichen zu zwingen, gegen ihre Überzeugung zu handeln, bleibe
ohne Einfluss auf die Sittlichkeit des Volkes, und könnte
Unruhen hervorrufen. Anderer Meinung ist das zweite Gutachten.
Beim lateinischen Ritus gehe alles leer aus. „Was nützen
Feierlichkeiten, wenn das ganze Volk Gebet und Gesänge des Priesters

nicht versteht." Es fehle an Sängern, aber um diesem

Mangel abzuhelfen, seien die Dekrete zu begrüssen. „Ein
schöner christlicher Volksgesang- ist schon lange der Wunsch
jedes vernünftigen Katholiken, dem wahre Verehrung und
Anbetung Gottes in Geist und Wahrheit höher steht, als gedankenloses

Rosenkranzbeten." Die Geistlichen hätten andere Gründe,
dass sie am lateinischen Ritus festhalten wollen, als sie
angegeben hätten. Die lateinische Liturgie, sagen sie, erhaltet
unsern hl. Nimbus in den Volksaugen. Es sei bequemer Latein
singen und beten, man könne abkürzen, das Volk merke es
nicht. Man wolle einfach den Eingang der deutschen Liturgie
von vorneherein unmöglich machen. „Was die Unruhen
betrifft, so hielten es die Geistlichen nicht unter ihrer Würde, in
den Schenken unter den Bauern den Bischof und seine
Verordnungen zu verdächtigen. Warum sollte das Volk unruhig
und misstrauisch werden, wenn es nicht vom Pfarrer selbst
aufgehetzt wird"1). Die Regierung stimmte den Vorschlägen
der Majorität bei und trat mit dem Ordinariat in Konstanz in
Unterhandlungen. Wessenberg verwahrte sich energisch gegen
die Kritik, die den bischöflichen Dekreten von einem Teil der
St. Galler Geistlichkeit geworden war, verlangte die Zurechtweisung

der Geistlichen, lehnte die Zumutung der Regierung,
für den Kanton eine besondere Sammlung der Verordnungen
herauszugeben, ab, erklärte sich aber bereit, künftig die
Regierung von den Erlassen vor der Publikation in Kenntnis zu

') W. A., 68, 94.



— 440 —

setzen. Das war übrigens stets geschehen. Eine staatliche
Vorschrift, dass Geistliche ohne Plazet keine Verordnung
befolgen dürfen, bestand nicht, worauf der Kommissar besonders
aufmerksam gemacht hatte *). Die Regierung versicherte Wessenberg,

dass sie die Geistlichkeit zurechtgewiesen habe, tatsächlich

gab sie ihr aber Recht, indem sie die Einführung des
deutschen Ritus verhinderte. Sie motivierte ihr Verhalten
damit, die Neuerungen könnten das Volk beunruhigen, Avas

unbedingt verhütet av erden müsse2). Ebenso ablehnend verhielt
sie sich gegen das von der Konstanzer Kurie vorgeschlagene
neue Formular in deutscher Sprache über die feierliche Installation

der Pfarrer. Sie verlangte, dass für ihren Kanton davon
abgesehen Averde und dass alles beim Alten bleibe. Dies müsse
schon mit Rücksicht darauf geschehen, dass einige Gebiete einer
anderen Diözese (Chur) angehören3). Pfarrer M. Ochsner, der
das treibende Element des Widerstandes wider das Ordinariat
war, Avurde durch den Kommissar das Missfallen des General-
vikariats ausgesprochen4). Dieser Tadel war gewiss
angebracht, denn selbst die Mönche im Kloster in Fischingen, avo die
Geistlichen sich jeAveils trafen, „ärgern sich über den frechen
Ton und die respektlose Art, wie sich ein Ochsner und
Mitkonsorten in dieser Sache benehmen" 6).

Wessenberg trug sich mit dem Gedanken, alle die
Vorschriften über den Gottesdienst mit noch andern wünschenswerten

Reformen in eine allgemeine Gottesdienstordnung
zusammenzufassen, wie er eine solche für alle rheinischen Bundeslande

des Bistums am 16. März 1809 publiziert hatte. In einem
Schreiben vom 18. März 1809 fragte er die Kommissare und
einige Dekane an, aveiche Aufnahme wohl die erwähnte
Gottesdienstordnung in der Schweiz finden würde6). Die Reformen
sind darin Aveitgehend. Sie betreffen vor allem die Einführung
der deutschen Sprache. Deutsch zu lesen sind in den Messen
und Ämtern Epistel und Evangelium, im Pfarrgottesdienst, in

') A. a. 0., 68, 102, 125, 134.
2) W. A., 70, 54.

3) Hirtenbriefe und Verordnungen a. a. 0., II, S. 89; W. A., 71, 68.
4) W. A., 70, 90; F. Segmüller führt a. a. 0., S. 17, Ochsner unter den

vertrauten Anhängern Wessenbergs an.
5) \V. A. 68, 74.

6) W. A., 65, Zirkular vom 18. März 1809.



— 441 —

den Vespern und Andachten werden deutsche Lieder
vorgeschrieben. Während der Frühmesse und des Hochamtes wird
das laute Rosenkranzgebet unterdrückt und durch Lieder,
Litaneien oder deutsche Gebete ersetzt. Die Predigt folgt unter
dem Amt dem Evangelium. Bei Betstunden soll eine
zweckmässige Abwechslung von Liedern, Psalmen, Litaneien und
Gebeten eingeführt „und auf solche Weise die blosse
Lippenandacht, die der göttliche Stifter unserer Religion so
nachdrücklich verwirft, beseitigt werden". Eingehende Bestimmungen
sind über die Aussetzung des Hochwürdigsten, die Andachten
in der Fronleichnamoktav und der Karwoche getroffen, ebenso
über die Austeilung der Kommunion, die Kommunion der Kinder,
den Jugendgottesdienst an Werktagen, die Kirchweihe und das

Patrozinium1). Die Antworten, die in Konstanz einliefen, fielen
alle in ablehnendem Sinne aus, obschon die NotAvendigkeit einer
allgemeinen Gottesdienstordnung anerkannt und die vorgeschlagenen

Reformen als wünschenswert erklärt wurden. Der
bischöfliche Kommissar Blattmann hält den Vorschlag für den
Kanton St. Gallen, undurchführbar, weil die Regierung die
Zustimmung versagen würde, denn der Einfluss der Feinde des

Ordinariates auf sie sei zu gross2). Auch Dekan Spengler findet
die Ordnung für gut aber für undurchführbar. Die SchAveiz sei
allen Neuerungen so abhold, dass selbst die Regierung solche
soviel als möglich verhüten muss. Selbst die viel unbedeutenderen

Neuerungen im Gottesdienst können nur mit aller
Mühe zustande gebracht werden8). Sehr ausführlich antwortete
Th. Müller, indem er Punkt für Punkt der neuen Gottesdienstordnung

durchging und seine Bemerkungen mit Rücksicht auf
seinen Kommissariatsbezirk dazu machte. Manches lasse sich
auf dem Lande besser ausführen als in der Stadt. „Eigentlich
bin ich nur in der Peterskapelle Meister", schreibt er. „In der
Stiftskirche kann ich gar nichts ändern oder Besseres einführen.
Die Stifter und Klöster haben den Pfarrern alles verdorben in
den Städten. Jeder Landpfarrer hat mehr Befugnis." Wieder
anderes sei überhaupt schwer durchführbar, so die Einschränkung

der Aussetzung der Monstranz, das würde grosse
Unzufriedenheit hervorrufen. Er fügt aber bei: „Mir scheint, man

') Hirtenbriefe und Verordnungen a. a. 0., II, S. 49.
2) W. A., 65, 144.
3) A. a. 0., 65, 147.

Intern, kirchl. Zeitschrift, Heft 4, 1915. 30



— 442 —

habe gegen den Gebrauch der früheren Kirche die Verehrung
gegen das Altarsakrament zu sehr vervielfältigt." Dieses
Geheimnis habe seine Festtage und die Ausstellung der Monstranz
sei an anderen Festtagen zur Hebung der Andacht nicht
notwendig, da andere Gegenstände betrachtet werden sollen. Müller
scheint einer Gottesdienstordnung nicht abgeneigt gewresen zu
sein1). Eine abschlägige Antwort erteilte der thurgauische
Kirchenrat. Aber in einer Anzahl Gemeinden wurde der deutsche
Gesang eingeführt. Auf dem Lande Avar das leichter möglich
als in den Städtchen, weil hier lateinische Messen aufgeführt
wurden. Besonders das Musik treibende und liebende Publikum
Avar dem deutschen Messgesang nicht hold2).

Die Gottesdienstordnung ist wohl infolge dieser Berichte
nicht auf die Schweiz ausgedehnt worden. Auch Avurde kein
besonderer Entwurf ausgearbeitet oder besprochen. Die
Vorfälle in den Kantonen Luzern und St. Gallen Hessen erkennen,
dass die Opposition wider das Ordinariat im Wachsen begriffen
war. So hat Wessenberg das projektierte Werk gar nicht in
Angriff genommen. Weitere Versuche auf diesem Gebiete sind
durch die eintretenden Verhältnisse bald jäh unterbrochen
worden. Allein auch hier wirkten die Reformbestrebungen
Wessenbergs noch lange nach. Nach der Trennung der Schweiz
von Konstanz sind die schAveizerischen Wessenbergianer treue
Anhänger des deutschen Ritus geblieben. Nicht nur das Konstanzer
Gesangbuch, sondern auch die deutschen Gebete des Konstanzer
Rituals3) sind selbst in Gegenden (z. B. im Fricktal im Aargau)
üblich geAvorden, die nie in den Amtsbereich des Konstanzer
Generalvikars gehört haben. An der Spitze des Rituals steht
als Leitspruch das Wort Sailers aus dem Jahre 1811: „Dass
bei der Ausspendung der hl. Sakramente die deutsche Sprache
(mit Genehmigung des Bischofs) eingeführt werden könne, wie
denn selbst in unsern Ritualen einiges schon in deutscher Sprache
mitunter ausgedrückt ist, wird man wohl für entschieden
ansehen dürfen. Dass aber unsere Rituale nicht bloss einer
Übersetzung, sondern auch einer genauen Revision und
Verbesserung bedürfen, wird wohl von den Wenigsten bestritten
Averden."

1) A. a 0., 66, 62.

2) A. a. 0., 69, 54, 79.

3) Erschienen 1831.



— 443 —

§ 12.

Schluss.

Die Durchführung der Verordnungen Wessenbergs wurde
durch die Lostrennung der SchAveiz von der Diözese Konstanz
jäh unterbrochen. Seit die Revolution auch in der Schweiz
durchgreifende kirchliche Umwälzungen gebracht hatte, war
die Trennung einzelner Teile oder des ganzen Gebietes und
die Errichtung eines oder mehrerer Bistümer Aviederholt Gegenstand

von Erwägungen und Verhandlungen. Solche Projekte
fanden im Nuntius in Luzern einen energischen Befürworter,
der keine Mittel scheute, um dem Einfluss Wessenbergs
entgegenzutreten. Der Nuntius wurde vollständig Herr der Situation.

Im Propst Göldlin von Münster fand er ein gefügiges
Werkzeug. Th. Müller hatte die Gefahr kommen sehen und
hatte sich ein Jähr vorher schon Wessenberg gegenüber
anheischig erklärt, zugunsten Göldlins zurückzutreten, um diesem
Mann den Eintritt in die bischöfliche Verwaltung zu
ermöglichen1). Als die Ernennung Göldlins zum apostolischen Vikar
am 10. Januar 1815 bekannt gegeben wmrde, überraschte
sie die Freunde Wessenbergs. „Alle Gutgesinnten", schrieb
Th. Müller an diesem Tag an Provikar Reiniger in
Konstanz, „sind bestürzt. Wir werden nicht nur in die alte
Barbarei ultramontaner Grundsätze zurückfallen, sondern es
sind persönliche Verurteilungen zu erwarten, dass vielleicht
mancher aufgeklärte Geistliche an Auswanderung denkt. Von
den Verhandlungen (mit der Nuntiatur) bin ich ebenso wie von
dem Ordinariat ohne Bericht, und stehe so isoliert und wahrhaft

prostituiert da. Ich ersuche Sie dringend, dem Herrn
v. Wessenberg, gegen den man sich die ungerechtesten und
verächtlichsten Reden erlaubt, von diesem Zustand der Sachen
bald möglichst Bericht zu erstatten" 2). Die kirchliche Reform
im Geiste Wessenbergs kam ins Stocken, Göldlin machte sich
ans Werk, manches, was angestrebt worden, rückgängig zu
machen. In späteren Jahren lebte der Reformgeist wiederholt
auf. Die Tatsache, dass von einem bischöflichen Ordinariat
in der Schweiz kirchliche Verordnungen im Sinne der
Aufklärung erlassen Avorden, gehörte aber der Geschichte an.

J) W. A., 78, 85.

2) W. A., 79, 23.


	Die Durchführung der kirchlichen Verordnungen des Konstanzer Generalvikars J.H. von Wessenberg in der Schweiz [Schluss]

