
Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 5 (1915)

Heft: 4

Artikel: Johann Michael Sailers Geistesarbeit : 1751-1832

Autor: Menn

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-403871

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-403871
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


392

Johann Michael Sailers Geislesarbeit.

(1751-1832.)

Ill »).

Wir gehen nunmehr zu den theologischen Schriften über
(Bd. 8—21). Zunächst beschäftigen uns die „Grundlehren der
Religion. Ein Leitfaden zu Vorlesungen aus der Religionslehre
für akademische Jünglinge aus allen Fakultäten". Nicht eine
vollständige, durch alle Teile und Lebensverhältnisse
durchgeführte Religionslehre soll gegeben Averden, vielmehr will S.

die Grundlehren der Religion, die allgemeinen und unveränderlichen

Prinzipien darstellen, auf denen der Gottesglaube, das
Christentum und der Katholizismus beruhen. Da ferner die
Zuhörer akademische Jünglinge aus allen Fakultäten waren,
so konnte die Methode keine streng wissenschaftliche sein, es

musste vielmehr auf Zusammensetzung und Stimmung des
Hörerkreises weitgehende Rücksicht genommen werden. Drittens war
der Geist jener Zeit, in der die Vorlesungen gehalten wurden,
weder dem echten Theismus, noch viel weniger dem Christianismus

und dem Katholizismus günstig. Der Verfasser hatte also
die Aufgabe, verschiedene Vorurteile aus dem Wege zu räumen,
die Herzen der Hörer zu gewinnen und ihr Interesse für
einen Gegenstand zu wecken, für den das Zeitalter grossenteils
und insbesondere die studierende Jugend allzu gleichgültig
geworden war.

Das ganze Werk zerfällt in fünfunddreissig Vorlesungen,
deren Inhalt wir nunmehr kurz betrachten wollen.

') Siehe diese Zeitschrift 1915, 2. Heft, Seite 178.



— 393 —

1. Die erste Vorlesung beschreibt den Geist einer echten
Universität, wovon die Jünglinge in den Hörsälen der
Philosophie, der Rechtslehre, der Arzneikunde und Gotteslehre
unterrichtet, wozu sie angeleitet und worin sie vorgeübt werden.
Allein, da auch die Studierenden — Menschen sind mit
vielfältigen Mängeln und Unvollkommenheiten, woher gewinnen
sie die überwiegende Kraft, die Reize zum Unfleiss und zur
Zerstreuungssucht zu besiegen, die Bösartigkeit des menschlichen
Herzens dauernd zu unterdrücken, alle unlautern Absichten zu
verbannen? Die Antwort auf diese Frage gibt S., indem er in
hoher Begeisterung über den Einfluss der lebenden und
belebenden Religion auf die verschiedenen Fakultätsstudien redet.
Die lebendige Religion des Herzens ist es, die durch ihren
wirksamen Geist alles Unwahre, Verkehrte und Verderbliche
ausscheidet und allen Vermögen und Kräften des Menschen die
rechte Richtung und wahres Leben verleiht. Solches passt auf
jede Berufsart, auf den Handwerker, wie auf den Künstler und
Philosophen. „Dieser lebenden und belebenden Religion bedarf
selbst der Theologe von Profession, um die Wahrheit, die er im
Buchstaben forscht, im Begriffe denkt, in der Idee schaut, im
Worte bezeichnet, tief genug in sein Innerstes ein- und helle
genug in seinem Wandel auszuprägen."

2. Was ist Religion im ältesten, vollständigsten, erhabensten
und fruchtbarsten Sinne des Wortes? Antwort gibt uns die
Etymologie und die höhere Natur des Menschen. Nach der
bekannten Äusserung von Lactantius (Vinculo pietatis obstricti
Deo religati sumus, unde ipso religio nomen accepit) kommt
religio von religare. Ihrem Wesen nach ist also die Religion
der lebendige Bund des Menschen mit Gott, das Band, durch
welches der Mensch zu Gott emporgezogen Avird, und der Kanal,
durch den das göttliche Leben in den Menschen hinüberfliesst.
— Wie der älteste, so ist dieser Begriff auch der vollständigste,
weil die Religion alle höheren Bedürfnisse des Menschen nach
Wahrheit, Heiligkeit und Seligkeit auf die vollständigste Weise
befriedigt. Dieser Begriff ist aber auch der erhabenste in
Hinsicht auf den Gegenstand aller Religion, denn Gott ist das

selbständige Wahre, das alle Wahrheit erkennt und nichts als
Wahrheit offenbart; er ist das selbständige Heilige, das die
Heiligkeit selbst ist, und nichts als Heiligkeit gebietet ; das
selbständige Selige, das die Seligkeit selbst ist, und nichts als Selig¬

internat, kirchl. Zeitschrift, Heft 4, 1915. 27



— 394 —

keit verheisst und bereitet. Endlich ist dieser Begriff auch der
fruchtbarste, weil die Religion das Wissen, Tun und Geniessen
des Menschen harmonisch vereinigt und zum Ziele führt.

3. Die dritte Vorlesung stellt die Disposition der folgenden
Vorträge auf. Wenn die Religion nach dem eben entwickelten
Begriffe für Menschen, die das Bedürfnis nach Wahrheit, nach
Heiligkeit und nach Seligkeit haben, die aber den Zusammenhang

mit Gott verloren haben, eine Wiederanknüpfung an Gott,
und wenn diese Wiederanknüpfung Glaube, Liebe, Hoffnung
ist, so wird auch die Religionslehre nichts anderes sein, als
eine Lehre a) vom Wahren, das wir zu glauben (oder vom
Glauben); b) vom Guten, das wir zu achten, zu lieben, zu tun,
von dem Gesetze, das wir zu erfüllen (oder von der Liebe);
c) von dem Seligen, das wir mit Zuversicht zu erwarten und
einst zu geniessen haben werden (oder von der Hoffnung).

Die Religionslehre hat also drei Teile, von denen der erste
Glaubenslehre, der zweite Sittenlehre (besser: Sittlichkeits- und
Sittenlehre), der dritte Seligkeitslehre ist. —

Die Glaubenslehre umfasst drei Fundamentalsätze: a) die
Lehre von Gott: Gott ist, Ein Gott ist; b) die Lehre von Christus:
Christus kam von Gott, lehrte Gottes-Wort; c) die Lehre von
dem vollständigen Erkenntnisgrunde des Christentums: „Was
sich als Lehre Christi, als Gottes-Wort durch den unwandelbaren
Charakter der Allgemeinheit (der Katholizität) ankündet, ist als
Lehre Christi, als Gottes-Wort anzunehmen."

4. Wir und mit uns unzählige Menschen haben die Idee
von Gott in uns und glauben, dass diese Idee wTahr sei. Es
entsteht also die Frage : Wie kommen wir zu dem allgemeinen
und unwandelbaren Glauben an das Dasein Gottes? Unser
Glaube ist zunächst traditionell, indem Avir alle von Eltern, die

an Gott glauben, geboren, erzogen etc. sind. Der Unterricht
ist also für uns die nächste veranlassende Ursache des
Gottesglaubens. Warum aber halten wir an diesem Glauben fest,
während wir sonst so viele Stücke des früheren Unterrichtes
wegwerfen Als Gründe nennt S. a) zunächst das Gewissen,
das seinen Ursprung in einem höchstheiligen und höchstgeweihten

Wesen hat, soAvie b) die Naturbetrachtung und die über
die Ordnung und Schönheit der Welt nachsinnende Vernunft.
Neben anderen Autoren führt er als „klassische Stelle", ohne
den Urheber zu nennen, den bekannten und oft zitierten Aus-



— 395 —

spruch Kants an : „Zwei Dinge erfüllen das Gemüt mit immer
neuer und zunehmender Bewunderung und Ehrfurcht, je öfter
und anhaltender sich das Nachdenken damit beschäftigt: Der
gestirnte Himmel über mir und das moralische Gesetz in mir".
c) Eine Stärkung des Gottesglaubens erblickt S. ferner in der
unaustilgbaren Achtung für die allgemeine Menschenvernunft.
So viel Vernunft im Menschen, so viel Bewusstsein Gottes.
Nemo omnes fallit, omnes neminem, sagt Seneca, und es ist
nach Cicero keine Nation so roh, die, wenn sie gegen Himmel
blickt, kein höheres Wesen ahnet, d) Im Glauben an Gott stärkt
uns der Glaube an die älteste Geschichte. In dieser lesen wir
von einem höchsten Wesen, das die Welt und insbesondere die
Menschen erschuf, mit ihnen redete, ihnen Gesetze gab usf.
e) Dieselbe Wirkung hat die wichtigere, uns näher liegende
Stiftungsgeschichte des Christentums und dessen fortdauernder
Einfluss, in dem nüchterne, reine Gemüter nicht an der Lehre
des Evangeliums zAveifeln können : Gott hat sich als Liebe durch
Jesus Christus geoffenbart, f) In ihrem Gottesglauben werden
unzählige Menschen befestigt durch die wundervollen Schicksale

ihres Daseins (namentlich die Gebetserhörungen), worin
sie die höhere Leitung nicht verkennen können, g) Die höchste
Befestigung aber im Glauben an Gott verschafft den vertrauten
Freunden Gottes der vertraute Umgang mit Gott selber und
ein göttliches Leben.

5. Nachdem unser Schriftsteller historisch gezeigt, wie der
Glaube an Gott so allgemein und unwandelbar geAvorden, prüft
er philosophisch den Wert dieser verschiedenen Überzeugungsmittel.

Die gemeine (d. h. nicht künstlich gebildete) Vernunft glaubt,
sich vom Dasein Gottes aus dem Anblicke der Natur
überzeugen zu können. Die Avissenschaftliche gebildete (szienti-
fische) Vernunft versucht, den Glauben an Gott in ein Wissen,
und die Gründe des Wissens in die Form eines strengen Be-
Aveises zu verwandeln, also die Wahrheit „Gott ist" apodiktisch
darzutun. Beiderlei Bemühungen werden geprüft. — Zunächst
Avird die Gotteserkenntnis der gemeinen Vernunft in Betracht
gezogen. Es gibt hierin a) gewisse Data und b) richtige Schlüsse.

a) Das Dasein, die Schönheit und die Ordnung der Natur
leiten auf den Gedanken an ein höheres Wesen. Bei dieser
Betrachtung findet die gemeine Vernunft, wenn sie durch Er-



— 396 —

Ziehung entwickelt, in Verehrung Gottes und in Vollbringung
des Guten geübt, und besonders wenn sie willig geworden ist,
Gott die gebührende Ehre zu geben, ihren Gott sehr leicht in
der Natur. — Aber, a) wenn sie grübelt, kann sie ihren Gott
in der Natur leicht verlieren. Beweis: manche Naturforscher.
ß) Wenn ferner die Vernunft im Dienste der Leidenschaft
Frondienste tut, so kann sie ihren Gott in der Natur verlieren, und
wird bei eintretender Übermacht des Bösen ihn wirklich
verlieren, y) Die aus der Natur gewonnene Kenntnis Gottes ist
mehr eine Kenntnis, dass er sei, als was er sei. â) Wenn die
gemeine Vernunft sich Gott als heilig und gerecht denkt, so kann
sie diese Begriffe nicht aus der körperlichen Natur genommen
haben, sie nimmt sie, wissentlich oder unAvissentlich, aus dem
Geiste.

b) Daraus zieht S. den Schluss: Wenn die gemeine Menschenvernunft

a) im richtigen Urteile schon geübt und durch Belehrung

aufmerksam geworden ist auf die Wahrheit: Gott ist; wenn
sie ß) über die ganze sichtbare Welt als Kunstwerk nach dem
Gesetze urteilt, nach welchem sie über jedes menschliche Kunstwerk

urteilt und zu urteilen sich genötigt sieht; wenn sie

y) nicht in Grübelei und Unglauben Arerfällt; 6) durch keine
Leidenschaft gehemmt; s) durch GeAvissenhaftigkeit fähig- und
bereit geAvorden, dem erkannten Gott die gebührende Ehre zu
geben — so kann sie unter diesen Bedingungen in der
Ordnung und Schönheit der Natur viele einleuchtende, überzeugende

Spuren eines höheren Wesens finden, doch so, dass

a) der Durst nach Erkenntnis Gottes durch diesen Vernunftglauben

auf keine Weise ganz befriedigt werden kann, und so,
dass ß) der Mensch durch blosse Naturbetrachtung Aveder gegen
eigenen, noch gegen fremden Zweifel, noch gegen die Sophistik
der Leidenschaften gesichert sein dürfte.

Die eben entwickelte natürliche Gotteserkenntnis ist also
sehr bedingt und unvollkommen, zudem abhängig vom Gewissen
und von der Gewissenhaftigkeit, worin sie Halt und Stütze
findet.

Den tiefen Eindruck, den die Natur in allen ihren Erscheinungen

von jeher gemacht, zeigt nun S. an einer Reihe von
Aussprüchen heiliger und profaner Schriftsteller alter und neuer
Zeit.



- 397 —

Woher stammt nun die Gottesidee im Menschen? Der
Mensch besitzt sie tatsächlich, aber die Natur kann sie ihm
nicht geben. Zwar kann sich das Unsichtbare, EAvige in der
sichtbaren, zeitlichen Natur abbilden und gleichsam sichtbar
machen, und hat sich sichtbar gemacht (Röm. 1, 19 f.). Aber
das Unsichtbare, Ewige wahrnehmen kann der Mensch nicht,
ohne die Idee von dem Ewigen und Unsichtbaren schon in sich
zu haben. Woher ist sie denn? Aus nichts ist sie nicht, denn
aus nichts wird nichts. Auch hat sie der Mensch nicht
ursprünglich aus sich gebildet, weil er erst durch diese Idee zum
Menschen, zum vernünftigen Menschen wird. Also bleibt nur
übrig: Die Idee von Gott kann ursprünglich nur von Gott
kommen und setzt notwendig die Offenbarung Gottes voraus.
Daher fasst unser Schriftsteller sein Urteil in die Worte
zusammen, dass es im strengsten Sinne des Wortes keine Natur-
und keine Vernunft-Religion gebe in dem Sinne, als Avenn die
Idee von Gott aus der Natur oder aus der Vernunft ohne
Offenbarung des Göttlichen hätte kommen können.

6. Nunmehr geht die Darstellung über zur Prüfung der
Kenntnis von Gott durch die Operationen der spekulativen
Vernunft. Ein Blick auf die Geschichte der Philosophie von Leibnitz

bis auf Kant und Fichte zeigt dem Verfasser, dass auch
das tiefste Forschen der Spekulation wider das ewige Sein
Gottes keinen gültigen Beweisgrund aufbringen kann; dass
aber anderseits kein menschliches Forschen das Sein und Wesen
Gottes in seiner ganzen Fülle enthüllen kann. Wer also das

unerklärliche Wahre nicht annehmen will, bis er es ganz
erklärt hat, wird es nie erklären können, und doch mit den

Erklärungsversuchen nie stillestehen wollen — also das Wahre
nie annehmen können.

Die wahre Weisheit, im Unterschiede von blosser Wissenschaft,

wird also still das Göttliche vernehmen, wo es sich offenbart;

in festem Glauben verharren, wo es in heiliges Dunkel
zurücktritt, und demütig das Göttliche anbeten, avo es sich in
seiner ganzen Fülle als unermesslich ankündigt.

An die bei dieser Gelegenheit ausgesprochene Bezweiflung
der Möglichkeit eines streng Avissenschaftlichen GottesbeAveises
eine Kritik anzuschliessen, ist hier nicht der Ort. Wir
beschränken uns auf das schöne Zitat: „Wie es Instinkt des Tieres



— 398 —

ist, seine Nahrung zu suchen, so ist es Instinkt der Menschenvernunft,

sich ihren Gott zu finden."
7. In der höheren Natur des Menschen, d. h. in seinem

Bedürfnis nach Wahrheit, Heiligkeit und Seligkeit, liegt die
Nötigung, an ein höchstes Wesen zu glauben.

a) Befriedigung des Wahrheitsbedürfnisses finden wir nicht
in der sichtbaren Natur, die der Mensch nicht durchdringen
kann; nicht in den Mitmenschen, die selbst nach Wahrheit
fragen müssen ; nicht in einem übermenschlichen, höhern, aber
noch beschränkten, dem Irrtum unterworfenen Verstände,
sondern nur in einem Wesen, das dieses Bedürfnis befriedigen
kann, will, wird — und das ist Gott.

b) Wo finde ich die volle Kraft zur Vollendung der Heiligkeit?

Nicht in der sinnlichen Natur, nicht in mir, nicht in
meinen Mitmenschen, auch nicht in einem übermenschlichen,
aber beschränkten Wesen, sondern allein in dem Wesen, das
dieses Bedürfnis befriedigen kann, will und wird — und das
ist Gott.

c) Die volle Befriedigung meines Durstes nach voller Seligkeit

finde ich nicht in den vergänglichen Gütern der sinnlichen
Lust, der Ehre, der Macht, des Reichtums, nicht in der Natur
ausser mir, nicht in der Wissenschaft, nicht in der Freundschaft,

nicht in der Tugend, die als solche Sache des Kampfes
ist und zu leiden und zu entbehren bereit sein muss, auch nicht
in einem übermenschlichen, doch beschränkten Wesen, sondern
allein in Gott, der dem Bedürfnis volle Befriedigung schaffen
kann.

8. Das sicherste Überzeugungsmittel aber vom Dasein
Gottes ist die Regel : Lebe wie vor Gottes Auge, und du wirst
nie zweifeln können, dass er ist. Daraus ergibt sich ohne
weiteres die Quelle alles Unglaubens und zugleich das sicherste
Bewahrungsmittel vor allem Unglauben an Gott. Beigefügt ist
ein rührendes Gebet Fénelons, womit er seine Beweise vom
Dasein Gottes schliesst, Worte, die besser sind, als viele
demonstration es a priori und a posteriori.

9. Dieser Abschnitt enthält eine Reihe von Lehrsätzen über
das Verhältnis vom Wissen und Glauben mit Bezug auf Gott.
Wir erwähnen nur folgendes: Nach S. gibt es kein vollständiges,

philosophisches Wissen von Gott. Es ist Aufgabe der
Avahren Philosophie, die christliche Offenbarung in den Bereich



— 399 —

ihrer Betrachtung zu ziehen. Bis ein vollendetes philosophisches
Wissen von Gott gesichert sein mag, wird es weise sein, die
demütige Anbetung Gottes zu verbinden mit mannhaftem Ringen
nach höherer Erkenntnis, mit ruhigem Prüfen dessen, was
andere als philosophisches Wissen ausgeben, und vor allem mit
treuem Festhalten an dem ewigen Evangelium Christi.

Eine Zusammenfassung des bisher Vorgetragenen ergibt
folgendes: Unser Glaube hängt mit Gott zusammen a) durch
unsere Idee von Gott, die nur von Gott gegeben sein kann;
b) durch den Blick der gemeinen Menschenvernunft; c) durch
die wissenschaftliche Vernunft; d) durch die höheren Bedürfnisse

unserer Natur; e) durch unser Leben „vor dem Auge
Gottes".

10. Als erste Folge der Gotteserkenntnis stellt sich heraus:
So gewiss Gott ist, so gewiss ist es Pflicht, Gott anzuerkennen
und zu verehren als Schöpfer, als Gesetzgeber, als Regierer,
Richter und Vergelter, soAvie ihn nachzuahmen durch reine
Menschenliebe.

Die zweite Folge ist: In der Idee Gottes ist die Einigkeit
des Wesens mitgegeben. Ebenso spiegelt sich in der physischen
Avie in der moralischen Welt die Einigkeit Gottes. Wie kamen
aber dann die Menschen zur Vielgötterei? Antwort:.«) Sie
vermischten die Symbole der Gottheit (Sonne, Licht etc.) mit dieser
selbst, b) Sie vergötterten die mancherlei Wohltäter, Erfinder
etc. c) Sie vergöttlichten die verschiedenen Tugenden, wie
Gerechtigkeit, Treue, Eintracht, d) Sie vermischten die Spuren
der schaffenden, lenkenden, regierenden Gottheit in der
physischen und moralischen Welt mit Gott selbst.

„Zwar", fügt S., wohl in Erinnerung an das Schillersche
Gedicht, bei, „fehlt es nicht an Atheniensern, denen der griechische
Götterstaat lieblicher erscheint, als der Eine Gott der Christen."
Aber „meine Leser Averden gebeten, die poetischen Lizenzen
meiner Zeit nicht zu strenge zu nehmen".

11. Als dritte und vierte Folgerung* erscheinen Unsterblichkeit

und Freiheit des Geistes.
Wie der Vernunftinstinkt uns nötigt, an Einen Gott zu

glauben, so leiten uns unsere höheren Bedürfnisse nach Wahrheit,

Heiligkeit und Seligkeit, da sie ihre volle Befriedigung
hier nicht finden können, zur Annahme, dass das Innerste im
Menschen nicht mit dem Sterblichen stirbt. — Das Denkwür-



— 400 —

digste ist, dass gerade die besten und edelsten Geister in der
Unsterblichkeit das Land der Klarheit, der Lauterkeit, des

Friedens und der Verherrlichung sahen, dass sie darin den Tag
der Vergeltung erblickten und eine stille Entscheidung der Natur
und den Schlüssel aller Harmonie fanden (Cie, Quaest. Tusc.
L, 1). — Verschiedene Analogien sprechen für diese Lehre.
Mögen sie auch keine demonstrative Kraft haben, so sind sie
doch jedenfalls geeignet, den schon lebenden Glauben an die
Unsterblichkeit zu stärken, a) Wie die leibliche Geburt erst der
Beginn des eigentlichen Lebens (und kein Sterben) ist, so ist
das Ende des sinnlichen Lebens der rechte Anfang des freiem
geistigen Lebens. Vgl. ferner das Entstehen des Schmetterlings,

b) Gleichwie der Mensch vom Schlafe und aus der
Ohnmacht Avieder erwacht, so steht sein Geist auf aus dem Sterben
der Ohnmacht und dem Schlafe des Todes, c) Wie die Sehgläser
und Hörrohre Werkzeuge sind zur Wahrnehmung der Dinge,
so steht der Körper im Dienste des Geistes. Dieser herrscht
über seinen Leib z. B. in schwerer Krankheit, d) Wenn der
Körper stirbt, so zerfällt nur die Hülle und die sichtbare Form.
e) Die hier im Weltlauf anfangsweise vorhandene belohnende
und bestrafende Gerechtigkeit findet erst im Jenseits ihre
Vollendung.

Wenn S. am Schlüsse dieser Auseinandersetzung sagt: „Am
denkAvürdigsten ist für mich die älteste Lehre aller Philosophie
und aller Religion : dass die Menschheit, durch Sünde aus ihrem
Urstande gefallen, in das Tierfell dieses Körpers eingehüllt
Avard, darin sie unzähligen Leiden, Feuerproben, Läuterungen
ausgesetzt und zur Wiederkehr in ihren Urständ tüchtig
gemacht Averden soll", so ist dies unklar, denn zur Idee des

Menschen gehört der Leib so gut wie die Seele, und zwar im
Urstande so gut wie nach dem Sündenfall. —

Die Freitätigkeit aber ergibt sich aus dem Exercitium
nobile libertatis. Wer sich über die NotAvendigkeit erhoben hat,
der fragt nicht mehr, ob der Wille freitätig sein könne.

12. Nunmehr wendet sich die Betrachtung der zweiten
Fundamentallehre zu: Jesus von Gott gesendet. Nach
Feststellung des Begriffes der Offenbarung und ihrer verschiedenen
Arten wird insbesondere die Frage erläutert, warum die
göttliche Sendung Jesu die Fundamentallehre des Christentums
genannt werde, und nicht vielmehr die Göttlichkeit Jesu. Wie



— 401 —

an vielen anderen Stellen seiner Werke, so betont S. dem
damals herrschenden Rationalismus gegenüber auch hier seinen
Glauben an die Gottheit Christi. „Die Lehre von der Göttlichkeit

Jesu ist übrigens eine durchaus gewisse und höchst
bedeutende Lehre des Evangeliums, die ich mit allen Christen
von ganzem Herzen bekenne." Nur aus einem didaktischen
Grunde wird die göttliche Sendung Jesu als Fundamentallehre
des Christentums angegeben. Die Überzeugung: Jesus ist von
Gott gesandt, geht nämlich im Gange des menschlichen
Erkennens (als ratio cognoscendi) als eine frühere der Überzeugung:

Jesus ist der wahre, eingeborene Sohn Gottes (als der
ratio essendi), voran. Erst unter der Voraussetzung, dass Jesus

göttlicher Gesandter ist, haben seine Lehren, auch die über seine

gott-menschliche Person, göttliche und deswegen durchaus un-
Avidersprechliche Autorität.

Die nun mitgeteilte Disposition enthält folgende Punkte:

A. Jesus ist in jeder Beziehung höchst würdig, als Gesandter
Gottes angenommen zu werden.

B. Jesus hat seine Sendung vor seinen Zeitgenossen, vor
seinem Volke wirklich und gültig bewiesen.

C. Die göttliche Sendung Jesu ist auch heutzutage noch
für die nüchterne Vernunft unserer Zeitgenossen glaubwürdig.

D. Der Glaube an die göttliche Sendung ist gerade in der
Zeit, in welcher die menschliche Vernunft wirklich am
aufgehelltesten ist, oder wenigstens es zu sein glaubt, das grösste
Bedürfnis des menschlichen Geschlechts — für die Gebildeten
und die Aveniger Gebildeten.

E. Die göttliche Sendung Jesu beAveiset sich an denen, die

an ihn glauben und nach seiner Lehre leben, auf eine eigene
und originelle Weise als Wahrheit.

A. 13. Die Vernunft findet a) in den Lehren Jesu, b) in
seinem Leben und besonders in seinen Wundertaten, c) in seinen
Schicksalen und in seinem ganzen Verhältnisse zu seinen
Zeitgenossen und zum Menschengeschlechte nichts, Avas sie nicht
mit dem Ideale eines göttlichen Gesandten vereinigen könnte,
und findet darin alles, was sie in dem Ideale eines göttlichen
Gesandten als Avesentlich anzuerkennen genötigt ist.



— 402 -
a) Die einzelnen Lehren Jesu sind a) entweder durch sich

selbst einleuchtende Lehren von Gott, von der Unsterblichkeit
und von dem heiligen Gesetze in uns; oder ß) solche Lehren,
die in den genannten drei enthalten und ohne Mühe daraus
ableitbar sind; oder endlich y) solche, die zwar mit den

vorgenannten im Zusammenhange stehen, den aber das menschliche

Denken aus sich allein nicht würde gefunden haben.
a) Was Jesus von Gott und seinen Eigenschaften, soAvie über

die Unsterblichkeit lehrt, ist so, wie es sein musste, wenn „Gott
in Menschengestalt" es ausgesprochen hätte.

14. Dasselbe gilt von dem heiligen Gesetz in uns, das
seinem Inhalte nach Gottes- und Nächstenliebe ist. Das Wesen
aller Gesetzeserfüllung ist die Reinheit der Gesinnung. Die
äussere Probe der inneren Gesetzeserfüllung ist der lautere
Lebenswandel. Das Muster aller Gesetzeserfüllung sind Gott (Seid
vollkommen, wie euer Vater im Himmel vollkommen ist [Matth. 5,

48] und Christus (Liebet einander, wie ich euch geliebt habe
[Joh. 15, 12]).

ß) Das unverkennbare Gepräge des Göttlichen zeigen auch
die aus den eben genannten abgeleiteten Lehren Jesu,
insbesondere die Lehre von der Verehrung Gottes (vgl. Heidentum
und Judentum), von der Gerechtigkeit, der Demut, der
Selbstachtung, die lieber den Verlust der ganzen Welt erdulden, als
sich die geringste Selbstverschuldüng zuziehen will (Matth. 16,
26), die sich aber auch nie trennt von der Liebe, von der
Menschlichkeit gegen Beleidiger, von der Friedfertigkeit (Matth. 5,
9), von der Heiligung der Geschlechtsneigung (Matth. 5, 27 ff.),
vom Gebrauche irdischer Güter, von der Seligkeit der Seinen,
die die Zuversicht in sich tragen, dass ihre Namen im Himmel
aufgeschrieben sind, und von Avahrer Tapferkeit, indem das

Beispiel Jesu und seiner Heiligen uns lehrt, für Wahrheit und
Gerechtigkeit mutig zu leiden und zu sterben.

15. y) Gerade das Positive des Christentums, d.i. jene Lehren,
Einsetzungen, Anstalten, die durch die Offenbarung Gottes in
Christus gesetzt sind und deshalb positiv heissen, haben
gotteswürdigen Charakter, weil sie uns auf das Radikalböse im
Menschen, d. h. auf seine Trennung von Gott, aufmerksam machen,
aber auch die Mittel zur Besserung darbieten.

Sowohl in seinen einzelnen Lehren Avie auch als Ganzes

betrachtet, erscheint das Christentum in seiner GotteswTürdig-



— 403 —

keit. Die Eine Zentrallehre des Christentums, wrorin alle übrigen

enthalten sind, lautet: Die Menschheit kam rein aus
Gottes Hand, blieb nicht in diesem Urstande, wird aber erlöst
durch Christus.

16. Diese Vorlesung entwickelt näher die Lehre Jesu von
a) der Würde, b) dem Verfalle und c) von der Restauration
der menschlichen Natur und sodann die Lehre von den
vornehmsten Schicksalen unseres Geschlechtes.

a) Nach Jesu Lehre erhellt die Würde der Menschennatur
et) aus ihrem Ursprünge ; ß) aus ihrer Urbestimmung, die
Vollkommenheit des himmlischen Vaters zu erreichen; y) aus der
Hingabe des Besten, des Eingeborenen, für das Heil der Menschheit

; ö) aus dem Besitze der Freiheit, in den sie durch Christus
wieder zurückgebracht werden soll (Joh. 8, 31 ff.), sowie aus
der Einigung* mit Gott, die sie hienieden schon durch Christus
erringen soll (Joh. 14, 16 ff.; 17, 21 f.); s) aus der Herrlichkeit
nach diesem Leben (Matth. 5, 8; Joh. 14, 23; 10, 28); 0 aus
dem Erbrecht der Kinder Gottes; jj) aus der Vatersorge Gottes
für sie; &) aus der Engelpflege, der sie anvertraut ist (Matth. 18,

10), und aus den Pflichten, die der Envachsene gegen die durch
positive Lasterhaftigkeit noch nicht verdorbenen Kinder hat
(Matth. 18, 3 ff).

b) Der Verfall der Menschennatur erweist sich a) aus dem

ursprünglichen Abfall des Menschen durch die Verführung
dessen, der ein Vater der Lüge und ein Mörder von Anbeginn
ist (Joh. 8, 44 f.) ; ß) aus der fortdauernden Aussaat des Bösen
durch den feindlichen Sämann (Matth. 13, 24 ff.) ; y) aus den
Schicksalen des guten Samenkorns (Matth. 13, 1 ff.); ô) aus der
Verdrängung der göttlichen Gebote durch Menschensatzungen
(Matth. 15, 3 ff.); s) aus der Abweichung von den ursprünglichen
Einrichtungen Gottes, z. B. bezüglich der Ehe (Matth. 19, 8);
0 aus der Widersetzlichkeit gegen die ausserordentlichen
Anstalten Gottes zur Besserung der Menschen, z. B. aus der
grausamen Behandlung der Boten Gottes (Matth. 21, 33 ff.); rj) aus
der totalen Versunkenheit im Zeitlichen (Matth. 19, 23 f.) ; d-) aus
dem Unvermögen des fleischlichen Gemütes, Früchte des Geistes

zu zeugen (Joh. 3, 6) und aus der Notwendigkeit der
Sinnesänderung (Luk. 13, 3 ff.).

c) Die Lehre Jesu von der Wiederherstellung ist die
Verheissung: Gott tut, was kein Mensch tun kann, und die
Aufforderung: Mensch, tue, was du kannst. —



— 404 —

Desgleichen ist Zeugin und Bürgin des Gotteswürdigen die
Lehre Jesu von den Schicksalen unseres Geschlechts, a) Nur
durch den hl. Geist kann die gefallene Menschheit regeneriert
Averden; ß) im Menschengeschlecht ist ein Kampf zwischen
Licht und Finsternis; y) das Menschengeschlecht bleibt in steter
Vermischung der Guten und Bösen, aber es kommt der Tag
des Triumphes und die Erscheinung des Menschensohnes ; â) das
Reich Gottes oder die Kirche Avird der Geist Christi nie
verlassen; s) wer immer Christi Wort bewahrt, hat hier schon
ewiges Leben (Joh. 5, 24); £) nicht nur der einzelne Jünger,
sondern das ganze Geschlecht wird durch Christus vom Tode
erweckt, wird gerichtet und empfängt Vergeltung.

17. Wie der hehrinhalt gotteswürdig, so ist auch die Lehr-
weise Jesu eines göttlichen Gesandten Avert.

Er lehrte durch sich und sagte die Wahrheit dem, dort
und so, welche und Avem und avo und wie sie zu sagen nötig
war. Er lehrte in Gleichnissen, um das Himmlische für das

arglose Auge der Nathanaele zu enthüllen und für das Schalksauge

des Pharisäismus zu verhüllen. Er lehrte stets hin-
Aveisend auf das Tun. Er lehrte allen Menschen verständlich,

sein Wort besiegelnd mit Taten und seine Taten mit seinem
Tode.

Er lehrte durch seine ersten Freunde, aber erst nachdem
er sie drei Jahre vorgebildet hatte. Er lehrte und lehrt durch
seine fortdauernde Kirchenanstalt, der er seinen Beistand ver-
heissen hat.

Wie im Lehrinhalt und in der Lehnveise, so offenbart sich
das Göttliche der Lehre Jesu auch in den unausbleiblichen
Folgen derselben. Diese sind sittliche Besserung und volle
Beruhigung des Herzens für den Einzelnen und für die
Gesamtheit.

18. „Freimütige Erinnerungen an meine Zeitgenossen" nennt
S. den Abschnitt, wrorin er zunächst auf den Zusammenhang
ZAvischen Evangelium und Philosophie hinweist, die beide nach
Wahrheit im Denken, nach Lauterkeit im Wollen, nach
Selbständigkeit im Handeln streben. Zweitens erinnert S. an den

Zusammenhang zwischen Evangelium und Humanität. Das
Christentum ist die Religion der Humanität, wie er gegenüber
der damals herrschenden Aufklärung ausführt. Die dritte
Erinnerung bezieht sich auf den Zusammenhang des Planes Jesu



— 405 —

mit der höheren Sendung seiner Person. Er Avollte das Reich
Gottes auf Erden für alle Menschen und alle Zeiten gründen.
Und dieser durchaus einzige Gedanke trägt offenbar das
Gepräge des Göttlichen. „Eins mit dem Vater, lehrte er nur dessen

Wort, vollbrachte nur dessen Willen."
b) 19. Die Gotteswürdigkeit des Lebens Jesu erweist sich

in seinem Wollen und Tun, wie in seinem NichtAvollen und
Nichttun, sowie im Leiden des Widrigen, unzertrennlich vereint
mit Gutestun.

20. So gotteswürdig das Leben Jesu als Ganzes, sind es
auch seine Wunder, man mag das Vermögen, Wunder zu tun,
oder die einzelnen Taten, welche, oder die heiligen Zwecke, wozu,
oder die Art, wie sie geschahen, oder die Folgen, die damit
verbunden Avaren, erwägen. Indem S. diese Punkte im einzelnen
beleuchtet, entwickelt er seinem wunderscheuen Zeitalter gegenüber

eine Theorie der Wunder und im Anschlüsse daran der
Weissagungen.

21. Gotteswürdig sind auch die besonderen Einrichtungen
Jesu, die Sakramente, die den Bedürfnissen der Menschheit
entsprechen, w*as S. in schönen Ausführungen nachweist.

c) 22. Endlich ist Jesus höchst würdig, als Gesandter Gottes
anerkannt zu werden in Hinsicht auf seine Schicksale, seine

Empfängnis und Geburt, seinen Tod und seine Auferstehung etc.
Diese harmonieren mit den grossen, im N. T. deutlich angegebenen

Absichten Gottes, die Jesus ausführen sollte, sie harmonieren

mit sich selbst (z. B. Leiden — Verherrlichung), mit der
Person und den Lehren Jesu, nicht minder mit den Bedürfnissen
der Menschheit, den Weissagungen der Vorzeit (Genesis 12, 3;
Isaias 53, 7) und den Winken seiner besseren Zeitgenossen
(Joh. 1, 29 ff. ; Luk. 2, 34 f.). Und diese vollständige Harmonie
ist ein Zeichen der Wahrheit und Gotteswürdigkeit.

23. Jesus hat seine göttliche Sendung vor seinen
israelitischen Zeitgenossen Avirklich und gültig erAviesen, a) indem er
seine göttliche Sendung selbst bezeugte; ß) indem er auf das

gültige Zeugnis des Johannes sich berief; y) durch seine Wunder.
a) Jesus musste, wenn er wirklich von Gott gesendet war,

dies von sich bezeugen; denn sonst konnte er ja nicht fordern,
dass sein Wort als Gottes Wort respektiert Averde. Wenn nun
Jesus seine Sendung* Avirklich bezeugt hat, so ist sein Zeugnis
höchst glaubwürdig, denn in seinem untadeligen Leben zeigte



— 406 —

er keine Spur von Heuchelei oder Leichtsinn. Anderseits hat
er in seiner Lehre so viel Scharf- und Tiefsinn, in seinem Leben
und Leiden so viel Ruhe und Gelassenheit bewiesen, dass der
Verdacht ausgeschlossen ist, er sei von sich selbst getäuscht
oder von andern betrogen Avorden. Jesus hat nun in der Tat
ein solches Zeugnis von sich abgelegt (namentlich im Evang.
nach Johannes), es endlich feierlich vor Gericht bestätigt und
beschworen, sowie sein Bekenntnis mit dem Tode besiegelt.

ß) 24. Das vierfache Zeugnis Johannis von Jesus (Joh. 1,

15 ff. ; 1, 29 ff. ; 1, 35 f.; 3, 27 ff.) als dem besondern Gesandten
und eingeborenen Sohne Gottes ist gültig, weil es dessen ganzer
Beruf war, vom Lichte zu zeugen (Joh. 1, 6 ff.), weil er von Gott
dazu gegeben (Luk. 1, 15 ff.) und erzogen war (ibid.), weil er
durch das Wort des Herrn ausdrücklich dazu aufgefordert
Avurde (Luk. 3, 1 ff.) und weil er durch göttliche Offenbarung
davon unterrichtet wurde, wer Jesus wäre (Joh. 1, 33). Dazu
kommt, dass keine Menschenfurcht, keine Eitelkeit, kein Eigennutz,

keine Bequemlichkeit, keine Einbildungskraft und kein
Enthusiasmus ihn bestimmen konnte, mehr zu sagen, als an
der Sache Avar. In der Tat fand das Zeugnis des Johannes
wirklich Glauben und erweckte allgemeine Sensation. Ist aber
das Zeugnis gültig, so war Jesu Berufung darauf berechtigt.

y) 25. Jesus hat seine Sendung durch Wunder seinen
Zeitgenossen bewiesen. Hier finden Avir zunächst eine Ausführung
über die Beweiskraft der Wunder. Nicht allein, sondern erst
in Verbindung mit der Lehre und dem Charakter Jesu sind sie

beweisend. Sie machen die Hauptprobe, das Vollbringen des

Erkannten, nicht entbehrlich. Sie sind kein Beweis für jeden
Menschen, namentlich nicht für den durch falsche Spekulation
irre gemachten Kopf. Bringen sie, auch in Verbindung mit
den übrigen Beweisen, kein Wissen hervor, so weisen sie doch
auf Höheres hin und wecken den schlafenden Glaubenssinn.
Am allerwenigsten kann ein einzelnes Wunder, ausser der
Verbindung mit den übrigen Taten Jesu, die Sendung Jesu be-
Aveisen. Wer aber die vier Evangelien für glaubwürdig hält, die
Würde des Charakters und der Lehre Jesu fühlen kann, dabei
die erwähnte Hauptprobe nicht scheut, der könnte in den Wundern

überwiegende Gründe finden, an die göttliche Sendung
Jesu zu glauben.



— 407 —

Nunmehr untersucht S. die damals und auch heute noch
recht zeitgemässe Frage, woher der gelehrte (oder ungelehrte)
Ekel komme, den sein Zeitalter an den Wundern Jesu
genommen habe. Den Grund findet er bei einigen in der An-
massung* des Verstandes, bei anderen in der Eingenommenheit
des Willens, die sich gerne in den Mantel der Vernunft kleidet
und dem Verstände die Aufgabe vorschreibt, das Christentum
lächerlich zu machen, bei vielen im Hangen an der Autorität,
weil es Mode ist, an keine Wunder zu glauben.

26. Die BeAveiskraft für die Sendung Jesu, die seine Wunder
in den Augen seiner Zeitgenossen haben konnten, liegt zunächst
darin, dass er sich vor dem Volke, vor seinen vertrautesten
Jüngern beim letzten Abendmahle und vor den Johannesjüngern
darauf berufen hat. Es haben ferner viele Zeitgenossen um
der Wunder willen an ihn geglaubt, d. h. die Sendung Jesu

war ihnen um der Wunder willen subjektiv gewiss. Dieser
Glaube an die Se'ndung Jesu, um seiner Wunder Avillen, Avar
höchst vernünftig, d. h. Jesus hat seine Sendung nicht nur auf
eine geltende, sondern auch auf eine gültige Weise dargetan,
m. a. W. die Wunder konnten seine Sendung den Zeitgenossen
objektiv beweisen. Viertens kann ein einziges bestimmtes Wunder,
als Beispiel angeführt, die Überzeugungskraft der Wunder Jesu
so dartun, dass hundert Einwürfe wider die Wunder überhaupt
verschwinden, sobald man ihren Gehalt an einer bestimmten
Tatsache prüft. Ausführlich wird dies gezeigt an der Aufer-
Aveckung des Lazarus. —

27. Dieses dreifache Zeugnis wurde bestätigt und sein
Eindruck verstärkt a) durch die Auferstehung Christi; ß) durch
die Erfüllung der vornehmsten Weissagungen Jesu bei denen,
die sie erlebten; y) durch die Wunder an den Jüngern Christi
und durch die Jünger Christi.

ot) Die Schriften des A. T. haben die Auferstehung des
Messias vorausgesagt (Ps. 15, 10). Dasselbe hat der Heiland
getan. Jesus war wirklich tot und ging am vorher bestimmten
Tage lebendig aus dem Grabe hervor.

Der entschiedenste Unglaube der Jünger, besonders des

Thomas, Avurde durch das Schauen der Wahrheit überwunden.
Jesus erschien nach der Auferstehung* wiederholt den Jüngern.
Diese Zeugen wurden auch Augenzeugen seiner Himmelfahrt;
nach Jerusalem zurückgekehrt, empfingen sie, der Verheissung



— 408 —

Jesu gemäss, den hl. Geist und Avurden also durch diesen
Beweis von dem Leben Jesu des Gekreuzigten überzeugt. Die
Jünger Jesu legten öffentlich Zeugnis ab von der Auferstehung
Jesu und machten diese zur Grundlage ihrer Lehrverkündigung.

Im Namen des auferstandenen Heilands heilen Petrus
und Johannes einen Lahmgeborenen. Endlich sind durch das
Wort von der Auferstehung Jesu und den Glauben daran alle
die ersten christlichen Gemeinden gestiftet worden.

28. Der Eindruck, den die Wunder Jesu auf seine
Zeitgenossen machten, wurde bestärkt durch die Weissagungen Jesu,
besonders bei denjenigen unter seinen Zeitgenossen, die ihre
Erfüllung erlebten. S. zeigt dies auf Grund der Evangelien
und des Berichtes des jüdischen Schriftstellers Flavius Josephus
an der denkwürdigen Prophétie, die die Zerstörung Jerusalems

und das Schicksal der jüdischen Nation vierzig Jahre
vorher verkündigte.

B. 29. Die Wahrheit der höheren Sendung Jesu wurde
durch die Bekehrung des Saulus in der Ansicht der ersten
Christen neu bestätigt. In bezug auf die Aussage Pauli über
seine Bekehrung gibt es für die nüchterne Vernunft nur ein
doppeltes Entweder — Oder, a) Entweder Avar er ein Betrüger
oder ein Selbstbetrüger, a) Es lässt sich aber kein BeAveg-

grund ausfindig* machen, warum er einen solchen Betrug hätte
organisieren sollen. Er konnte nicht die Hoffnung* hegen,
zeitliche Güter, Ansehen, GeAA'alt dadurch zu erlangen, oder
Gelegenheit zu bekommen, seine Leidenschaften zu befriedigen.
Er kann auch keinen sog. frommen Betrug verübt haben, denn

er hätte dadurch über sich und die Neubekehrten nur Unglück
gebracht. Wenn er ihn doch hätte ins Werk setzen wollen,
so hätte er durch die von ihm gebrauchten Mittel in der
Ausführung unmöglich fortkommen können, ß) Er Avar auch kein
Selbstbetrogener, denn er Avar Aveder unwissend, noch
leichtgläubig, noch eitel, b) Ent\A'eder muss er von anderen betrogen
Avorden sein, was nicht denkbar ist, oder es muss dasjenige, was
er als Ursache seiner Bekehrung angibt, wahrhaftig geschehen,
folglich die Lehre Jesu Gottes Wort sein.

C. 30. Die göttliche Sendung Jesu ist auch heutzutage noch
für die nüchterne Vernunft unserer Zeitgenossen durchaus
glaubwürdig, indem die Wunder Jesu, z. B. die Auferweckung des

Lazarus, und seine Weissagungen, z. B. von der Zerstörung



— 409 —

Jerusalems, ihre Bedeutung behalten. Konnten sie auf die

Zeitgenossen kräftiger wirken, so haben Avir einen Ersatz dafür in
dem Grossen, das die Lehre und Kirche Christi seit Jahrhunderten

in allen Weltteilen gewirkt hat. In diesem Zusammenhang

erläutert S. die Frage, Avarum es jetzt kein Wunder mehr
gebe. Seine Argumentation findet ihren Ausdruck in den beiden
Distichen :

De miracülis Christi. In incredulos.
Non tibi tanta fides, facere ut miracula possis,
Tanta nec, ut possis credere facta, fides.

Cessatio miraculorum.
Abbreviata Dei, siquidem miracula cessant,
Est manus? An potius nostra minuta fides?

D. Der Glaube an die göttliche Sendung Jesu ist gerade
in der A\*irklich oder bloss vermeintlich aufgeklärten Jetztzeit
(dies gilt soAvohl für die Zeit Sailers als noch mehr für unsere
Gegemvart) ein wahres Bedürfnis für die Mehr- und für die

Mindergebildeten. Für die ersteren, denn eutAveder haben sie den

Glauben an Gott und Unsterblichkeit gerettet, dann finden sie

darin eine Avirksame Hülfe gegen den Unglauben, oder sie haben
ihn nicht gerettet, dann kann die blosse Achtung für den
reinen Charakter Jesu für sie ein Leitfaden werden, um den

Rückweg zum verlassenen Glauben an Gott und Unsterblichkeit

zurückzukehren.
Aber auch für die mindergebildeten Köpfe ist der Glaube

an die göttliche Sendung Jesu ein Bedürfnis, um sich im Glauben
an das Göttliche zu halten und fortzubilden. Denn einerseits
können sie nicht in die Tiefe dringen, anderseits haben sie

schon selbst zu denken angefangen und begnügen sich daher
nicht mit dem ruhigen Glauben der nicht grübelnden
Gewissenhaftigkeit.

E. 31. Die Wahrheit des Christentums lässt sich endlich
dartun aus den schon gemachten Erfahrungen und aus der
bleibenden Erfahrbarkeit. Erfahrungsgemäss beA\irkt das lebendige

Christentum in seinen wahren Bekennern lauteren Sinn,
hohen Frieden, heiligen Wandel, die aus Gott sind, „Wer meine
Lehre hält, wird inne Averden, ob sie aus Gott ist." Darum
schliesst S. diesen Abschnitt mit der Aufmunterung : „Also aaìII

ich die Hauptprobe von der Wahrheit des Christentums an mir
Internat, kirchl. Zeitschrift, Heft 4, 1915. 28



— 410 —

machen Ich will nach der Lehre Jesu leben, um inne zu
werden, ob sie aus Gott ist."

32. Der dritte Abschnitt des zweiten Teiles enthält die
Fundamentallehre des katholischen Christentums: „Was sich als
Lehre Christi, als Gottes Wort an die Menschen durch den
Charakter der Katholizität ankündet, ist als Lehre Christi, als
Gottes Wort an die Menschen anzusehen." Teilweise im
Anschlüsse an Möhler (Prinzip des Katholizismus, 56 ff.) und mit
Anführung vieler Väterstellen wird hier das sog. katholische
Formalprinzip erörtert: Schrift und Tradition. Nur ein paar
Sätze: Die Kirche ist in ihren ersten Gemeinden durch die
lebendige Predigt der Apostel, vor der Abfassung und Sammlung

der neutestamentlichen Schriften, gegründet worden. Nach
dem Tode der Apostel war das Depositum fidei catholicae, Avie

es in den ältesten Symbolen zusammengefasst war, die norma
s. régula fidei. Dieser katholische Glaube wurde bewahrt und
gelehrt von der Einen ganzen Kirche: custos, magistra fidei
catholicae. Wenn also schon die Schriften des N. T. nicht das
eigentliche Glaubensprinzip der ersten Christen waren, so wurden
sie doch der Kirche in dem Masse, als sie bekannt, gesammelt,
vorgelesen und ausgelegt Avorden sind, die ältesten geschriebenen

Belege des mündlich verbreiteten apostolischen
Glaubensbekenntnisses. Die hl. Schrift des N. T. selber ist nichts anderes,
als eine geschriebene apostolische Tradition. Jede Auslegung
der hl. Schrift, die nicht vom Inhalt und Geiste der
apostolischen Tradition ausgeht, ist ein brotloses, sich und die Schrift
selber zerstörendes Kunstwerk. — Was in diesem Zusammenhang

S. von der römischen Kirche sagt, ist zwar durchaus
dem vatikanischen Doppeldogma entgegengesetzt. Wenn es

richtig verstanden wird, beweist es höchstens den Primat. Es
lässt sich aber anderseits nicht verkennen, dass solche
Äusserungen, aus dem Zusammenhang genommen, einseitig aufgefasst

und missdeutet, bei oberflächlicher Betrachtung eine Handhabe

für eine Überspannung des Primates abgeben können. —

Vergleichsweise sei noch folgendes erwähnt. S. sagt: „Es
erhellt, dass man nicht die älteste apostolische Tradition der

ganzen Kirche aus den späteren Traditionen einzelner
Gemeinden, sondern den Wert dieser aus dem Werte jener
bestimmen müsse."



— 411 —

ZAvei massgebende neukatholische Dogmatiker, J. B. Heinrich

und M. J. Scheeben, tragen dagegen, was zum
lehrreichen Vergleich dienen möge, folgende Anschauungen vor:
„Was gegenwärtig von der lehrenden Kirche, d. h. von dem
apostolischen Stuhle und dem ihm verbundenen Episkopate, als
eine geoffenbarte Wahrheit gelehrt und demgemäss von der
ganzen Kirche geglaubt wird, ist göttlich-apostolische
Überlieferung, wenn dieselbe auch nicht durch eine förmliche
Lehrentscheidung* ausgesprochen ist." In einer Anmerkung heisst
es: „Die universalitas einer Lehre oder Einrichtung beweist
also von vornherein deren antiquitas. Was die Kirche jetzt
allgemein lehrt und glaubt, davon haben wir die Glaubens-
gewissheit, dass es seit der Apostelzeit immer, wenigstens
implicite, gelehrt und geglaubt wurde"- *).

In ganz gleichem Sinne äussert sich Scheeben : „Es genügt
vollkommen, wo dieselbe A^orhanden ist, die notorische, a
fortiori die durch vollgültiges Urteil festgestellte kirchliche
Tradition der Gegenwart, welche ipso facto das Dasein der
bisherigen, wenn auch vielleicht mehr oder weniger latenten,
Tradition so präskribiert, dass der Katholik nicht daran zweifeln

darf, und für ihn die direkte Erkenntnis der früheren
Tradition nur mehr wissenschaftliche Bedeutung hat"2).

„Da der apostolische Stuhl das Fundament der Kirche,
vor allem bezüglich des Glaubens ist, und mit ihm notwendig
alle rechtgläubigen Bischöfe und Christen übereinstimmen, so
bildet die Lehre und der Glaube der römischen (Lokal-) Kirche
schon für sich allein einen vollgenügenden Beweis der apostolischen

Überlieferung"3).

Nachdem somit die auch von S. betonte Traditionsregel
vernichtet, und an die Stelle der Tradition „die katholische
Überzeugung", „die öffentliche Meinung", „der Sinn der Gläubigen",
„die allgemeine Anschauung der Schule" getreten ist4), fasst
Heinrich ganz richtig das eigentliche Prinzip des Vatikanismus

') Heinrich, Dogmatische Theologie, H, 66.

*) Scheeben, Handbuch der kath. Dogm., 1. Bd. Freiburg i. B. 1873,
Nr. 362.

3) Heinrich, a. a. O., S. 70. Ebenso entschieden, nur etwas umständlicher,

spricht Scheeben dieselbe Behauptung aus a. a. 0., Nr. 332 ff.
*) Die Belege s. bei Friedrich, Gesch. d. Vat. Konzils, m, 291 ff, 280.



— 412 —

in die Worte zusammen: „Es genügt eine päpstliche
Kathedralentscheidung zum vollen Beweise der katholischen Tradition"1).

S. sagt — die Anwendung ergibt sich \*on selbst —: „Es
erhellt, dass jede Konfession, die ihr Glaubensprinzip von der
apostolischen Tradition unabhängig macht, den Keim der
Verwesung in sich trage, und Avenn sie eine Weile Bestand hat,
nicht durch ihr inneres Prinzip bestehe, sondern nur durch
äussere Gründe zusammengehalten Averden müsse."

33. 34. Der zweite Teil der Religionslehre umfasst die
Sittenlehre. Die ganze Sitten- und Tugendlehre ist im Geiste
Christi und seiner Apostel die Liebe gegen Gott und den Nächsten
als das höchste und das ganze Gesetz. Was sich bei der
Glaubenslehre zeigte, erweist sich auch hier. Wie jene, so ist auch
die Tugendlehre göttlichen Charakters, wir mögen ihre Abkunft,
oder ihren Inhalt, oder ihre Verständlichkeit und Wirksamkeit
betrachten.

35. Die letzte Vorlesung enthält als dritten Teil der
Religionslehre die Lehre von der Hoffnung oder die Seligkeitslehre.
Das, Avas \*olle Beruhigung in Hinsicht auf die Vergangenheit,
überlegenen Mut in Hinsicht auf die Gegenwart, und Heiterkeit

in Hinsicht auf die Zukunft und EAvigkeit in sich fasst,
ist die Hoffnung des Christen auf Gott, der die Liebe ist. Wo
diese Gemütsverfassung herrscht, da sind die wahren, besten
und unsterblichen Freuden bereitet, da werden die peinlichen
und am gewissesten die peinlichsten Leiden (die durch die
drei höllischen Mächte, durch Hab-, Genuss- und Herrschsucht

kommen) erspart, die unvermeidlichen Leiden aber werden
aufs leichteste getragen und selbst in eine Freudenquelle ATer-

Avandelt. —
Zusammenfassend sagt S. am Schlüsse: Das Christentum

ist als Religion vollkommen, ist höchste Weisheit, höchste Heiligkeit,

höchste Seligkeit des Menschen. Als Religionslehre ist es

göttlich. Als Glaubenslehre verdient es den Respekt der Völker
und die tiefste Verehrung der Denkenden. Als Sittenlehre ist

A. a. O.. S. 75. Es ist darum auch ganz unberechtigt, wenn Scheeben,
a. a. 0., S. 157, Anm., sich so sehr g-egen das AVort: La tradizione son' io
sträubt. Über einen weiteren Versuch, die Geschichte dieses \~orfalles zu
verwirren und ihn schliesslich ganz abzuleugnen, siehe: J. Friedrich, Einige
Bemerkungen zu des Jesuiten Granderath Gesch. d. Vat. Konzils, in dieser
Ztschr., Jhrg. 1909, Nr. 66, S. 219 ff.



— 413 —

es mehr als eine blosse Vermittlung der wahren Freiheit und
der Gleichheit des Sinnes, es ist, abgesehen vom Einfluss auf
die öffentliche Ordnung und Wohlfahrt, in den Resultaten so

sicher und in den Grundlehren so unvergleichbar, dass keine
Spekulation dagegen ankommen kann. Als Seligkeitslehre ist
es original und einzig, indem es zwischen Epikureismus und
Stoizismus einen Mittelpunkt der Seligkeit aufstellt, in dem

Tugend und Freude, Weisheit und Genuss, höchste Würde und
höchste Wonne Eines sind. Überhaupt ist die christliche
Religionslehre unersetzlich durch die Politik, durch die Vernunft,
durch jede andere Religionslehre, und so gegründet, dass es

auch den Unglauben und die Verachtung überleben wird.

An die Grundlehrcn der Religion schüessen sich, als eine
lehrreiche Ergänzung derselben, drei Hefte an : „Reliquien, das

ist: auserlesene Stellen aus den Schriften der Väter und Lehrer
der Kirche." Das erste Heft enthält zumeist Auszüge aus
Augustinus, sodann Stellen aus verschiedenen Schriftstellern, \Ton

Justinus dem Philosophen angefangen bis Bonaventura. Im
ZAveiten Hefte finden wir AAieder Auszüge aus Augustinus,
sodann solche aus Ambrosius. Im dritten Hefte kommen:
Clemens Alexandrinus, Irenaeus, Augustinus, Cyprian, Bonaventura
zu Worte. Seinen das Original getreu Aviedergebenden und
leicht lesbaren Übersetzungen hat S. Überschriften und
einleitende Bemerkungen beigefügt, die in hohem Grade geeignet
sind, das Verständnis der verschiedenen Aussprüche zu fördern.
SoAvohl wer Belehrung, als wer Erbauung sucht, Avird in den

„Reliquien"* beides finden.

In einem „Nötigen Vonvort" zum dritten Hefte hatte S.

neben dem erwähnten doppelten HauptZAvecke als weitere
Absicht bei der Veröffentlichung eine apologetische Tendenz
angegeben und konnte bei einer neuen Auflage die Erreichung
seines ZAveckes begrüssen. Passend schliesst sich daher in der
Gesamtausgabe hier an die bei seinem Eintritt ins 70. Lebensjahr

ATerfasste, mit dem Motto: Tempus tacendi et tempus
loquendi, Eccles. III, 7 A'ersehene Erklärung in lateinischer und
deutscher Sprache „De se ipso", worin er gegenüber den auf
ihn gerichteten Angriffen seine gläubige und kirchliche Gesinnung

darlegt. Daraufhin gab man in Rom den bisherigen Widerstand

auf, und S. gelangte zu den höheren Kirchenämtern.



— 414 —

Wie der Verfasser in der Vorrede zur ersten Ausgabe vom
Jahre 1797 angibt, war die Wahrnehmung, dass manche die
Lehre von der Verehrung der Heiligen für unwahr oder wenigstens

für unnütz hielten, ja wohl gar behaupteten, dass sie
schädlich und der christlichen Frömmigkeit nachteilig sei, die
Veranlassung zur Abfassung der Schrift: Ecclesiae Catholicae
de Cultu Sanctorum Doctrina. Um dieser Abhandlung, die der
Herausgeber zu den lehrreichsten und besten Schriften Sailers
rechnet, eine weitere Verbreitung zu geben, hat Widmer ihr
eine deutsche Übersetzung beigefügt. Inhalt, ZAveck und
Einteilung sind folgende. Der erste Teil ist historische?! und
dogmatischen Charakters und enthält eine Darstellung und
Zergliederung der katholischen Lehre ; der ZAveite, welcher die
Wahrheit und Nützlichkeit dieser Lehre hervorhebt, könnte
füglich der philosophische Teil genannt werden.

A. I. In der Lehrentwicklung stützt S. sich durchaus auf
das Dekret des Tridentinums in seiner 25. Sitzung über die
Verehrung der Heiligen, ihrer Reliquien und Bilder. Die
Darlegung lässt sich in folgende Sätze zusammenfassen. War von
jeher die Verehrung der Heiligen unbestritten, so erhob sich
von verschiedener Seite Widerspruch gegen ihre Anrufung*.
Über die Verehrungsweise der Heiligen nun, welche auch ihre
Anrufung in sich fasst, stellt der Kirchenrat zwei Hauptsätze
auf: 1. Die Heiligen, wrelche mit Christus herrschen, bringen
ihre Gebete für die Menschen Gott dar; 2. die Heiligen
anzurufen, ist gut und nützlich. Die Anrufung ist gut, oder, was
dasselbe ist, erlaubt und geziemend. Erlaubt, denn die
Anrufung der Heiligen ist a) rein von jedem Makel des
Götzendienstes, b) in keinem Widerspruche mit dem Worte Gottes,
c) in keinem Gegensatz mit der Verehrung des einzigen Mittlers

zwischen Gott und dem Menschen; denn sie tut a) weder
den Verdiensten Christi, ß) noch dem Vertrauen der Christen,
w^omit sie alles Gute von Gott dem Vater erwarten, y) noch
der Macht und Herrlichkeit' Jesu Christi, gemäss welcher er
über alle Himmel erhoben ist, irgendeinen Abbruch. Geziemend

ist die Anrufung, Aveil sie in Übereinstimmung steht mit
den Gesetzen der Sittlichkeit. Mit deutlichem Worte ist
bestimmt: a) die Wohltaten werden von Gott durch seinen Sohn
Jesum Christum gegeben; b) Jesus Christus ist unser einziger
Erlöser und Heiland ; c) die Heiligen beten für uns, und es ist
nützlich, sie um ihre Fürbitte anzurufen. —



— 415 —

Was die Verehrung der Reliquien angeht, so gibt das Konzil
zwei Gründe dafür an und setzt zwei Bedingungen fest, unter
denen allein sie gestattet ist. a) Man soll die Leiber der
Heiligen verehren, weil sie lebendige Glieder Christi gewesen,
Tempel des hl. Geistes, von welchem sie den Namen heilige
Leiber erhalten haben. In den Gliedern Christi wird also Christus

verehrt, und in den Tempeln des hl. Geistes der hl. Geist.
Man soll sie ferner verehren, weil sie bestimmt sind, von Christus
zum ewigen Leben aufenveckt und verherrlicht zu werden.
b) Die Bedingungen aber sind : es muss sich um wahre Heilige
und um echte Reliquien handeln. —

Bezüglich der Verehrung der Bilder Christi und der
Heiligen werden drei Regeln aufgestellt. Man soll sie in den Kirchen
haben und ihnen die gebührende Achtung und Verehrung*
erweisen, nicht, als wenn man glaubte, dass in denselben etAvas

Göttliches oder eine Kraft enthalten sei, welche sie der
Verehrung würdig machte; oder weil man von denselben etAvas

erflehen oder auf die Bilder vertrauen sollte, Avie ehemals die
Heiden, welche auf Götzenbilder ihre Hoffnung setzten ; sondern
weil die Ehre, welche den Bildern erwiesen wird, auf die durch
sie abgebildeten Urbilder bezogen wird, so dass Avir vermittels
der Bilder Christum anbeten und die Heiligen verehren. —

Neben diesen positiven Aussprüchen wurde zu Trient
auch für die Beseitigung eingeschlichener Missbräuche
gesorgt und der Entstehung neuer Missbräuche vorgebeugt.
Denn es wurde angeordnet: a) dass aller Aberglaube bei
Anrufung der Heiligen, bei Verehrung der Reliquien und beim
Gebrauche der Bilder aufgehoben werde ; b) dass jeder schändliche

Gewinn ausgetilgt Averde; c) dass jede Üppigkeit ferngehalten

und die Bilder auf keine AArollustatmende Weise
gemalt und geschmückt Avurden; d) dass die Feste und Wallfahrten
nicht zu Ess- und Trinkgelagen missbraucht würden; e) dass endlich

die Bischöfe alles Verkehrte fernhalten sollten. — Aber
nicht bloss die vorhandenen Missbräuche sollten beseitigt Averden,
sondern es wurde auch Vorsorge getroffen, dass keine neuen
entständen, a) Es sollten nämlich in den Kirchen keine Bilder
aufgestellt werden, Avelche entweder eine falsche Glaubenslehre
darstellen oder Avenigstens Ungebildete zum Irrtum verleiten
könnten, b) Das christliche Volk sollte über die Bestimmung
der Bilder sorgfältig unterrichtet werden, c) Ohne bischöfliche



— 416 —

Gutheissung sollten keine Bilder aufgestellt und keine Wunder
und keine Reliquien angenommen Averden.

IL Im zweiten Artikel führt S. eine grosse Anzahl von
Zeugnissen kirchlicher Schriftsteller (z. B. Cyprian, Origenes,
Basilius, Gregor von Nazianz, Gregor von Nyssa, Ambrosius
Chrysostomus, Hieronymus, Augustinus etc., auch mehrere
Konzilsentscheidungen) an, Avelche einerseits für die oben
angedeutete Lehre atoii der Verehrung der Heiligen, ihrer Reliquien
und Bilder sprechen, anderseits das Bestreben zeigen, jeden
Missbrauch zu bekämpfen. S. hat diese Zeugnisse zumeist mit
treffenden Anmerkungen begleitet, welche den Inhalt der Lehre
sowohl als auch die Kraft des Beweises ins Licht setzen.
Dadurch erhält der Leser über mehrere Punkte besondern
Aufschluss, z. B. über den Unterschied ZAvischen Anbetung und
Verehrung, sowie über die beste Verehrung der Heiligen, die
in der Nachahmung ihrer Tugenden bestellt.

B. Im ZAveiten Teil erläutert unser Schriftsteller ZAvei Grundsätze

der Vernunft: I. Die Verehrung der Heiligen im Geiste
der Kirche und die Lehre der Kirche über diese Verehrung
steht in keinem Widerspruch mit der gesunden Vernunft;
IL eine solche Verehrung ist den Christen nützlich, d. h. zur
Beförderung einer gründlichen Frömmigkeit zuträglich.

I. Die Verehrung der Heiligen besteht a) aus verschiedenen
inneren Akten des Erkenntnis- und Willensvermögens, b) aus
verschiedenen äusseren Handlungen.

a) Die Heiligen sind Freunde Gottes, die sich vorzügliche
Verdienste erworben haben. Schätzen wir solche Verdienste
schon an den Lebenden, Avarum nicht an denjenigen, Avelche
die höchste Stufe der Vollkommenheit erreicht haben Die
Vernunft würde sich selbst Avidersprechen, Avenn sie der höheren
Vollkommenheit die EhrAvürdigkeit abstritte, Avährend sie eine
niedere Vollkommenheit der Ehre Avürdig hält.

Aus diesem Urteil der Erkenntnis ergeben sich verschiedene

Akte des Willens. 1. Die Verehrung der Heiligen führt
uns zur Verehrung der Heiligkeit selbst. 2. Von den Seligen
leitet sie uns zu Gott als der Quelle der Seligkeit hin. 3. Sie
enveckt uns zur Dankbarkeit gegen Gott. 4. Sie ermutigt uns
zur Nachahmung der Heiligen. 5. Sie spornt uns an zum Ver-



417

langen und zur Erwartung derselben Seligkeit. In all diesem
kann die gesunde Vernunft nichts finden, das ihren Grundsätzen
Aviderspräche. 6. Endlich fühlen wir uns dazu angeregt, dass

Avir die Heiligen um ihre Fürbitte bei Gott anflehen in der
Überzeugung, das Wohhvollen unserer Freunde Averde in keiner
Not uns mangeln, und Gottes Güte Averde ihrer liebevollen
Sorgfalt für uns entsprechen. Sowohl um ihres Inhaltes willen,
wie auch als Probe der Latinität des Verfassers und der
Übersetzung des Herausgebers, mag folgende Stelle hier Platz finden:

Profecto, ecclesia Christi, cor nimm
et anima una, seu in terris adhuc
pereg-rinentur, seu in coelis patria
iam lue" fruantur ecclesiae eiusdem
membra, caritatis vinculo perfectis-
sime consociata est. Neque morte ex
nostris oculis submotas esse beatas
mentes, atque ideirco non iam invo-
cari posse dixeris. Mors enim cor-

porum cum mentibus societatem
tollere, animorum cum animis non
potest.

Uti enim fides et Caritas Christiana
ad Deum usque pertingunt, non
quidem corpore, sed mente, cui insunt,
ita ad Sanctos Deo unitos, quo minus
iisdem alis pertingere possint, equi-
dem non video. Neque id, quod tu
mortem appellas, in fratribus nostris
vita defunctis atque ad beatas sedes

translatis caritatem erga nos, neque
in nobis relietis, /idem tollere potuit
aut potest. Mors enim corporis corpus
tantum destruere valet, animum de-
strnere prorsus impotens est : ergo
neque caritatem, quae in Sanctis,

neque üdem, quae in nostris indi-
vulsa mentibus haeret. destruere
potest.

Wahrlich, die Kirche Christi ist
Ein Hers und Eine Seele. Mögen also
ihre Glieder noch auf Erden
wandeln, oder im Himmel das ewige
Licht schon geniessen, immerhin
bildet das Band der Liebe unter den
Gliedern derselben Kirche die
vollkommenste Vereinigung'. AVir dürfen
nicht sagen, der Tod habe die seligen
Geister unsern Augen entrückt, und
wir dürften sie deswegen nicht mehr
anrufen : denn der Tod kann wohl
die Gemeinschaft zwischen Leib und
Geist, nicht aber die Gemeinschaft
zwischen Geist und Geist aufheben.

Wenn nämlich der christliche
Glaube und die christliche Liebe bis

zu Gott sich erschwingen, nicht zwar
durch den Leib, sondern durch den

Geist, welchem sie inAvolmen : warum
sollten nicht dieselben Fittiche zu den

mit Gott vereinten Heiligen sie emportragen

können. AVas man Tod nennt,
hat weder in unsern Verstorbenen
und in die Ewigkeit versetzten
Brüdern die Liebe zu uns, noch in uns
auf der Erde Zurückgebliebenen den

Glauben aufheben können, und kann
ihn unmöglich aufheben. Denn der

Tod des Leibes vermag nur den Leib,
nicht die Seele zu zerstören. Also

kann er ebensowenig die Liebe,
welche mit dem Geiste der Heiligen,
und den Glauben, welcher mit
unserm Geiste unzertrennlich verbunden

ist, zerstören.



— 418 —

Igitur fides in nobis relicta, cum
caritate in Sanctis permanente
colloqui amice poterit, sicut eosdem,

corpore nobis praesentes, alloqui
corpore, corpus osque nostrum potuit.
Loquuntur enim spiritus spiritibus,
corpora corporibus.

Demnach wird der in uns
zurückbleibende Glaube mit der in den
Heiligen fortdauernden Liebe A-ertrau-
liche Unterredung halten können, wie
wir mit denselben, als sie dem Leibe
nach noch gegenwärtig waren, von
Mund zu Mund reden konnten. Denn
Geister sprechen zu Geistern, Körper
mit Körpern.

b) Ist die innere Verehrung der Heiligen statthaft, so muss
es jedem freistehen, diese Verehrung auch durch passende
äussere Zeichen auszudrücken. —

Den Schluss dieses Abschnittes bildet der NachAveis, dass
auch der oben dargelegte Gebrauch der Reliquien und Bilder
nichts enthält, Avas nicht mit den Grundsätzen der gesunden
Vernunft harmonierte.

IL Der zweite Abschnitt untersucht, a) wie die Verehrung
der Heiligen beschaffen sein müsse, um der kirchlichen
Vorschrift genau zu entsprechen; b) Avelche Vorteile aus einer
solchen Verehrung hervorgehen.

a) Nur dann entspricht die Verehrung der Heiligen genau
der Kirchenlehre, wenn Avir in den Heiligen Gott verehren,
welcher das vollkommenste Urbild und zugleich der Urheber
aller Heiligkeit ist. Ferner muss der unendliche Abstand
zwischen dem Schöpfer und den Geschöpfen lebhaft unserer Seele
vorschweben. Gott gebührt Anbetung, den Heiligen Verehrung.
Nicht den Heiligen, sondern Gott allein, welcher die Heiligen
gekrönt hat, soll man Opfer darbringen. Eine dritte Regel
besagt, dass wir nur das Notwendige für NotAvendiges, Nützliches
für Nützliches halten. Die Anbetung Gottes ist ein notwendiges
Mittel zur Erlangung der ewigen Seligkeit. Die Verehrung der
Heiligen ist nur erlaubt, gut und nützlich. Damit stimmt der
Gebrauch überein, dass von alters her die öffentlichen Gebete
bei gottesdienstlichen Handlungen an Gott den Vater gerichtet
und mit den Worten: durch Christum, unsern Herrn etc.
geschlossen werden, auch dann, wenn die Heiligen angerufen
werden. Dieser Gebrauch zeigt deutlich, dass auch bei
Verehrung der Heiligen die Ehre Gottes die Hauptsache sein müsse,
und dass die Christen, selbst bei Anrufung der Heiligen, sich
durch Jesus Christus Gott dem Vater nähern. Endlich müssen



— 419 —

Avir aus der Verehrung der Heiligen die schönste Frucht
gewinnen, indem wir sie nachahmen und selbst heilig Averden.

b) Die Vorteile der Heiligenverehrung für die christliche
Frömmigkeit ergeben sich, Avenn man ernstlich erwägt 1. die
Gnaden und Wohltaten, die vom Himmel über die Heiligen
ausgegossen wurden; 2. die Verdienste und die Beispiele der
Tugend, durch welche sie sich ausgezeichnet haben; 3. endlich

die Herrlichkeit und Seligkeit des Himmels, welche sie jetzt
geniessen.

1. a) So viele Heilige, ebenso viele Denkmäler göttlicher
Liebe und Macht, ß) Wie viele Heilige, so viele lebendige,
immerAvährende Zeugen von Christus dem Herrn, y) Wir
lernen die Macht der göttlichen Gnade über das menschliche
Gemüt kennen, wenn uns in den echten Geschichten der
Heiligen vor Augen gestellt Avird, Avelche Veränderungen durch
die Einwirkung dieser Gnade am Menschen geschehen, z. B.

Saulus — Paulus, ö) Bei aller Verschiedenheit im einzelnen
sehen wir, dass es Ein Gott, Ein Christus ist, der in ihnen wirkt,
dass Ein Streben nach dem Einen Reiche Gottes sie beseelt,
dass sie auf den verschiedensten Wegen zu dem Einen Ziele
unterstützt werden durch den Einen mächtigen Beistand der
göttlichen Gnade, deren Antrieb sie durch Gebet und unablässige

Selbstüberwindung zu folgen sich bestrebten. Alle diese

Erwägungen sind zur Beförderung der Tugend und Glückseligkeit

wichtig, s) Wenn es ein Kennzeichen der wahren Liebe
zu Gott ist, dass wir die anderen Menschen erAviesenen Wohltaten

mit so dankbarem Herzen anerkennen, als Avenn sie uns
selbst erwiesen Avorden Avaren, so Averden wir durch die
Verehrung der Heiligen zum Danke gegen Gott und zur Liebe zu
ihm angeregt, soAvie von der falschen Selbstliebe befreit. £) Wir
werden zugleich, beim Rückblick auf die eigene Dürftigkeit,
mit der festen Hoffnung erfüllt, dass dieselbe Güte uns werde
zuteil werden. rf) Überhaupt wird durch die Betrachtung der
den Heiligen von Gott erwiesenen Gnaden und Wohltaten der
Glaube, die Hoffnung* und die Liebe gegen Gott ausserordentlich

erhöht und vermehrt.
2. a) In den Heiligen beobachten wir die Macht der

göttlichen Gnade und die Treue des Gemütes, die der himmlischen
Gnade willig folgt. Die Betrachtung dieser Treue reizt zur
Nachahmung, befördert also unser Streben nach christlicher



— 420 —

Heiligkeit, ß) Der eifrige Nachfolger der Heiligen schöpft oft
einen besonderen Antrieb daraus, dass er A*orzüglich jene
Heiligen zur Nachahmung ausAvählt, die mit ihm zum selben Volke
gehören, den nämlichen Beruf hatten etc. y) Dazu kommt, dass

in den Heiligen Christus selbst nachgeahmt Avird, Avie Paulus
sagt: Seid meine Nachfolger, Avie ich Christi Nachfolger bin.
6) Hierbei ist zu bemerken, dass die ältesten Väter der Kirche
die Beispiele der Heiligen des A. und des N. B. mit dem
Beispiele Christi stets verbunden haben, um die Hörer oder Leser
desto Avirksamer zu allem Guten anzutreiben, e) Es liegt im
Interesse des Christentums, dass vorzüglich zu unserer Zeit (das
passt so gut^für damals Avie für heute), avo so viele schlechte
Beispiele zum Bösen nicht bloss anreizen, sondern fast nötigen,
die Beispiele der Heiligen A'or Augen gestellt werden.

3. a) Wie die Tugenden der Heiligen zur Übung derselben
Tugenden, so entzünden die Freuden der Seligen zum
Verlangen nach denselben Freuden. Da aber die Seligkeit der
Tugend entspricht, so werden Avir zur Lauterkeit der Seele und
zur Rechtschaffenheit der Sitten angespornt, ß) Ferner Avird

unser Vertrauen, Avomit wir Gott und Christus uns nähern, durch
die Gemeinschaft mit den Heiligen gestärkt, y) Da endlich die

Reliquien und Bilder der Heiligen uns an die Heiligen -selbst

erinnern, so leuchtet ein, dass ihr rechter Gebrauch sehr nützlich

sein müsse. —
Das von Sailer Vorgetragene stimmt im Avesentlichen

mit der Lehre des „Kathol. Katechismus, herausgegeben im
Auftrage der altkatholischen Synode" r), überein. Auch die A*on

Prof. Reusch gehaltene Predigt über die Heiligenverehrung2)
boAvegt sich in den Sailerschen Bahnen der Masshaltung und
Besonnenheit. — Dass es aber in der Praxis vielfach ganz
anders aussieht, zeigt desselben Professor Reusch formell und

') Zuerst bei P. Neusser in Bonn erschienen, später zu beziehen
durch die bischöfliche Kanzlei in Bonn. Verfasser ist Prof. Langen: vgl.
diese Zeitschrift 1905, 52. Heft, S. 695.

2) Abgedruckt in: Reusch, Predigten über die sonntäglichen
Evangelien. Nebst einigen Fest- und Gelegenheitspredigten. Bonn 1876; auch
separat erschienen unter dem Titel : Drei Predigten über die Beichte und
über die Heiligenverehrung. Ein Beitrag zur Erläuterung der Beschlüsse
der ersten Synode der Altkatholiken. Bonn 1874. Vgl. diese Zeitschrift
1906, 55. Heft. S. 172 f.



— 421 —

materiell lehrreiche Schrift über „Die deutschen Bischöfe und
der Aberglaube". Eine Denkschrift. Bonn 1879 A —

Zu den „Grundlehren der Religion" setzte unser Schriftsteller

das unveränderliche Wesen des Christentums in allgemein

fasslicher Darstellung auseinander. Durch die „Reliquien
aqs den Kirchenvätern" und die Abhandlung „über die
Verehrung der Heiligen" wurde der katholische Lehrbegriff' in
einzelnen wichtigen Teilen beleuchtet. An die genannten Schriften
reiht der Herausgeber an: Briefe aus allen Jahrhunderten der
christlichen Zeitrechnung. Gewählt, übersetzt und zur Belehrung
und Erbauung* seiner Mitchristen herausgegeben (Band 10—12).
Der Titel, soAvie das Motto : Epistulae habent plus nativi sensus

quam orationes, plus etiam maturitatis, quam colloquia subita,
zeigen Inhalt und Tendenz der Sammlung an. Gerade diese
Stelle Avurde den „Briefen" angeAviesen, Aveil in ihnen der
faktische Beweis liegt, Avie die in des Verfassers A-orhergehenden
Werken enthaltenen Lehren in den Stimmen aller Jahrhunderte
ihren Widerhall finden. Wie in den „Reliquien", so hat S. auch
in den „Briefen" durch Zusätze, Avelche sich auf die Person
der Verfasser, den Inhalt der Schreiben und einzelne Stellen
derselben beziehen, dem Leser seine Sammlung noch näher
gebracht und Avertvoller gemacht. Es ist ebensosehr ein Lehrbuch

der Kirchengeschichte, als ein Erbauungsbuch, das S. uns
in dieser Sammlung brieflicher Äusserungen in der
Kirchengeschichte berühmter Männer und Frauen hinterlassen. —

') Vgl. ebenda, S. 468 ff.
Menn.

(Weitere Artikel folgen.)


	Johann Michael Sailers Geistesarbeit : 1751-1832

