Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 5 (1915)

Heft: 4

Artikel: Johann Michael Sailers Geistesarbeit : 1751-1832
Autor: Menn

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-403871

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-403871
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Johann Michael Sailers Geistesarbeit.
(1751—1832.)

II1 Y.

Wir gehen nunmehr zu den theologischen Schriften tber
(Bd. 8—21). Zuniichst beschéftigen uns die ,Grundlehren der
Religion. HEin Leitfaden zu Vorlesungen aus der Religionslehre
fiir akademische Jiinglinge aus allen Fakultdten“. Nicht eine
vollstindige, durch alle Teile und IL.ebensverhiltnisse durch-
gefiithrte Religionslehre soll gegeben werden, vielmehr will S.
die Grundlehren der Religion, die allgemeinen und unveridnder-
lichen Prinzipien darstellen, auf denen der Gottesglaube, das
Christentum und der Katholizismus beruhen. Da ferner die
Zuhorer akademische Jinglinge aus allen Fakultiten waren,
so konnte die Methode keine streng wissenschaftliche sein, es
musste vielmehr auf Zusammensetzung und Stimmung des Horer-
kreises weitgehende Riicksicht genommen werden. Drittens war
der Geist jener Zeit, in der die Vorlesungen gehalten wurden,
weder dem echten Theismus, noch viel weniger dem Christianis-
mus und dem Katholizismus glinstig. Der Verfasser hatte also
die Aufgabe, verschiedene Vorurteile aus dem Wege zu raumen,
die Herzen der Horer zu gewinnen und ibr Interesse fiir
einen Gegenstand zu wecken, fiir den das Zeitalter grossenteils
und insbesondere die studierende Jugend allzu gleichgiiltig ge-
worden war.

Das ganze Werk zerfillt in fiinfunddreissig Vorlesungen,
deren Inhalt wir nunmehr kurz betrachten wollen.

1y Siehe diese Zeitschrift 1915, 2. Heft, Seite 178.



— 393 —

1. Die erste Vorlesung beschreibt den Geist einer echten
Universitdt, wovon die Jinglinge in den Horsédlen der Philo-
sophie, der Rechtslehre, der Arzneikunde und Gotteslehre unter-
richtet, wozu sie angeleitet und worin sie vorgeiibt werden.
Allein, da auch -die Studierenden — Menschen sind mit viel-
filtigen Méangeln und Unvollkommenheiten, woher gewinnen
sie die Uberwiegende Kraft, die Reize zum Unfleiss und zur
Zerstreuungssucht zu besiegen, die Bosartigkeit des menschlichen
Herzens dauernd zu unterdriicken, alle unlautern Absichten zu
verbannen? Die Antwort auf diese Frage gibt S., indem er in
hoher Begeisterung tiber den Einfluss der lebenden und be-
lebenden Religion auf die verschiedenen Fakultitsstudien redet.
Die lebendige Religion des Herzens ist es, die durch ibren wirk-
samen Geist alles Unwahre, Verkehrte und Verderbliche aus-
scheidet und allen Vermégen und Kréften des Menschen die
rechte Richtung und wahres Leben verleiht. Solches passt auf
jede Berufsart, auf den Handwerker, wie auf den Kiinstler und
Philosophen. ,Dieser lebenden und belebenden Religion bedarf
selbst der Theologe von Profession, um die Wahrheit, die er im
Buchstaben forscht, im Begriffe denkt, in der Idee schaut, im
Worte bezeichnet, tief genug in sein Innerstes ein- und helle
genug in seinem Wandel auszuprdgen.*

2. Was ist Religion im &ltesten, vollstindigsten, erhabensten
und fruchtbarsten Sinne des Wortes? Antwort gibt uns die
Etymologie und die hohere Natur des Menschen. Nach der
bekannten Ausserung von Lactantius (Vinculo pietatis obstricti
Deo religati sumus, unde ipso religio nomen accepit) kommt
religio von religare. Ihrem Wesen nach ist also die Religion
der lebendige Bund des Menschen mit Gott, das Band, durch
welches der Mensch zu Gott emporgezogen wird, und der Kanal,
durch den das gottliche Leben in den Menschen hiniiberfliesst.
— Wie der #lteste, so ist dieser Begriff auch der vollstindigste,
weil die Religion alle hoheren Bedirfnisse des Menschen nach
Wabhrheit, Heiligkeit und Seligkeit auf die vollstindigste Weise
befriedigt. Dieser Begriff ist aber auch der erhabenste in Hin-
sicht auf den Gegenstand aller Religion, denn Gott ist das
selbstindige Wahre, das alle Wahrheit erkennt und nichts als
Wahrheit offenbart; er ist das selbstindige Heilige, das die
Heiligkeit selbst ist, und nichts als Heiligkeit gebietet; das selb-
stindige Selige, das die Seligkeit selbst ist, und nichts als Selig-

Internat. kirchl. Zeitschrift, Heft 4, 1915, 27



— 394 —

keit verheisst und bereitet. Endlich ist dieser Begriff auch der
fruchtbarste, weil die Religion das Wissen, Tun und Geniessen
des Menschen harmonisch vereinigt und zum Ziele fiihrt.

3. Die dritte Vorlesung stellt die Disposition der folgenden
Vortrige auf. Wenn die Religion nach dem eben entwickelten
Begriffe fir Menschen, die das Bediirfnis nach Wahrheit, nach
Heiligkeit und nach Seligkeit haben, die aber den Zusammen-
hang mit Gott verloren haben, eine Wiederankniipfung an Gott,
und wenn diese Wiederankniipfung Glaube, Liebe, Hoffnung
ist, so wird auch die Religionslehre nichts anderes sein, als
eine Lehre a) vom Wahren, das wir zu glauben (oder vom
Glauben); b) vom Guten, das wir zu achten, zu lieben, zu tun,
von dem Gesetze, das wir zu erfillen (oder von der Liebe);
¢) von dem Seligen, das wir mit Zuversicht zu erwarten und
einst zu geniessen haben werden (oder von der Hoffnung).

Die Religionslehre hat also drei Teile, von denen der erste
Glaubenslehre, der zweite Sittenlehre (besser: Sittlichkeits- und
Sittenlehre), der dritte Seligkeitslehre ist. —

Die Glaubenslehre umfasst drei Fundamentalsitze: a) die
Lehre von Gott: Gott ist, Ein Gott ist; b) die Lehre von Christus:
Christus kam von Gott, lehrte Gottes-Wort; ¢) die Lehre von
dem vollstandigen Erkenntnisgrunde des Christentums: ,\Was
sich als Lehre Christi, als Gottes-Wort durch den unwandelbaren
Charakter der Allgemeinheit (der Katholizitit) ankiindet, ist als
Lehre Christi, als Gottes-Wort anzunehmen.

4, Wir und mit uns unzihlige Menschen haben die Idee
von Gott in uns und glauben, dass diese Idee wahr sei. Es
entsteht also die Frage: Wie kommen wir zu dem allgemeinen
und unwandelbaren Glauben an das Dasein Gottes? Unser
Glaube ist zuné&chst traditionell, indem wir alle von Eltern, die
an Gott glauben, geboren, erzogen etc. sind. Der Unterricht
ist also fir uns die nichste veranlassende Ursache des Gottes-
glaubens. Warum aber halten wir an diesem Glauben fest,
wihrend wir sonst so viele Stiicke des friiheren Unterrichtes
wegwerfen ? Als Griinde nennt S. a) zunidchst das Gewissen,
das seinen Ursprung in einem hochstheiligen und hochstge-
weihten Wesen hat, sowie b) die Naturbetrachtung und die tiber
die Ordnung und Schonheit der Welt nachsinnende Vernunft.
Neben anderen Autoren fiihrt er als ,klassische Stelle“, ohne
den Urheber zu nennen, den bekannten und oft zitierten Aus-



— 395 —

spruch Kants an: ,Zwei Dinge erfilllen das Gemiit mit immer
neuer und zunehmender Bewunderung und Ehrfurcht, je ofter
und anhaltender sich das Nachdenken damit beschaftigt: Der
gestirnte Himmel tber mir und das moralische Gesetz in mir*.
¢/ Eine Stirkung des Gottesglaubens erblickt S. ferner in der
unaustilgbaren Achtung fiir die allgemeine Menschenvernunft.
So viel Vernunft im Menschen, so viel Bewusstsein Gottes.
Nemo omnes fallit, omnes neminem, sagt Seneca, und es ist
nach Cicero keine Nation so roh, die, wenn sie gegen Himmel
blickt, kein hoheres Wesen ahnet. d) Im Glauben an Gott stirkt
uns der Glaube an die Alteste Geschichte. In dieser lesen wir
von einem hdochsten Wesen, das die Welt und insbesondere die
Menschen erschuf, mit ihnen redete, ihnen Gesetze gab usf.
e) Dieselbe Wirkung hat die wichtigere, uns néiher liegende
Stiftungsgeschichte des Christentums und dessen fortdauernder
Einfluss, in dem niichterne, reine Gemiiter nicht an der Lehre
des Evangeliums zweifeln kénnen: Gott hat sich als Liebe durch
Jesus Christus geoffenbart. f) In ihrem Gottesglauben werden
unzéhlige Menschen befestigt durch die wundervollen Schick-
sale ihres Daseins (namentlich die Gebetserhérungen), worin
sie die hohere Leitung nicht verkennen kénnen. g¢) Die hochste
Befestigung aber im Glauben an Gott verschafft den vertrauten
Freunden Gottes der vertraute Umgang mit Gott selber und
ein gottliches Leben.

5. Nachdem unser Schriftsteller historisch gezeigt, wie der
Glaube an Gott so allgemein und unwandelbar geworden, priift
er philosophisch den Wert dieser verschiedenen Uberzeugungs-
mittel.

Die gemeine (d. h. nicht kiinstlich gebildete) Vernunft glaubt,
sich vom Dasein Gottes aus dem Anblicke der Natur iiber-
zeugen zu konnen. Die wissenschaftliche gebildete (szienti-
fische) Vernunft versucht, den Glauben an Gott in ein Wissen,
und die Griinde des Wissens in die Form eines strengen Be-
weises zu verwandeln, also die Wahrheit ,Gott ist® apodiktisch
darzutun. Beiderlei Bemithungen werden gepriift. — Zunéchst
wird die Gotteserkenntnis der gemeinen Vernunft in Betracht
gezogen. Es gibt hierin a) gewisse Data und b) richtige Schliisse.

@) Das Dasein, die Schonheit und die Ordnung der Natur
leiten auf den Gedanken an ein hoheres Wesen. Bei dieser Be-
trachtung findet die gemeine Vernunft, wenn sie durch Er-



— 396 —

ziehung entwickelt, in Verehrung Gottes und in Vollbringung
des Guten geiibt, und besonders wenn sie willig geworden ist,
Gott die gebliihrende Ehre zu geben, ihren Gott sehr leicht in
der Natur. — Aber, «) wenn sie griibelt, kann sie ihren Gott
in der Natur leicht verlieren. Beweis: manche Naturforscher.
B) Wenn ferner die Vernunft im Dienste der Leidenschaft Fron-
dienste tut, so kann sie ihren Gott in der Natur verlieren, und
wird bei eintretender Ubermacht des Bisen ihn wirklich ver-
lieren. y) Die aus der Natur gewonnene Kenntnis Gottes ist
mehr eine Kenntnis, dass er sei, als was er sei. d) Wenn die ge-
meine Vernunft sich Gott als heilig und gerecht denkt, so kann
sie diese Begriffe nicht aus der korperlichen Natur genommen
haben, sie nimmt sie, wissentlich oder unwissentlich, aus dem
Geiste.

b) Daraus zieht S. den Schluss: Wenn die gemeine Menschen-
vernunft «) im richtigen Urteile schon geiibt und durch Beleh-
rung aufmerksam geworden ist auf die Wahrheit: Gott ist; wenn
sie @) uber die ganze sichtbare Welt als Kunstwerk nach dem
Gesetze urteilt, nach welchem sie iiber jedes menschliche Kunst-
werk urteilt und zu urteilen sich gendtigt sieht; wenn sie
y) nicht in Griibelei und Unglauben verfillt; d) durch keine
Leidenschaft gehemmt; & durch Gewissenhaftigkeit fahig und
bereit geworden, dem erkannten Gott die gebiihrende Ehre zu
geben — so kann sie unter diesen Bedingungen in der Ord-
nung und Schoénheit der Natur viele einleuchtende, iiberzeu-
gende Spuren eines hoheren Wesens finden, doch so, dass
«) der Durst nach Erkenntnis Gottes durch diesen Vernunft-
glauben auf keine Weise ganz befriedigt werden kann, und so,
dass ) der Mensch durch blosse Naturbetrachtung weder gegen
eigenen, noch gegen fremden Zweifel, noch gegen die Sophistik
der Leidenschaften gesichert sein diirfte.

Die eben entwickelte natiirliche Gotteserkenntnis ist also
sehr bedingt und unvollkommen, zudem abhéingig vom Gewissen
und von der Gewissenhaftigkeit, worin sie Halt und Stiitze
findet.

Den tiefen Eindruck, den die Natur in allen ihren Erschei-
nungen von jeher gemacht, zeigt nun S. an einer Reihe von
Ausspriichen heiliger und profaner Schriftsteller alter und neuer
Zeit.



— 39T —

Woher stammt nun die Gottesidee. im Menschen? Der
Mensch besitzt sie tatsédchlich, aber die Natur kann sie ihm
nicht geben. Zwar kann sich das Unsichtbare, Ewige in der
sichtbaren, zeitlichen Natur abbilden und gleichsam sichtbar
machen, und hat sich sichtbar gemacht (Rom. 1, 19£.). Aber
das Unsichtbare, Ewige wahrnehmen kann der Mensch nicht,
ohne die Idee von dem Ewigen und Unsichtbaren schon in sich
zu haben. Woher ist sie denn? Aus nichts ist sie nicht, denn
aus nichts wird nichts. Auch hat sie der Mensch nicht ur-
spriinglich aus sich gebildet, weil er erst durch diese Idee zum
Menschen, zum verninftigen Menschen wird. Also bleibt nur
iibrig: Die Idee von Gott kann urspriinglich nur von Gott
kommen und setzt notwendig die Offenbarung Gottes voraus.
Daher fasst unser Schriftsteller sein Urteil in die Worte zu-
sammen, dass es im strengsten Sinne des Wortes keine Natur-
und keine Vernunft-Religion gebe in dem Sinne, als wenn die
Idee von Gott aus der Natur oder aus der Vernunft ohne Offen-
barung des Gottlichen hitte kommen konnen.

6. Nunmehr geht die Darstellung tiber zur Priifung der
Kenntnis von Gott durch die Operationen der spekulativen Ver-
nunft. Ein Blick auf die Geschichte der Philosophie von Leib-
nitz bis auf Kant und Fichte zeigt dem Verfasser, dass auch
das tiefste Forschen der Spekulation wider das ewige Sein
(Gottes keinen giiltigen Beweisgrund aufbringen kann; dass
aber anderseits kein menschliches Forschen das Sein und Wesen
Gottes in seiner ganzen Fiille enthiillen kann. Wer also das
unerklirliche Wahre nicht annehmen will, bis er es ganz er-
kliart hat, wird es nie erkliren koénnen, und doch mit den Er-
klarungsversuchen nie stillestehen wollen — also das Wahre
nie annehmen koénnen.

Die wahre Weisheit, im Unterschiede von blosser Wissen-
schaft, wird also still das Gottliche vernehmen, wo es sich offen-
bart; in festem Glauben verharren, wo es in heiliges Dunkel
zurticktritt, und demiitig das Goéttliche anbeten, wo es sich in
seiner ganzen Fiille als unermesslich ankiindigt.

An die bei dieser (Gelegenheit ausgesprochene Bezweiflung
der Moglichkeit eines streng wissenschaftlichen Gottesbeweises
eine Kritik anzuschliessen, ist hier nicht der Ort. Wir be-
schrianken uns auf das schone Zitat: ,Wie es Instinkt des Tieres



— 398 —

ist, seine Nahrung zu suchen, so ist es Instinkt der Menschen-
vernunft, sich ihren Gott zu finden.“

7. In der hoheren Natur des Menschen, d. h. in seinem
Bediirfnis nach Wahrheit, Heiligkeit und Seligkeit, liegt die
Notigung, an ein hochstes Wesen zu glauben.

a) Befriedigung des Wahrheitsbediirfnisses finden wir nicht
in der sichtbaren Natur, die der Mensch nicht durchdringen
kann; nicht in den Mitmenschen, die selbst nach Wahrheit
fragen miissen; nicht in einem iibermenschlichen, héhern, aber
noch beschrinkten, dem Irrtum unterworfenen Verstande, son-
dern nur in einem Wesen, das dieses Bediirfnis befriedigen
kann, will, wird — und das ist Gott.

b) Wo finde ich die volle Kraft zur Vollendung der Heilig-
keit? Nicht in der sinnlichen Natur, nicht in mir, nicht in
meinen Mitmenschen, auch nicht in einem libermenschlichen,
aber beschrinkten Wesen, sondern allein in dem Wesen, das
dieses Bediirfnis befriedigen kann, will und wird — und das
ist Gott.

¢) Die volle Befriedigung meines Durstes nach voller Selig-
keit finde ich nicht in den vergéinglichen Giitern der sinnlichen
Lust, der Ehre, der Macht, des Reichtums, nicht in der Natur
ausser mir, nicht in der Wissenschaft, nicht in der Freund-
schaft, nicht in der Tugend, die als solche Sache des Kampfes
ist und zu leiden und zu entbehren bereit sein muss, auch nicht
in einem ilibermenschlichen, doch beschriankten Wesen, sondern
allein in Gott, der dem Bediirfnis volle Befriedigung schaffen
kann.

8. Das sicherste Uberzeugungsmittel aber vom Dasein
Gottes ist die Regel: Lebe wie vor Gottes Auge, und du wirst
nie zweifeln konnen, dass er ist. Daraus ergibt sich ohne wei-
teres die Quelle alles Unglaubens und zugleich das sicherste
Bewahrungsmittel vor allem Unglauben an Gott. Beigefiigt ist
ein rithrendes Gebet Fénelons, womit er seine Beweise vom
Dasein Gottes schliesst, Worte, die besser sind, als viele
demonstrationes a priori und a posteriori.

9. Dieser Abschnitt enthélt eine Reihe von Lehrsétzen liber
das Verhiltnis vom Wissen und Glauben mit Bezug auf Gott.
Wir erwdhnen nur folgendes: Nach S. gibt es kein vollstin-
diges, philosophisches Wissen von Gott. Es ist Aufgabe der
wahren Philosophie, die christliche Offenbarung in den Bereich



— 399 —

ihrer Betrachtung zu ziehen. Bis ein vollendetes philosophisches
Wissen von Gott gesichert sein mag, wird es weise sein, die
demiitige Anbetung Gottes zu verbinden mit mannhaftem Ringen
nach héherer Erkenntnis, mit ruhigem Priifen dessen, was an-
dere als philosophisches Wissen ausgeben, und vor allem mit
treuem Festhalten an dem ewigen Evangelium Christi.

Eine Zusammenfassung des bisher Vorgetragenen ergibt
folgendes: Unser Glaube hingt mit Gott zusammen a) durch
unsere Jdee von Gott, die nur von Gott gegeben sein kann;
b) durch den Blick der gemeinen Menschenvernunft; ¢) durch
die wissenschaftliche Vernunft; d) durch die hoheren Bediirf-
nisse unserer Natur; e¢) durch unser Leben ,vor dem Auge
Gottes*.

10. Als erste Folge der Gotteserkenntnis stellt sich heraus:
So gewiss Gott ist, so gewiss ist es Pflicht, Gott anzuerkennen
und zu verehren als Schopfer, als Gesetzgeber, als Regierer,
Richter und Vergelter, sowie ihn nachzuahmen durch reine
Menschenliebe.

Die zweite Folge ist: In der Idee Gottes ist die Einigkeit
des Wesens mitgegeben. Ebenso spiegelt sich in der physischen
wie in der moralischen Welt die Einigkeit Gottes. Wie kamen
aber dann die Menschen zur Vielgotterei? Antwort:. a) Sie ver-
mischten die Symbole der Gottheit (Sonne, Licht etc.) mit dieser
selbst. b) Sie vergotterten die mancherlei Wohltiter, Erfinder
etc. ¢) Sie vergottlichten die verschiedenen Tugenden, wie Ge-
rechtigkeit, Treue, Eintracht. d) Sie vermischten die Spuren
der schaffenden, lenkenden, regierenden Gottheit in der phy-
sischen und moralischen Welt mit Gott selbst.

sZwar“, fiigt S., wohl in Erinnerung an das Schillersche Ge-
dicht, bei, ,fehlt es nicht an Atheniensern, denen der griechische
Gotterstaat lieblicher erscheint, als der Eine Gott der Christen.“
Aber ,meine Leser werden gebeten, die poetischen Lizenzen
meiner Zeit nicht zu strenge zu nehmen®.

11. Als dritte und vierte Folgerung erscheinen Unsterb-
lichkeit und Freiheit des Geistes.

Wie der Vernunfiinstinkt uns noétigt, an Einen Gott zu
glauben, so leiten uns unsere hoheren Bediirfnisse nach Wahr-
heit, Heiligkeit und Seligkeit, da sie ihre volle Befriedigung
hier nicht finden koénnen, zur Annahme, dass das Innerste im
Menschen nicht mit dem Sterblichen stirbt. — Das Denkwiir-



— 400 —

digste ist, dass gerade die besten und edelsten Geister in der
Unsterblichkeit das Land der Klarheit, der Lauterkeit, des
Friedens und der Verherrlichung sahen, dass sie darin den Tag
der Vergeltung erblickten und eine stille Entscheidung der Natur
und den Schliissel aller Harmonie fanden (Cic., Quaest. Tusc.
L, 1). — Verschiedene Analogien sprechen fiir diese Lehre.
Mogen sie auch keine demonstrative Kraft haben, so sind sie
doch jedenfalls geeignet, den schon lebenden Glauben an die
Unsterblichkeit zu stirken. a) Wie die leibliche Geburt erst der
Beginn des eigentlichen Lebens (und kein Sterben) ist, so ist
das Ende des sinnlichen Lebens der rechte Anfang des freiern
geistigen Lebens. Vgl. ferner das Entstehen des Schmetter-
lings. &) Gleichwie der Mensch vom Schlafe und aus der Ohn-
macht wieder erwacht, so steht sein Geist auf aus dem Sterben
der Ohnmacht und dem Schlafe des Todes. ¢) Wie die Sehgliser
und Horrohre Werkzeuge sind zur Wahrnehmung der Dinge,
so steht der Korper im Dienste des Geistes. Dieser herrscht
tiber seinen Leib z. B. in schwerer Krankheit. d) Wenn der
Korper stirbt, so zerfallt nur die Hiille und die sichtbare Form.
¢) Die hier im Weltlauf anfangsweise vorhandene belohnende
und bestrafende Gerechtigkeit findet erst im Jenseits ihre Voll-
endung.

Wenn S. am Schlusse dieser Auseinandersetzung sagt: ,Am
denkwiirdigsten ist fir mich die &lteste Lehre aller Philosophie
und aller Religion: dass die Menschheit, durch Stinde aus ihrem
Urstande gefallen, in das Tierfell dieses Korpers eingehiillt
ward, darin sie unzidhligen Leiden, Feuerproben, Liuterungen
ausgesetzt und zur Wiederkehr in ihren Urstand tiichtig ge-
macht werden soll*, so ist dies unklar, denn zur Idee des
Menschen gehort der Leib so gut wie die Seele, und zwar im
Urstande so gut wie nach dem Siindenfall. —

Die Freitiitigkeit aber ergibt sich aus dem Exercitium no-
bile libertatis. Wer sich lber die Notwendigkeit erhoben hat,
der fragt nicht mehr, ob der Wille freititig sein konne.

12. Nunmehr wendet sich die Betrachtung der zweiten
Fundamentallehre zu: Jesus von Gott gesendet. Nach Fest-
stellung des Begriffes der Offenbarung und ihrer verschiedenen
Arten wird insbesondere die Frage erliutert, warum die gott-
liche Sendung Jesu die Fundamentallehre des Christentums ge-
nannt werde, und nicht vielmehr die Gottlichkeit Jesu. Wie



— 401 —

an vielen anderen Stellen seiner Werke, so betont S. dem da-
mals herrschenden Rationalismus gegeniiber auch hier seinen
Glauben an die Gottheit Christi. ,Die Lehre von der Gottlich-
keit Jesu ist Ubrigens eine durchaus gewisse und héchst be-
deutende Lehre des Evangeliums, die ich mit allen Christen
von ganzem Herzen bekenne.* Nur aus einem didaktischen
Grunde wird die gottliche Sendung Jesu als Fundamentallehre
des Christentums angegeben. Die Uberzeugung: Jesus ist von
Gott gesandt, geht nidmlich im Gange des menschlichen Er-
kennens (als ratio cognoscendi) als eine frithere der Uberzeu-
gung: Jesus ist der wahre, eingeborene Sohn Gottes (als der
ratio essendi), voran. Erst unter der Voraussetzung, dass Jesus
gottlicher Gesandter ist, haben seine Lehren, auch die tiber seine
gott-menschliche Person, gottliche und deswegen durchaus un-
widersprechliche Autoritit.

Die nun mitgeteilte Disposition enthilt folgende Punkte:

A. Jesus ist in jeder Beziehung hochst wiirdig, als Gesandter
Gottes angenommen zu werden.

B. Jesus hat seine Sendung vor seinen Zeitgenossen, vor
seinem Volke wirklich und giiltig bewiesen.

C. Die gottliche Sendung Jesu ist auch heutzutage noch
fiur die ntichterne Vernunft.unserer Zeitgenossen glaubwiirdig.

D. Der Glaube an die géttliche Sendung ist gerade in der
Zeit, in welcher die menschliche Vernunft wirklich am aufge-
helltesten ist, oder wenigstens es zu sein glaubt, das grosste
Bediirfnis des menschlichen Geschlechts — fiir die Gebildeten
und die weniger Gebildeten.

‘ E. Die gottliche Sendung Jesu beweiset sich an denen, die
an ihn glauben und nach seiner Lehre leben, auf eine eigene
und originelle Weise als Wahrheit.

A. 13. Die Vernunft findet a) in den Lehren Jesu, b) in
seinem Leben und besonders in seinen Wundertaten, ¢) in seinen
Schicksalen und in seinem ganzen Verhiltnisse zu seinen Zeit-
genossen und zum Menschengeschlechte nichts, was sie nicht
mit dem Ideale eines gottlichen Gesandten vereinigen konnte,
und findet darin alles, was sie in dem Ideale eines gottlichen
Gesandten als wesentlich anzuerkennen genotigt ist.



402 -

a) Die einzelnen Lehren Jesu sind «) entweder durch sich
selbst einleuchtende Lehren von Gott, von der Unsterblichkeit
und von dem heiligen Gesetze in uns; oder £) solche Lehren,
die in den genannten drei enthalten und ohne Miithe daraus
ableitbar sind; oder endlich y) solche, die zwar mit den vor-
genannten im Zusammenhange stehen, den aber das mensch-
liche Denken aus sich allein nicht wiirde gefunden haben.

) Was Jesus von Gott und seinen Eigenschaften, sowie tiber
die Unsterblichkeit lehrt, ist so, wie es sein misste, wenn ,Gott
in Menschengestalt® es ausgesprochen hitte.

14. Dasselbe gilt von dem heiligen Gesetz in uns, das
seinem Inhalte nach Gottes- und Néachstenliebe ist. Das Wesen
aller Gesetzeserfiillung ist die Reinheit der Gesinnung. Die
dussere Probe der inneren Gesetzeserfiillung ist der lautere Le-
henswandel. Das Muster aller Gesetzeserfillung sind Gott (Seid
vollkommen, wie euer Vater im Himmel vollkommen ist [Matth. 5,
48] und Christus (Liebet einander, wie ich euch geliebt habe
[Joh. 15, 12]).

#) Das unverkennbare Gepriage des Gottlichen zeigen auch
die aus den eben genannten abgeleiteten Lehren Jesu, insbe-
sondere die Lehre von der Verehrung Gottes (vgl. Heidentum
und Judentum), von der Gerechtigkeit, der Demut, der Selbst-
achtung, die lieber den Verlust der ganzen Welt erdulden, als
sich die geringste Selbstverschulding zuziehen will (Matth. 16,
26), die sich aber auch nie trennt von der Liebe, von der
Menschlichkeit gegen Beleidiger, von der Friedfertigkeit (Matth. 5,
9), von der Heiligung der Geschlechtsneigung (Matth. 5, 27 ff.),
vom Gebrauche irdischer Giiter, von der Seligkeit der Seinen,
die die Zuversicht in sich tragen, dass ihre Namen im Himmel
aufgeschrieben sind, und von wahrer Tapferkeit, indem das
Beispiel Jesu und seiner Heiligen uns lehrt, fiir Wahrheit und
Gerechtigkeit mutig zu leiden und zu sterben.

15. y) Gerade das Positive des Christentums, d.i. jene Lehren,
Einsetzungen, Anstalten, die durch die Offenbarung Gottes in
Christus gesetzt sind und deshalb positiv heissen, haben gottes-
wiirdigen Charakter, weil sie uns auf das Radikalbose im Men-
schen, d. h. auf seine Trennung von Gott, aufmerksam machen,
aber auch die Mittel zur Besserung darbieten.

Sowohl in seinen einzelnen Lehren wie auch als Ganzes
betrachtet, erscheint das Christentum in seiner Gotteswiirdig-



— 403 —

keit. Die FEine Zentrallehre des Christentums, worin alle {ibri-
gen enthalten sind, lautet: Die Menschheit kam rein aus
Gottes Hand, blieb nicht in diesem Urstande, wird aber erlost
durch Christus.

16. Diese Vorlesung entwickelt niher die Lehre Jesu von
a) der Wiirde, ) dem Verfalle und ¢) von der Restauration
der menschlichen Natur und sodann die Lehre von den vor-
nehmsten Schicksalen unseres Geschlechtes.

a) Nach Jesu Lehre erhellt die Wiirde der Menschennatur
«) aus ihrem Ursprunge; ) aus ihrer Urbestimmung, die Voll-
kommenheit des himmlischen Vaters zu erreichen; y) aus der
Hingabe des Besten, des Eingeborenen, fiir das Heil der Mensch-
heit; d) aus dem Besitze der Freiheit, in den sie durch Christus
wieder zuriickgebracht werden soll (Joh. 8, 31 ff.), sowie aus
der Einigung mit Gott, die sie hienieden schon durch Christus
erringen soll (Joh, 14, 16 ff.; 17, 21 f.); ) aus der Herrlichkeit
nach diesem Leben (Matth. 5, 8; Joh. 14, 23; 10, 28); {) aus
dem Erbrecht der Kinder Gottes; 1) aus der Vatersorge Goties
fir sie; ) aus der Engelpflege, der sie anvertraut ist (Matth. 18,
10), und aus den Pflichten, die der Erwachsene gegen die durch
positive Lasterhaftigkeit noch nicht verdorbenen Kinder hat
(Matth. 18, 3 ff.).

b) Der Verfall der Menschennatur erweist sich «) aus dem
urspriingliechen Abfall des Menschen durch die Verfithrung
dessen, der ein Vater der Liige und ein Mérder von Anbeginn
ist (Joh. 8, 44 f.); B) aus der fortdauernden Aussaat des Bosen
durch den feindlichen Sdmann (Matth. 13, 24 ff.); y) aus den
Schicksalen des guten Samenkorns (Matth. 13, 1 ff.); J) aus der
Verdriangung der gottlichen Gebote durch Menschensatzungen
(Matth. 15, 3 ff.); ¢) aus der Abweichung von den urspriinglichen
Einrichtungen Gottes, z. B. beziiglich der Ehe (Matth. 19, 8);
{) aus der Widersetzlichkeit gegen die ausserordentlichen An-
stalten Gottes zur Besserung der Menschen, z. B. aus der grau-
samen Behandlung der Boten Gottes (Matth. 21, 33 ff.); %) aus
der totalen Versunkenheit im Zeitlichen (Matth. 19, 23 £.); &) aus
dem Unvermdégen des fleischlichen Gemiites, Friichte des Geistes
zu zeugen (Joh. 3, 6) und aus der Notwendigkeit der Sinnes-
anderung (Luk. 13, 3 ff.).

¢) Die Lehre Jesu von der Wiederherstellung ist die Ver-
heissung: Gott tut, was kein Mensch tun kann, und die Auf-
forderung: Mensch, tue, was du kannst. —



— 404 —

Desgleichen ist Zeugin und Biirgin des Gotteswiirdigen die
Lehre Jesu von den Schicksalen unseres Geschlechts. ) Nur
durch den hl. Geist kann die gefallene Menschheit regeneriert
werden; 8) im Menschengeschlecht ist ein Kampf zwischen
Licht und Finsternis; y) das Menschengeschlecht bleibt in steter
Vermischung der Guten und Bosen, aber es kommt der Tag
des Triumphes und die Erscheinung des Menschensohnes; d) das
Reich Gottes oder die Kirche wird der Geist Christi nie ver-
lassen; ¢ wer immer Christi Wort bewahrt, hat hier schon
ewiges Leben (Joh. 5, 24); {) nicht nur der einzelne Jiinger,
sondern das ganze Geschlecht wird durch Christus vom Tode
erweckt, wird gerichtet und empfingt Vergeltung.

17. Wie der Lehrinhalt gotteswiirdig, so ist auch die Lehr-
weise Jesu eines gottlichen Gesandten wert.

Er lehrte durch sich und sagte die Wahrheit dem, dort
und so, welche und wem und wo und wie sie zu sagen nétig
war. IEr lehrte in Gleichnissen, um das Himmlische fiir das
arglose Auge der Nathanaele zu enthiillen und fiir das Schalks-
auge des Pharisdismus zu verhiillen. Er lehrte stets hin-
weisend auf das Tun. Er lehrte allen Menschen verstiand-
lich, sein Wort besiegelnd mit Taten und seine Taten mit seinem
Tode.

Er lehrte durch seine ersten Freunde, aber erst nachdem
er sie drei Jahre vorgebildet hatte. Er lehrte und lehrt durch
seine fortdauernde Kirchenanstalt, der er seinen Beistand ver-
heissen hat.

Wie im Lehrinhalt und in der Lehrweise, so offenbart sich
das Gottliche der IL.ehre Jesu auch in den unausbleiblichen
Folgen derselben. Diese sind sittliche Besserung und volle
Beruhigung des Herzens fiir den Einzelnen und fir die Ge-
samtheit.

18. ,Freimiitige Erinnerungen an meine Zeitgenossen* nennt
S. den Abschnitt, worin er zunidchst auf den Zusammenhang
zwischen Evangelium und Philosophie hinweist, die beide nach
Wahrheit im Denken, nach Lauterkeit im Wollen, nach Selb-
stindigkeit im Handeln streben. Zweitens erinnert S. an den
Zusammenhang zwischen Evangelium und Humanitiat. Das
Christentum st die Religion der Humanitit, wie er gegeniiber
der damals herrschenden Aufklarung ausfiihrt. Die dritte Erin-
nerung bezieht sich auf den Zusammenhang des Planes Jesu



— 405 —

mit der hoheren Sendung seiner Person. Er wollte das Reich
Gottes auf Erden fiir alle Menschen und alle Zeiten griinden.
Und dieser durchaus einzige Gedanke trigt offenbar das Ge-
prage des Gottlichen. ,Eins mit dem Vater, lehrte er nur dessen
Wort, vollbrachte nur dessen Willen.“

b) 19. Die Gotteswiirdigkeit des Lebens Jesu erweist sich
in seinem Wollen und Tun, wie in seinem Nichtwollen und
Nichttun, sowie im Leiden des Widrigen, unzertrennlich vereint
mit Gutestun.

20. So gotteswilrdig das Leben Jesu als GGanzes, sind es
auch seine Wunder, man mag das Vermdgen, Wunder zu tun,
oder die einzelnen Taten, welche, oder die heiligen Zwecke, wozu,
oder die Art, wie sie geschahen, oder die Folgen, die damit
verbunden waren, erwigen. Indem S. diese Punkte im einzelnen
beleuchtet, entwickelt er seinem wunderscheuen Zeitalter gegen-
iiber eine Theorie der Wunder und im Anschlusse daran der
Weissagungen.

21. Gotteswiirdig sind auch die besonderen Einrichtungen
Jesu, die Sakramente, die den Bediirfnissen der Menschheit ent-
sprechen, was S. in schénen Ausfiilhrungen nachweist.

¢) 22. Endlich ist Jesus hochst wiirdig, als Gesandter Gottes
anerkannt zu werden in Hinsicht auf seine Schicksale, seine
Empfangnis und Geburt, seinen Tod und seine Auferstehung etc.
Diese harmonieren mit den grossen, im N. T. deutlich angege-
benen Absichten Gottes, die Jesus ausfihren sollte, sie harmo-
nieren mit sich selbst (z. B. Leiden — Verberrlichung), mit der
Person und den Lehren Jesu, nicht minder mit den Bediirfnissen
der Menschheit, den Weissagungen der Vorzeit (Genesis 12, 3;
Isaias 53, 7) und den Winken seiner besseren Zeitgenossen
(Joh. 1, 29 ff.; Luk. 2, 34 f.). Und diese vollstindige Harmonie
ist ein Zeichen der Wahrheit und Gotteswiirdigkeit.

23. Jesus hat seine goéttliche Sendung vor seinen israeli-
tischen Zeitgenossen wirklich und giiltig erwiesen, «) indem er
seine gottliche Sendung selbst bezeugte; ) indem er auf das
giiltige Zeugnis des Johannes sich berief; y) durch seine Wunder.

«) Jesus musste, wenn er wirklich von Gott gesendet war,
dies von sich bezeugen; denn sonst konnte er ja nicht fordern,
dass sein Wort als Gottes Wort respektiert werde. Wenn nun
Jesus seine Sendung wirklich bezeugt hat, so ist sein Zeugnis
hochst glaubwiirdig, denn in seinem untadeligen Leben zeigte



— 406 —

er keine Spur von Heuchelei oder Leichtsinn. Anderseits hat
er in seiner Lehre so viel Scharf- und Tiefsinn, in seinem Leben
und Leiden so viel Rubhe und Gelassenheit bewiesen, dass der
Verdacht ausgeschlossen ist, er sei von sich selbst getiuscht
oder von andern betrogen worden, Jesus hat nun in der Tat
ein solches Zeugnis von sich abgelegt (namentlich im Evang.
nach Johannes), es endlich feierlich vor Gericht bestitigt und
beschworen, sowie sein Bekenntnis mit dem Tode besiegelt.

£8) 24. Das vierfache Zeugnis Johannis von Jesus (Joh. 1,
15 ff.; 1, 29 ff.; 1, 35 1.; 3, 27 ff.) als dem besondern Gesandten
und eingeborenen Sohne Gottes ist giiltig, weil es dessen ganzer
Beruf war, vom Lichte zu zeugen (Joh. 1, 6 ff.), weil er von Gott
dazu gegeben (Luk. 1, 15 ff.) und erzogen war (ibid.), weil er
durch das Wort des Herrn ausdriicklich dazu aufgefordert
wurde (Luk. 3, 1ff.)) und weil er durch gottliche Offenbarung
davon unterrichtet wurde, wer Jesus wiire (Joh. 1, 33). Dazu
kommt, dass keine Menschenfurcht, keine Eitelkeit, kein Eigen-
nutz, keine Bequemlichkeit, keine Einbildungskraft und kein
Enthusiasmus ihn bestimmen konnte, mehr zu sagen, als an
der Sache war. In der Tat fand das Zeugnis des Johannes
wirklich Glauben und erweckte allgemeine Sensation. Ist aber
das Zeugnis giiltig, so war Jesu Berufung darauf berechtigt.

y) 25. Jesus hat seine Sendung durch Wunder seinen Zeit-
genossen bewiesen, Hier finden wir zunédchst eine Ausfiibrung
iiber die Beweiskraft der Wunder. Nicht allein, sondern erst
in Verbindung mit der Lehre und dem Charakter Jesu sind sie
beweisend. Sie machen die Hauptprobe, das Vollbringen des
Erkannten, nicht entbehrlich. Sie sind kein Beweis fiir jeden
Menschen, namentlich nicht fiir den durch falsche Spekulation
irre gemachten Kopf. Bringen sie, auch in Verbindung mit
den iibrigen Beweisen, kein Wissen hervor, so weisen sie doch
auf Hoheres hin und wecken den schlafenden (Glaubenssinn.
Am allerwenigsten kann ein einzelnes Wunder, ausser der Ver-
bindung mit den tibrigen Taten Jesu, die Sendung Jesu be-
weisen. Wer aber die vier Evangelien fiir glaubwiirdig hilt, die
Wiirde des Charakters und der Lehre Jesu fithlen kann, dabei
die erwéihnte Hauptprobe nicht scheut, der kénnte in den Wun-
dern iiberwiegende Grunde finden, an die géttliche Sendung
Jesu zu glauben.



— 407 —

Nunmehr untersucht S. die damals und auch heute noch
recht zeitgeméisse Frage, woher der gelehrte (oder ungelehrte)
Ekel komme, den sein Zeitalter an den Wundern Jesu ge-
- nommen habe. Den Grund findet er bei einigen in der An-
massung des Verstandes, bei anderen in der Eingenommenheit
des Willens, die sich gerne in den Mantel der Vernunft kleidet
und dem Verstande die Aufgabe vorschreibt, das Christentum
lacherlich zu machen, bei vielen im Hangen an der Autoritit,
weil es Mode ist, an keine Wunder zu glauben.

26. Die Beweiskraft fiir die Sendung Jesu, die seine Wunder
in den Augen seiner Zeitgenossen haben konnten, liegt zunéchst
darin, dass er sich vor dem Volke, vor seinen vertrautesten
Jiingern beim letzten Abendmahle und vor den Johannesjiingern
darauf berufen hat. Es haben ferner viele Zeitgenossen um
der Wunder willen an ihn geglaubt, d. h. die Sendung Jesu
war ihnen um der Wunder willen subjektiv gewiss. Dieser
Glaube an die Sefidung Jesu, um seiner Wunder willen, war
héchst verntinftig, d. h. Jesus hat seine Sendung nicht nur auf
eine geltende, sondern auch auf eine giiltige Weise dargetan,
m. a. W. die Wunder konnten seine Sendung den Zeitgenossen
objektiv beweisen. Viertens kann ein einziges bestimmtes Wunder,
als Beispiel angefiihrt, die Uberzeugungskraft der Wunder Jesu
so dartun, dass hundert Einwiirfe wider die Wunder iiberhaupt
verschwinden, sobald man ihren Gehalt an einer bestimmten
Tatsache priift. Ausfilhrlich wird dies gezeigt an der Aufer-
weckung des Lazarus. —

27. Dieses dreifache Zeugnis wurde bestiitigt und sein Ein-
druck verstirkt «) durch die Auferstehung Christi; 8) durch
die Erfiillung der vornehmsten Weissagungen Jesu bei denen,
die sie erlebten; y) durch die Wunder an den Jingern Christi
und durch die Jiinger Christi.

«) Die Schriften des A, T. haben die Auferstehung des
Messias vorausgesagt (Ps. 15, 10). Dasselbe hat der Heiland
getan. Jesus war wirklich tot und ging am vorher bestimmten
Tage lebendig aus dem Grabe hervor.

Der entschiedenste Unglaube der Jiinger, besonders des
Thomas, wurde durch das Schauen der Wahrheit iiberwunden.
Jesus erschien nach der Auferstehung wiederholt den Jiingern.
Diese Zeugen wurden auch Augenzeugen seiner Himmelfahrt;
nach Jerusalem zuriickgekehrt, empfingen sie, der Verheissung



— 408 —

Jesu gemiss, den hl. Geist und wurden also durch diesen Be-
weis von dem Leben Jesu des Gekreuzigten iiberzeugt. Die
Jinger Jesu legten offentlich Zeugnis ab von der Auferstehung
Jesu und machten diese zur Grundlage ihrer Lehrverkiindi-
gung. Im Namen des auferstandenen Heilands heilen Petrus
und Johannes einen Lahmgeborenen. Endlich sind durch das
Wort von der Auferstehung Jesu und den Glauben daran alle
die ersten christlichen Gemeinden gestiftet worden.

28. Der Eindruck, den die Wunder Jesu auf seine Zeit-
genossen machten, wurde bestirkt durch die Weissagungen Jesu,
besonders bei denjenigen unter seinen Zeitgenossen, die ihre
Erfiilllung erlebten. S. zeigt dies auf Grund der Evangelien
und des Berichtes des jiidischen Schriftstellers Flavius Josephus
an der denkwiirdigen Prophetie, dic die Zerstérung Jerusa-
lems und das Schicksal der judischen Nation vierzig Jahre
vorher verkiindigte. _

B. 29. Die Wahrheit der hoheren Sentiung Jesu wurde
durch die Bekehrung des Saulus in der Ansicht der ersten
Christen neu bestéitigt. In bezug auf die Aussage Pauli liber
seine Bekehrung gibt es fiir die niichterne Vernunft nur ein
doppeltes Entweder — Oder. a) Entweder war er ein Betriiger
oder ein Selbstbetriiger. «) Es lasst sich aber kein Beweg-
grund ausfindig machen, warum er einen solchen Betrug hétte
organisieren sollen. Er konnte nicht die Hoffnung hegen, zeit-
liche Giiter, Ansehen, Gewalt dadurch zu erlangen, oder Ge-
legenheit zu bekommen, seine Leidenschaften zu befriedigen.
Er kann auch keinen sog. frommen Betrug vertibt haben, denn
er hétte dadurch tiber sich und die Neubekehrten nur Ungliick
gebracht. Wenn er ihn doch hitte ins Werk setzen wollen,
so hiitte er durch die von ihm gebrauchten Mittel in der Aus-
fiihrung unmoglich fortkommen koénnen. g) Er war auch kein
Selbstbetrogener, denn er war weder unwissend, noch leicht-
gliubig, noch eitel. ) Entweder muss er von anderen betrogen
worden sein, was nicht denkbar ist, oder es muss dasjenige, was
er als Ursache seiner Bekehrung angibt, wahrhaftig geschehen,
- folglich die Lehre Jesu Gottes Wort sein.

C. 30. Die gottliche Sendung Jesu ist auch heutzutage noch
fiir die niichterne Vernunft unserer Zeitgenossen durchaus glaub-
wiirdig, indem die Wunder Jesu, z. B. die Auferweckung des
Lazarus, und seine Weissagungen, z. B. von der Zerstérung



— 409 —

Jerusalems, ihre Bedeutung behalten. Konuten sie auf die Zeit-
genossen kraftiger wirken, so haben wir einen Ersatz dafiir in
dem Grossen, das die Lehre und Kirche Christi seit Jahrhun-
derten in allen Weltteilen gewirkt hat. In diesem Zusammen-
hang erldutert S. die Frage, warum es jetzt kein Wunder mehr
gebe, Seine Argumentation findet ihren Ausdruck in den beiden
Distichen:
De miraculis Christi. In incredulos.
Non tibi tanta fides, facere ut miracula possis,
Tanta nec, ut possis credere facta, fides.
Cessatio miraculorum.
Abbreviata Dei, siquidem miracula cessant,
Est manus? An potius nostra minuta fides?

D. Der Glaube an die goéttliche Sendung Jesu ist gerade
in der wirklich oder bloss vermeintlich aufgeklirten Jetztzeit
(dies gilt sowohl fiir die Zeit Sailers als noch mehr fiir unsere
Gegenwart) ein wahres Bedirfnis flir die Mehr- und fir die
Mindergebildeten. Fir die ersteren, denn entweder haben sie den
Glauben an Gott und Unsterblichkeit gerettet, dann finden sie
darin eine wirksame Hiilfe gegen den Unglauben, oder sie haben
ihn nicht gerettet, dann kann die blosse Achtung fiir den
reinen Charakter Jesu fiir sie ein Leitfaden werden, um den
Rickweg zum verlassenen Glauben an Gott und Unsterblich-
keit zuriickzukehren. :

Aber auch fiir die mindergebildeten Kopfe ist der Glaube
an die gottliche Sendung Jesu ein Bediirfnis, um sich im Glauben
an das Gottliche zu halten und fortzubilden. Denn einerseits
konnen sie nicht in die Tiefe dringen, anderseits haben sie
schon selbst zu denken angefangen und begniigen sich daher
nicht mit dem ruhigen Glauben der nicht griibelnden Gewissen-
haftigkeit.

E. 31. Die Wahrheit des Christentums ldsst sich endlich
dartun aus den schon gemachten Erfahrungen und aus der
bleibenden Erfahrbarkeit. Erfahrungsgemdiss bewirkt das leben-
dige Christentum in seinen wahren Bekennern lauteren Sinn,
hohen Frieden, heiligen Wandel, die aus Gott sind. ,Wer meine
T.ehre hilt, wird inne werden, ob sie aus Gott ist.“ Darum
schliesst S. diesen Abschnitt mit der Aufmunterung: ,Also will
ich die Hauptprobe von der Wahrheit des Christentums an mir

Internat, kirchl, Zeitschrift, Heft 4, 1915. 28



— 410 —

machen ... Ich will nach der Lehre Jesu leben, um inne zu
werden, ob sie aus Gott ist.“

32. Der dritte Abschnitt des zweiten Teiles enthilt die
Fundamentallehre des katholischen Christentums: ,Was sich als
Lebre Christi, als Gottes Wort an die Menschen durch den
Charakter der Katholizitdt ankiindet, ist als Lehre Christi, als
Gottes Wort an die Menschen anzusehen.“ Teilweise im An-
schlusse an Mohler (Prinzip des Katholizismus, 56 ff.) und mit
Anfiithrung vieler Véterstellen wird hier das sog. katholische
Formalprinzip erortert: Schrift und Tradition. Nur ein paar
Sitze: Die Kirche ist in ihren ersten Gemeinden durch die
lebendige Predigt der Apostel, vor der Abfassung und Samm-
lIung der neutestamentlichen Schriften, gegriindet worden. Nach
dem Tode der Apostel war das Depositum fidei catholicae, wie
es in den iltesten Symbolen zusammengefasst war, die norma
8. regula fidei. Dieser katholische Glaube wurde bewahrt und
gelehrt von der Einen ganzen Kirche: custos, magistra fidei
catholicae. Wenn also schon die Schriften des N. T. nicht das
eigentliche Glaubensprinzip der ersten Christen waren, so wurden
sie doch der Kirche in dem Masse, als sie bekannt, gesammelt,
vorgelesen und ausgelegt worden sind, die dltesten geschrie-
benen Belege des miindlich verbreiteten apostolischen Glaubens-
bekenntnisses. Die hl. Schrift des N.T. selber ist nichts anderes,
als eine geschriebene apostolische Tradition. Jede Auslegung
der hl. Schrift, die nicht vom Inhalt und Geiste der aposto-
lischen Tradition ausgeht, ist ein brotloses, sich und die Schrift
selber zerstorendes Kunstwerk. — Was in diesem Zusammen-
hang S. von der romischen Kirche sagt, ist zwar durchaus
dem vatikanischen Doppeldogma entgegengesetzt. Wenn es
richtig verstanden wird, beweist es hochstens den Primat. Es
ldsst sich aber anderseits nicht verkennen, dass solche Ausse-
rungen, aus dem Zusammenhang genommen, einseitig aufge-
fasst und missdeutet, bei oberflichlicher Betrachtung eine Hand-
habe fiir eine Uberspannung des Primates abgeben konnen. —

Vergleichsweise sei noch folgendes erwiahnt. S. sagt: ,Es
erbellt, dass man nicht die &lteste apostolische Tradition der
ganzen Kirche aus den spiateren Traditionen einzelner Ge-
meinden, sondern den Wert dieser aus dem Werte jener be-
stimmen miisse.“



— 411 —

Zwei massgebende neukatholische Dogmatiker, J. B. Hein-
rich und M. J. Scheeben, tragen dagegen, was zum lehr-
reichen Vergleich dienen moge, folgende Anschauungen vor:
,Was gegenwdrtig von der lehrenden Kirche, d. h. von dem
apostolischen Stuhle und dem ihm verbundenen Episkopate, als
eine geoffenbarte Wahrheit gelehrt und demgemiss von der
ganzen Kirche geglaubt wird, ist géttlich-apostolische Uber-
lieferung, wenn dieselbe auch nicht durch eine férmliche Lehr-
entscheidung ausgesprochen ist. In einer Anmerkung heisst
es: ,Die universalitas einer Lehre oder Einrichtung beweist
also von vornherein deren antiquitas. Was die Kirche jetzt
allgemein lehrt und glaubt, davon haben wir die Glaubens-
gewissheit, dass es seit der Apostelzeit immer, wenigstens im-
plicite, gelehrt und geglaubt wurde®“?).

In ganz gleichem Sinne #ussert sich Scheeben: ,Es geniigt
vollkommen, wo dieselbe vorhanden ist, die notorische, a for-
tiori die durch vollgiiltiges Urteil festgestellte kirchliche Tra-
dition der Gegenwart, welche ipso facto das Dasein der bis-
herigen, wenn auch vielleicht mehr oder weniger latenten,
Tradition so praskribiert, dass der Katholik nicht daran zwei-
feln darf, und fir ihn die direkte Erkenntnis der fritheren Tra-
dition nur mehr wissenschaftliche Bedeutung hat“?).

»,Da der apostolische Stuhl das Fundament der Kirche,
vor allem beziiglich des Glaubens ist, und mit ihm notwendig
alle rechtgliubigen Bischofe und Christen {ibereinstimmen, so
bildet die Lehre und der Glaube der romischen (Lokal-) Kirche
schon fiir sich allein einen vollgeniigenden Beweis der aposto-
lischen Uberlieferungs).

Nachdem somit die auch von S. betonte Traditionsregel ver-
nichtet, und an die Stelle der Tradition ,die katholische Uber-
zeugung“, ,die offentliche Meinung“, ,der Sinn der Glaubigen®,
,die allgemeine Anschauung der Schule“ getreten ist*), fasst
Heinrich ganz richtig das eigentliche Prinzip des Vatikanismus

) Heinrich, Dogmatische Theologie, II, 66.

1) Scheeben, Handbuch der kath. Dogm., 1. Bd. Freiburg i. B. 1873,
Nr. 362.

%) Heinrich, a. a. Q., S, 70. Ebenso entschieden, nur etwas umsténd-
licher, spricht Scheeben dieselbe Behauptung aus a. a. 0., Nr. 332 ff,

%) Die Belege s. bei Friedrich, Gesch. d. Vat. Konzils, III, 291 ff., 280,



- HF —

in die Worte zusammen: ,Es genligt eine pipstliche Kathedral-
entscheidung zum vollen Beweise der katholischen Tradition“?),

S. sagt — die Anwendung ergibt sich von selbst —: _Es
erhellt, dass jede Konfession, die ihr Glaubensprinzip von der
apostolischen Tradition unabhingig macht, den Keim der Ver-
wesung in sich trage, und wenn sie eine Weile Bestand hat,
nicht durch ihr inneres Prinzip bestehe, sondern nur durch
dussere Griinde zusammengehalten werden miisse.“

33. 84. Der zweite Teil der Religionslehre umfasst die
Sittenlehre. Die ganze Sitten- und Tugendlehre ist im Geiste
Christi und seiner Apostel die Liebe gegen Gott und den Niichsten
als das hochste und das ganze Gesetz. Was sich bei der Glau-
benslehre zeigte, erweist sich auch hier. Wie jene, so ist auch
die Tugendlehre gottlichen Charakters, wir mogen ihre Abkunft,
oder ihren Inhalt, oder ihre Verstidndlichkeit und Wirksamkeit
betrachten.

35. Die letzte Vorlesung enthilt als dritten Teil der Reli-
gionslehre die Lehre won der Hoffnung oder die Seligkeitslehre.
Das, was volle Beruhigung in Hinsicht auf die Vergangenheit,
tiberlegenen Mut in Hinsicht auf die Gegenwart, und Heiter-
keit in Hinsicht auf die Zukunft und Ewigkeit in sich fasst,
ist die Hoffnung des Christen auf Gott, der die Liebe ist. Wo
diese Gemiitsverfassung herrscht, da sind die wahren, besten
und unsterblichen Freuden bereitet, da werden die peinlichen
und am gewissesten die peinlichsten Leiden (die dureh die
drei hollischen Méichte, durch Hab-, Genuss- und Herrseh-
sucht kommen) erspart, die unvermeidlichen Leiden aber werden
aufs leichteste getragen und selbst in eine Freudenquelle ver-
wandelt. —

Zusammenfassend sagt S. am Schlusse: Das Christentum
ist als Religion vollkommen, ist hochste Weisheit, hochste Heilig-
keit, hochste Seligkeit des Menschen. Als Religionslehre ist es
gottlich. Als Glaubenslehre verdient es den Respekt der Volker
und die tiefste Verehrung der Denkenden. Als Sittenlehre ist

1y A.a. 0,8.75. Esist darum auch ganz unberechtigt, wenn Scheeben,
a. a. 0, S. 157, Anm., sich so sehr gegen das Wort: La tradizione son’ io
striubt. Uber einen weiteren Versuch, die Geschichte dieses Vorfalles zu
verwirren und ihn schliesslich ganz abzuleugnen, siehe: J. Friedrich, Einige
Bemerkungen zu des Jesuiten Granderath Gesch. d. Vat. Konzils, in dieser
Ztschr., Jhrg. 1909, Nr. 66, S. 219 ff.



— 413 —

es mehr als eine blosse Vermittlung der wahren Freiheit und
der Gleichheit des Sinnes, es ist, abgesehen vom Einfluss auf
die offentliche Ordnung und Wohlfahrt, in den Resultaten so
sicher und in den Grundlehren so unvergleichbar, dass keine
Spekulation dagegen ankommen kann. Als Seligkeitslehre ist
es original und einzig, indem es zwischen Epikureismus und
Stoizismus einen Mittelpunkt der Seligkeit aufstellt, in dem
Tugend und Freude, Weisheit und Genuss, hochste Wiirde und
hochste Wonne Eines sind. Uberhaupt ist die christliche Re-
ligionslehre unersetzlich durch die Politik, durch die Vernunft,
durch jede andere Religionsiehre, und so gegriindet, dass es
auch den Unglauben und die Verachtung iiberleben wird.

An die Grundlehren der Religion schliessen sich, als eine
lehrreiche Erginzung derselben, drei Hefte an: , Reliquien, das
ist: auserlesene Stellen aus den Schriften der Viter und Lehrer
der Kirche.* Das erste Heft enthilt zumeist Ausziige aus Au-
gustinus, sodann Stellen aus verschiedenen Schriftstellern, von
Justinus dem Philosophen angefangen bis Bonaventura. Im
zweiten Hefte finden wir wieder Ausziige aus Augustinus, so-
dann solche aus Ambrosius. Im dritten Hefte kommen: Cle-
mens Alexandrinus, Irenaeus, Augustinus, Cyprian, Bonaventura
zu Worte. Seinen das Original getreu wiedergebenden und
leicht lesbaren Ubersetzungen hat S. Uberschriften und ein-
leitende Bemerkungen beigefiigt, die in hohem Grade geeignet
sind, das Verstandnis der verschiedenen Ausspriiche zu fordern.
Sowohl wer Belehrung, als wer Erbauung sucht, wird in den
.Reliquien® beides finden.

In einem ,Notigen Vorwort* zum dritten Hefte hatte S.
neben dem erwiihnten doppelten Hauptzwecke als weitere Ab-
sicht bei der Veroffentlichung eine apologetische Tendenz an-
gegeben und konnte bei einer neuen Auflage die Erreichung
seines Zweckes begriissen. Passend schliesst sich daher in der
Gesamtausgabe hier an die bei seinem Eintritt ins 70. Lebens-
jahr verfasste, mit dem Motto: Tempus tacendi et tempus lo-
quendi, Eeccles. ITI, 7 versehene Erklirung in lateinischer und
deutscher Sprache ,De se ipso“, worin er gegeniiber den auf
ihn gerichteten Angriffen seine gliubige und kirchliche Gesin-
nung darlegt. Daraufhin gab man in Rom den bisherigen Wider-
stand auf, und S. gelangte zu den hoheren Kirchenimtern.



— 414 —

Wie der Verfasser in der Vorrede zur ersten Ausgabe vom
Jahre 1797 angibt, war die Wahrnehmung, dass manche die
Lehre von der Verehrung der Heiligen fiir unwahr oder wenig-
stens fir unniitz hielten, ja wohl gar behaupteten, dass sie
schédlich und der christlichen Frommigkeit nachteilig sei, die
Veranlassung zur Abfassung der Schrift: FEecclesiae Catholicae
de Cultu Sanctorum Doctrina. Um dieser Abhandlung, die der
Herausgeber zu den lehrreichsten und besten Schriften Sailers
rechnet, eine weitere Verbreitung zu geben, hat Widmer ihr
eine deutsche Ubersetzung beigeftigt. Inhalt, Zweck und Ein-
teilung sind folgende. Der erste Teil ist historischen und dog-
matischen Charakters und enthilt eine Darstellung und Zer-
gliederung der katholischen Lehre; der zweite, welcher die
Wahrheit und Nitzlichkeit dieser Lehre hervorhebt, kodnnte
fuglich der philosophische Teil genannt werden.

A. I. In der Lehrentwicklung stiitzt S. sich durchaus auf
das Dekret des Tridentinums in seiner 25. Sitzung {liber die
Verehrung der Heiligen, ihrer Reliquien und Bilder. Die Dar-
legung léisst sich in folgende Sidtze zusammenfassen. War von
jeher die Verehrung der Heiligen unbestritten, so erhob sich
von verschiedener Seite Widerspruch gegen ihre Anrufung.
Uber die Verehrungsweise der Heiligen nun, welche auch ihre
Anrufung in sich fasst, stellt der Kirchenrat zwei Hauptsitze
auf: 1. Die Heiligen, welche mit Christus herrschen, bringen
ihre Gebete fiir die Menschen Gott dar; 2. die Heiligen anzu-
rufen, ist gut und niitzlich. Die Anrufung ist gut, oder, was
dasselbe ist, erlaubt und geziemend. Erlaubt, denn die An-
rufung der Heiligen ist @) rein von jedem Makel des Gotzen-
dienstes, b) in keinem Widerspruche mit dem Worte Gottes,
¢) in keinem Gegensatz mit der Verehrung des einzigen Mitt-
lers zwischen Gott und dem Menschen; denn sie tut «) weder
den Verdiensten Christi, 8) noch dem Vertrauen der Christen,
womit sie alles Gute von Gott dem Vater erwarten, y) noch
der Macht und Herrlichkeit Jesu Christi, geméss welcher er
iiber alle Himmel erhoben ist, irgendeinen Abbruch. Gezie-
mend ist die Anrufung, weil sie in Ubereinstimmung steht mit
den Gesetzen der Sittlichkeit. Mit deutlichem Worte ist be-
stimmt: a) die Wohltaten werden von Gott durch seinen Sohn
Jesum Christum gegeben; &) Jesus Christus ist unser einziger
Erloser und Heiland; ¢)- die Heiligen beten fiir uns, und es ist
ntitzlich, sie um ihre Fiurbitte anzurufen. —



— 415 —

Was die Verehrung der Reliquien angeht, so gibt das Konzil
zwei Grinde dafir an und setzt zwei Bedingungen fest, unter
denen allein sie gestattet ist. @) Man soll die Leiber der Hei-
ligen verehren, weil sie lebendige Glieder Christi gewesen,
Tempel des hl. Geistes, von welchem sie den Namen heilige
Leiber erhalten haben. In den Gliedern Christi wird also Chri-
stus verehrt, und in den Tempeln des hl. Geistes der hl. Geist.
Man soll sie ferner verehren, weil sie bestimmt sind, von Christus
zum ewigen Leben auferweckt und verherrlicht zu werden.
b) Die Bedingungen aber sind: es muss sich um wahre Heilige
und um echte Reliquien handeln. —

Beziiglich der Verehrung der Bilder Christi und der Hei-
ligen werden drei Regeln aufgestellt. Man soll sie in den Kirchen
haben und ihnen die gebiihrende Achtung und Verehrung er-
weisen, nicht, als wenn man glaubte, dass in denselben etwas
Gottliches oder eine Kraft enthalten sei, welche sie der Ver-
ehrung wiirdig machte; oder weil man von denselben etwas
erflehen oder auf die Bilder vertrauen sollte, wie ehemals die
Heiden, welche auf Gotzenbilder ihre Hoffnung setzten; sondern
weil die Ehre, welche den Bildern erwiesen wird, auf die durch
sie abgebildeten Urbilder bezogen wird, so dass wir vermittels
der Bilder Christum anbeten und die Heiligen verehren. —

Neben diesen positiven Ausspriichen wurde zu Trient
auch fiir die Beseitigung eingeschlichener Missbriuche ge:
sorgt und der Entstehung neuer Missbriuche vorgebeugt.
Denn es wurde angeordnet: a) dass aller Aberglaube bei An-
rufung der Heiligen, bei Verehrung der Reliquien und beim
Gebrauche der Bilder aufgehoben werde; b) dass jeder schind-
liche Gewinn ausgetilgt werde; ¢) dass jede Uppigkeit fernge-
halten und die Bilder auf keine wollustatmende Weise ge-
malt und geschmiickt wiirden; d) dass die Feste und Wallfahrten
nicht zu Ess- und Trinkgelagen missbraucht wiirden; ¢) dass end-
lich die Bischofe alles Verkehrte fernhalten sollten. — Aber
nicht bloss die vorhandenen Missbriauche sollten beseitigt werden,
sondern es wurde auch Vorsorge getroffen, dass keine neuen
entstdnden. a) Es sollten nidmlich in den Kirchen keine Bilder
aufgestellt werden, welche entweder eine falsche Glaubenslehre
darstellen oder wenigstens Ungebildete zum Irrtum verleiten
konnten. 3) Das christliche Volk sollte iiber die Bestimmung
der Bilder sorgfaltig unterrichtet werden. ¢) Ohne bischofliche



— 416 —

Gutheissung sollten keine Bilder aufgestellt und keine Wunder
und keine Reliquien angenommen werden.

II. Im zweiten Artikel fithrt S. eine grosse Anzahl von
Zeugnissen Kkirchlicher Schriftsteller (z. B. Cyprian, Origenes,
Basilius, Gregor von Nazianz, Gregor von Nyssa, Ambrosius
Chrysostomus, Hieronymus, Augustinus etc., auch mehrere Kon-
zilsentscheidungen) an, welche einerseits fir die oben ange-
deutete Lehre von der Verehrung der Heiligen, ihrer Reliquien
und Bilder sprechen, anderseits das Bestreben zeigen, jeden
Missbrauch zu bekéimpfen. S. hat diese Zeugnisse zumeist mit
treffenden Anmerkungen begleitet, welche den Inhalt der Lehre
sowohl als auch die Kraft des Beweises ins Licht setzen. Da-
durch erhiilt der Leser iiber mehrere Punkte besondern Auf-
schluss, z. B. tUber den Unterschied zwischen Anbetung und
Verehrung, sowie iiber die beste Verehrung der Heiligen, die
in der Nachahmung ihrer Tugenden besteht.

B. Im zweiten Teil erliiutert unser Schriftsteller zwei Grund-
sitze der Vernunft: I. Die Verehrung der Heiligen im Geiste
der Kirche und die Lehre der Kirche iiber diese Verehrung
steht in keinem Widerspruch mit der gesunden Vernunft;
II. eine solche Verehrung ist den Christen niitzlich, d. h. zur
Beforderung einer grindlichen Frommigkeit zutréglich.

I. Die Verehrung der Heiligen hesteht @) aus verschiedenen
inneren Akten des Erkenntnis- und Willensvermogens, b) aus
verschiedenen #dusseren Handlungen.

«) Die Heiligen sind Freunde Gottes, die sich vorziigliche
Verdienste erworben haben. Schétzen wir solche Verdienste
schon an den Lebenden, warum nicht an denjenigen, welche
die hochste Stufe der Vollkommenheit erreicht haben? Die Ver-
nunft wirde sich selbst widersprechen, wenn sie der hoéheren
Vollkommenheit die Ehrwiirdigkeit abstritte, wéahrend sie eine
niedere Vollkommenheit der Ehre wiirdig hilt.

Aus diesem Urteil der Erkenntnis ergeben sich verschie-
dene Akte des Willens. 1. Die Verehrung der Heiligen fiihrt
uns zur Verehrung der Heiligkeit selbst. 2. Von den Seligen
leitet sie uns zu Gott als der Quelle der Seligkeit hin. 3. Sie
erweckt uns zur Dankbarkeit gegen Gott. 4. Sie ermutigt uns
zur Nachahmung der Heiligen. 5. Sie spornt uns an zum Ver-



— 417 —

langen und zur Erwartung derselben Seligkeit.

In all diesem

kann die gesunde Vernunft nichts finden, das ihren Grundsédtzen

widerspréiche.

6. Endlich fithlen wir uns dazu angeregt, dass

wir die Heiligcen um ihre Filirbitte bei Gott anflehen in der
Uberzeugung, das Wohlwollen unserer Freunde werde in keiner
Not uns mangeln, und Gottes Giite werde ihrer liebevollen
Sorgfalt fiir uns entsprechen. Sowohl um ihres Inhaltes willen,
wie auch als Probe der Latinitiat des Verfassers und der Uber-
setzung des Herausgebers, mag folgende Stelle hier Platz finden:

Profecto, ecclesia Christi, cor nnnm
et anima wuwna, seu in terris adhuc
peregrinentur, seu in coelis patria
iam luce fruantur ecclesiae eiusdem
membra, caritatis vinculo perfectis-
sime consociata est. Neque morte ex
nostris oculis submotas esse beatas
mentes, atque idcirco non iam invo-
cari posse dixeris. Mors enim cor-
porum cum mentibus societatem
tollere, animorum cum animis non
potest.

Uti enim fides ct carifas christiana
ad Deum usque pertingunt, non qui-
dem corpore, sed mente, cui insunt,
ita ad Sanctos Deo unitos, quo minus
iisdem alis pertingere possint, equi-
dem non video. Neque id, quod tu
mortem appellas, in fratribus nostris
vita defunctis atque ad beatas sedes
translatis carifatein erga nos, neque
in nobis relictis, fidem tollere potuit
aut potest. Mors enim corporis corpus
tantum destruere valet, animum de-
struere prorsus impotens est: ergo
neque caritatem, quae in sanctis,
neque fidem, quae in nostris indi-
vulsa mentibus haervet, destruere
potest.

Wahrlich, die Kirche Christi ist
Ein Herz und Eine Seele. Mogen also
ihre Glieder noch auf Erden wan-
deln, oder im Himmel das ewige
Licht schon geniessen, immerhin
bildet das Band der Liebe unter den
Gliedern derselben Kirche die voll-
kommenste Vereinigung. Wir diirfen
nicht sagen, der Tod habe die seligen
Geister unsern Augen entriickt, und
wir diirften sie deswegen nicht mehr
anrufen: deun der Tod kann wohl
die Gemeinschaft zwischen Leib und
Geist, nicht aber die Gemeinschaft
zwischen Geist und Geist aufheben.

Wenn nimlich der christliche
Glaube und die christliche Liebe bis
zu Gott sich erschwingen, nieht zwar
durch den Leib, sondern durch den
Geist, welchem sie inwohnen: warum
sollten nicht dieselben Fittiche zu den
mit Gott vereinten Heiligen sie empor-
tragen konnen. Was man Tod nennft,
hat weder in unsern Verstorbenen
und in die Ewigkeit versetzten Brii-
dern die Liebe zu uns, noch in uns
auf der Erde Zuriickgebliebenen den
Glauben aufheben konnen, und kann
ihn unmdglich aufheben. Denn der
Tod des Leibes vermag nur den Leib,
nicht die Seele zu zerstdren. Also
kann er ebensowenig die Liebe,
welche mit dem Geiste der Heiligen,
und den Glauben, welcher mit un-
serm Geiste unzertrennlich verbun-
den ist, zerstoren.



— 418 —

Igitur fides in nobis relicta, cum
caritate in sanctis permanente col-
loqui amice poterit, sicut eosdem,
corpore nobis praesentes, alloqui cor-
pore, corpus osque nostrum potuit.
Loquuntur enim spiritus spiritibus,
corpora corporibus.

Demnach wird der in uns zuriick-
bleibende Glaube mit der in den Hei-
ligen fortdauernden Liebe vertrau-
liche Unterredung halten konnen, wie
wir mit denselben, als sie dem Leibe
nach noch gegenwirtig waren, von
Mund zu Mund reden konnten. Denn

Geister sprechen zu Geistern, Korper
mit Koérpern.

b) Ist die innere Verehrung der Heiligen statthaft, so muss
es jedem freistehen, diese Verehrung auch durch passende dus-
sere Zeichen auszudriicken. — '

Den Schluss dieses Abschnittes bildet der Nachweis, dass
auch der oben dargelegte Gebrauch der Reliquien und Bilder
nichts enthélt, was nicht mit den Grundsitzen der gesunden
Vernunft harmonierte.

II. Der zweite Abschnitt untersucht, a) wie die Verehrung
der Heiligen beschaffen sein miisse, um der kirchlichen Vor-
schrift genau zu entsprechen; b) welche Vorteile aus einer
solchen Verehrung hervorgehen.

@) Nur dann entspricht die Verehrung der Heiligen genau
der Kirchenlehre, wenn wir in den Heiligen Gott verehren,
welcher das vollkommenste Urbild und zugleich der Urheber
aller Heiligkeit ist. Ferner muss der unendliche Abstand zwi-
schen dem Schopfer und den Geschopfen lebhaft unserer Seele
vorschweben. Gott gebiihrt Anbetung, den Heiligen Verehrung.
Nicht den Heiligen, sondern Gott allein, welcher die Heiligen
gekront hat, soll man Opfer darbringen. Eine dritte Regel be-
sagt, dass wir nur das Notwendige fiir Notwendiges, Nitzliches
fur Nitzliches halten. Die Anbetung Gottes ist ein notwendiges
Mittel zur Erlangung der ewigen Seligkeit. Die Verehrung der
Heiligen ist nur erlaubt, gut und niitzlich. Damit stimmt der
Gebrauch iiberein, dass von alters her die offentlichen Gebete
bei gottesdienstlichen Handlungen an Gott den Vater gerichtet
und mit den Worten: durch Christum, unsern Herrn etc. ge-
schiossen werden, auch dann, wenn die Heiligen angerufen
werden. Dieser Gebrauch zeigt deutlich, dass auch bei Ver-
ehrung der Heiligen die Ehre Gottes die Hauptsache sein miisse,
und dass die Christen, selbst bei Anrufung der Heiligen, sich
durch Jesus Christus Gott dem Vater nahern. Endlich miissen



— 419 —

4

wir aus der Verehrung der Heiligen die schonste Frucht ge-
winnen, indem wir sie nachahmen und selbst heilig werden.

b) Die Vorteile der Heiligenverehrung fiir die christliche
Frommigkeit ergeben sich, wenn man ernstlich erwigt 1. die
Gnaden und Wohltaten, die vom Himmel iiber die Heiligen
ausgegossen wurden; 2. die Verdienste und die Beispiele der
Tugend, durch welche sie sich ausgezeichnet haben; 3. end-
lich die Herrlichkeit und Seligkeit des Himmels, welche sie jetzt
geniessen,

1. @) So viele Heilige, ebenso viele Denkmiiler géttlicher
Liebe und Macht. 8 Wie viele Heilige, so viele lebendige,
immerwédhrende Zeugen von Christus dem Herrn. ) Wir
lernen die Macht der goéttlichen Gnade iiber das menschliche
Gemiit kennen, wenn uns in den echten Geschichten der Hei-
ligen vor Augen gestellt wird, welche Verdnderungen durch
die Einwirkung dieser Gnade am DMenschen geschehen, z. B.
Saulus — Paulus. dJ) Bei aller Verschiedenheit im einzelnen
sehen wir, dass es Ein Gott, Ein Christus ist, der in ihnen wirkt,
dass Ein Streben nach dem Einen Reiche Gottes sie beseelt,
dass sie auf den verschiedensten Wegen zu dem Einen Ziele
unterstiitzt werden durch den Einen méichtigen Beistand der
gottlichen Gnade, deren Antrieb sie durch Gebet und unablis-
sige §elbst1‘iberwindung zu folgen sich bestrebten. Alle diese
Erwagungen sind zur Beférderung der Tugend und Gliickselig-
keit wichtig. ¢ Wenn es ein Kennzeichen der wahren Liebe
zu Gott ist, dass wir die anderen Menschen erwiesenen Wohl-
taten mit so dankbarem Herzen anerkennen, als wenn sie uns
selbst erwiesen worden wiren, so werden wir durch die Ver-
ehrung der Heiligen zum Danke gegen Gott und zur Liebe zu
ihm angeregt, sowie von der falschen Selbstliebe befreit. {) Wir
werden zugleich, beim Rickblick auf die eigene Diirftigkeit,
-mit der festen Hoffnung erfiillt, dass dieselbe Giite uns werde
zuteil werden. m) Uberhaupt wird durch die Betrachtung der
den Heiligen von Gott erwiesenen Gnaden und Wohltaten der
Glaube, die Hoffnung und die Liebe gegen Gott ausserordent-
lich erhoht und vermehrt.

2. «) In den Heiligen beobachten wir die Macht der gott-
lichen Gnade und die Treue des Gemiites, die der himmlischen
Gnade willig folgt. Die Betrachtung dieser Treue reizt zur
Nachahmung, beférdert also unser Streben nach christlicher



— 420 —

Heiligkeit. #) Der eifrige Nachfolger der Heiligen schopft oft
einen besonderen Antrieb daraus, dass er vorziiglich jene Hei-
ligen zur Nachahmung auswihlt, die mit ihm zum selben Volke
gehoren, den namlichen Beruf hatten etc. y) Dazu kommt, dass
in den Heiligen Christus selbst nachgeahmt wird, wie Paulus
sagt: Seid meine Nachfolger, wie ich Christi Nachfolger bin.
d) Hierbei ist zu bemerken, dass die #ltesten Viter der Kirche
die Beispiele der Heiligen des A. und des N. B. mit dem Bei-
spiele Christi stets verbunden haben, um die Horer oder Leser
desto wirksamer zu allem Guten anzutreiben. & Es liegt im
Interesse des Christentums, dass vorziiglich zu unserer Zeit (das
passt so gut_fir damals wie fiir heute), wo so viele schlechte
Beispiele zum Bosen nicht bloss anreizen, sondern fast nétigen,
die Beispiele der Heiligen vor Augen gestellt werden.

3. «) Wie die Tugenden der Heiligen zur Ubung derselben
Tugenden, so entziinden die Freuden der Seligen zum Ver-
langen nach denselben Freuden. Da aber die Seligkeit der
Tugend entspricht, so werden wir zur Lauterkeit der Seele und
zur Rechtschaffenheit der Sitten angespornt. 2 Ferner wird
unser Vertrauen, womit wir Gott und Christus uns nihern, durch
die Gemeinschaft mit den Heiligen gestiarkt. y/ Da endlich die
Reliquien und Bilder der Heiligen uns an die Heiligen selbst
erinnern, so leuchtet ein, dass ihr rechter Gebrauch sehr niitz-
lich sein mtisse. —

Das von Sailer Vorgetragene stimmt im wesentlichen
mit der Lehre des ,Kathol. Katechismus, herausgegeben im
Auftrage der altkatholischen Synode®?), iiberein. Auch die von
Prof. Reusch gehaltene Predigt iiber die Heiligenverehrung?®
bewegt sich in den Sailerschen Bahnen der Masshaltung und
Besonnenheit. — Dass es aber in der Praxis vielfach ganz
anders aussieht, zeigt desselben Professor Reusch formell und

) Zuerst bei P. Neusser in Bonn erschienen. spiter zu beziechen
durch die bischdfliche Kanzlei in Bonn. Verfasser ist Prof. Langen; vgl
diese Zeitschrift 1905, 52. Heft, S. 695.

%) Abgedruckt in: Reusch, Predigten iiber die sonntiiglichen Evan-
gelien. Nebst einigen Fest- und Gelegenheitspredigten. Bonn 1876; auch
separat erschienen unter dem Titel: Drei Predigten iiber die Beichte und
iiber die Heiligenverehrung. Ein Beitrag zur Erliuterung der Beschliisse
der ersten Synode der Altkatholiken. Bonn 1874. Vgl. diese Zeitschrift
1906, 55. Heft, S. 472 f.



— 421 —

materiell lehrreiche Schrift tiber ,Die deutschen Bischdfe und
der Aberglaube®. Eine Denkschrift. Bonn 18791!). —

Zu den ,Grundlehren der Religion“ setzte unser Schrift-
steller das unveridnderliche Wesen des Christentums in allge-
mein fasslicher Darstellung auseinander. Durch die ,Reliquien
ays den Kirchenvitern* und die Abhandlung ,iiber die Ver-
ehrung der Heiligen® wurde der katholische Lehrbegrift in ein-
zelnen wichtigen Teilen beleuchtet. An die genannten Schriften
reiht der Herausgeber an: Briefe aus allen Jahrhunderten der
christlichen Zeitrechnung. Gewihlt, libersetzt und zur Belehrun-
und Erbauung seiner Mitchristen herausgegeben (Band 10 —12).
Der Titel, sowie das Motto: Epistulae habent plus nativi sensus
quam orationes, plus etiam maturitatis, quam colloquia subita,
zeigen Inhalt und Tendenz der Sammlung an. Gerade diese
Stelle wurde den ,Briefen“ angewiesen, weil in ihnen der fak-
tische Beweis liegt, wie die in des Verfassers vorhergehenden
Werken enthaltenen Lehren in den Stimmen aller Jahrhunderte
ihren Widerhall finden. Wie in deun ,Reliquien, so hat S. auch
in den ,Briefen® durch Zusitze, welche sich auf die Person
der Verfasser, den Inhalt der Schreiben und einzelne Stellen
derselben beziehen, dem Leser seine Sammlung noch ndher ge-
bracht und wertvoller gemacht. Es ist ebensosehr ein Lehr-
buch der Kirchengeschichte, als ein Erbauungsbuch, das S. uns
in dieser Sammlung brieflicher Ausserungen in der Kirchen-
geschichte bertihmter Manner und Frauen hinterlassen. —

1) Vgl. ebenda, S. 468 ff.
MENN.

(Weitere Artikel folgen.)




	Johann Michael Sailers Geistesarbeit : 1751-1832

