
Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 5 (1915)

Heft: 4

Artikel: Zur Frage nach der Christlichkeit der Mystik

Autor: Gilg, Arnold

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-403870

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-403870
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


362

Zur Frage nach der Christlichkeit der Mystik.

Das Problem der Mystik, die Frage nach ihrem Wesen
und ihrer Berechtigung, nimmt in der theologischen Debatte
unserer Tage wieder einen bedeutsamen Platz ein. Diese
Erscheinung ist sicherlich stark mitbedingt durch die Tatsache,
dass das moderne Bewusstsein bei seinem tastenden Suchen
nach religiösem Neuland sich insbesondere zu den Gefilden
mystischer Frömmigkeit hingezogen fühlt. Die Religionswissenschaft,

und unter ihren Disziplinen naturgemäss vorab die
Systematik, sieht sich genötigt, der ausserhalb Avie innerhalb
der kirchlichen Gemeinschaft immer deutlicher hervortretenden
Tendenz sorgfältige Beachtung zu schenken und sie auf ihre
prinzipielle Haltbarkeit, auf ihre Christlichkeit zu prüfen. Es
unterliegt indessen keinem Zweifel, dass nicht bloss von „links"
her spürbare Regungen den Theologen veranlassen, sich mit
der Mystik zu beschäftigen ; der dringliche Wunsch nach
positiver Wertung der umstrittenen Grösse begegnet ihm auch dort,
wo man nachdrücklich den Anspruch erhebt, als auf genuin
christlichem Boden stehend beurteilt zu werden. Ebenso ist
klar, dass möglicherweise ein ihn selbst erfüllendes Studium
artis mysticae in seine Denkarbeit hineinwirkt. Schliesslich
treibt überhaupt die dem Problem immanente Dialektik zu stets
erneuter Durchleuchtung seiner dunkeln Tiefe.

Vor mehr als einem Menschenalter gab A. Ritschl den
Anstoss zur Behandlung unseres Themas*). Der Göttinger
Gelehrte zog energisch gegen die Mystik zu Felde. Er Avollte sie

') Man vergleiche z. B. Rechtfertigung und Versöhnung 31, S. 117 ff.,
III, S. 95 f. ; Geschichte des Pietismus I, S. 28 f., II, S. 10 ff.



— 363 -
aus der Theologie ebenso verbannt wissen wie die Metaphysik.
Seiner Überzeugung nach vermag die mystische Religiosität
ihre dem Christentum, näher: dem reformatorischen Christentum,

durchaus fremde Art nicht zu verleugnen. Ihr Gottesbegriff

ist keineswegs derjenige des neutestamentlichen, in
Luthers Frömmigkeit wieder lebendig gewordenen Glaubens,
sondern repräsentiert den Gottesgedanken des Neuplatonismus.
Gott erscheint als das reine, jeder Bestimmung enthobene, aber
auch als das ganze Sein. Er ist die Negation der Welt. Der
Mystiker, der dem Ziel zusteuert, im Ozean der göttlichen
Wesenheit zu versinken, erstrebt diese Vereinigung mit der
Gottheit folgerichtig auf dem Weg seiner Befreiung von aller
Kreatur. Er entäussert sich des persönlichen Selbstgefühls und
entkleidet den Willen seiner Aktion und seiner individuellen
geschöpflichen Bestimmtheit. Pantheismus und Akosmismus
gehören schlechterdings zum mystischen Frömmigkeitstypus. Es

hat keinen Sinn, zwischen gesunder und ungesunder Mystik zu
unterscheiden und das Merkmal des Abnormen in der pantheistischen

Konsequenz zu sehen. Wer die Mystik will, der muss
sie in ihrer Vollständigkeit hinnehmen, der muss namentlich
auch bedenken, dass sie eigentlich nur im Kloster oder in der
Einsiedelei gedeiht. Mönchische Askese bereitet auf die mystische
Ekstase vor, in der die zukünftige Seligkeit für Momente
genossen wird, nach der aber Zeiten der Abspannung, der
Gottverlassenheit eintreten. Deshalb eben steht die Reformation
Luthers, welche die mönchische Askese überhaupt für ungültig
erklärt, in keiner Verwandtschaft mit der Mystik.

Ritschis scharfsinnige und aggressive Erörterungen weckten
lebhaften Widerspruch. Aber innerhalb der von ihm beein-
flussten Theologengruppe bemühte man sich, durch historische
und grundsätzliche Untersuchungen seine Aufstellungen zu
erhärten. So machte sich Harnack in seinem dogmengeschichtlichen

Werk die Auffassung des Meisters zu eigen *), und so

unterzogen die Systematiker der Schule die These von der Unter-
christlichkeit der Mystik einer sie bestätigenden, noch mancherlei
neue Gesichtspunkte beibringenden Revision. In erster Linie
verdient die aus dem Jahr 1886 stammende gründliche und

') Dogmengeschichte * III, S. 433 ff.



- 364 —

besonnene Studie Reischles Erwähnung '). Sie zergliedert unter
sorgfältiger Benützung historischer Dokumente den mystischen
Vorgang und Aveist als die drei konstitutiven Faktoren auf:
die Loslösung von der Welt und der Gemeinde, die unmittelbare

Einigung der Seele mit Gott resp. Christus und die Ein-
Avirkung Gottes in einem innern Grund der Seele. Jedes dieser
Charakteristika wird ins Licht der Schriftgedanken gerückt
und verrät hier seine dem Evangelium nicht konforme Wesensart.

Das christliche Ethos schliesst die völlige Abstraktion \ron
allem Kreatürlichen aus, und das Verhältnis der Jünger Jesu
zum himmlischen Vater ruht auf geschichtlicher Offenbarung
und wird niemals zu einer hinter den psychischen Funktionen
sich realisierenden substantialen Verschmelzung. Die wuchtigste
und eindrucksvollste Fortsetzung fand dann aber Ritschis Polemik
in der Arbeit Herrmanns. Herrmann ist bis heute nicht müde
geworden, mit der ihm eigenen Intensität und Unerbittlichkeit
die Grenze ZAAischen christlicher und mystischer Religiosität
zu markieren 2). Die letztere bildet seiner Definition zufolge
zur erstem dadurch einen ausgesprochenen Gegensatz, dass sie
sich als eine Frömmigkeit kennzeichnet, die das Historische
an den positiven Religionen als Last empfindet und abAvirft.
Der Mystiker lässt sich \ron Christus bis an die Schwelle der
Seligkeit führen; aber indem er diese Schwelle überschreitet,
auf den Höhepunkten seines Erlebens, hat er es nicht mehr
mit Christus zu tun; er ist über ihn hinaus. Der wirkliche
Christ will nicht nur durch Christus hindurchdringen zu Gott.
Er meint vielmehr bei Gott nichts anderes zu finden als Christus.
Alle die dunkeln Vorstellungen von einem Unendlichen, aus
dem die Züge des innern Lebens Jesu nicht mehr hervorleuchten,
enthüllen ihm nicht den lebendigen Gott der Offenbarung,
sondern ein Wesen, das keine andere Aussage gestattet, als dass

es eben nicht Welt ist. Der Christ hält fest an der Geschichte,
in der Gott sich ihm geoffenbart hat.

Indessen selbst unter Theologen, die Ritschl entscheidende
Anregungen danken, ist seit einiger Zeit ein merkliches
Abrücken von dessen antimystischer Position zu konstatieren.

') Ein Wort zur Kontroverse über die Mystik in der Theologie.
Freiburg i. Br. 1886.

2) Vgl. insbesondere Der Verkehr des Christen mit Gott5 u.6, S. 15 ff.;
155 ff.



— 365 —

Männer Avie Titius x) und Wobbermin 8) kann man jetzt
Äusserungen tun hören, die wenigstens teilweise Mehlhorns in den
Protestantischen Monatsheften3) erschienenen Ausführungen zur
Beurteilung der Mystik nicht gar unähnlich sind. Besonders
Wobbermin fordert, dass man, von der Forschung des
amerikanischen Religionspsychologen lernend, die traditionelle
Geringschätzung der Mystik beseitige und eine geziemende Beachtung
und Bewertung der wichtigen Religionsform erstrebe. Nicht
den ungesunden Ausprägungen der Mystik soll im Christentum
Heimatrecht verschafft Averden. Allein es ist zwischen gesunden
und krankhaften Phänomenen deutlich zu unterscheiden. Die
in ihrem tiefsten Wesen freilich übergeschichtliche Mystik ist
doch nicht einfach geschichtslos oder geschichtlich indifferent,
sondern vielmehr geschichtlich bestimmbar. So lautet denn für
die christliche Theologie die entscheidende Frage dahin, Avelches
die dem geschichtlichen Evangelium und d. h. dem
Gesamteindruck der Person Jesu Christi entsprechende Form mystischer
Religiosität sei. Noch kräftiger als Wobbermin erheben die

') Vgl. den Vortrag «Albrecht Ritschl und die Gegenwart», ThStK
1913, S. 64 ff. «... Ohne Zweifel hat jene « Verweltlichung » des Christentums,

die für Ritschis Anschauungen so charakteristisch ist, ihre starke
Seite; aber man muss ernstlich fragen, ob nicht die Glut und Stärke des

religiösen Erlebens, des Lebens der Seele mit ihrem Gott dann gefährdet
wird, wenn man die Beziehung auf die Welt und das Leben in ihr
unmittelbar in das Zentrum selbst hineinrückt. In Wirklichkeit bedeutet
echte und starke Religiosität nicht nur eine Befreiung von der Welt und
ihren Hemmungen, sondern zugleich eine Loslösung von ihr. Gott ist nicht
darum nur Gott, weil er die entscheidende Macht über die Welt innehat,
sondern weil er in sich selbst das höchste Gut, die Fülle ungetrübten Lebens,
der Brunnquell alles Heiles ist. Deshalb müssen wir daraiif bestehen,
dass das Verhältnis zur Welt dem Verhältnis zu Gott nicht gleichgeordnet,
sondern untergeordnet werde. Als kreatürliches, endliches Wesen bedarf
der Mensch einer Welt, sei es der gegenwärtigen oder einer zukünftigen;
aber die Religion hebt ihn über alles dieses hinaus und lässt ihn in das
Verhältnis des Kindes zum ewigen Vater treten, in welchem « spricht ein
Geist zum andern Geist ». Diesen mystischen Ton der Gottinnigkeit, die nach
der Welt nichts fragt, zeigt das Neue Testament auf allen Höhepunkten
seiner religiösen Aussprache, und das neue Verhältnis zur Welt, wie es
den gottgeliebten Kindern zuteil wird, ist nur eine Konsequenz des religiösen
Erlebens, nicht sein eigentliches Wesen » (S. 76 f.).

s) Vgl. James William, Die religiöse Erfahrung in ihrer Mannigfaltigkeit.
Deutsche Bearbeitung von Georg Wobbermin '. Leipzig 1914. S. XII f •

') 1907, S. 466 ff.



— 366 —

Vertreter der sog. religionsgeschichtlichen Schule den Ruf nach
der Mystik, allerdings nicht ohne den Begriff beträchlich zu
erweitern und ihm den prägnanten von Ritschl festgelegten Sinn
zu nehmen. Der Terminus Mystik bekommt wieder etwas stark
Schillerndes und Verschwommenes und muss eine Fülle von
Dingen unter sich subsumieren lassen, deren disparate Natur
mindestens zuweilen unverkennbar ist. Troeltsch *), der
Systematiker der Richtung, redet daher von einer doppelten Bedeutung
des Wortes, einer umfassenderen, überhaupt alles Drängen auf
Unmittelbarkeit, Innerlichkeit und Gegenwärtigkeit des religiösen
Erlebnisses in sich schliessenden, und einer engeren, technischen,

religionsphilosophisch zugespitzten. Das gewährt ihm den

Vorteil, mögliche und wirkliche Abnormitäten mystischer Art
als solche zu erkennen und abzulehnen und doch darauf zu
beharren, dass es ohne Mystizismus echte Religion nicht gebe,
dass gerade in den mystischen Erlebnissen der eigentliche
Pulsschlag der Religion zu spüren sei. Und doch zeigt sich anderseits

eben in Trœltschs Beurteilung der Mystik ein charakteristisches

Schwanken. Davon wird man sich überzeugen,
sobald man neben seinen Satz von der aller Religion wesentlichen
Mystik den ganz bestimmten Gedanken stellt, dass in der Mystik
immer etwas Sekundäres und Absichtlich-Reflektiertes vorliege,
dass die religiöse Urproduktion selbst niemals mystisch sei.

Auch Ed. Lehmann bringt es nicht zu vorbehaltloser Anerkennung2).

Er sieht z\Arar darin die heilsame Tat der Mystik, dass
sie das Kommen eines Tages ankündigt, dass sie die Dämmerung

repräsentiert, auf die allein ein guter, klarer Morgen folgt:
er weiss aber auch, dass die Mystik ebenso leicht ein Abenddunkel

werden kann, das sich als undurchdringliches Zwielicht
um die Seelen legt. Es entgeht ihm nicht, wie alles, was von
ihr herrührt, jedenfalls zu Avenig nach der Energie des Glaubens
fragt. So schliesst er seine treffliche Darstellung der heidnischen
und christlichen Mystik immerhin mit einer leise ablehnenden
Gebärde: Gott avüI nicht mehr, dass sein Getreuer ihm gleich
werde ; er will, dass er in seiner Gottesfurcht er selbst sein soll.

') Die Soziallehren der christlichen Kirchen und Gruppen. Tübingen
1912. S. 850 ff.; Psychologie und Erkenntnistheorie in der Religionswissenschaft.

Tübingen 1905. S. 46 ff.
a) Vgl. Mystik im Heidentum und Christentum. Leipzig 1908. S. 1 ff. ;

165 f.



— 367 —

Dass jedoch die Entfernung von Ritschl tatsächlich im
Gange ist, illustriert weiterhin in lehrreicher Weise Joh. Herzogs
Vortrag über die Wahrheitselemente in der MystikJ), der 1913

vor den Freunden der Christlichen Welt gehalten worden, und
die an diesen Vortrag angeknüpfte Aussprache in der Christlichen

Welt*). Feinsinnig und wrarm arbeitet Herzog die
hervortretenden Merkmale und die verborgenen Motive der Mystik
heraus und sucht davon zu überzeugen, dass letztlich alle leben-
dige Frömmigkeit in irgend welchem Grad einen mystischen
Einschlag verrate. In der Mystik erscheint beim Christentum
wie bei den höhern Religionen überhaupt sozusagen die Blüte
und Krone, die feinste, zarteste und kühnste Kultur des religiösen
Strebens. Hinsichtlich der Struktur des Gottesverhältnisses
stellt sie die höchste Stufe dar, jenes innerliche Einswerden
mit dem Ewigen, das auch über die gemeinchristliche als
gläubiges Vertrauen sich bekundende Gottbezogenheit emporragt.
Die folgerichtige EntAAdcklung des mystischen Triebes involviert
freilich eine Emanzipation von der Geschichte. Aber, wenn
man von gesunder und ungesunder Mystik redet, soll man den

Trennungsstrich nicht an dieser Stelle machen. Die grössere
oder mindere Normalität der Mystik hängt nicht an ihrer
intensivem oder lockerern Verbindung mit der Historie; die Frage
kann einzig sein, ob die mystische Religiosität jeweils auf
organischem WTachstum und innerer NotAvendigkeit oder aber auf
Mache, Willkür und Dressur beruht. Warnungen sind dort
angebracht, avo die Gotteinheit zur Identität zu werden droht,
wo Gott und Ich Wechselbegriffe werden möchten. Herzog
betrachtet es als eine Entgleisung des Mystikers, wenn er sich
des schlechthinigen Abhängigkeitsgefühls entledigt oder dieses

gar ins eigentliche Gegenteil umsetzt, so dass er mit Angelus
Silesius spricht:

« Ich weiss, dass ohne mich Gott nicht ein Nu kann leben,
Werd' ich zunicht', er muss von Not den Geist aufgeben. »

Im Blick auf die mystische Gotteinigung empfindet W.
Lehmann3) den umgekehrten Abweg. Er fühlt sich gedrungen,
insofern einer Ausstellung an der Mystik Ausdruck zu verleihen,
als sie die Entwerdung, die Auslöschung der Persönlichkeit,

') Sonderdruck aus der Christlichen Welt. Marburg 1913.

2) 1913 und 1914.

3) -Christi. Welt 1914. Sp. 268 ff.



— 368 —

das Untergehen des Individuums im göttlichen Sein als ethisches
Ideal aufpflanzt. Lehmann ist der Meinung, dass wir Heutigen
in diesem Punkt von der Mystik uns scheiden müssen. Der
moderne Mensch schätzt die Persönlichkeit als höchstes Glück
der Erdenkinder. Damit braucht er aber keineswegs die mystische
Religionsform als solche zu verwerfen. Für Lehmann ist es

überhaupt völlig unverständlich, wie ein Frommer Religion
ohne Mystik für möglich halten kann. Gewiss ist die Abneigung
gegen jede Gebundenheit das charakteristische Zeichen der
Mystik, und gewiss offenbart sich diese ihre Abneigung zunächst
als Streben, von der Plistorie sich zu befreien. Allein Avarum
soll die Religion, dieses Urelement im Menschen, unter allen
Umständen der Anlehnung an die Geschichte bedürfen"?
Geschichte ist und bleibt doch Last, Druck, Schwere, Bann,
Aufenthalt, ein Umweg, ein langes Irren.

In der offiziellen römischen Theologie der Gegenwart sind
Wandlungen hinsichtlich der Schätzung mystischer Religiosität
nicht zu erwarten und nicht zu verzeichnen. Nach Avie vor
bringt man der Mystik grundsätzlich hohe Anerkennung"
entgegen. Ausgesprochene oder latente Voraussetzung ist dabei,
dass der ganze Komplex der kirchlichen Dogmen und
Disziplinarverfügungen unangetastet bleibe und das Frömmigkeitsleben

des einzelnen durchwalte und normiere. Dass es im
Wesen der Mystik liege, in kühnem Flug über alles
Institutionelle sich zu erheben, wird nicht zugegeben. Nur die
entartete, die Pseudomystik glaubt des Statutarischen entraten zu
können. Im übrigen bemüht man sich allerdings nicht stark
um Herausstellung der charakteristischen Merkmale jener mystischen

Phänomene, die als legitim gelten. Von einem wirklich
ausgeprägten Interesse an der Mystik zeigen sich die
modernistischen Kreise beherrscht. Das beAveist die literarische
Produktion der Tyrrell*), Hügel2), Ph. Funk8). Der ehemalige
englische Jesuit wird vielfach der Mystiker xax' è%oyftv inner-

') Vgl. Zwischen Scylla und Charybdis oder Die alte und die neue
Theologie. Jena 1909.

') Vgl. The Mystical Element of Religion As Studied in Saint Catherine
of Genoa and Her Friends. London 1908. Eine sorgfältige Analyse des

Werkes bei Fresenius, W., Mystik und geschichtliche Religion. Göttingen 1912.

*) Vgl. Von der Kirche des Geistes, Religiöse Essays im Sinne eines
modernen Katholizismus. München 1913.



— 369 -
halb des Modernismus genannt. Nun ist ZA^ar kein Zweifel,
dass er den Terminus Mystik oft in einem Sinn gebraucht, der
ihn einfach als einen mit dem Begriff Religion identischen
erscheinen lässt; das „Mystische" wird dem Moralischen, dem
Intellektualistischen etc. gegenübergestellt. Tyrrell bekundet
auch ein kräftiges Verständnis für die prinzipielle Verflochtenheit

unserer Religion mit der Geschichte. Aber man kann gar
nicht bestreiten, dass aus seiner Frömmigkeit wieder und wieder
Töne herausklingen, die an das alte, im Lauf der Jahrhunderte
nie verstummte Lied der Mystik gemahnen. Ganz ausführlich
beschäftigt sich Friedrich von Hügel mit dem Problem, welche
Bedeutung der Mystik in der Religion zukomme. Besonders

gegen die Herrmannschen Darlegungen polemisierend, vertritt
er die Anschauung, dass das „mystische Element" im Christentum

den eigentlichen Kern ausmache und für den Menschen
das Zentrum bilde, dem alles geistige und religiöse Leben
entquelle. Die mystische Erfahrung ist ihm eine dunkle, aber
starke Empfindung der unendlichen Mächte, die im Menschenherzen

ihre Wirkungen entfalten, unfassbar, unergründlich, in
die Kategorien des vernünftigen Denkens und des sittlichen
Urteilens sich nicht einordnend, selbst allererst alles tragend
und beseligend. Und wie in der Arbeit der beiden hervorragenden

Vertreter des englischen Modernismus begegnet einem auch
in Funks „Versuch, katholische Religiosität ins Moderne zu
übersetzen", die unverkennbare Tendenz, die Herrlichkeit und
süsse Schönheit der Mystik zum Bewusstsein zu bringen, die
die Glieder der Kirche des Geistes und des ewigen Evangeliums
miteinander verbindet.

Alles in allem: in der Theologie der letzten Jahre ist gegen
die Ritschlschen Traditionen ein empfindlicher Gegenstoss
geführt worden. Rechnet man hinzu, wie heute in der
nichttheologischen Literatur1) mit gesteigerter Energie zugunsten
der Mystik plädiert wird, so scheint ein Recht vorhanden zu
sein, von einer bedeutend veränderten Situation zu sprechen.
Indessen darf man immerhin nicht übersehen, dass gegenüber
der aufflammenden Begeisterung für die Mystik neuerdings sich
Stimmen regen, die zunächst einmal eine genaue Analyse der

') Hier kommt z. B. die auf eine Renaissance der Mystik hinarbeitende
Produktion des Diederichsschen Verlags in Betracht.



— 370 —

dunkeln Grösse fordern und dann selbst auf eine heilsame
Ernüchterung hinwirken möchten. So betrachtet Wernle1)
den Weg zur Avurzelechten Mystik als psychische Dressur der
Selbstentleerung und die Mystik selbst als eine in Extraerlebnissen

und Entzückungen sich vollziehende In-Gott-Versenkung.
Es handelt sich ihm um eine Religiosität, die eine höhere Stufe
und das Privileg einzelner sein will und eben schon deshalb
im Neuen Testament nicht zu entdecken ist. In der Mystik
geht es schlechterdings nicht ab ohne Auslöschung von Welt
und Ich. Da muss sich die Vorstellung nahelegen, dass das

eigentliche Zeitalter dieser Frömmigkeitsart mit der
Aufklärungszeit, in Avelcher der Immanenzgedanke der Schöpfung eine

ganz neue Verklärung zu geben angefangen, abgelaufen sei.
Die heutigen Verehrer der Mystik sind zumeist kaum gesonnen,
Gottes Gegenwart auf den Ruinen ihrer eigenen Persönlichkeit
zu verspüren. In Herrmanns Bahnen wandelt, namentlich auch
mit Hügel sich auseinandersetzend, Fresenius2). Und zu einem
im Avesentlichen ablehnenden Urteil gelangt in seinen
prinzipiellen Erörterungen ebenfalls Kœpp3).

Der vorstehende Überblick über die unserm Problem
gewidmete Arbeit mag* davon überzeugen, dass die Akten zum
Streit über die religiöse Qualifizierung der Mystik noch nicht
geschlossen sind.

In der hier gebotenen Abhandlung soll nun der Versuch
geAvagt werden, anknüpfend an den Ertrag des bisher Geleisteten,
in aller Kürze, aber gerade so in straff systematischem
Gedankenfortschritt, zur Aufhellung der dunkeln Rätselfrage etAvas

beizutragen.
Erstes Erfordernis einer auch nur einigermassen fruchtbaren

Erörterung unseres Gegenstandes ist striktes Dringen
auf klare, scharfe Begriffsbestimmung. Was als Substanz des

mystischen Verhaltens zu gelten hat, muss möglichst genau
umschrieben w7erden. Die Einwendung, dass die Natur der
Sache, um die es sich handelt, eine derartige Präzisierung-
verhindere, verschlägt nichts, vermag den aufgestellten methodi-

') Z Th K 1913, S. 69 ff.
8) Siehe oben.
s) Kœpp, W., Johann Arndt, Eine Untersuchung über die Mystik im

Luthertum (Neue Studien zur Geschichte der Theologie und der Kirche,
herausgegeben von N. Bonwetsch und R. Seeberg, 13. Stück). Berlin 1912.



— 371 -
sehen Kanon nicht zu treffen. Er soll ja keineswegs die Wahrheit

verleugnen, dass Religion in ein Hqq^xov mündet. Wir
machen durchaus Ernst mit dem Satz, dass unser Denken und
Reden kein restloses Ausschöpfen, kein adäquates Erfassen der
frommen Erfahrung bedeutet. Der Friede Gottes ist höher als
alle Vernunft. Allein die begriffliche Arbeit kann vor der —
zweifellos letzterdings ihre Enge durchbrechenden — Sphäre
des Religiösen nicht Halt machen ; sie muss auch diese
Wirklichkeit in ihren Bereich ziehen. Das verlangt unsere geistige
Organisation, die man nicht ungestraft verachtet. Und zumal
hinsichtlich des Problems der Mystik ist Rades Mahnruf
berechtigt: „Wenn Avir Theologen heute da nicht auf strengste
Begriffe halten wollen, Avas soll da werden!" J) Man mag an den

Darlegungen Ritschis und seiner Schüler manches zu tadeln
finden, das eine darf man ihnen jedenfalls nicht absprechen,
dass sie in vorbildlicher Weise sich bemühen, klar zu sein und
Klarheit zu schaffen. Es empfiehlt sich für jeden, der in den

Verhandlungen über unser Thema das Wort ergreift, mindestens
hierin von ihnen zu lernen. Um also nicht die schon reichlich
vorhandene Konfusion zu fördern, sondern vielmehr an der
EntAvirrung des Problemknäuels mitzuwirken, gilt es, geduldig
eine AntAvort zu suchen auf die Frage: Was ist Mystik"? Es

erhellt dann weiterhin, Avie, vorgängig jeder neu zu formulierenden

Wesensbestimmung, eine kritische Würdigung der bereits
gegebenen Definitionen zu erfolgen hat. Demgemäss sei nun
zunächst auf die hauptsächlichsten Mängel hingewiesen, die
bisher in den Erklärungen der mystischen Religionsform immer
wieder ersichtlich geworden, und die inskünftig tunlichst zu
vermeiden sind.

Die einleitende Skizze hat darauf aufmerksam gemacht,
dass die Mystik in den Ausführungen gerade ihrer Jüngern und
jüngsten Freunde oft als etwas Schillerndes, Verschwommenes,
Mehrdeutiges erscheint. Tatsächlich besteht ein in der
Kontroversliteratur weit ATerbreiteter und immer Avieder hartnäckig
sich durchsetzender Fehler in der Vermengung spezifisch mystischer

Phänomene mit schlechthin religiösen. Und dieser Fehler
wird selbst zu einer ergiebigen Fehlerquelle. Wenn die
Ausdrücke Mystik und Religion Avie zur Bezeichnung nicht einfach

') Z Th K 1913, S. 408 f.



— 372 —

sich deckender Grössen gebraucht werden und doch unter der
Hand die Bedeutung von Wechselbegriffen bekommen, wenn
der mystische Vorgang im einen Augenblick den Gipfelpunkt
des Frömmigkeitslebens darstellen und im andern Augenblick
für alle lebendige Religiosität konstitutiv sein soll, so muss
schliesslich resultieren, dass Irrtum an Irrtum sieht reiht. Es
sind namentlich drei Momente, in denen man vielfach zu
entdecken meint, Avas die Eigenart der Mystik ausmache. Man
hebt die Innerlichkeit eines religiösen Verhältnisses hervor und
weist auf den qualitativen Unterschied hin, der zwischen solcher
Religiosität und der gemeinchristlichen Frömmigkeit ins Licht
trete, wobei das Besondere des Gemeinchristlichen etwa darin
gesehen wird, dass der Fromme im Gesetzlich-Moralischen und
Äusserlich-Kultischen stecken bleibt. Oder man spricht von
der stillen, sich versenkenden Andacht als einem, womöglich
geradezu als dem Spezifikum mystischen Lebens und lässt den
nicht mystisch veranlagten Christen der angespannten,
ruhelosen Aktivität niemals los und ledig werden. Zumeist aber
leitet man von dem Geheimnischarakter einer religiösen
Erfahrung die Berechtigung her, auf Mystik zu befinden. So betont
z. B. Soderblomx) nachdrücklich, dass Mystik nichts anderes sei
als das Anerkennen eines irrationalen oder überrationalen, über
die menschliche Vernunft reichenden Momentes im Dasein. Für
ihn erwächst mystische Frömmigkeit überall, wo in der Religion
ein Mysterium wirksam ist, eine Heimlichkeit, von der ein
Aussenstehender und Uneingeweihter mit all seiner Einsicht
und Vernünftigkeit schliesslich doch nur redet wie ein Blinder
von der Farbe. Es bedarf, damit Mystik entstehe, keiner
besondern, auffälligen Gemütszustände und Gefühlserregungen,
keiner Ekstasen und enthusiastischen Aufwallungen. Die
wunderbare Tatsache sittlichen Denkens und religiöser Überzeugung
im Menschenherzen genügt. Ewigkeitskräfte sind lebendig, die
Stimme des Gewissens wird hörbar und beugt und erhebt die
Seele. Mystik offenbart sich daher schon in der Religion Kants,
dieses schroffen Gegners und Ablehners „mystischer11 Frömmigkeitsart

; denn gerade die bei ihm sich bekundende Ehrfurcht vor
der unbedingten Majestät der ethischen Forderung sprengt den
Rahmen des Rationalen. Freilich behält Kants Religionsauf-

') Siehe Fresenius, W., a. a. O., S. 28 ff.



— 373 -
fassung eine bedauerliche Einseitigkeit. Der Christ weiss von
Wundern des Gebetslebens, für die der Philosoph keinen Raum
hat. Und dann: das Christentum ist nicht bloss Gewissens-

mystik, sondern auch Geschichtsmystik. Das Mysterium der
Geschichte, die Wirkung, die von überragenden frommen
Gestalten, die in allererster Linie von Jesus, dem Höhepunkt
göttlichen Lebens in der Geschichte, ausgeht, gewinnt eine
unverlierbare Bedeutung. Kants Mystik kann noch nicht als
vollwertig gelten. Allein vermöge ihrer Ethizität gehört sie zum
Typus der Gewissens- oder Persönlichkeitsmystik und verharrt
damit in der richtigen Bahn. Auf gefährlichen, falschen Pfaden
wandelt der Fromme, der sich von der Unendlichkeitsmystik
ergreifen und beherrschen lässt, jener mächtigen Sehnsucht
nach Ewigem, Unvergänglichem und dem Streben, sich darein
zu versenken. In der genuinchristlichen Religion ist das

Unendlichkeitsgefühl überwunden; womit nun aber eben nicht
gesagt sein soll, dass die Frömmigkeit des Jüngers Jesu der
Mystik entbehre. Als mystisch kennzeichnet sich ja alles
ursprüngliche, tiefe, vom Geheimnis durchwaltete religiöse Leben.
Und wo stösst man auf das Irrationale oder Überrationale,
Avenn nicht im Christentum!

Indessen, wie sehr man sich auch weithin daran gewöhnt
hat, die drei genannten Elemente als Wesensmerkmale der
Mystik zu betrachten, es lässt sich doch leicht dartun, dass
dieses Verfahren der Begründung- ermangelt. Was zunächst
die Innerlichkeit des religiösen Vorgangs betrifft, so ist es

schwer begreiflich, wie man sie jeweils so rasch und sicher
der allgemeinen Christlichkeit entziehen und der mystischen
Frömmigkeit als Sondergut vindizieren kann1). Wer darauf
dringt, dass die Religion lebendige, den Kern der Persönlichkeit

erfassende Erfahrung sei, braucht noch keineswegs
verächtlich auf alles Institutionelle zu blicken. Religiöse Inner-

') Ein merkwürdiges Schwanken zeigt sich bei Herzog. Die
Innerlichkeit lässt er neben der Innigkeit und Unmittelbarkeit des Gottesverhältnisses

für die Mystik konstitutiv sein. Dann aber fährt er fort : « Dabei
ist wohl zu beachten, dass persönliche Innerlichkeit und ein inniges
Gottesverhältnis nur im weiteren Sinn Mystik genannt werden kann... In
Wirklichkeit gehören diese Züge zu Jeder tieferen, ernsten und lebendigen
Religion, geschweige « Gottseligkeit », im Unterschied vom Moralismus »

(a. a, O, S. 8).



— 374 —

lichkeit besagt nicht schon Verflüchtigung der ganzen Summe
der äussern Dinge. Anderseits ist wirkliches Christentum ohne

jede Lebendigkeit, ohne jede Ergriffenheit des Subjekts schlechthin

undenkbar. Man gestattet sich eine unerlaubte Alterierüng
des Gemeinchristlichen nach unten, sofern man es ohne das
Moment der Innerlichkeit konstituiert. Christliche Religion
wird in irgendeinem Grad Innerlichkeit aufAveisen, oder sie

wird gar nicht sein. Auch die Betonung der sich versenkenden
Andacht vermag* zur Charakterisierung des Mystischen den
entscheidenden Punkt nicht beizubringen. GeAviss gibt es, wie
später gezeigt werden soll, eine Art der Versenkung, die recht
eigentlich mystisches Gepräge trägt und von vornherein aus
dem Bezirk des Gemeinchristlichen ausscheidet. Es handelt
sich um eine Richtung der religiös affizierten Seele, die toto
coelo von derjenigen verschieden ist, welche in Frage kommt,
sobald man gemeinhin von frommer Andacht redet. Diese
letztere lässt sich aus dem Leben des christlich Frommen nicht
Avegdenken. Sie tritt hervor in seinem Gebetsverkehr mit Gott
als die ävänavoig (Mt. 11, 29), in der sich die Kräfte zu neuer
Aktivität sammeln. Eine Christliehkeit, Avelcher die den ganzen
inwendigen Menschen erquickende und stärkende Ruhe fremd
ist, verdient ihren Namen nicht. Doch mit Mystik hat solche
Stille und Erholung noch nichts zu tun. EbensoAvenig endlich
das Geheimnisvolle, das ein religiöses Erlebnis umschAvebt. Was
Soderblom als Gehalt der GeAvissens- und Geschichtsmystik
schildert, bezeichnen Avir einfach als tiefe christliche Frömmigkeit.

Echte Mystik steckt gerade in dem Unendlichkeitsgefühl,
und nur in diesem, das er nicht legitimieren möchte. Mit Fug
rechnet Fresenius Söderbloms religiöse Art zum nichtmystischen
Frömmigkeitstypus. Man ruft noch nicht nach der Mystik,
Avenn man „Mysterien" für eine LebensnotAvendigkeit erachtet1).
Irrationalität haftet unlösbar an der christlichen Glaubenserfahrung.

Gottes Herrlichkeit, Majestät und Güte werden dem
Christen bei aller Offenbarung, deren er sich dankerfüllt
gewürdigt weiss, niemals zu Selbstverständlichkeiten. Das Göttliche
strahlt vor ihm immerwährend in einem Avunderbaren Glanz,
der all sein Begreifen übersteigt, all sein Erklären und Deuten
als Stückwerk erweist, der mit einem Wort das Geheimnis in-

') Vgl. auch Tyrrell, a. a. O., S. 187 ff.



— 375 —

volviert. Soderblom begeht nun zwar nicht den Fehler, dass

er dem Gemeinchristlichen den Geheimnischarakter absprechen
und erst in einer höhern Form der Christlichkeit mit der
Irrationalität der Religion Ernst gemacht sehen wollte. Das Christentum

ist ihm eo ipso Mystik. Er setzt sich vielmehr dadurch
ins Unrecht, dass er einen für ganz bestimmte religionsgeschichtliche

Phänomene gebräuchlich geAvordenen Terminus zur
Umschreibung einer Frömmigkeitsart verwendet, die der in jenen
Erscheinungen hervortretenden Merkmale entbehrt.

Die durch Ineinanderwirrung von zweifellos mystischen
und allgemeinreligiösen Merkmalen entstehenden Mängel sind
nicht die einzigen, die einem bei der Überschau über die
verschiedenen Versuche, das Wesen der Mystik zu definieren,
begegnen. Immerhin wird man in ihnen diejenigen zu erblicken
haben, die für die Klärung unseres Problems am meisten eine
Hemmung bedeuten. Aber auch von jenen auf die Frage:
„Was ist Mystik?" erteilten Antworten, die die genannten Fehler
glücklich vermeiden, vermögen manche nicht recht zu befriedigen.

Das liegt daran, dass sie zwar wohl die Mystik als
eine Art des genus Frömmigkeit fassen und wirkliche differentiae
specificae herausarbeiten, Merkmale, die nicht schon ganz oder
teilweise den Inhalt des Gattungsbegriffs ausmachen, aber nicht
dazu gelangen, aus den aufgefundenen Differenzmomenten eines

herauszuheben, das in Wahrheit den entscheidenden Punkt
bezeichnet, und dem sich die andern als ihrem Oberbegriff
unterordnen. Gerade im Blick auf die grossen unter dem Namen
Mystik bekannten geschichtlichen Formationen drängt sich einem
bei der lebendigsten Empfindung von der überreichen
Mannigfaltigkeit der Erscheinungen doch der Gedanke auf, es müsse
letzten Endes einen Generalnenner geben, auf den die Gesamtheit

der wirklich mystischen Phänomene gebracht werden könnte.
Die dunkle Grösse, die wir zu entschleiern uns bemühen, wird
nicht dies und das und weiterhin noch einiges mehr sein,
sondern schliesslich trotz allem und allem als eine Religionsform
mit bestimmtem Gepräge sich enthüllen. Es wird niemand
bestreiten, dass z. B. James' einschlägige religionspsychologische
Analysenl) treffliche und wertvolle Beobachtungen bieten.
Hingegen wird man in seinem Kapitel über die Mystik, vorerst

') A. a. O., S. 305 ff.



— 376 —

ganz absehend davon, dass er in die Schilderung ihres Wesens
auch Darlegungen über Nichtmystisches fügt, eine einheitliche
Fassung des Kernhaften vermissen. Es wird freilich gelegentlich

darauf verwiesen, Avie die Unmittelbarkeit der Verzückung
der Grundton aller Mystik sei, und dann wieder gesagt, dass
die innere Erleuchtung das wesentliche Merkmal der mystischen
Zustände repräsentiere ; aber diese Einsichten führen nicht dazu,
die entdeckten Charakteristika unter einem Gesichtspunkt zu
gruppieren, vielmehr werden sie einfach ohne irgend welche
Verknüpfung nebeneinandergestellt. So hören wir Aron der
Unbeschreiblichkeit, dem Geistes- und Wahrheitscharakter, der
Unbeständigkeit und der Passivität der Mystik. Weit sorgfältiger

und systematischer sind die Untersuchungen Ritschis und
seiner Schüler, Und doch muss man Kœpp*) zustimmen, wenn
er auch in einer so dankenswerten Studie wie derjenigen Reischles
das Fehlen einer tiefern Zusammenfassung, einer letzten
prinzipiellen Lösung des Problems empfindet, aus welchem innersten

Unterschied heraus die einzelnen Differenzen quellen.
Reischle bringt zwar die von ihm erwähnten drei Wesensmerkmale2)

in einen festen Zusammenhang. Die Frage ist nur die,
ob man sich mit der Koordinierung dieser Momente begnügen
kann, ob nicht eines als das zentrale die andern überragt, in
sich schliesst. Wir meinen also, es gehöre zu einer brauchbaren

Definition der Mystik die Hervorkehrung eines einzigen
Moments, das die mancherlei Dinge, die aus dem geschichtlich
vorliegenden Material als Arteigentümlichkeiten sich ergeben,
unter sich begreift.

Worin besteht dieses Moment? Ist es überhaupt da? So

\del erhellt von vornherein, dass es weder eine Weite
aufweisen darf, die es auch das Religiöse schlechtweg umspannen
lässt, noch von einer Enge sein kann, die ihm verunmöglicht,
zum Oberbegriff sämtlicher mystischen Besonderheiten zu werden.

Demgemäss kann ebensowenig davon die Rede sein, etAva

mit Troeltsch8) die Mystik als das nicht näher präzisierte
Drängen auf Unmittelbarkeit, Innerlichkeit und Gegenwärtigkeit

des religiösen Erlebnisses zu bestimmen, als davon, in ihr

J) A. a. O., S. 4 f.
2) A. a. 0., S. 9 ff.
3) Soziallehren, S. 850.



— 377 —

z. B. lediglich ekstatischen Rausch zu sehen. Aber spricht nicht
doch gerade Troeltsch das Zauberwort aus, das uns den Schlüssel

zur Lösung reicht, wenn er das Merkmal der Unmittelbarkeit
nennt? Klingt nicht dieser Terminus wie ein Leitmotiv durch
das ganze Schrifttum der Mystiker? Dem ist nun offenbar so.

Auch in den verschiedenen Definitionen, mögen sie von Freunden
oder Gegnern herstammen, begegnet uns neben mancherlei
Variationen im einzelnen immer wieder das Moment der
Unmittelbarkeit. „Das Charakteristische der Mystik ist, dass sie

ein unmittelbares Erleben und Schauen des Göttlichen anstrebt" ').
Der Mystiker versucht, „von der Stufe geistlichen Lebens aus,
die er im Glauben an das Wort des Evangeliums erreicht hat,
höher hinauf zu steigen, um zu einer unmittelbaren Gemeinschaft

mit Gott hindurch zu dringen" 2). In der Mystik
erblickt man „die Frömmigkeit, die schon im irdischen Leben
eine unmittelbare Gemeinschaft mit der der Welt und
der Einzelseele innewohnenden Gottheit sucht und pflegt"3).
„Ihren Gipfelpunkt und das ihr charakteristisch Eigentümliche
erreicht die Mystik, Avenn der mystisch beAvegte Mensch in dem
Grade in diesem Höchsten aufgeht, dass er unmittelbar damit
zusammenschmilzt"4). „Charakteristisch ist es für die mystische
Religiosität, dass sie eine unmittelbare Einigung der Seele
mit Gott prätendiert"5). „Das eigentlich charakteristische
Moment ist die Unmittelbarkeit der Form des Gottesverhältnisses"

6). In dem Merkmal der Unmittelbarkeit scheint
tatsächlich auch mir dasjenige Moment gegeben, das sich dazu
eignet, das Wesen der Mystik knapp und treffend zu umschreiben.
Aber freilich — und hier setzt mein Widerspruch gegen Troeltsch
und andere ein — nicht um die Unmittelbarkeit schlechthin kann es
sich handeln, indem, wie Avir sehen werden, auch dem sog.
Gemeinchristlichen eine gewisse Unmittelbarkeit durchaus nicht fremd
ist. Wir bestimmen das Wesen der mystischen Frömmigkeit

1) Preger, W., Geschichte der deutschen Mystik im Mittelalter. I. Bd.
Leipzig 1874. S. 8.

2) Eeppe, H., Geschichte des Pietismus und der Mystik in der
reformierten Kirche, namentlich der Niederlande. Leiden 1879. S. 2.

3) Mehlhorn, P., a. a. O., S. 469.

4) Lehmann, Ed., a. a. O., S. 4.

5) Reischle, M., a. a. O., S. 12.

9) Hersog, J., a. a. O., S. 8.

Intornat. kirchl. Zeitschrift, Heft 4, 1915. 26



— 378 -
als eine spezifisch geartete Unmittelbarkeit des religiösen Verhältnisses.

Erst durch eine Analysierung der christlichen Frömmigkeit

kann völlig klar Averden, inwiefern diese Unmittelbarkeit
der Mystik von der allem echten Christentum eignenden sich
unterscheidet. Vorläufig gilt es nun zu zeigen, wie sie ein
negatives und ein positives Moment in sich birgt, nämlich die
Loslösung von der Welt oder mindestens das starke
Hinausdrängen über die Gesamtheit des Kreatürlichen und dann die
Verschmelzung mit der Gottheit oder mindestens das
leidenschaftliche Hinandringen an das Übersinnliche, Ewige*).

Aber auch das negative Moment, dem wir zunächst
Beachtung schenken, besondert sich wieder in mehrere Merkmale.
Die „Abgeschiedenheit", die mit Eckehart2) jeder ganze Mystiker
als das Eine schätzt, was not tut, besagt einmal Preisgabe des

Komplexes von Gütern, die in Natur und Kultur beschlossen

liegen. Die Schönheit und Pracht der sichtbaren Schöpfung,
der Wunderglanz, der das Universum durchflutet, soll die Seele
nicht mehr entzücken; die Werke, die aus der Hand des Menschen
erstehen, und die Errungenschaften seines Geistes dürfen nicht
mehr Bewunderung wecken und das Interesse fesseln. Die
freudige Berufstätigkeit, das lustvolle Arbeiten und Schaffen —
all das gilt als Störung und Hemmnis im Aufschwung zum
Höhern und Höchsten.

Ich lief verirrt und war verblendet,

Und liebte das erschaffne Licht,

klagt Angelus Silesius.
Kreaturen, bleibet fern,
Und Avas sonst kann stören!

gebietet Tersteegen, denn er weiss:
Wie gut ist's, sich und Kreatur
Arerlieren und vergessen nur,
Und was sonst könnte stören!

Und so gelobt er sich:
Ich lass die Welt, und was sie in sich hält.

') Die historischen Belege finden sich in den bereits namhaft
gemachten Werken von Preger, Heppe, Ritschl, Ed. Lehmann, Troeltsch,
Vgl. überdies Heppe, H, Geschichte der quietistischen Mystik in der
katholischen Kirche. Berlin 1875. Harnack, A., Lehrbuch der Dogmengeschichte
III 4. Tübingen 1910. S. 334 ff, 421 ff.

2) Vgl. die Ausgabe von H. Büttner, 1. Bd. '. Jena 1912. S. 9 ff.



— 379 —

Dass für die beiden Dichter die Begriffe des „Erschaffenen",
der „Kreatur", der „Welt" Natur und Kultur mitenthalten, ist
selbstverständlich. Die klassische Mystikliteratur macht durch-
Aveg den Eindruck, dass sie diese Realitäten aus ihrem Gesichtskreis

entfernt, ja geradezu verachtet. Allein wie steht es um
die Naturmystik? Ist nicht der Heilige von Assisi mit seiner
frohmütigen, warmen Naturandacht ein lebendiger Zeuge gegen
unsere Behauptung von der in der Mystik unumgänglichen
Preisgabe der Natur? Denn dass bei Franziskus die Frömmigkeit

stark mystische Farben trägt, bleibt jedenfalls unleugbar.
Indessen vermag doch seine ZAveifellos singulare, in gewissem
Sinne rätselhafte Religiosität den aus der Historie sich ergebenden

Befund von der unter den Mystikern verbreiteten auffallend
zähen Ablehnung alles Geschöpflichen und damit auch des

Natürlichen nicht zu alterieren. Wenn übrigens Avirklich durch
das franziskanische Naturgefühl jener Gottesbegriff durchschimmert,

der aus der „bejahenden Theologie" des Areopagiten
bekannt ist, der Begriff des Namenlosen, der doch allnamig
wird, in Sonne, Sterne, Feuer, Wasser und alles Bestehende
sein Wesen ergiesst, vielmehr deren Wesen ausmacht1), so
stehen Avir auch im Bereich der Naturmystik nicht auf einem
Boden, der vom Land der die Natur auslöschenden Mystik total
verschieden wäre. Aber auch das will berücksichtigt sein, dass
die neuere und neuste Mystik2), also die Welle, die etwa aus
den Tagen Goethes in unsere Zeit hereindringt, ein reges
Interesse an Natur und Kunst verrät. Es tut sich hier ein Gegensatz

zwischen der Mystik der Alten und den heutigen
Stimmungen und Tendenzen auf, der schon mehrfach bemerkt
worden3), eben der Gegensatz von Askese und Ästhetik. Oder
verdient das, was unsere Modernen als ihre Mystik rühmen,
überhaupt diesen Namen nicht Eine genaue Prüfung des neuen
religiösen Wesens wird ja nicht umhin können, mit Rade4) zu
dem Resultat zu gelangen, dass uns gegemvärtig weniger Mystik
als Begeisterung für die Mystik umrauscht. Und in dieser
Begeisterung mag viel Selbsttäuschung stecken. Die echte Mystik

') Vgl. Lehmann, Ed., a. a. 0., S. 95 ff. und S. 74.

') Siehe R G G, Art. « Neue Mystik » von W. Hoffmann.
3) Vgl. z. B. Fresenius, a. a. 0., S. 82, und Hersog, a. a. 0., S. 15.

*) Z Th K 1913, S. 409.



— 380 —

ist, wie Wernlel) mit unmissverständlicher Deutlichkeit sagt,
entschieden nicht so billig zu haben, Avie der mit ihr spielende
Diederichssche Leserkreis heute glaubt. Wernle spricht denn
auch die Überzeugung aus, dass die Aufklärungsperiode mit
ihrem die Welt verklärenden Immanenzgedanken, mit ihrer
Kulturfreudigkeit und ihrem Fortschrittsglauben das eigentliche
Zeitalter der Mystik als abgelaufen erscheinen lasse2). Man
wird nicht so weit zu gehen brauchen. Die ungebrochene
Askese und Abkehr von der Welt ist dem Menschen der Neuzeit

gewiss schAverer gemacht als den mittelalterlichen Mystikern,
die gleichsam von Jugend auf in klösterlicher Luft geatmet.
Doch wenn sie auch sehr selten geworden und eben in der
Neumystik sozusagen überhaupt nicht wirksam ist, so wird man
diese ästhetisch verbrämte Religionsart immerhin nicht einfach
durch einen scharfen Schnitt von der wurzelhaften Mystik zu
trennen berechtigt sein. Es zittert doch auch hier zuweilen
durch viel Spielerei und Getändel leise ein Ton hindurch, der
mit dem ATollen Klang des mystischen Liedes von der Preisgabe

der Natur und der Kulturgüter einige Verwandtschaft
besitzt.

Im Begriff der „Abgeschiedenheit" liegt dann aber Aveiter-
hin die Emanzipierung vom Geschichtlichen in der Religion.
Das ist ein Punkt von fundamentaler Wichtigkeit, den Ritschl
und seine Schüler mit unvergleichlicher Energie und
ausserordentlichem Scharfsinn herausgearbeitet haben. Es ist seit
ihren Forschungen schlechterdings nicht mehr möglich, raschen
Schrittes darüber hinwegzugehen. So bekunden, unter den
EinAvirkungen der RitschlschenTheologengruppe stehend, manche
ein ausgeprägtes Gefühl für das hier vorliegende Problem, die sich
unverhohlen zu den Freunden der Mystik zählen. Wobbermin8)
anerkennt, dass die Mystik in ihrem tiefsten Wesen übergeschichtlich

sei, und Herzog*4), der doch so eindrucksvoll \Ton ihrer
Tiefe und Seligkeit zu sagen weiss, sieht nicht minder deutlich,
wie die kühne Emanzipation von dem geschichtlichen Charakter
des Glaubens in der folgerichtigen EntAvicklung des mystischen
Triebes unvermeidlich werde. Tatsächlich setzen es die Klas-

') Z Th K 1913, S. 77.

') Z Th K 1913, S. 78.

*) Siehe oben.
*) Siehe oben.



— 381 —

siker der Mystik ausser Zweifel, dass ihr Geist von dem mächtigen

Drang erfüllt ist, über alle historischen Verknüpfungen
hinauszufliegen. Man studiere nur daraufhin etwa die grossen
deutschen Dominikaner, ganz zu schweigen von Dionysius, dem
tibermittler des Neuplatonismus. Man horche z. B. in Eckeharts
religiöse Verkündigung hinein. Die Welt der Geschichte ist
verschwunden, ausgetilgt. Was hat es zu bedeuten, wenn Jesus
als der grosse Lehrmeister, als das erhabene Vorbild gepriesen
und gefeiert wird Sein Wirken und Sein erscheint doch letztlich

als zufällig. Für eine zentrale Stellung seiner Persönlichkeit

fehlt der Raum. Von einer Mittlerrolle, die ihm zukäme,
kann keine Rede sein. Das „Wort" Gottes ist etwas völlig
anderes als das geschichtliche und geschichtlich wirksame
Evangelium, der „Sohn" des Höchsten nicht identisch mit der
Heilandsgestalt. Keine Vergangenheit vermag zu helfen. Die
Seele will nicht zurückblicken, sondern vorwärtsschauen oder
besser: in der Gegenwart leben, ins ewige Nun sich versenken.
Bedeutungslos, ja hinderlich wird im entscheidenden Punkt auch
die kirchliche Gemeinschaft. Man lehnt sich gegen das

Institutionelle, Kultische, das sie pflegt und für wichtig erachtet,
zwar nicht auf; man fügt sich hinein und benützt es als
Anregung, Symbolisierung übergeschichtlicher und zeitloser
Wahrheiten. Aber eben damit beAveist man, dass man ihm im tiefsten

Grunde unberührt, gleichgültig gegenübersteht. Alle Mittel
und Stützen soll man schliesslich hinter sich und unter sich
lassen. Das Individuum hat sich auch von allen Menschen
„abgeschieden" zu halten1). Es ist wirklich so, wie Emerson2)
es ausdrückt: „Wenn die einfältige Seele göttliche Weisheit
empfängt, dann schwindet alles Alte — Mittel, Lehrer, Bücher,
Tempel fallen. Der Augenblick ist Leben; Zukunft und
Vergangenheit schliesst die gegenAvärtige Stunde ein Raum und
Zeit sind nur philosophische Farben, die das Auge schafft ; der
Geist ist Licht ; wo er ist, ist Tag ; wro er war, ist Nacht. Und
die Geschichte ist eine anmassende Beleidigung-, wenn sie mehr
als eine heitere Apologie oder Parabel meines Seins und Werdens

ist." Nicht überall freilich ist Eckeharts entschiedener
Ton zu vernehmen. Die Bernhardinische Christusmystik, die

') Vgl. z. B. I, S. 22.

') Zitiert bei Hersog, a. a. O., S. 25.



— 382 —

einen ungeheuren, durch die Jahrhunderte hindurchreichenden
Einfluss ausgeübt, entzündet sich in der Betrachtung des
Gekreuzigten, des leidenden, die historischen Züge der biblischen
Berichte tragenden Herrn. Jesu Person tritt hervor, und eine volle,
lebendige Anschauung envächst im Gläubigen. Aber
dessenungeachtet kommt es auch bei Bernhard zur „Vertauschung
des geschichtlichen Christus mit dem zerfliessenden Bilde des
idealen" *). Die Erhebung zum Christus xaxd nvsvpa vermag
doch am Ende den Eindruck des geschichtlichen Erlösers zu
verwischen. An den mystischen Bestrebungen unserer Tage
ist der alten Mystik sicherlich nichts so wahlverwandt wie
die Verflüchtigung der Geschichte nach der christologisch-
soteriologischen, als auch nach der ekklesiologischen Seite hin.
Man findet eine gewaltige „Anziehungskraft der Mystik in der
Befreiung von der Geschichte — Geschichte zugleich als
Zusammenfassung aller historischen, dogmatischen, kirchlichen,
konfessionellen, bekenntnismässigen Gebundenheiten genommen"

2). So ist es denn doch recht merkwürdig, wie Wobbermin

daran denken kann, dass die Mystik trotz ihres — selbst
von ihm anerkannten — übergeschichtlichen Wesens gleich-
Avohl geschichtlich bestimmbar sei. Man wundert sich nicht,
wenn Herzog ihm hierin nicht folgt, sondern Ernst mit der
Einsicht macht, dass der Geist des Mystikers seine eigene Bahn
gehe und sich nichts vorschreiben lasse.

Ein von aller Geschichte, auch von aller religiösen
Geschichte sich losringender Individualismus und Subjektivismus
erscheint als ein hervorstechendes Kennzeichen der mystischen
Art. Zur Welt, die versinken muss, gehört nicht zuletzt die
Macht der Tradition. Allein der Prozess der „Abscheidung"
ist nicht damit erschöpft, dass die Seele von aller neben, hinter
und vor ihr stehenden Kreatur sich zurückzieht. Es gilt, noch
ein Letztes zu erreichen : das eigene Selbst in die Vernichtung
dahinzugehen. Zur „Entwerdung" muss es kommen. Das Ich
soll sterben. „Dein Wesen stampfe nieder !a Nicht bloss der
Eigenwille im Sinn eines ethischen Defekts hat zu verschwinden

; im wahren Mystiker wird getötet, was überhaupt an Willen
lebt. Der höchst gesteigerte Individualismus schlägt um in

') Vgl. Harnack, A., Lehrbuch der Dogmengeschichte ni4, S. 344.

3) Lehmann, W., in der Christi. Welt 1914. Sp. 270.



— 383 —

dessen völlige Austilgung1). Hierin hält nun, wie bereits
angedeutet worden, W. Lehmann für die Gegenwart eine Divergenz

von der alten Mystik für absolut notwendig. Die
Auslöschung der Persönlichkeit könne nicht mehr unser
sittlichreligiöses Ideal werden. Ob man indessen der Mystik nicht
an die Wurzeln greift, sobald man ihr das Moment der Ent-
werdung raubt, ist mehr als fraglich. Von der indischen
Nirwanasehnsucht her durch die neuplatonische Religionsphilosophie
hindurch in die christlichen Jahrhunderte herein klingt im
mystischen Sang voll und tief der Ton \ron der ganzen,
rückhaltlosen Selbstentäusserung. Soll dieser Ton verstummen,
dann ist's nicht mehr das alte, selbe Lied. Eine Kombination
der Mystik mit moderner Verehrung der Individualität scheint
mir ein Ding der Unmöglichkeit. Sit ut est, aut non sit Mystik
kann nicht alles Erdenkliche sein. Wer sie will, muss sie ganz
Avollen2). Vielleicht aber liegt in der „mystischen" Stimmung
der Heutigen doch auch etwas von Bereitwilligkeit, ja Verlangen,
das Ich zu opfern. Kaum freilich als ethisch fundiertes Moment
wie in der Mystik der christlichen Klassiker aus dem Mittelalter,

hingegen als Symptom einer gewissen Müdigkeit,
Erschlaffung — : „Sich aufzugeben, ist Genuss."

Wie sehr jede wirkliche Mystik die Preisgabe des eigenen
Selbst bedingt, muss vollends klar werden, wenn wir nun dazu
fortschreiten, uns die positive Seite der ihr Wesen konstituierenden

Unmittelbarkeit zu vergegenwärtigen. Alle Abkehr von
der Welt hat nur den Zweck, die Verschmelzung mit dem

Ewigen vorzubereiten. Und im besondern bedarf es der
Ertötung des Ich, damit die Berührung Gottes mit der Seele in
deren stillem Grund möglich werde. Die Lehre von der
Seelensubstanz, vom Funken oder Ganster, wie Eckehart sich
auszudrücken pflegt, führt so recht ins Zentrum des mystischen
Vorgangs hinein. In der Seele wird zweierlei unterschieden: der
Ablauf des psychischen Lebens, wie er in den Funktionen des

Denkens, Fühlens und Wollens sich vollzieht, und das hinter

') Vgl. Windelband, W., Geschichte der neueren Philosophie 15. Leipzig
1911. S. 30.

2) Das ist nicht im Sinn einer pedantischen Konsequenzmacherei
gesagt, sondern als Mahnung, der Mystik ihre charaktervolle Eigenart zu
lassen und sich lieber von ihr zu scheiden, als sie nach Massgabe eigener
Velleitäten umzubiegen.



— 384 —

den Seelenvermögen ruhende Etwas, aus dem jene allererst
hervorgehen, das Wesen des Geistes. Hier, in der verborgenen
Substanz des Geistes, entfaltet sich das Tun Gottes wahrhaft
herrlich und gross, hier ist die Stätte, darinnen er selbst Wohnung

nimmt. Auch die Seelenvermögen, die Kräfte nach dem
Sprachgebrauch der Mystiker, zeugen zwar von seinem Wirken.
Aber es ist, als Aväre das himmlische Licht tausendfach
gebrochen, so dass es nicht mehr in der ursprünglichen Reinheit
und Intensität strahlt. Im Grund der Seele, in dem nur das
tiefe Schweigen herrscht, in den nie ein Bild gelangt und nie
eine von den Seelenkräften hineinlugt, ist Raum und Ruhe für
die ewige Geburt, in der Gott selbst sich gebiert. Da spricht
der Vater sein Wort. Da geht er ein mit allem, was er ist,
nicht bloss mit einem Teile. Ohne weiteres kann er sich mit
der Seele vereinen, ohne Vermittlung, ohne Bild oder Gleichnis.
Der Mensch aber soll seinen Sinnen entAveichen, seine Kräfte
nach innen kehren und hineingeraten in ein Vergessen aller
Dinge und seiner selbst. So stellt Eckehart den Vorgang dar1).
Dem Inhalt nach dasselbe sagt Frau von Guyon2) in ihrem
„Cantique des cantiques". Sie Aveist die Differenz auf zwischen
jener Vereinigung der Seele mit Gott, die vermittelst der Kräfte
zustande kommt, und der Wesenseinheit. Die union des
puissances entbehrt der Tiefe. Sie ist eher eine blosse Berührung
als eine wirkliche Verschmelzung. Sie findet ihr Analogon in
der Liebesgemeinschaft Verlobter (union de fiançailles). Die
Wesenseinheit (union essentielle) ist die spirituelle Ehe zwischen
Gott und der Seele. Es ist also gar kein Zweifel: dem
Mystiker erscheint die normale Aktivität des Geistes als etwas
Minderwertiges im Hinblick auf den unaussprechlichen Genuss,
den er verspürt, wenn im Grund seiner Seele Gottes Gegen-
Avart sich ankündigt. Das bewusste Leben darf sich nicht
messen mit diesem unbewussten, unterbewussten oder „über-
bewussten", wie man es gemäss den Intentionen der Mystik
wohl besser nennen würde. Ein derartiger Zustand jenseits
von allem regulären psychischen Geschehen kann ekstatischer
Verzückung bis zur Identität sich angleichen oder aber von
Leidenschaftlichkeit freier sein und mehr Ruhe atmen. Zwi-

') Vgl. I, S. 32 ff. (Vier Predigten über die ewige Geburt.)
a) Vgl. Heppe, H, Geschichte der quietist. Mystik in der kath. Kirche,

S. 458 f.



— 385 —

sehen dem wilden, rasenden Rausch und der stillen Gottesminne

ist eine reiche Skala möglich und Avirklich. Man mag
darüber streiten, ob das Orgiastische noch in die Mystik
hineingehöre. Aber jedenfalls ist allen Stufen das eine gemeinsam,

dass die Berührung, die Verschmelzung mit der Gottheit
eine Sistierung der regelrechten Geistestätigkeiten bedingt.

Die Tatsache ist geeignet, davon zu überzeugen, wie der
Mystiker dazu drängt, sich ganz vom Ewigen ausfüllen zu
lassen oder ganz in Gottes Wesen sich zu versenken. Ter-
steegen verleiht diesem Drang in seiner bekannten wundervollen

Strophe unübertrefflichen Ausdruck:
Luft, die alles füllet, drin Avir immer schweben,
Aller Dinge Grund und Leben,
Meer, ohn' Grund und Ende, Wunder aller Wunder,
Ich senk' mich in dich hinunter:
Ich in Dir, Du in mir,
Lass mich ganz verschwinden,
Dich nur seh'n und finden.

Es erhebt sich die Frage, ob der pantheisierende Trieb, der
hier sich auswirkt, so mächtig ist, dass er die Schranke
zwischen dem Göttlichen und Menschlichen endgültig niederreisst.
Liegt es im Wesen der Mystik, Gott und Welt, resp. Seele in
eins zu setzen? Man kann sich die AntAvort erleichtern, wenn
man bedenkt, dass es sich nicht darum handelt, die eigentlichste
Herzensstellung der mystisch Frommen festzulegen, ihr persönliches

Geheimnis zu lüften, zu fixieren, ob in ihrer religiösen
Erfahrung letztlich ein theistisches oder ein pantheistisches
Moment vorherrsche, sondern darum, die grundsätzliche Richtung

der Mystik zu prüfen. Und da sollte es denn weder
verletzen noch verwundern, sofern man den Pantheismus als in
der Konsequenz der Mystik liegend erachtet. Unverkennbar
tritt das z. B. bei Eckehart1) zutage. Er lässt den Menschen,
der „entwird", teilhaben am Leben Gottes selbst. Er schreitet
noch weiter und verkündet: jeder, der selig ist, der ist, im
Erleben der Seligkeit, Gott und das göttliche Wesen und die
Gottessubstanz. Wer Gott liebt, der Avird mit ihm Gott. So

erfüllt sich, Avas in der „deutschen Theologie"8) als das eine
Begehren des erleuchteten Frommen erscheint: „Ich wäre

') Vgl. z. B. I, S. 202, 94.

2) Vgl. die Ausgabe von E. Büttner. Jena 1907. S. 15.



— 386 —

gerne dem ewigen Gute, was dem Menschen seine eigene Hand
ist." Die Seele wird vergottet, ist substantiell mit dem ewigen
Gut verschmolzen und gehört zu seinem Sein und Leben. Das
durchgängige Streben der Mystiker, in Gott auf- und unterzugehen,

lässt sie immer Avieder zur Illustrierung ihres Verhältnisses

zum Übersinnlichen Bilder Avählen, die dem Weben der
Natur entnommen sind und keinerlei persönliche Farbe tragen.
In die Luft, ins Sonnenlicht, in den Ozean tauchen sie nieder:
den Strahlen des königlichen Gestirns wollen sie stille halten,
„Avie die zarten Blumen willig sich entfalten". „Mein Ich ist
Gott", sagt Katharina von Genua1) und spricht damit aus, Avas

beAvusster oder unbewusster, verborgener oder offener in jeder
mystisch bewegten Seele lebt und drängt.

Wir fassen zusammen : Die Mystik stellt sich uns in ihrer
folgerichtigen Ausgestaltung dar als jene Unmittelbarkeit des

religiösen Verhältnisses, die eine selbst die religiöse Geschichte
verflüchtigende und das Ich auslöschende totale Abkehr von
der Welt und eine in Pantheismus mündende Verschmelzung
mit der Gottheit involviert.

Über die Christlichkeit oder Nichtchristlichkeit der in ihrem
Wesen geschilderten Mystik zu befinden, ihre spezifisch geartete

Unmittelbarkeit entscheidend zu beurteilen, wird uns nun
aber erst eine Analysierung der christlich-frommen Erfahrung
instand setzen2). Mit dieser haben wir uns darum jetzt zu
beschäftigen. Und da gilt es denn gleich zu beachten, dass die
dem Christentum eigentümliche Gottbezogenheit einen
merkwürdigen Doppelcharakter aufweist. Zwei Komponenten, die

*) Vgl. Fresenius, a. a. O., S. 9.

2) Die Frage, ob bereits in den neutestamentlichen Dokumenten
Mystik, beziehungsweise Ansätze zur Mystik sich finden, kann in unserm
Zusammenhang unmöglich beantwortet werden. Sie bildet selbst wieder
ein kompliziertes, schwieriges Problem, das eindringender Spezialuntersuchungen

bedarf. Troeltsch (s. Soziallehren, S. 852) erblickt z. B. schon
bei Paulus eine tiefsinnige, leidenschaftliche, die antike Mysteriensprache
mitbenutzende Mystik. (Vgl. auch Reitzenstein, R., Die hellenistischen
Mysterienreligionen, 1910.) Dieser Auffassungsweise ist Wernle scharf
entgegengetreten (a. a. 0.). Indessen zeigen seine „Antithesen zu Boussets

Kyrios Christos" doch eine gewisse Modifikation der frühern Aufstellungen
(Z Th K 1915, S. 73). Für unsern Zweck wird die Analysierung der christlichen

Glaubenserfahrung, die natürlich nicht abseits von den Wirkungen
des Neuen Testaments entsteht, genügen.



— 387 —

sich gegen eine Auflösung in eine begriffliche Resultante sträuben,
machen dieses religiöse Verhältnis aus. Wir können sie als
die lebendig-frohe Gemeinschaft mit Gott und als die demütigernste

Beugung unter Gott bezeichnen und versuchen zunächst,
das erste Moment zu präzisieren.

Das Leben des Christen wird von dem hehren Bewusstsein

getragen, verklärt, durchglüht, dass er ein Kind des
himmlischen Vaters sei. Ein unermesslicher Wert liegt in seinem
Wesen beschlossen. Was bedeutet dagegen alle Schönheit und
Grösse der untermenschlichen Schöpfung! Hier ist ein Geist,
der den Allwaltenden, Ewigen Vater nennt. Mit Recht heisst
es von ihm, dass er nur um Aveniges geringer erscheint als
Gott selbst. Er verharrt nicht mehr in der Knechtschaft, die
bei noch so kühnem prophetischen Hochflug letzten Endes auf
dem israelitischen Frommen gelastet. Er bewegt sich als Sohn
im heimischen Haus und Reich. Kein Gesetz bindet ihn.
Sofern er seine Sohneswürde nicht verletzt und sein Kindschaftsgefühl

nicht verkrümmt, bricht immer Avieder aus seinem tiefsten
Innern mächtig die vollkommene Zustimmung zu der heiligen
Ordnung hervor, die im väterlichen Reiche Norm und Massstab
bedeutet. Der göttliche Wille ist sein Wille. Die Triebkraft
alles Sinnens und Gestaltens zeigt sich in der jubelnden Freude
an der wunderbaren Weisheit des väterlichen Ratschlusses.
Freiheit ist der Adel seiner Seele, und Liebe die stark
brennende Flamme, die auch in Zeiten der Bitterkeit und Not seinen
Mut befeuert. Alle Weltangst vergeht wie das nächtliche Dunkel
vor dem aufsteigenden Tag. Furcht und Zittern schweigen, und
die frohe GeAvissheit, in sicherer Hut geborgen zu sein, verleiht
dem ganzen Menschen friedvolle Ruhe und aufjauchzenden
Schwung. So erhebt er sich immerdar in die überirdische Sphäre
zu seinem Gott. Und er braucht ihn nicht mühsam zu suchen.
Denn er weilt nicht in der Ferne. Er ist nahe. Er beugt sich

zu seinem Kinde nieder. Er ergreift es allererst und zieht es

zu sich empor. Die göttliche Huld und Treue steigt von ihrem
Thron in die Erdentiefe herab und beruft den Menschen zu
ihrer seligen Gemeinschaft. Der Christ weiss sich reich
beschenkt. Das Pneuma erfüllt ihn mit heiligen Kräften. Der
Geist ist es auch, der in ihm das wahre Gebetsleben entzündet.
Es kommt zu einem realen Verkehr von Person zu Person, zu
einem innig vertrauten Reden und Aufhorchen. Was das Herz



— 388 —

beAvegt, quält oder erfreut, das darf alles vor Gott gebracht
werden. Alle Decken und Hüllen, die etwas im menschlichen
Innern verbergen könnten, fallen — : der Ewige dringt mit
seinem Blick überallhin. Aber auch er offenbart die Herrlichkeit

seines Wesens, die rettende Macht seiner Gnade und
Erbarmung. Der Fromme erkennt und empfindet, wie in Gottes
Plan sein Heil beschlossen ist, und kann mit dem Psalmisten
sprechen: „Wenn mir gleich Leib und Seele verschmachten,
so bist du doch, Gott, allezeit meines Herzens Trost und mein
Teil." Keine irdische GeAvalt vermag etwas Trennendes in
diese Avunderbare Gemeinschaft zu werfen. Gott und Seele
sind stark und fest miteinander verbunden. Eine unmittelbare
Einigung ist vorhanden. — Eine unmittelbare, gewiss! Aber
auch eine unvermittelte? Das Avird der unverkürzte christliche
Glaube nie zugeben. Er weiss sich irgendwie dauernd an die
Gestalt Jesu geknüpft. Er sieht sich irgendwie im Leben und
Wirken dessen ATerankert, den die christliche Gemeinde ihren
Mittler und Herrn nennt. Davon Avird noch die Rede sein.
Wir halten hier fest, dass uns die eine Komponente in der
christlich-frommen Erfahrung auf das Merkmal der religiösen
Unmittelbarkeit führt, das uns in eigentümlichr Färbung als das

Hauptmoment mystischer Frömmigkeit entgegengetreten ist.
Wir wenden uns zur andern Komponente. Der Christ Avird

keinesAvegs bloss von einem sieghaften Frohgefühl erzählen.
Er kennt weiterhin einen bedeutsamen Faktor in seinem
Frömmigkeitsleben, der zu jenem direkt einen Gegensatz bildet.
Es ist das Moment des Gebeugtseins, des Gebücktstehens vor
Gott. Nur schon das Bewmsstsein seiner Kreatürlichkeit lässt
ihn in tiefster Ehrfurcht und Demut erschauern. Was ist der
Mensch, dass der Schöpfer und König des Universums seiner
gedenkt! Er gleicht einem Wurm, der im Staube kriecht. Er
erscheint unendlich klein und gering im Vergleich zu
demjenigen, den aller Himmel Himmel nicht fassen. Eine Riesendistanz

schiebt sich ZAvischen Gott und Mensch. Nun aber tritt
zur Tatsache der Kreatürlichkeit noch die Wirklichkeit der
Schuld. In eigensinnigem Trotz will der doch ganz von höherer
Hand Umschlossene verkehrte Wege wandeln. Zur Kleinheit
gesellt sich die Torheit, die Verblendung, der Wahn. Da muss

ja die Seele, wenn sie in heller Stunde ermisst, was sie getan,
ein jäher Schrecken befallen, ein ihre Tiefen aufwühlender



— 389 -
Schmerz erfassen. Nicht allein als Furcht vor der gerechten
Strafe, sondern zumeist als brennende Reue über die Beleidigung,

die dem Allheiligen durch die Missachtung seines Willens
zugefügt Avorden. Aus der Zerknirschung des \*erlorenen Sohnes

tönt das „Ich bin nicht mehr wert" heraus. Es steht eine Wand
zwischen Gott und Mensch. Nun ist's ja des Vaters Gnadenwille,

dass der Sünden Menge zugedeckt werde. Aber darf
man so rasch dessen sich getrösten Der Mensch demütige
sich unter die gewaltige Hand Gottes und wirke sein Heil mit
Furcht und Zittern! — Diese zweite Komponente also zeigt
ein Verharren des Frommen in der tiefernsten Beugung unter
Gott. Noch wragt er es nicht, in frohe Gemeinschaft mit seinem
Herrn zu treten. Er bleibt beklommen.

Es gibt keinen Begriff, der eine Auflösung der Gegensätzlichkeit

der beiden Komponenten Aväre. Der Begriff der m'axig

trägt selbst auch die Spannung in sich. Das ist ganz in
Ordnung. Die Spannung soll bestehen. Sie bringt in die christliche

Erfahrung einen wunderbaren Reichtum und eine unaus-
denkliche Tiefe. Die Freude der Gottesgemeinschaft muss immer
wieder sich eintauchen in die erschauernde Ehrfurcht vor der
göttlichen Majestät, und die Beugung unter den Herrn muss
stets neu durchleuchtet Averden von der beseligenden GeAviss-

heit: „Gott ist grösser als unser Herz."
Wir haben uns das Wesen der Mystik und die Art der

christlich-frommen Erfahrung vergegenwärtigt und sollen nun
noch die beiden Grössen einander gegenüberstellen, um
herauszufinden, ob sie gemeinsame Züge verraten oder einander

ganz unähnlich sind, oder ob sie sich ZAvar irgendwie berühren,
aber in der Hauptsache doch auseinanderstreben.

Ohne dass es besonders gesagt worden, muss die Schilderung

der mystischen Frömmigkeit und ihres Dringens auf
religiöse Unmittelbarkeit davon überzeugt haben, wie sehr der
Mystiker darauf ausgeht, das Göttliche wirklich selber zu
erleben, wie er sich gerade dem entgegensetzt, dass man sich
das Übersinnliche bloss in Sätzen und Formeln aneigne, die

irgendeine autoritative Instanz anzunehmen empfiehlt oder
gebietet. Mit einer fides, quae creditur, einem rein intellektua-
listischen Fürwahrhalten kann er sich niemals begnügen. Er
will Gott in seinem Innern haben, spüren ; er will sich von ihm
ausfüllen lassen oder in seine Substanz sich versenken, oder



— 390 —

wie immer die Ausdrücke lauten mögen. In dieser seiner
allgemeinen Tendenz trifft er nun zweifellos mit dem genuinen
Christentum zusammen. Denn in der christlichen Frömmigkeit,
die mit dem einen Wort niaxig sich umschreiben lässt, ist das
Zentrale die ganze, volle Hingabe an Gott, der Wandel vor
seinem Angesicht und in der Kraft seines Geistes. Das
bezeichnet etwas total Anderes als die Unterwerfung unter ein
unverständliches, das Herz nicht in Schwingung versetzendes
Dogma.

Indessen über dieses Moment hinaus zeigen sich dann im
weitern keinerlei Berührungspunkte. Die Anwendung eines und
desselben Terminus auf beiden Seiten darf uns nicht irreleiten.
Vor allem ist ja die Unmittelbarkeit des Gottesverhältnisses
hier und dort etwas von Grund aus Verschiedenes. In der
christlich-frommen Erfahrung tritt sie als das charakteristische
Merkmal der innig-frohen Gemeinschaft zwischen Gott und
Mensch auf, dem aber — wie dieser Gemeinschaft überhaupt —
aus der ehrfurchtsvollen Beugung unter den Herin fortwährend
vertiefende Kraft zufliesst. Die Unmittelbarkeit der Mystik hat
sich aller Bindung entschlagen. Es ist, wie Avenn sich die
erstgenannte Komponente der christlichen Frömmigkeit isolieren
würde. Die heilsame, nötige Spannung verschwindet. Im
religiösen Subjekt liegt nur mehr der eine Trieb, Gott ganz, ganz
zu haben, zu fassen, sich in ihn hineinzusenken, in ihm auf-
und unterzugehen. Ein solches Hinandringen an die Gottheit,
das in der substantialen Verschmelzung sich vollendet und
damit in Pantheismus mündet, wird, wo die andere Komponente
des Glaubenslebens wirksam ist, schlechtweg unmöglich. Das
Bewusstsein seiner Geschöpflichkeit involviert für den Frommen
den Gedanken, das mächtige Gefühl von dem gewaltigen
Abstand, der ihn von Gott trennt. Dieses Distanzgefühl wird durch
den jauchzendsten Aufschwung der Seele nie einfach
ausgeschaltet. Insbesondere aber ergibt sich von der Empfindung
der Schuld aus der furchtbare Ernst der Beugung. Gott steht als
der gerechte und heilige Richter vor der Seele. Da hilft kein
Sichaufraffen, keine noch so ungebrochene Askese, keine
„Abscheidung" von Aussenwelt und Ich. Da hilft und erlöst nur
die Erbarmung des Vaters, der in dem Ungehorsamen die felsenfeste

Gewissheit schafft: „Meine Sünden sind mir vergeben."
Diese Gewissheit leuchtet ihm auf, wenn er der unendlichen



— 391 —

Hoheit und Güte dessen begegnet, der das òsvze ngóg /.te (Mt.
11, 28) als Gottes ergreifende Einladung erschallen lässt, und
in dem seine ersten Jünger ihren xvgiog gefunden zu haben
bekennen. Damit sind wir an die Geschichte und ihre bleibende
Bedeutung für den Glauben geAviesen, und es tritt zutage, dass
die Schätzung Jesu in der Mystik eine vom christlichen Glauben
an den in der Geschichte wirkenden Herrn toto coelo verschiedene

Stellungnahme darstellt. Die Hingabe und Bindung an
den Christus erfordert auch ein Sicheinordnen in die Gemeinde
der christlich Religiösen, das eine geschlossene Verbundenheit
mit den Brüdern erhält und die Selbstisolierung des Frommen
unmöglich macht. Der Christ fühlt sich nicht gestört, wenn
er betend „Vater unser" ruft, wie er überhaupt die ganze Welt-
Avirklichkeit, sofern sie nicht als Macht der Sünde herrscht,
nicht als Hemmnis in seinem Verkehr mit Gott empfindet. Zur
Beugung, die er als das eine Element in seiner frommen
Erfahrung trägt, gehört es auch, dass er ehrfurchtsvoll vor jeder
Realität steht, die aus Gottes Schöpferhand quillt. Die
Ehrfurcht aber wiederum wird zur dankbaren Freude verklärt
denn es gilt von allem, was Gott hervorgebracht: „Es ist gut."
So ertötet er nicht sein Selbst, sucht Gott nicht im unbewussten,
Avillenlosen Leben, sondern tritt mit ihm in persönliche Gemeinschaft.

Die ist und bleibt das Tiefste.
Unser Ergebnis lautet: die Mystik hat in der christlichen

Kirche prinzipiell kein Heimatrecht.
Wir fügen aber hinzu : die Betrachtung dieser in ihrer Art

erhabenen Frömmigkeit soll dem Christen immer wieder ein
heilsamer Stachel sein, auf das Wesen seines Glaubens sich zu
besinnen und der Avunderbaren Herrlichkeit und Kraft inne zu
Averden, die darin leuchtet und lebt.

Arnold Gilg.


	Zur Frage nach der Christlichkeit der Mystik

