
Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 5 (1915)

Heft: 3

Artikel: Die Durchführung der kirchlichen Verordnungen des Konstanzer
Generalvikars J.H. von Wessenberg in der Schweiz [Fortsetzung]

Autor: [s.n.]

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-403868

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-403868
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


— 297 -

Die Durchführung der kirchlichen Verordnungen
des Konstanzer Generalvikars J. H. von Wessenberg

in der Schweiz.

(Fortsetzung.)

§ 8.

Die Pastoralkonferenzen.

Ebensosehr Avie für eine gründliche Ausbildung der Studenten

der Theologie und der jungen Geistlichen war Wessenberg
für eine sorgfältige Fortbildung des gesamten Klerus tätig. Als
wirksamstes Mittel betrachtete er die Neubelebung und
Neugestaltung regelmässiger Versammlungen der Geistlichen zur
Besprechung praktischer in das Gebiet der pfarramtlichen
Tätigkeit fallender Themen. Solche Konferenzen des Klerus
waren an und für sich nichts Neues. Die Diözesanstatuten
kennen sie in den Kapitelsversammlungen, die vom [Dekan
jährlich mindestens ein oder zweimal, u. a. zur Besprechung
kirchlicher Fragen einberufen werden sollten x), und für einzelne
Teile der Diözese bestanden besondere Vorschriften über
besondere Konferenzen2). Im 18. Jahrhundert war z. B. im Kanton
Uri die Tätigkeit des Klerus sehr fruchtbar3). In den Rezessen
der Visitationsberichte Averden stets Konferenzen verlangt. Am
Ende des ausgehenden Jahrhunderts sind Kapitelsversammlungen

und Konferenzen seltener geworden, und haben diese
in der Schweiz ganz aufgehört4). Es hat nicht geringe Mühe
gekostet, sie wieder einzuführen und in neue Bahnen zu lenken.
In der Verordnung vom 5. Januar 18036), durch die Wessen-

1) Constitutiones Synodi dioecesanae Constantiensis Revisae Constantiae
1761, S. 107.

2) Vgl. A. Henggeler, a. a. 0., S. 139.

3) A. a. 0., S. 140, Anm.
*) Vgl. J. H. von Wessenberg, Mitteilungen über die Verwaltung der

Seelsorge, Augsburg 1832, S. 26.

5) Vgl. Hirtenbriefe und Verordnung-en, I, S. 92 ff.



— 298 —

berg die Kapitels- oder Ruralkonferenzen wieder in Gang zu
bringen suchte, konnte er sich mit Recht auf die ältesten
bischöflichen Verordnungen berufen, die solche Veranstaltungen

nachdrucksam empfohlen hatten. Ihre Unterlassung
wird ein bedauernswürdiges Zeugnis der eingerissenen Lauig-
keit und Gleichgültigkeit gegen die wohltätigsten Diözesan-

gesetze genannt. Der tote Buchstabe der Verordnungen soll
deshalb wieder belebt werden. Die Dekane erhalten den
Auftrag, mit ihrer Kapitelsgeistlichkeit einen Plan zur
Veranstaltung der Konferenzen zu entwerfen. Vorgesehen ist die
Einteilung der Kapitel in Regiunkel. Die nähere Einrichtung
wird der Geistlichkeit überlassen, da nicht notAvendig sei, dass

in allen Kapiteln dieselbe Form beobachtet werde. „Das
Wesentliche ist, dass alle diese Versammlungen der nämliche
Geist der Wahrheit, der Liebe und der Eintracht beseele,
welcher die Versammlungen der ersten Christen so musterhaft
auszeichnet." Die Aufgabe der Konferenzen umschreibt Wessenberg

folgendermassen: „Die Konferenzen werden alsdann eine
treffliche Übungsschule für Seelsorger abgeben; sie werden
ihren Verstand mit nützlichen Kenntnissen bereichern, sie
werden schädliche, dem Geist der christkatholischen Lehre
widerstrebende Irrtümer und Vorurteile zerstreuen, sie werden
unter der Geistlichkeit die Liebe zum Studium berufsmässiger
Wissenschaften beleben und anfeuern, sie werden die geistlichen
Mitbrüder einander von der schätzbaren und edelsten Seite
bekannt machen, sie Averden ihre Aufmerksamkeit durch wechselseitige

Mitteilung auf die wahren Bedürfnisse des Seelenheils
schärfen, sie Averden einen wohltätigen Wetteifer und Gemeingeist

unter ihnen erregen, sie averden verhindern, dass das Salz
der Erde dumm werde und das Licht der Gläubigen sich
verfinstere, kein Seelsorger wird je diese Versammlungen verlassen,
ohne einen verstärkten Antrieb zu seinen Berufspflichten mit
sich zu nehmen, und niemals wrerden sie in Schauspiele einer
eitlen Sucht zu glänzen oder in Kampfplätze spitzfindiger und
unfruchtbarer Zanksucht, am wenigsten in Trink- oder
Spielpartien ausarten, wenn ihr hl. ZAveck im Auge behalten Avird,
Avenn jener herrliche Spruch des hl. Augustins in necessariis
unitas, in dubiis libertas, in omnibus Caritas ihr Hauptamt ist,
und Avenn jene Liebe den Vorsitz führt, die aus einem un-
geheuchelten Glauben hervorgeht, die den Irrenden schonend



— 299 -
zurecht weist, den Unmündigen Mut und Hoffnung einflösst
und alle zur Selbstvervollkommnung kräftig aufmuntert, und
welche daher der Apostel als Endzweck und die Seele aller
Unternehmungen anempfiehlt" l). FürAvahr apostolische Worte,
die im Herzen ernster Geistlicher zünden mussten. Um dieses
schöne Ziel auch Avirklich zu erreichen, wurde am 8. Februar
1803 ein Regulativ aufgestellt. In jedem Distrikt sind jährlich
drei Konferenzen, an deren Spitze ein Direktor und Sekretär
stehen, vorgesehen, Avorauf eine allgemeine Konferenz unter
Leitung der Kapitelsbeamten erfolgt und die Resultate „in ein
ordentliches Ganzes" vereinigt. Die Verhandlungsgegenstände
werden A7on den Direktoren und Dekanen auf Vorschlag der
Mitglieder bestimmt. Bloss dogmatische Themata dürfen nicht
aufgenommen Averden. Die Konferenzmitglieder übernehmen
schriftliche Arbeiten, die sie vorlesen oder in Zirkulation setzen.
Dem letzten Hülfspriester wie dem ersten Pfarrherrn ist das

gleiche Recht freier Meinungsäusserung zugesichert. ZAvischen

Regular- und Säkularklerus findet kein Unterschied statt.
Die Beteiligung „würdiger Mitglieder der Mendikantenklöster"
Avird gewünscht. Gastereien und Spielereien sind ausgeschlossen.
Protokolle und Aufsätze sind dem Dekan zuzusenden, der sie
in allen Regiunkeln zirkulieren lässt und das Wesentliche dem
Ordinariat zustellt, damit es den Geist der Konferenzen
beurteilen und den Mitgliedern seine Avohlmeinenden Bemerkungen
eröffnen kann2).

Man macht es Wessenberg immer wieder zum Vorwurf, dass

er dogmatische Fragen ausgeschlossen wissen Avollte. Er hatte
selbstverständlich das Recht, die Verhandlungsgegenstände zu
bestimmen, Avas seine Vorgänger ebenfalls getan haben3). In
einem Zirkular vom 10. Heumonat 1803 kommt er auf dieses
Verbot zurück, um ausserdem noch „alle in das Kirchenstaatsrecht

oder das Verhältnis ZAvischen der geistlichen und
Aveltlichen Gewalt einschlagende Fragen" auszuschliessen. Debatten
über dogmatische Lehren verursachen schädliche MissATerständ-

nisse, Irrungen und Verketzerungen, diese Misstrauen und
ungünstige Stimmung der Regierungen gegen die Konferenzen.

') A. a. O., S. 93.

3) Vgl. A. a. 0., S. 94.

3) Vgl. A. Henggeler, a. a. 0., S. 140.



— 300 —

Die Verhandlungsgegenstände sind deshalb nach ihrer Bestimmung

dem bischöflichen Vikariat zur Genehmigung einzureichen -).
Die Bestimmung der Themata wurde durch einen Erlass vom
16. August 1804 in der Weise endgültig erledigt, dass durch
das Generalvikariat eine Sammlung von Fragen und Aufgaben
über wichtige Pastoralgegenstände aufgestellt wurde, die 275
Themata aus den verschiedensten Gebieten der Seelsorge, der
Disziplin, des Kirchenrechtes und der Kirchengeschichte enthält2).

Als Organ der Konferenzen sollte eine eigene monatliche
Zeitschrift herausgegeben wrerden. Eine solche „Geistliche
Monatsschrift mit besonderer Rücksicht auf die Konstanzer
Diözese" erschien im Verlag Herder in Meersburg seit 1802.
Sie erregte aber mit ihren freimütigen Artikeln Anstoss, so
dass Dalberg sich veranlasst sah, dagegen einzuschreiten.
Auch Wessenberg Avaren ihre Mängel nicht entgangen. Im
Dezember 1802 schrieb er einem Pfarrer, „Mit Ihrem Urteil
über die geistliche Monatsschrift bin ich grösstenteils
einverstanden. Der Wortrauch verhüllt oft das Licht, das sie
verbreiten sollte". Indessen sei nicht zu verkennen, dass sie noch
ein Wiegenkind sei3). Sie Avurde im Jahre 1804 ersetzt durch
das „Archiv für die Pastoralkonferenzen in den Landkapiteln
des Bistums Konstanz", Herdersche Hofbuchhandlung in Meersburg.

Nach der Ankündigung, die mit einer Empfehlung des
Ordinariates verschickt wurde, soll der Zweck des Archives
derselbe sein, wie der der Konferenzen, „Beförderung der
Religiosität und fortschreitende Bildung des Seelsorgers zur
zweckmässigen Ausübung seines wichtigen Berufes". Darin
sollen die vorzüglichsten Aufsätze der Konferenzen aufgenommen

Averden, aber auch andere Arbeiten sind nicht
ausgeschlossen*'). Um die Geistlichen zu reger wissenschaftlicher
Tätigkeit zu ermuntern, Avurden seit 1804 regelmässig
Preisfragen ausgeschrieben6). Demselben ZAveck sollten die
Lesezirkel dienen, die durch das Ordinariatszirkular vom 12. März
1808 angeregt Avurden. Sie sind als Lesegesellschaften der
Geistlichen gedacht, unter denen Zeitschriften, neue Werke

') Vgl. Hirtenbriefe und Verordnungen I., S. 97.
2) Vgl. a. a. O., I, S. 102.

3) W. A., 37, 89.

4) Vgl. bischöfliche Hirtenbriefe und Verordnungen, I, S. 98 ff.
5) A. a. 0., I, S. 261.



— 301 —

über Fächer, vorzüglich der praktischen Theologie, aber auch
solche über Naturkunde, Gesundheitslehre, Geographie und
LandAvirtschaft, endlich Schriften zur Selbsterbauung, Geistesund

Herzensbildung zirkulieren sollten. Auch dieser Erlass
enthält eingehende Verhaltungsmassregeln und Weisungen, um
die Durchführung zu erleichtern. „Nicht Begierde zu glänzen
oder zu scheinen, sondern aufrichtige Liebe zu berufsmässiger
Vervollkommnung der Kenntnisse und Gesinnungen sei die
herrschende Triebfeder der Lesegesellschaften sowie der
Konferenzen" *).

Die Untersuchung, welche Aufnahme diese geAviss
beach tensAverten Vorschläge und Weisungen in den einzelnen
Kapiteln der Schweiz gefunden, gäbe eine umfangreiche Arbeit
für sich, zu der die Archive der Kapitel zu Rate gezogen
werden mussten. Allein auch das, Avas im benützten Material
vorliegt, gibt wertvolle Aufschlüsse. Die besten Verordnungen
konnten natürlich nicht von heute auf morgen das ins Leben
rufen, Avas seit Jahren trotz Mahnungen des Ordinariats
vollständig vernachlässigt worden war. Zwar gab es jetzt in der
Schweiz überall ausgezeichnete Geistliche, die den Wert der
Konferenzen erkannten und es nicht an Anstrengungen fehlen
Hessen, sie wieder in Ansehen zu bringen. Hinderlich Avaren
aber die politisch unruhigen Zeiten, ja sogar Regierungen, die
mit einem gewissen Misstrauen den Konferenzen gegenüberstanden.

Am meisten Widerstand fanden sie jedoch in der
Indolenz mancher Dekane und vieler Geistlicher. Nach und nach
gerieten sie aber doch in Gang, wenn sie auch nicht mit der
Regelmässigkeit und der systematischen Durchführung des

Arbeitsprogramms bewerkstelligt wurden, wie es das Ordinariat
vorausgesehen hatte. Gar manche treffliche Anweisung blieb
auf dem Papier stehen. Das erste Kapitel der SchAveiz, das die
vorgeschriebene Generalkonferenz abhielt, war dasjenige von
Regensberg im Aargau. Im Herbst 1803 trat es zusammen und
beschloss, in zwei Regiunkeln jährlich drei Konferenzen
abzuhalten 2). Allein gerade hier war die Opposition des Klerus
allgemein. Sie äusserte sich in dem Ton, der in den Versammlungen

herrschte. Wessenberg Avandte sich an Pfarrer Keller

') A. a. 0., I, S. 129.

a) W. A., 44, 42.



— 302 —

in Wislikon, damit er sich der Konferenzen annehme. Die
AntAvort, die er nach Konstanz schicken musste, bestätigte,
dass die gesamte Geistlichkeit in der Nachbarschaft Kellers
dem heilsamen Institut entgegenarbeitel). Auch später
bezeichnet es Keller als unmöglich, einen bessern Ton in die
Konferenzen zu bringen. Über die Konferenz, die am 28. Mai
1805 abgehalten Avurde, schreibt er, dass Aufsätze vorgelesen
wurden, „gegen welche sich der gesunde Menschenverstand
empören muss". ZAvei Kapitularen von Wettingen hätten sich
bei der Behandlung der 15. Konferenzfrage in bittersten
Ausfällen gegen höhere Behörden ergangen, andere hätten gegen
alle kirchlichen Neuerungen mit Worten geeifert, die laut
verrieten, wem sie gelten. Besprochen wurde ferner die 26. Frage.
Sie lautet : „Was haben die Worte : ,der Priester ist der
Stellvertreter des Volkes vor Gott' für einen Sinn, und was für
Verhaltungsmassregeln für den Geistlichen lassen sich daraus
herleiten?" Keller berichtet „In den AntAvorten herrschte die

grösste Antipathie; es wurde darin mit Zorn und Rache Gottes,
mit Sühnopfern, mit der Kraft des priesterlichen Gebetes zur
Abwendung öffentlicher Landplagen so tapfer um sich
geworfen, dass einem darüber Sehen und Hören verging. Die
meisten hatten nur den Messpriester im Auge und erwähnten
die Hauptpflicht des Seelsorgers mit keiner Silbe Mit meinem
Aufsatz stach ich in ein Wespennest, das ich noch summen höre ;

bereits in jedem Worte Avitterte man Ketzergift" 2). Dieser Bericht
ist gewiss subjektiv, aber er lässt erkennen, Avie tief die Gegensätze

unter der Geistlichkeit waren und wie weit sie von dem
Geist der Liebe entfernt Avar, den Wessenberg als Grund
bedingung des Zusammenarbeitens in den Konferenzen
betrachtete. Ein besserer Geist herrschte in den Konferenzen des

Kapitels Bremgarten. Das bekundet schon das Thema, das am
21. November 1804 zur Verhandlung kam: „Welches sind die
schicklichsten Mittel, die bischöflichen Verordnungen in
Erfüllung- zu bringen"3). Die Arbeiten der Regiunkel Sins des

Kapitels Avaren so vorzüglich, dass sie im Archiv Aufnahme
fanden4). Ebenso fleissig arbeiteten die Konferenzen des Ka-

') A. a. O., 48, 89.

2) W. A., 50, 68.

3) AV. A., 47, 88.

4) Vgl. «Archiv der Pastoralkonferenzen», 1806, S. 81 ff., S. 161 ff.



— 303 —

pitels Mellingen. Hier wurden die damals akut geAvordenen
Kontroversen besprochen, die mit den Bittgängen, den Feiertagen

verknüpft waren, und zwar im Sinne der vom Generalvikariat

angeordneten Reformen. Dekan Hausheer in Wohlen,
der am 20. Mai 1806 die Akten der Konferenz nach Konstanz
schickte, konnte beifügen: „Die Konferenzen haben den Beifall
der Kapitularen gefunden und sind zur Verwunderung fleissig
und freudig besucht worden. Sie sind so in Eintracht
abgehalten Avorden, dass sie in der Nachbarschaft Aufsehen
erregten" '). Ein anderer Geist herrschte unter den Pfarrherren
der Konstanzer Diözese des Kantons Solothurn. Ihnen hatte
Bischof Dalberg schon im Jahre 1801 auf die Einsendung der
Konduitenliste der Geistlichen durch den Kommissar die
Konferenzen empfohlen, „damit der Geist nützlicher Beschäftigung
wieder auflebe"2). Diese Mahnung Avie die Verordnungen des

Generalvikars blieben im obern Kantonsteil Avirkungslos ; im
Jahre 1805 und 1806 wurden Versammlungen abgehalten, allein
die dortigen Geistlichen nahmen später an den Konferenzen
in der Stadt Solothurn teil und ignorierten die Reklamationen
des Ordinariats, besondere Konferenzen abzuhalten, Avie es die
Schönenwerder Regiunkel hielt3). Als Wessenberg Aviederholt
darauf drang, Konferenzen abzuhalten und einen Lesezirkel
zu gründen, da durch den Besuch angrenzender lausannischer
Konferenzen den bischöflichen Verordnungen nicht Genüge
getan werde4), und den Geistlichen drohte, ihnen die Admission
zu entziehen und sie nach Konstanz zu einer Prüfung zu zitieren5),
beharrten sie auf ihrem Wunsch und schrieben nach Konstanz,
es fehle ihnen an Geld, um Bücher für einen Lesezirkel zu
kaufen 6). Der Anschluss der Solothurner Pfarreien an Lausanne
oder Basel Avurde damals so eifrig besprochen, dass sich die
Geistlichen nicht mehr so recht als Glieder der Konstanzer
Diözese fühlten.

Nicht so rasch wie im Aargau kamen die Konferenzen im
Kanton Luzern in Gang. Th. Müller Avollte im Jahre 1803

J) AV. A., 54, 44.

2) Stift Schönenwerd, 121, 15.

3) A. a. O., 120, 3*25; W. A., 50,151; 56,106.
4) Stift Schönenwerd, 120, 364.

5) A. a. O., 120, 384.
6) A. a. 0., 120, 398.



— 304 —

politisch ruhigere Zeiten abwarten und klagt später wiederholt
über die untauglichen Geistlichen, die an der Spitze der Kapitel
standen. Die ersten wurden im Jahre 1804 im Kapitel Hochdorf

abgehalten. „Das Hindernis sind die Dekane, unbrauchbare

und bösAvillige Männer. Und bis dahin riet die Klugheit,
zurückzuhalten" *). Am 10. Oktober desselben Jahres wiederholt

er die Klage, „möchten doch andere Leute an der Spitze
der Kapitel stehen". Er hofft aber, dass sie im Frühjahr
allgemein eingeführt werden. Grosse Hoffnung setzt er auf die
beiden jungen Geistlichen Widmer und Gügler, die sich der
Seelsorge widmen wollten. „Ich hatte aber sehr gewünscht,"
schreibt er, „dass diese zwei jungen Leute zu Professorenstellen
Lust gezeigt hätten. Denn es steht in unserem Gymnasium
und Lyzeum nicht gut, und die Aussichten sind noch schlimmer" 2).

Beide sind in der Folge Professoren geworden. Gügler war einer
der Avenigen Schweizer, die Preisaufgaben gelöst haben. Zweimal

ist er ausgezeichnet worden. Es ging bis ins Jahr 1807,
bis in allen Kapiteln des Kantons die Konferenzen sich
einlebten. Zwei Arbeiten Avurden im Archiv abgedruckt. Die
eine von Pfarrer Stalder zu Escholzmatt: „Welche Vorteile
bringen die Pastoralkonferenzen in Hinsicht auf die Seelsorge ?" s)

und die ZAveite von Th. Müller: „Was gehört dazu, dass die
sogenannten Fastenkinderlehren (erster Unterricht zur Beichte
und Kommunion) zweckmässig seien, und wie können hierin
Einförmigkeit eingeführt Averden" *). Der Eifer liess aber bald
nach, im Jahre 1810 schrieb Avenigstens Wessenberg an Th.
Müller: „Übrigens hat es sich aus den Konferenzresultaten
gezeigt, dass die Herren Dekane und ein Teil des Klerus auch
für die Konferenzen in dem Sinn, in welchem sie von dem Bischof
angeordnet sind, weder Lust noch Geschmack haben. Es scheint
mithin, dass diese Herren dem Bischof gar keine Befugnis zur
Leitung der Geistesbildung des Klerus zugestehen wollen"5). Am
meisten Schwierigkeiten fanden nach einem Bericht die
Konferenzen in den Kantonen Uri, Schwyz und Unterwaiden. Die
Schuld wird lokalen Verhältnissen beigemessen. „Bedauerns-

') W. A., 46. 43.

2) W. A., 47, 18.

3) Vgl. «Archiv der Pastoralkonferenzen», 1807, I, S. 3.

*) A. a. O., S. 18.

5) W. A., 71, 94.



— 305 —

würdiger aber ist es, dass ein Teil des dortigen Klerus noch
nicht zur praktischen Einsicht gelangt zu sein scheint, politischer
Parteigeist sei dem Geist seines Berufes gerade zuwider" l). Im
selben Bericht wird gesagt, dass anderwärts in der Schweiz,
avo die Konferenzen schon begonnen wurden, sie wieder
einschlummern. Für solche Kapitel führte Wessenberg schriftliche
Arbeiten ein. Fleissig arbeiteten dagegen die Geistlichen im
Kanton Zug. Die Aufsätze der ZAveiten Konferenz der ersten
Regiunkel aus dem Jahre 1805 sind in einem vom Kapuziner
und Konferenzsekretär Kaiser besorgten Auszug im Archiv
aufgenommen. Hier schlummerten die Versammlungen nicht ein,
sondern Avurden eifrig fortgesetzt*).

In der Ostschweiz begegnen wir denselben Erscheinungen.
Im Kanton St. Gallen versagte die Regierung der Verordnung
die Genehmigung, bevor sie einer Kommission zur Beratung
übergeben war3). Aber auch unter der Geistlichkeit machte
sich Widerstand fühlbar. Pfarrer Blattmann in Bernardzeil
hielt es für unmöglich, etwas zugunsten der Konferenzen zu tun.
Der Klerus habe „aus angeborner Vorliebe für das Mönchtum
im Kloster des hl. Gallus kein anderes Interesse als für den
alten Schlendrian. Unbekannt mit dem Geist des jetzigen
Zeitalters, fremd im Gebiet der neueren Literatur sind sie
Feinde gegen jede noch so nötige, nur wahre Sittlichkeit, reine
Christusreligion und bessere Volksbildung bezweckende
Anstalt" 4). Auf der Generalkonferenz des Kapitels St. Gallen in
St. Fiden am 16. Mai 1804 platzten denn die Geister auch
aufeinander. Kommissar Tschudi und Dekan Schertier traten
so energisch für den Willen des Ordinariats ein, dass ein Regulativ

aufgestellt, eine Distriktseinteilung vorgenommen und
beschlossen wurde, jährlich eine General- und in jedem Distrikt
zwei Partikular\Tersammlungen abzuhalten5). Mit der
Ausführung ging es aber äusserst langsam. Erst als im Jahre 1808

die Regiunkel Rheintal zusammenkam, war die Einrichtung
A^ollendet6). Das Protokoll der dritten Konferenz dieser Re-

') Vgl. «Intelligenzblatt des Archivs der Kapitelkonferenzen», III, 1806.
2) 1806, II, S.3, 118; W. A., 44,'65; « Archiv der Pastoralkonferenzen»,

XVI, S. 161.
3) W. A., 44, 37.

*) W. A., 39,113.
5) W. A., 45, 44; 47, 77.
o) W. A., 63, 35.

Internat, kirclü. Zeitschrift, Heft 3, 11)15. 21



— 306 —

giunkel vom 5. Mai 1809 wurde im Archiv publiziert1).
Regelmässig wurden sie aber nicht abgehalten. Im Jahre 1810 klagt
darüber Blattmann und macht die Dekane verantwortlich, die
dem Kommissar überall Hemmnisse bereiten2). Im Kapitel Wil
ging es rascher vorwärts. Wessenberg äusserte sich mit grosser
Zufriedenheit über die Protokolle, die ihm im Jahre 1804 schon
eingeschickt worden waren. Diese Konferenz hatte den Geist
der Institution völlig erfasst. „Die Erstlinge Ihrer Konferenzen,"
so schreibt Wessenberg im Rezess, „welche mir Dekan Prägger
übergeben hat, gewähren mir wahre Freude und heitere, süsse

Hoffnungen. Unmöglich lassen sich die Fortschritte berechnen,
welche die Wissenschaft und die Ausübung der Seelsorge auf
dem gebahnten Wege der Konferenzen machen werden, Avenn
sie ihrem Zweck getreu, nur diesen verfolgen" 3).

Auch das Kapitel Frauenfeld blieb nicht zurück. Es wurde
in 5 Distrikte eingeteilt. Hier hatte Wessenberg bald Gelegenheit,

Dekan Hofer in Tobel seinen vollen Beifall auszusprechen4).
Ein Aufsatz aus dem Jahre 1809 von Pfarrer Pfeifer in Klingenzeil

„Vom gemeinsamen gottesdienstlichen Volksgesange"
erschien im ArchiA7 6).

Viertes Kapitel.

Die gottesdienstlichen Reformen.

§ 9.

Die Bittgänge.
Am meisten Aufsehen und Beunruhigung unter der

Bevölkerung erregten die Verordnungen über die Bittgänge. Die
erste erschien am 17. März 1803. Sie richtet sich keinesAvegs

gegen diese Einrichtungen. Die Kirche, so Avird ausgeführt,
habe sie angeordnet, da sie bemerkt, dass diese Art feierlicher
Andachtsübungen zur Verherrlichung* der wichtigsten Gegenstände

der hl. Religion sehr geschickt sei, indem sie auf die
Gemüter des Volkes einen vorzüglich lebhaften Eindruck macht,

') 1810, I, S. 241.

2) W. A., 70, 57.

3) Vgl. «Archiv der Pastoralkonferenzen», 1805, I, S. 161.
4) W. A., 49, 132.

5) 1810, I, S. 18.



— 307 —

und das Vertrauen, die Liebe und die Dankbarkeit gegen Gott
in einem hohen Grade belebt und verstärkt. Die Bittgänge
bringen daher die heilsamsten Wirkungen hervor, Avenn sie
nach diesem einzig wrahren Gesichtspunkt der Kirche gehalten
werden und alles dabei vermieden Avird, was die Flamme reiner
Andacht ersticken oder Avas sinnliche Zerstreuung und sittliche
Unordnung veranlasst. So oft die Kirche Avahrgenommen, dass
solche Missbräuche sich eingeschlichen hatten, war sie darauf
bedacht, sie durch /zweckmässige Vorschriften zu entfernen.
Um nun Missbräuchen, die noch häufig bemerkt werden,
abzuhelfen, Averden nachstehende Weisungen gegeben. Die
Ursachen davon liegen in der zu grossen Zahl der Bittgänge und
darin, dass sie an zu weit entfernte Orte angestellt werden.
Es Avurde folgendes festgesetzt. Erstens sollen in Zukunft
diejenigen Prozessionen, die an hl. Festen, an Fronleichnam und
dessen Oktav, am Markustag und in der Bittwoche in oder in
der Nähe der Kirche abgehalten Averden, sowie alle, die von
der Kirche nach Anweisung der Rubriken angeordnet sind,
z. B. am Palmsonntag, mit geziemender Feierlichkeit beobachtet
werden. Zweitens werden jeder Pfarrkirche zwei Bittgänge
an gebotenen Feier- oder an Werktagen erlaubt. Inbegriffen
sind die Flurprozessionen. In Pfarreien mit nur einem
Geistlichen soll der Bittgang innerhalb der Pfarrei oder zu einer
höchstens eine Stunde entfernt liegenden Kirche stattfinden.
Wo mehrere Geistliche sind, bleibt einer zu Hause, um die
Messe zu lesen. Die Prozession darf aber nicht weiter als zwei
Stunden gehen. Bei vormittäglichen Bittgängen muss das Volk
auf Mittag, bei nachmittäglichen vor Sonnenuntergang zu Hause
sein. Das Übernachten Avird aufs strengste verboten. „Durch
die genaue Beobachtung dieser Vorschrift", so Avird ausgeführt,
„wird sehr vielen Unordnungen und AusschAveifungen, Avelche
sich bei den Bittgängen bei längerer Dauer einzufinden pflegen,
vorgebeugt Averden. Der Seelsorger suche durch zAveckmässige

Belehrung den irrigen Wahn zu zerstören, 'als Avenn die
Entfernung des Ortes den Bittgang in den Augen Gottes Avohlge-

fälliger und verdienstlicher machen könne; er suche durch
Darstellung der leidigen und sündhaften Folgen zu weiter
Bittgänge die Überzeugung* vom Gegenteil zu beAvirken." Die
Geistlichen, Lehrer und Ortsvorgesetzten werden verpflichtet, für
Ordnung und sittlichen Anstand zu sorgen. Männer und Weiber



— 308 —

sollen in gehöriger Absonderung bleiben. Reiterei, Besuch des
Wirtshauses und Zerstreuung des Volkes am Wallfahrtsort werden
verboten. Um aller Unordnung vorzubeugen, soll vor dem
Verlassen der Pfarrkirche das Volk über den Zweck des Bittganges
aufgeklärt, am Ziel soll eine kurze Predigt oder geistliche
Anrede gehalten und während des Ganges sollen ausser Gebeten

geistliche Lieder gemeinsam gesungen werden. Schliesslich
sollen nicht mehr Gemeinden auf einen Tag in dieselbe Kirche
zusammenkommen, als diese fassen kann1). Durch ein Zirkular
vom 1. Hornung 1804 Avurde diese Verordnung noch einmal
eingeschärft und bestimmt, dass sie von der Kanzel verlesen
und in einer Predigt erklärt werden soll. Die Dekane Averden

angehalten, genaue Verzeichnisse der Bittgänge ihrer Kapitel
ans Ordinariat einzusenden und für Durchführung der
Vorschriften besorgt zu sein. Auch die Deputaten erhalten diese

Weisung für ihre Regiunkel2). Im folgenden Jahr Avurden die
Dekane neuerdings darauf aufmerksam gemacht, dass das
Ordinariat auf der pünktlichen Durchführung* der beiden
Verfügungen bestehe und dass jede Übertretung sofort
anzuzeigen sei3).

Für die Konstanzer Diözese waren diese Vorschriften nichts
Neues. Joseph IL hatte für den österreichischen Teil ähnliche
Dekrete erlassen4), und der Konstanzer Bischof hatte zu ihrer
Durchführung am 2. September 1789 einen Hirtenbrief erlassen.
Er bestätigte darin, dass in der Diözese tatsächlich Missbräuche
bei den Bittgängen eingerissen Avaren. WTie sie entstehen
mussten, schildert er recht anschaulich also: „Man hat zwar
bei dem Anfange des Bittganges sein Gemüt zu Gott erhoben
und eine Zeitlang andächtig gebetet, zu einer weitern Strecke
des Weges aber ist man schon in Zerstreuung verfallen, man
betet ZAvar noch, aber das Gebet könnte Gott schon nicht mehr
wohlgefällig sein und der Herr hätte Ursache zu klagen : Dieses
Volk ehrt mich mit den Lefzem aber ihr Herz ist weit von
mir. Einen grossen Teil des Weges setzten viele mit unnützen

') Hirtenbriefe und Verordnungen, I, S. 134.

2) A. a. 0., I, S. 138.

3) A. a. O., I, S. 139.

4) F. Geier, Die Durchführung der kirchlichen Reformen Josephs IL
im vorderösterreichischen Breisgau in «Kirchenrechtliche Abhandlungen».
16. und 17. Heft, Herausgegeben von Dr. U. Stutz. 1905, S. 189.



- 309 —

und oftermass sündhaften Gesprächen fort, endlich wurden die
mehresten hungrig und durstig. Sie verliessen die Prozessionen
und eilten den Wirtzhäusern zu, überschritten die Schranken
der Massigkeit: es entstanden Ausschweifung, Unordnung, Sünden
und Ärgernisse, und auf diese Weise ward das heilige Ziel und
Ende des angestellten Bittganges verfehlt ; und die Wirkung davon
Avar, dass das Volk anstatt des Segens nicht selten den Fluch
von Gott zieh zugezogen hat" *). Von diesen josephinischen
Dekreten und bischöflichen Kundgebungen war die Schweiz nicht
berührt worden, die Verhältnisse waren aber ganz dieselben,
ja, sie waren in den Revolutionsjahren noch schlimmer
geAvorden.

In der Schweiz waren durch die helvetische Regierung die
Prozessionen ganz im Sinne der josephinischen Gesetzgebung-
eingeschränkt Avorden. Das Vollziehungsdirektorium beschloss,
dass keine über die Grenzen der Pfarrei hinausgehen dürfen,
weil sie zu „schändlichen Ausschweifungen" und zu politischen
Aufwiegelungen der Feinde der Helvetik Anlass geben. Der
Beschluss ging selbst Th. Müller, der doch ein begeisterter
Freund der neuen Zeit war, zu weit. Nach seiner Meinung
sollten die Missbräuche, über die jeder vernünftige Pfarrer
seufze, schon längst durch den Bischof gehoben sein. Den
Pfarrern stehe es zu, die Kreuzgänge einzustellen und durch
zweckmässigen Gottesdienst zu ersetzen2). Tatsächlich wurden
an vielen Orten die Prozessionen und Wallfahrten eingestellt.
Das bewirkte nicht bloss das Verbot, sondern auch die
Verödung der Klöster, die vielfach das Ziel der Wallfahrten waren.
So wurden einige Jahre die nach Einsiedeln unterbrochen.
Natürlich wrar das helvetische Gesetz von einem grossen Teil
der Bevölkerung mit Unwillen aufgenommen worden, die
Regierung sah sich zu Milderungen genötigt und als die Helvetik
in Trümmer ging, nahmen sich die Kantonsregierungen der
Sache an3), oder aber die einzelnen Geistlichen handelten nach
ihrem Gutdünken. Die Klöster suchten, als sie sich wieder
bevölkerten, die Wallfahrten in neuen Aufschwung zu bringen.

') Hirtenbriefe des Bischofs Maximilian Christoph v. Rodt, 1776—1800.

Sammlung in der Wessenbergbibliothek in Konstanz.
3) Aktensammlung aus der Zeit der helvetischen Republik, IV, S. 96.
3) G. J. Baumgartner Geschichte des Schweiz. Freistaates und des

Kantons St. Gallen. Zürich 1868, II, S. 40.



— 310 —

Die Verwirrung wurde immer grösser. Im Kanton Solothurn
regelte der Kirchenrat die Angelegenheit, indem er am 9. April
1800 „der Achtung für diese öffentlichen Kirchengebräuche
soAvohl als der Sittlichkeit gemäss" verfügte, dass keine Kreuzgänge

an Orte unternommen werden, avo Militär liegt, dass sie
nicht Aveiter gehen dürften als eine Stunde, damit die Leute auf
Mittag wieder zurück seien. Der bischöfliche Kommissar Glutz
gab diesem Erlass seinen vollen Beifall, nur schmerzte es ihn,
dass ein bürgerlicher Kirchenrat sich kirchliche Rechte an-
massen wolle. Und die Geistlichkeit des obern Teiles des
Kommissariates beschloss auf einer Konferenz am 21. April, keine
Kreuzgänge auf Heerstrassen und keine ausserhalb der Pfarreien

abzuhalten und das den Kommissaren von Basel und
Lausanne mitzuteilen. Die Verordnung des Kirchenrates genügte
ihr nicht, weil sie nicht „allen Gefahren und zu befürchtenden
Abscheulichkeiten" vorbeuge. Auch bei solchen, die nur eine
halbe Stunde weit gehen, kämen Dinge vor, die zu beseitigen
seien. Dagegen beharrte nun der Kommissar auf der Verfügung
des Kirchenrates. Er möchte nicht alle Bittgänge abschaffen,
sondern nur die, die in weit entfernte Kirchen und in Städte
gehen, „Aveil sie zu Unsittlichkeit und Verführung der Unschuld,
zu unnötigem Aufwand und zu schädlichem Müssiggang
gemeiniglich Anlass geben" ').

Als die mehrtägigen Wallfahrten Avieder aufkamen, trat
Th. Müller in Luzern im Einverständnis mit dem Ordinariat
dagegen auf. Im Jahr 1802 sind die Bittgänge häufiger Gegenstand

des Gedankenaustausches ZAAischen Wessenberg und
Müller2). Müller drang besonders darauf, dass eine Verordnung
erlassen werde, während Wessenberg zögerte. Er hatte
Bedenken wegen der kleinen Kantone, wollte ruhigere Zeiten
abwarten und sich die Unterstützung der Regierungen sichern.
Im Dezember 1802 schickte er den Entwurf einer Verordnung,
den er für den Reichs- und österreichischen Bistumsteil
ausgearbeitet hatte, an Müller mit dem Wunsch, ihm mitzuteilen,
welche Einschränkungen in der Schweiz durchführbar seien.
Er ZAveifelte nämlich daran, dass dies möglich sei. Die
Vorschläge und Zusätze Müllers wurden berücksichtigt. So kam

') Stift Schönenwerd, 121, 4.

2) Vgl. BriefAvechsel Wessenberg-Th. Müller.



— 311 —

mit seiner Mitarbeit die Verordnung zustande, die dank seiner
Bemühungen auch auf die Schweiz ausgedehnt wurde.

Die Verordnung Avurde von massgebenden Persönlichkeiten
geistlichen und weltlichen Standes rückhaltlos als notwendig
und zeitgemäss betrachtet. Wessenberg hatte aber richtig
vermutet. Anstände gab es bald in den Urkantonen. Zwar hatte
er schon vor der Publikation für den Kanton Unterwalden
„zur Schonung der Schwachen" Vergünstigungen in Aussicht
genommen. Sie genügten aber nicht. Insbesondere hat er nicht
damit gerechnet, wie das Volk an den seit Jahrhunderten
üblichen Landeswallfahrten nach Einsiedeln hing und die dortigen
Mönche, als sie das Kloster wieder bezogen hatten, alles taten,
„um ihr sogenanntes Gnadenbild in Kredit" zu halten, wie sich
Dekan Bossard in einem Brief an Wessenberg äusserte '). Natürlich

waren die Mönche nicht gut auf Konstanz zu sprechen,
ja es fehlte nicht an heftigen Äusserungen auf der Kanzel. Als
diese einmal auch gar zu masslos ausfielen und Dalberg mit
Luther verglichen wurde, musste auf erfolgte Reklamation
hin Abt Beat sich entschuldigen, was in einem devoten Brief
an Wessenberg geschah2). Der Ausweg, der gefunden wurde,
um die Landeswallfahrten zu ermöglichen, dass nur Vertreter
der Pfarreien sich beteiligten und die Frauen vollständig
ausgeschlossen sein sollten, bewährte sich nicht, da er keinen
Anklang finden konnte. Wiederholt verbot Wessenberg weit
entfernten Pfarreien gemeinsame Fahrten nach Einsiedeln3). Sie
hatten sich aber zu sehr eingelebt. Es blieb dem Ordinariat
schliesslich nichts Anderes übrig, als der Sache ihren Lauf zu
lassen4). Die alte Tradition musste über gutgemeinte und
vernünftige Dekrete siegen. Dass übrigens Wessenberg kein
grundsätzlicher Gegner solcher Veranstaltungen gewesen ist, als den

man ihn gern bezeichnet, bestätigt ein Vorfall, der in
wallfahrtsfreundlichen Kreisen gern erzählt wird. Als er im Jahre
1806 in Einsiedeln weilte und gerade die Pilger der Glarner
Kreuzfahrt eintrafen und, den Rosenkranz betend, in die Kirche

') W. A., 39, 69.
2) W. A., 47, 70.

3) W. A., 54, 19.

4) Vgl. Odilo Ringholz: Wallfahrtsgeschichte unserer Lieben Frau von
Einsiedeln, Freiburg 1896, S. 300 ff. ; F. J. Gut : Der Überfall in Nidwaiden
im Jahr 1798, Stans 1798.



— 312 —

traten, schloss er sich dem Zug an, beobachtete alles genau
und äusserte sich zu seinen Begleitern: „So habe ich es nicht
geglaubt, so hat man es mir nicht beschrieben"J). Dieses Wort
ändert an der Tatsache nichts, dass mit den Bittgängen
Missbräuche verbunden waren. Wenn sie wirklich verschwanden,
ist das ein Verdienst des vielgeschmähten Konstanzer Generalvikars.

Andere Anstände gab es in den kleinen Kantonen sonst
nicht. Die Kommissare und Dekane schickten die Verzeichnisse

an das Ordinariat ein und erhielten die geAVünschte
Bestätigung. Im Kanton Uri beschloss man, den Entscheid den
Pfarreien zu überlassen2). Im Kanton Schwyz hatten die meisten
Pfarreien Aveniger Bittgänge, als erlaubt wurden3). In
Obwalden beschloss die Regierung, es solle alles beim Alten
bleiben4).

Im Kanton Luzern Avurde den Vorschriften ziemlich
nachgelebt. „Wo die Pfarrer die bischöfliche Verordnung kräftig
und von Herzen unterstützen, da geht es gut." In der Stadt
wurden zwei Landprozessionen durch feierliche Gottesdienste
mit Bittgängen in der Stadt ersetzt5). Einen unliebsamen Auftritt

verursachte die Gemeinde Lunkhofen im Aargau, die seit
der Reformation 9 Stunden weit eine Fahrt nach Luzern
unternahm. Die Ortsgeistlichen Avollten sie nun im Jahr 1803 durch
einen Gottesdienst ersetzen, allein unzufriedene Elemente zogen
mit Kreuz und Fahne ohne Geistliche nach Luzern, Ihre Bitte
um geistliche Assistenz in Luzern schlug Th. Müller ab, „da
ich diesen Zug als eine Zusammensetzung widerspenstiger Leute
ansah"6). Der Propst willfahrte aber ihrem Begehren und
schickte ihnen einen Stiftsgeistlichen, der die Messe las.

Schwierigkeiten gab es im Kanton Solothurn, wo man drei
Jahre früher so radikal vorgegangen war. Der Kommissar
Glutz, die Geistlichkeit und die Regierung stimmten dem
Ordinariat bei. Allein Regierung und Glutz befürchteten Unruhen
unter dem Volk, „da der Pöbel niemals so sehr als in diesen

') Vgl. 0. Ringholz, a. a. 0., S. 304.

2) AV. A., 39, 15.

s) W. A., 40, 141.

4) W. A., 44, 112.

") W. A., 39, 107; 44, 112.

*) W. A., 39, 107; 145.



— 313 —

Tagen auf seine Freigänge Ansprüche macht"J). Die Verhandlungen

mit den Ordinariaten \Ton Basel und Lausanne, um
gemeinsam vorzugehen, führten zu keinem Ziel. Nicht prinzipielle

Bedenken wurden erhoben, sondern man vertröstete „auf
günstigere Zeiten, bis das Volk mehr belehrt sein werde"2).
Verschiedene Versuche des Generalvikariats von Lausanne,
Missbräuche abzustellen, blieben erfolglos. Sie sind, versicherte
F. J. Glutz, Generalvikar und Stiftsprobst in Solothurn (ein
Bruder des Kommissars in Schönenwerd), am 11. April 1804
nach Konstanz, bei unserm „gegen jede Neuerung misstrauischen
Landvolk entweder fruchtlos oder doch manchmal für unsere
Herren Seelsorger verdriesslich ausgefallen". Durch die neu
ausgebrochenen Unruhen sei der Solothurner Bauer in Spannung

gebracht und dürfe durch kirchliche Verordnungen nicht
mehr gereizt Averden. Die Regierung habe dem Propst in
SchönenAverd den Wunsch geäussert, „dass man bei der Ausführung

bischöflicher Verordnungen in Hinsicht auf Bittgänge
darauf Bedacht nehmen möchte, dass uralte Missbräuche sich
in unserm Kanton nicht geradezu abschaffen lassen". Der
Solothurner Stiftspropst hofft, Wessenberg werde es nicht ungefällig
aufnehmen und nicht missbilligen, Avenn das Generalvikariat
sich bei der Mitwirkung der „ganz nach dem Geiste der
Religion abgefassten Verordnung" enthalte und günstigere Zeit
abwarte, „wo Avir mit bestem Erfolg gegen jene Missbräuche
unserer Bittgänge mitzuwirken hoffen"3). Für den Kanton
Solothurn blieben die Bittgänge erlaubt, die auf Mittag zurück sein
konnten. Unhaltbare Zustände herrschten beim jeweiligen
Zusammentreffen der Gemeinden der Amteien Kriegstetten und
Leberberg am Freitag nach Himmelfahrt in der Stadt Solothurn.
Glutz bezeichnete diesen Bittgang mehr als einen Markt- und
Freudentag, der mehr „mit Lärm, Unordnung und Sittenlosig-
keit als mit Andacht und Erbauung" zugebracht werde4). Der
Bittgang wurde deshalb im Jahr 1806 auf drei Tage verlegt,
eine Massregel, die sich bewährte. Im folgenden Jahr Aveiss

ein Pfarrer darüber nur Gutes zu berichten, Avährend ein
anderer klagt, dass viele den Kreuzgang verlassen, in der Stadt

') Stift Schönenwerd 121, 127.

2) A. a. 0. 121, 173.

3) W. A., 44, 100.

4) Stift Schönenwerd 120, 88.



— 314 —

sogar getanzt und auf dem Wege Unsittlichkeiten begangen
hätten1). Nicht alle Berichte nennen bei den Bittgängen
Missbräuche. Die Konferenz in Kriegstetten vom 9. Dezember 1806
führt als böse Folgen der Wallfahrtslust Vernachlässigung des

Pfarrgottesdienstes, Unmässigkeit in Wirtshäusern, Schlaghändel,
Raufereien, nächtliches Heimkehren verliebter Personen an2).

Mit grossem Misstrauen wurde die Einschränkung der
Bittgänge vom Volke auch im Kanton Aargau aufgenommen. Als
Ursache wird Avie im Kanton Solothurn die Revolution
angegeben, durch die das Volk in grosse Angst um seine Religion
geraten sei3). Die Geistlichen hielten sich an die Vorschriften.
In einigen Gemeinden, wo im Jahr 1805 die Osterprozession
zur hl. Verena nach Zurzach eingestellt worden war, rottete
sich das Volk zusammen, beschimpfte die Geistlichkeit und
ordnete die Bittfahrt selbst an. Das Vorgehen begünstigten
die Chorherren von Zurzach, die den Zügen Geistliche
entgegenschickten. Selbstverständlich förderten diese Auftritte die
Andacht nicht, obschon sie der Festprediger im Stift zu
Zurzach als „handgreiflichen Beweis der Frömmigkeit und Gottesfurcht"

pries4). Nach und nach lebten sich die Verordnungen
ein, wie die Pfarrberichte aus dem Kapitel Bremgarten5) und
Konferenzbeschlüsse des Kapitels Mellingen8) meldeten. Die
unterdrückten Gänge wurden überall durch Gottesdienst in der
Pfarrkirche ersetzt.

In der Ostschweiz fand die Reform ähnliche Aufnahme.
In St. Gallen wünschte der Rat „recht sehnlich, dass die Aveisen

Absichten, Avelche dabei zugrunde liegen, erzielt Averden mögen"7).
Und im Kapitel Rapperswil wrurde sie vom Klerus mit Freuden
entgegengenommen, so dass nirgends eine merkliche Klage laut
Avurde. Opposition machten die Bauern im Rheintal und in
Gemeinden, die unter dem Einfluss der Mönche von St. Gallen
standen. Als im Jahr 1803 die Fahrten nach diesem Kloster
eingestellt wurden, spielten sich zum Teil ähnliche Szenen wie

1) Stift Schönenwerd 120, 125.

2) W. A., 56, 106.

3) W. A., 40, 85; 64, 44.

4) W. A., 49, 80.

5) W. A., 50, 153.

6) W. A., 54, 44.

7) W. A., 39, 98.



— 315 —

in Zurzach und Luzern ab. Die Bauern erklärten : „Wir fragen
dem Bischof von Konstanz nichts nach", und pilgerten ohne
Geistliche zum hl. Gallus1). Auch im Kanton Thurgau gab es

solche Zwischenfälle. Aufregung verursachte der Versuch einiger
Geistlicher, die Prozession nach St. Peter bei Wil aufzugeben2).
Hier gab es Geistliche, die nicht wagten, dem Volk entgegenzutreten,

trotzdem sie von der NotAvendigkeit der Verordnung
überzeugt waren, während andere sie befolgten, was die
Verwirrung nur steigerte. In der Ostschweiz, besonders in den

Teilen, die einst zur Obedienz des Abtes von St. Gallen gehört
hatten, hemmten die Kämpfe um den Bestand des Klosters jede
wirksame Tätigkeit der Konstanzer Kurie auf lange Zeit.

Vom Jahre 1807 an verstummten die Klagen und es trat
überall Ruhe ein. Die gute Wirkung der Verordnungen wurde
eingesehen. Das Ordinariat hatte aber auch in Fällen, die es

nötig machten, nachgegeben. So notwendig die Reform gewesen
und so viele Missbräuche aus der Welt zu schaffen sie
berufen Avar, sie pflanzte doch ein tiefes Misstrauen gegen
Konstanz und vor allem gegen Wessenberg im Volk, das von den

Gegnern der Konstanzer Kurie klug ausgenützt wurde.

•) W. A., 44, 100, 129.

') W. A., 45, 13; 54, 11.

(Schluss folgt.)


	Die Durchführung der kirchlichen Verordnungen des Konstanzer Generalvikars J.H. von Wessenberg in der Schweiz [Fortsetzung]

