
Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 5 (1915)

Heft: 3

Artikel: Zwei Thesen über die Gültigkeit einer bischöflichen Konsekration

Autor: E.H.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-403867

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 31.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-403867
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


— 271 -

Zwei Thesen
über die Gültigkeif einer bischöflichen Konsekration.

Mit Rücksicht auf besondere Vorkommnisse habe ich der
„Living Church", einem in Milwaukee (Wisconsin) erscheinenden
angesehenen Organ der bischöflichen Kirche Amerikas, am
3. April dieses Jahres zwei Thesen übermittelt, von denen ich
wünschte, dass sie von kompetenten Theologen und Kanonisten
einer wissenschaftlichen Prüfung unterzogen würden. Es handelt

sich dabei freilich nicht bloss um theoretische
Erörterungen, sondern zugleich um Beantwortung der auch in der
bischöflichen Kirche praktisch gewordenen Frage, welche Stellung

die kirchlichen Behörden gegenüber gewissen Persönlichkeiten,

die sich als Träger des bischöflichen Amtes im
katholischen Sinn gerieren, einzunehmen hätten. Zur Vermeidung
von Missverständnissen bemerke ich ausdrücklich, 1. dass

meine Thesen die Bedeutung von Fragen haben und nicht
endgültige Feststellungen sein sollen, und 2. dass ich bei der
Formulierung der Sätze einfach vom katholischen Standpunkt
ausgehe.

These I.
„Eine unter falschen Vorgaben und mit Vorweisung

gefälschter Dokumente erschlichene Konsekration kann nicht
als gültig anerkannt werden, auch wenn der Weiheritus von
wirklichen Bischöfen genau vollzogen worden ist."

Der in dieser These \-orausgesetzte Fall ist, soweit ich
sehe, im kanonischen Recht nicht direkt berücksichtigt worden.
So behandelt z. B. van Espen in seinem umfangreichen Werk
„Jus ecclesiasticum universum" (Lovanii, 1721) auf zwanzig
enggedruckten Folioseiten (tom. I, p. 453—473) die verschie-



— 272 —

denen kanonischen Hindernisse des Empfangs oder der
rechtmässigen Ausübung priesterlicher Weihen. Er definiert nämlich
(p. 453, n. V) die sog. „Irregularität" als kanonisches Hindernis,
eine geistliche Weihe zu empfangen oder diese — wenigstens
nach geleisteter Busse — auszuüben (impedimentum canonicum
acceptionem ordinum ecclesiasticorum aut aliquem eorum usum
directe impediens etiam post poenitentiam). Als solche Hindernisse
werden namhaft gemacht und einlässlich erörtert 1. die
(sukzessive) Bigamie, 2. die Illegitimität der Geburt, 3. der Mangel
an Milde (durch Schlägereien und Blutvergiessen an den Tag
gekommen), 4. störende körperliche Mängel, 5. ein verübtes
Verbrechen, 6. insbesondere ein vom Ordinanden verübter
Totschlag. Wendet man auf diese Dinge einfach die angegebene
Definition an, so könnte man glauben, der genannte
Kirchenrechtslehrer wolle sagen, dass sie den wirklichen Empfang
einer Weihe unmöglich, also die Ordination, bezw. Konsekration,
ungültig machen. Allein so verhält es sich nicht ; vielmehr wird
regelmässig auch die Frage untersucht, unter welchen
Umständen ein ordo erteilt, bezw. ausgeübt werden dürfe, trotzdem
das eine oder andere jener Hindernisse vorhanden ist; wird
eine Ordination vollzogen, ohne dass vorher ein rechtsgültiger
Dispens erteilt worden war, so ist die Weihe wohl unerlaubt
(illicita), aber gültig (valida). Ein mit dem Mangel der Irregularität

behafteter Kandidat muss nicht ein zweites Mal ordiniert
werden, wenn er den Dispens erst nach erfolgter Ordination

') Auch die heutigen römischkatholischen Kirchenrechtslehrer geben
auf die Frage, ob das Vorhandensein einer «Irregularität» die Gültigkeit
einer Weihe hindere, in der bestimmtesten Form eine verneinende Antwort.
Ich berufe mich auf den Kirchenrechtslehrer an der katholisch-theologischen
Fakultät in Tübingen, der in seinem Fache eine unbestrittene Autorität
ist. Professor Sägmüller (Lehrbuch des katholischen Kirchenrechts, IL Aufl.,
Freiburg i. B., 1909) beginnt (S. 133) das mit «Der Ordinandi überschrie-
bene Kapitel mit folgenden Sätzen :

« Nach göttlichem Rechte können nur getaufte männliche Personen
tonsuriert und ordiniert werden. Völlig unfähig (incapaces) dazu sind
die Ungetauften, die Weiber und Jene, welche der Ordination absolut
widerstreben. Wo letzteres nicht der Fall ist, wird der freie Wille präsumiert.
Daher empfangen Kinder, Geistesabwesende und unter Furcht Ordinierte die
Weihen gültig, wenn auch unerlaubt. Jedoch sind dieselben nicht an die

klerikalen Standespflichten gebunden, wenn sie nach erreichter Pubertät oder
alsbald nach der Ordination ihre Freiheit zurückfordern.»



— 273 —

In diesem Zusammenhang sollte man auch ein Kapitel
erwarten über die Frage : Ist eine Weihe auch dann gültig (valida),
wenn es dem Kandidaten gelingt, die Ordination unter falschen
Vorgaben, bezw. unter absichtlicher Verheimlichung des ihm

Zu den sog. Irregularitäten übergehend, lehrt hierauf Sägmüller:
« Wenn nun auch alle andern Personen fähig sind, ordiniert zu werden,

so wurden doch nach dem Vorgang- des Alten Testamentes und gemäss
den Forderungen des Neuen Testamentes schon frühe im Interesse von
Kirche und Klerus gewisse körperliche, geistige, sittliche und soziale
Eigenschaften gesetzlich gefordert, damit einer Kleriker werden, bezw. klerikale
Funktionen fernerhin ausüben durfte. Wer sie aber nicht hatte, durfte
nicht geweiht werden. War er aber doch geweiht worden, so war die Weihe zwar

gültig, aber unerlaubt. (Von mir unterstrichen.) Der Ordinierte sollte dieselbe
daher nicht ausüben und noch weniger eine höhere empfangen. »

Sägmüller verschweigt nicht, dass das heutige Kirchenrecht der Praxis
der alten Kirche nicht vollkommen entspricht. Er schränkt, wenn ich ihn
recht verstehe, den Satz, dass eine Weihe auch dann als gültig anzusehen
sei, wenn eine Irregularität vorhanden ist, für die alte Kirche mit folgenden
Bemerkungen ein :

« Anderseits durften g-ewisse schlechte sittliche Eigenschaften nicht da
sein. So konnten diejenigen nicht geweiht werden, welche nach der Taufe
in schwere, besonders fleischliche Sünden gefallen waren. Ganz besonders

galt als unfähig (von mir unterstrichen) zum geistlichen Stand, wer Kirchenbusse

geleistet hatte. Ja die Kleriker wurden als solche zur öffentlichen
Kirchenbusse gar nicht zugelassen. Vielmehr wurden dieselben, wenn ein

selbst vor der Ordination begangenes Verbrechen entdeckt wurde, des Amtes
und der Würde entsetzt und nach abgelaufener Busszeit zur Laienkom-
muuion verwiesen. Als dann die öffentliche Busse aufgehört hatte, schlössen

nur noch öffentliche und sugleich infamierende Verbrechen wegen Mangels der
Ehre von der Weihe aus. Doch hat die kirchliche Gesetzgebung auf
bestimmte Verbrechen, ob sie öffentlich oder geheim begang-en wurden, zur
Strafe die Verweigerung der Ordination gesetzt. Lang-e hatte man für
solche, denen aus einem dieser Gründe die Ordination oder die Weiter-
ordination A'ersagt blieb, keine bestimmte Bezeichnung. Seit Ende des
12. Jahrhunderts aber fing man an, den mit einem solchen Mangel Behafteten

als «irregularis» und den Mangel selbst als «Irregularität» zu
bezeichnen, Ausdrücke, die bald ständig wurden. »

Demgemäss wird nun S. 181 folgende Definition gegeben: « Unter
einer Irregularität versteht man den Mangel einer persönlichen Eigenschaft,
welcher nach ausdrücklicher Bestimmung des kirchlichen Rechtes den Empfang der
Tonsur und Weihe und die Ausübung der Weihe unerlaubt macht. »

Hierauf folgt eine Aufzählung und Erörterung der verschiedenen im
kirchlichen Kecht vorgesehenen Irregularitäten. Es gibt solche I. ex defechi :

1. Mangel des gesetzlichen Alters,
2. Mangel der körperlichen Tüchtigkeit,
3. Mangel des vollen Vernunftgebrauchs,

Internat, kirchl. Zeitschrift, Heft 3, 1915. 19



— 274 —

bekannten Hindernisses, zu erschleichen? Man wird sich das
Fehlen einer solchen Abhandlung aus dem Umstand zu erklären
haben, dass der Ordination eine sehr sorgfältige Prüfung
vorauszugehen hat und darum eine Erschleichung fast nicht denkbar

ist. Im Anschluss an die apostolische Mahnung : „Lege
niemand vorschnell die Hände auf und mache dich nicht
teilhaftig fremder Sünden" (1. Tim. 5, 22), behandelt der genannte
grosse Kirchenrechtslehrer (1. c. p. 422 ss.) wiederum sehr
ausführlich die Pflicht der Bischöfe, die Priesteramtskandidaten
vor Erteilung der Weihen nicht nur prüfen zu lassen, sondern
selbst auch zu prüfen, die beabsichtigte Weihehandlung vorher

4. Mangel genügender Kenntnisse,
5. Mangel des hinlänglich gefestigten Glaubens,
6. Mangel der Herzensmilde,
7. Mangel der Einheit (des nur einmaligen Empfangs) des Sakramentes

der Ehe,
8. Mangel der Unabhängigkeit,
9. Mangel der ehelichen Geburt,

10. Mangel der Ehre;
IL Irregularitäten ex delicto:

1. Missbrauch der Taufe (willkürliche Wiedertaufe),
2. Missbrauch der Weihegewalt (Usurpierung einer geistlichen Funktion,

ohne den Besitz des A'on der Funktion vorausgesetzten Ordos),
3. Missachtung der Zensur (Ausübung- geistlicher Funktionen trotz

Suspension),
4. Handel mit Messstipendien,
5. Eheschliessung trotz höherer Weihe,
6. Häresie, Apostasie, schismatische Haltung,
7. Menschenmord, Verstümmelung-.

In einem Schlussabschnitt (S. 200—203) handelt Sägmüller von der
Beseitigung der Irregularitäten. «Soll der in einer Irregularität Befindliche
ordiniert werden oder seinen Ordo ausüben dürfen, so muss die Irregularität

gehoben sein.» «Alle Irregularitäten können durch Dispens
gehoben werden. Und swar dispensiert der Papst von allen, weil sie alle auf dem

gemeinen Recht beruhen. » Wie es sich mit der Ordination verhält, die
vollzogen wurde, ohne dass vorher eine vorhandene Irregularität gehoben worden

war, braucht nach dem Gesagten nicht wiederholt zu Averden : eine
solche Ordination ist wohl unerlaubt, aber nicht ungültig. Die Irregularität
macht zum Empfang der Weihe nicht unfähig; zeigt sieh nach der
Ordination, dass eine Irregularität vorhanden Avar, so bedarf der Ordinierte
allerdings einer Dispensation, um den Ordo ausüben zu dürfen; sobald er
aber dispensiert worden ist, kann er auch den Ordo in erlaubter Weise
ausüben, ohne vorerst reordiniert worden zu sein ; die Ordination war an sich

gültig, selbst wenn z. B. ein Kind zum Priester ordiniert worden war.



¦ — 275 —

bekannt zu machen und dem katholischen Volke Gelegenheit
zu geben, sich über Würdigkeit oder Unwürdigkeit der Kandidaten

auszusprechen.
In analoger Weise beginnt van Espen die Abhandlung über

die BischofsAvahlen (1. c. p. 79 ss.) mit einer sehr passenden
Erinnerung an die kirchlichen Vorschriften und Übungen, deren
Cyprian gedenkt, wenn er von der Einsetzung von Bischöfen
redet: Damit kein Unwürdiger zum Amt gelange, habe man
sich an die apostolische Übung zu halten, die beinahe in allen
Provinzen beobachtet werde. Sei in einer Kirche ein Bischof
einzusetzen, so sollen daselbst die Bischöfe der betreffenden
Provinz zusammenkommen und in der Gegenwart des Volkes,
das mit den Persönlichkeiten genau bekannt sei, die Wahl
vornehmen. Wie Moses nach göttlicher Anordnung den Aaron voider

ganzen Versammlung zum Priester zu ernennen hatte, so

dürfe auch eine BischofsAveihe nicht im geheimen, sondern nur
in der Anwesenheit des ganzen Volkes vollzogen AA'erden, damit
allfällige Vergehen bekannt gemacht, aber auch die Verdienste
geziemend verkündet Averden könnten. Ja nicht bloss als Zeuge
habe das Volk bei der Einsetzung eines Bischofs mitzuwirken,
sondern auch durch Teilnahme an der Wahl. — Mit wiederholter

Betonung, dass mit dieser Übung die Wahl und die Weihe
eines Unwürdigen verhindert werden sollen, beAveist van Espen,
wie allgemein und Avie früh schon die Beteiligung des Volkes
an der Bischofswahl vorgeschrieben gewesen sei. Darauf —
und nicht bloss auf die Konsekration — bezieht er auch den
Beschluss des allgemeinen Konzils von Nicäa (Mansi, II, p. 670) :

„Der Bischof soll eigentlich von allen (Bischöfen) der Eparchie
(Provinz) eingesetzt Averden ; Avenn das aber schwer ist, sei es

Avegen eines dringenden Notfalls, sei es Avegen der Weite des

Weges, so müssen wenigstens drei sich versammeln und mit
schriftlicher Einwilligung der Abwesenden die Cheirotonie
vornehmen." — Den Zweck dieser Anordnung nenne, Avie van Espen
im Kapitel über die Konsekration (1. c. p. 98) ausführt, schon
Innocenz I. (402—417) in seinem Schreiben an den Bischof
Victricius von Rouen. In diesem Briefe wird an alte Vorschriften

erinnert, die leider vielfach in Vergessenheit geraten seien,
obwohl es doch 2. Thess. 2, 15 heisse: „Stehet fest und haltet
an den Überlieferungen, die ich euch überliefert habe, es sei

durch Wort oder Brief." Als erste derartige Überlieferung Avird



— 276 —

sodann folgender Kanon namhaft gemacht: „Ohne Mitwissen
des Metropoliten wage niemand, einen Bischof zu ordinieren;
denn unanfechtbar ist ein Urteil dann, wenn es durch die
Zustimmung der Mehrzahl bestätigt wird. Auch nehme sich
ein einzelner Bischof nicht heraus, einen Bischof zu ordinieren,
damit nicht der Schein entstehe, das Amt sei in verstohlener
Weise erteilt worden (ne furtivum beneficium praestitum videatur).

Das nämlich ist auf der Synode zu Nicäa verordnet und
festgestellt worden" (Mansi, t. Ill, p. 1033). Van Espen beweist
mit diesem und mit andern Zeugnissen, dass die Vorschrift,
eine Bischofsweihe sei durch drei Bischöfe zu vollziehen, lediglich

disziplinare Bedeutung habe und an und für sich mit der
Gültigkeit der Konsekration nicht zusammenhange, sondern
eben nur eine eigenmächtige und Avillkürliche Bischofsweihe
verhindern soll.

Aber gerade deshalb Aväre nun eine Erörterung der Frage
am Platze gewesen: Was ist aber Aron einer Konsekration zu
halten, die trotz allen kirchlichen Vorschriften von einem
Bischof in eigenmächtiger Willkür erteilt oder aber von einem
Geistlichen unter Umständen erschlichen Avird, unter denen sie

der Bischof nicht erteilt hätte, -wenn er nicht hintergangen worden
wäre? Ist eine solche Konsekration nur unerlaubt, aber gültig?
Oder ist sie einfach als nichtig — „nulle et non aA^enue" —
anzusehen? Eine solche Erörterung folgt nicht. Man wird Avohl

anzunehmen haben, die Theologen und Kirchenrechtslehrer
hätten die Behandlung eines derartigen Themas unterlassen,
weil sie dieses mit Rücksicht auf die herrschende kirchliche
Ordnung für gegenstandslos hielten. Tatsächlich Avar in der
Reichskirche der Fall fast nicht denkbar, dass eine Konsekration

in illegaler Weise vollzogen wurde. Wahl und Weihe
waren in der Regel zwei Momente eines und desselben heiligen
Aktes ; dieser wurde an dem Orte vollzogen, avo der zu konse-
krierende Bischof seinen Stuhl hatte; er Avar öffentlich und
ging in der Gegenwart des Volkes und unter MitAvirkung der
Provinzialbischöfe vor sich. (Vgl. Hefele, Konziliengeschichte I,
S. 365 ff.). Von grosser Bedeutung Avar namentlich die auch
vom nicänischen Konzil als selbstverständlich angenommene
Übung, dass sich die Konsekratoren in der Stadt des zu
weihenden Bischofs versammelten, hier die öffentliche Wahl
leiteten und an dem Gewählten die Handauflegung vollzogen.



— 277 —

Eine Erschleichung der bischöflichen Weihe war unter solchen
Umständen völlig ausgeschlossen, und die Frage, ob eine
erschlichene Konsekration gültig (valida) sei, brauchte gar nicht
aufgeAvorfen zu werden.

Indessen möchte man glauben, dass sich doch wenigstens
im Kapitel über die Simonie eine analoge Frage unabweislich
aufdränge. Van Espen erörtert das Wesen der Simonie und die
damit zusammenhängenden Dinge mit einer Ausführlichkeit,
die man schwerlich in einem andern kirchenrechtlichen Werke
findet (tom. I, p. 747—770. Vgl. tom. II, 4, p. 28 ss.). Er
versteht unter Simonie nicht bloss die Verleihung von Benefizien
um Geld, sondern jede Art von Spendung oder Enverbung
geistiger Güter aus egoistischem Interesse und persönlicher Rücksicht.

Auch beruft er sich in der Abhandlung über die Strafe,
die den durch Simonie zu einem kirchlichen Vorteil Gelangten
trifft (1. c, p. 756), auf den zweiten Kanon des allgemeinen
Konzils von Chalcedon (451), der folgende Bestimmung enthält:

„Wenn ein Bischof um Geld eine Weihe erteilt und die
nicht kaufbare Gnade käuflich gemacht hat (xai eîç nqàaiv
xaxayccyi] rrjv cinga-rov %dQiv) und einen Bischof oder Landbischof
oder Priester oder Diakon oder sonstigen Kleriker geweiht
(xfiQOTovfjarj) oder um Geld einen Ökonomen oder Anwalt oder
Kirchenhüter oder sonst einen Kirchendiener angestellt hat
(nQoßaXXono) aus niederer Habsucht, so soll er (der Bischof),
wenn er dessen übenviesen ist, Avegen seiner eigenen Stelle in
Gefahr kommen (xivdvvsvézm) ; der Geweihte aber soll von kaufs-
Aveise erhaltener Weihe oder Anstellung keinen Nutzen haben,
sondern die Würde oder Stelle verlieren, die er um Geld
bekommen hat" (ïaxii) dXlozQioç xi'ç dÇiaç rj zov cpoorzia/iazog).

So übersetzt Hefele den Kanon (Konziliengeschichte, II, S. 487).
Als Simonie betrachtet das Konzil also auch die um Geld
geschehende Verleihung solcher Kirchenämter, die keine Weihe

zur Voraussetzung kaben. Worin besteht nun die Strafe dessen,
der in solcher Weise ein geistliches oder weltliches Kirchen-
amt envorben hat? Sicher in der Absetzung. Aber es fragt
sich, ob nach der Lehre des Konzils der Geistliche, der abgesetzt

wird, auch die geistliche Weihe oder nur die Anstellung
verliere. Auch die offizielle lateinische Übersetzung: Sit a
dignitate vel curatione alienus (Mansi, tom. VII, 358), gibt
darüber keinen ganz zuverlässigen Aufschluss. Man kann



— 278 —

höchstens sagen, dass zur Zeit des Konzils von Chalcedon
überhaupt zwischen geistlicher Weihe und geistlicher
Anstellung noch nicht so scharf unterschieden wurde, sondern dass,
wer das eine verlor, auch das andere nicht mehr besass.
Beachtenswert ist aber, dass das Konzil nicht bestimmt von
Absetzung spricht, sondern nur erklärt, der betreffende habe der
fragliehen Stellung gegenüber als „fremd" (àXXozgtoç, alienus)
zu gelten. Das kann heissen: der Betreffende hat die Würde
gar nie besessen; die Cheirotonie (ordinatio) ivar von Anfang
an ungültig. Van Espen hat die Unklarheit wohl bemerkt, lässt
sich aber darauf nicht näher ein. Nur zitiert er andere
Synodalbeschlüsse, die bald in dem einen, bald in dem andern Sinne
aufgefasst Averden können. Die sogenannte trullanische Synode
(692) verordnete: ,,Wir befehlen, dass nicht bloss diejenigen,
die sich um Geld ordinieren liessen, seien es Bischöfe oder
andere Kleriker, sondern auch diejenigen, die die Ordination
vollzogen haben, abgesetzt werden" (xa&aiQsTadat, deponi). Hier
unterstreicht van Espen das „abgesetzt werden"-, das, streng
genommen, zur Voraussetzung hätte, dass die Abgesetzten nur
die Stelle, nicht aber den erhaltenen geistlichen Charakter
verlieren. Er lässt aber diesem Kanon sofort ein Zitat aus einem
Schreiben des Patriarchen Tarasius von Konstantinopel folgen,
das sich unter den Akten der zweiten Synode von Nicäa (787)
findet (Mansi, tom. XIII, p. 461 ss.) und das zur Voraussetzung
zu haben scheint, dass ein Simonist die geistiiche Würde
überhaupt nicht erhalte. Das Schreiben ist an „den allerheiligsten
Bruder und Mitdiener Hadrian, den Herrn Papst von Alt-Rom"
gerichtet, während sich Tarasius als „Bischof von Neu-Rom"
bezeichnet; van Espen entnimmt ihm folgende Stelle: „Jeder
Bischof oder Presbyter oder Diakon, der überführt ist, die
Ordination um Geschenke erteilt oder erhalten zu haben, fällt
vom Priestertum herunter" (a sacerdotio cadit). Das Avird mit
dem Zusatz erläutert, die alten Kanonisten hätten „diese
Absetzung" für eine absolute und immerwährende und durcli keine
Busse gutzumachende (absolutam, perpetuam, nulla poenitentia
delebilem) gehalten. So sage Lupus, diese Absetzung sei ihrer
Natur nach (ex natura sua) eine immerwährende und nicht Avieder-

aufzuhebende. Das wird mit vielen andern Zeugnissen bestätigt

(tom. I, p. 776 ss.). Wenn der simonistische Spender der
Ordination das Priestertum unAviderbringlich verliert, so ist nicht



— 279 —

wohl anzunehmen, dass der Empfänger es wirklich erhalte.
Danach also wäre eine simonistisch erteilte Bischofs- oder Priester-
Aveihe nicht bloss unerlaubt (illicita), sondern ungültig (invalida).

Dass der Patriarch Tarasius diese Anschauung hatte und
bei Papst Hadrian als selbstverständlich voraussetzte, ergibt
sich aus dem Inhalt und Ton seines Schreibens. Da heisst es:
„Die die Handauflegung vollziehen, sind Diener (vnrjQerai), nicht
Verkäufer (ngdzai) des heiligen Geistes ; denn da sie die Gnade
des Geistes umsonst empfangen haben, werden sie durch des

Herrn Wort verpflichtet, sie umsonst denen zu geben, die sie

von ihnen empfangen. Ist aber jemand überführt, sie um Geld
erworben zu haben, so erklärt man einen solchen als
ausgeschieden (c-noxrjQvxzor) aus der priesterlichen Ordnung (leQazixi'g

ztiïewç). Denn wenn er auch dem Namen nach das Priestertum
(ifQwavvrjv) erlangt hat, so täuscht doch in der Sache das Wort
(âiaipsvâszai 6 Xoyoç ènì rm nqâyp,axi) Wir predigen allen
Vorsitzern unserer Kirchen, dass sie sich fürchten sollen vor
der Verdammung, die sie sich mit Schweigen zuziehen würden,
damit sie zuversichtlich mit dem Apostel sagen können: Wir
sind unschuldig am Blute derer, die Avider die kanonischen
Verordnungen freveln, zumal derjenigen, die um Geld die
Handauflegung vorgenommen haben oder an sich vornehmen Hessen,
indem der Apostel Petrus, dessen Stuhl Eure brüderliche Heiligkeit

erhalten hat, solche, wie den Simon Magus, abgesetzt hat...
Erträglicher (als die Simonie) ist die Ketzerei des Macedonius
und seiner Anhänger, der Streiter wider den hl. Geist (nvsvpa-
TOJ.ICCXWV). Während nämlich diese albern lehrten, der Geist
sei ein Geschöpf und ein Diener Gottes des Vaters, meinen sie

(die Simonisten), ihn zum eigenen Diener machen zu können.
Jeder Herr nämlich verkauft nach Belieben, was er etwa
hat, sei es ein Sklave oder sonst etwas von seinem
Besitz. Gleicherweise will der, der etwas kauft, der Herr dessen

werden, Avas er kauft, und er erwirbt es darum, um einen
bestimmten Preis. So vergewaltigen die, die eine so verbrecherische

Handlung verüben, den heiligen Geist, und sündigen wie
die, die lästerten, Christus treibe durch Beelzebub die Teufel
aus. Oder, um mich richtiger auszudrücken, sie gleichen dem
Verräter Judas, der den gottesmörderischen Juden Christum
um Geld verkaufte... Wird er (der hl. Geist) aber nicht
verkauft — offenbar nämlich kann das nicht geschehen (nqódnXov yùç



— 280 —

ovâatuwç) — so ist zweifellos in ihnen die Gnade des heiligen
Geistes nicht vorhanden, also nicht die heilige Weihe des Priestertums

(rj xrjç Isçûûovvîjç ayioxtiu); denn, was sie nicht empfangen
haben, das besitzen sie nicht (6 ovx i'Xaßov, ovòè s%ovon>). Sie
seien also eingedenk des heiligen Petrus, der zu dem, der solches

listig anstellte (emxrßivaavxa), spricht : Du hast weder Teil noch
Erbe an dieser Sache (Apg. 8, 21)... Übrigens zeigen die
nachfolgenden heiligen Aussprüche, dass des Priestertums
überhaupt entbehrt (ùXXózqiov nu'rxr] xrjg Jecojavvr/c) der Geber oder
Empfänger zu jeder Zeit, sei es vor der Weihe, sei es bei der
Weihe, sei es nach der Weihe" Es folgt aus den
apostolischen Kanones can. 22; sodann Apg. 8, 18—23; III. Reg. 13,

33, 34 ; IV. Reg. 5, 15—27 etc., besonders auch der oben
mitgeteilte Beschluss des allgemeinen Konzils von Chalcedon (Mansi,
XIII, p. 469). Tarasius versteht also diesen Beschluss auch in
dem Sinne, dass ein simonistisch Ordinierter die betreffende Weihe

gar nicht erhalte. Dass der Patriarch von Konstantinopel dieser
Meinung ist, braucht nach obigem Zitat wohl nicht Aveiter
bewiesen zu werden.

Es sei nur ganz besonders auf die Sätze aufmerksam
gemacht, dass in dem simonistisch Ordinierten „unbestritten"
(dva/.i(fiXexxooç) die „Gnade des heiligen Geistes" nicht vorhanden
sei, und dass diese Gnade dann sogleich näher definiert wird
als „die Weihe des Priestertums" (r) rijg isgwavv-ijç dyiaxsla). In
der bei Mansi beigefügten lateinischen Übersetzung wird die
Definition wiedergegeben mit den Worten sacerdotii sanctitas
(„Heiligkeit des Priestertums"), AA*as kaum ganz zutreffend ist.
Der Ausdruck dyiaxsia ist nicht gleichbedeutend mit àyi6xi,ç oder
dyiwavri) : er bezeichnet nicht den heiligen Charakter, sondern
die heilige Handlung. Tarasius begründet die Behauptung, die
simonistisch Ordinierten besässen die Gnade des hl. Geistes

nicht, mit der Erläuterung, es fehle den Betreffenden die (wirksame)

priesterliche Weihehandlung. Das Avurden die spätem
abendländischen Kirchenrechtslehrer mit den Worten
ausgedrückt haben, die Ordination sei nicht nur unerlaubt, sondern
auch ungültig.

Für diese Auffassung durfte sich der morgenländische
Patriarch mit Recht auf Apostelgeschichte 8, 18—24 berufen. Zu
einer simonistischen Weihe ist es in diesem Falle allerdings in
Wirklichkeit gar nicht gekommen; aber Avir vernehmen doch, dass



- 281 -
eine Weihe unter den fraglichen Umständen unwirksam (ungültig)
ge.Avesen wäre. Fest steht, dass Simon die apostolische Weihe
begehrte. Als er sah, „dass durch die Handauflegung der
Apostel der Geist gegeben werde" (V. 18), äusserte er das

Verlangen, selbst auch die „Macht" (èÇovoiav, die wirksame
Befugnis, die rechtmässige Befähigung) zu erhalten, dass „wem
er die Hand auflege, der den heiligen Geist empfange" (V. 19).
Von dieser Macht, die die Frucht der begehrten Weihe geAvesen
wäre,, erklärt der Apostel Petrus, sie sei „ein Geschenk Gottes"
(ÔWQ8CC zov ttsoò) und könne mit Geld überhaupt nicht erkauft
werden (V. 20). Das eigentliche Hindernis aber lag nicht in
dem Widenvillen des Apostels, aus der hl. Handlung, die von
ihm begehrt wurde, eine käufliche Ware zu machen, sondern
in der Gesinnung Simons, „dessen Herz nicht gerade (ivO-sta,
rechtschaffen) war vor Gott". In unfrommer Weise, also auch
ohne Beruf und ohne die lautere Absicht, der Sache Gottes zu
dienen, wollte er mit Geld eine Gnade erwerben, die in jedem
Fall ein freies Geschenk Gottes ist, und darum nicht wie eine
Marktware erkauft werden kann. Darum wäre auch ein
Versuch, dem Begehren Simons zu willfahren, unwirksam geAvesen :

hätte sich der Apostel Petrus durch Geld bestimmen lassen,
den Magier zum Apostel zu ordinieren, so wäre nach seinem
eigenen Wort die Handlung ungültig gewesen; nur hätte er
sich dann selbst auch an dem vorgeschlagenen Frevel beteiligt.

Simon hatte nach seiner Gesinnung und seinem Verhalten
„weder Teil noch Erbe (also keine Befähigung zur Teilnahme)
an dieser Sache" (V. 21), d. h. an der Befugnis zur wirklichen
Geistesvermittlung, ob ihm nun der Versuch, einen Apostel zu
bestechen, gelang oder misslang; die eventuell erlangte Weihe
wäre nicht nur unerlaubt, sondern auch ungültig gewesen.

Simons Versuch darf als abscheulich bezeichnet werden.
Ist aber die Art seines Vorgehens die allerschlimmste, die sich
in solchen Dingen denken lässt? Im allgemeinen ist doch zwischen
Kaufen und Stehlen ein grosser Unterschied; ein Kaufen ist in
der Regel eine rechtmässige Erwerbsart, ein Stehlen niemals.
Was aber speziell den von Simon vorgeschlagenen Kauf
betrifft, so könnte auch ein sehr streng urteilender Leser der
Apostelgeschichte geneigt sein, geAvisse Milderungsgründe gelten
zu lassen. Der Mann ging sehr offen zu Werk ; er hatte offenbar

nicht das Bewusstsein, dass er eine sehr schlechte,



— 282 —

sich und die Apostel entwürdigende, eine heilige Sache
entweihende Handlung vorschlage. Ganz und gar frivol war
er auch nicht. Was ihn bewog, mit seinem Geld vor Petrus
und Johannes hinzutreten, Avar die Wahrnehmung, „dass durch
die Handauflegung der Apostel der Geist gegeben werde"
(V. 18); er schätzte also die Geistesgabe und schätzte das

Amt, das zur Vermittlung der Geistesgabe diente. Dass er
dieses Amt begehrte, um damit Geld zu gewinnen, ist nicht
gesagt. Dagegen bemerkt die Apostelgeschichte ausdrücklich,
dass er durch die Predigt des Philippus selbst auch gläubig
geworden war und von diesem Diakon sich taufen liess (V. 13).

Es ist sogar denkbar, dass auch er zu den Christgläubigen in
Samaria gehörte, denen Petrus und Johannes die Hände
auflegten, damit sie den heiligen Geist empfangen möchten (V. 15).
In diesem Falle konnte sich Simon, der in Samarien bei Kleinen
und Grossen sehr hoch angesehen war (V. 9—11), mit Grund
vorstellen, es sei keine Anmassung, wenn er sich anerbiete,
künftig bei seinen Volksgenossen das apostolische Amt auszuüben.

Was ihm Petrus zum Vorwurf macht, ist die sündhafte
Art, wie er das Amt zu erlangen wünschte. Darum richtet er
an ihn die strengen Worte: „Bekehre dich nun von dieser
deiner Bosheit und bitte den Herrn, ob dir könne vergeben
werden der Anschlag deines Herzens" (V. 22). So verhärtet
ist Simon nicht, dass er für die strafenden Worte des Apostels
kein Verständnis und keine Empfänglichkeit hätte, sondern er
antwortet: „Bittet ihr den Herrn für mich, dass nichts über
mich komme von dem, was ihr gesagt habt" (V. 24). Die
Fürbitte anderer in Anspruch zu nehmen, ist ein Akt der Demut;
Simon, der ob der erhaltenen Zurechtweisung so tief erschüttert

ist, wird seinen Frevel nicht Aviederholt haben.
In einem viel schlimmem Lichte stände der Magier Simon

vor unsern Augen da, wenn der von ihm handelnde Abschnitt
der Apostelgeschichte etAva folgenden Wortlaut hätte:

Zu den Gläubigen, die in Samaria auf den Namen des

Herrn Jesus sich taufen liessen und durch die Handauflcgung
der Apostel den heiligen Geist empfingen, gehörte auch ein
Mann mit Namen Simon. Dieser stand bei vielen in nicht
geringem Ansehen, denn es hiess, er sei von vornehmer Abkunft,
besitze grossen Reichtum und zeichne sich aus durch Einsieht
und Wissenschaft. Als sich nun der Ruf der Apostel, die in



— 283 —

Jerusalem waren, immer weiter verbreitete, erwachte auch in
Simon der Wunsch, Anteil und Erbe zu haben an der
apostolischen Würde und Macht. Um zu diesem Ziele zu gelangen,
verband er sich mit einem Genossen mit Namen Judas, der
eine kleine Schar von Gläubigen um sich gesammelt hatte,
und verabredete mit ihm, wie man es anstellen wolle, um die
Apostel in Jerusalem zu beAvegen, ihn, den Simon, durch
Handauflegung zum Mitarbeiter und Mitstreiter zu machen und mit
allen apostolischen Aufträgen und Vollmachten auszurüsten.
Nachdem die beiden miteinander einig geworden, richtete Judas
an die Apostel in Jerusalem ein Schreiben, in welchem er
sagte : in nicht Aveniger als acht samaritischen Städten hätten
sich die Gläubigen zu Gemeinden vereinigt und Presbyter und
Diakonen gewählt; um dem von den Kirchen in andern Ländern

gegebenen Beispiel zu folgen, aller Gnadengaben des

heiligen Geistes teilhaftig zu Averden und unter apostolischer
Leitung zu stehen, seien die Vertreter der acht Gemeinden Sama-
riens zusammengekommen und hätten nach Anrufung des
heiligen Geistes beschlossen, ihren Bruder Simon zu den Aposteln
nach Jerusalem zu senden, damit diese ihm zur Übertragung
des apostolischen Amtes die Hände auflegten. Zur Bestätigung
dieses Schreibens meldete Judas den Aposteln auch die Namen
der Städte, in denen jene acht Gemeinden waren, die Namen
ihrer Presbyter und Diakonen und die Namen der Abgeordneten,

die an jener Zusammenkunft teilgenommen hatten ; ebenso
sandte er ihnen nebst andern Dokumenten eine Abschrift des

Beschlusses, der auf der Zusammenkunft gefasst wrorden war,
sowie das von ihm und andern eigenhändig unterzeichnete
Begehren, dem Simon die Hände aufzulegen. Die Apostel aber
schenkten allen diesen Nachrichten Glauben ; denn sie kannten
den Judas seit etlichen Jahren und hielten ihn für einen
rechtschaffenen Mann. Also liessen sie den Simon nach Jerusalem
kommen, legten ihm die Hände auf und entliessen ihn in Frieden.
Bald aber nach diesen Tagen kamen Boten aus Samarien und
meldeten, dass sogleich nach der Rückkehr Simons Streit
zwischen ihm und Judas entstanden sei und Judas nun öffentlich
aller Welt verkündige, er habe im Einverständnis mit Simon
die Apostel belogen; es gebe in ganz Samarien keine christliche

Gemeinde ausser der seinigen, und diese habe von Simon
niemals etAvas wissen Avollen ; auch habe gar niemals eine Zu-



— 284 —

sammenkunft zur WTahl eines Apostels stattgefunden; die Namen
der angeblichen Teilnehmer seien erfunden und das von ihm
unterzeichnete Begehren eine Fälschung. Darob wurden die
Apostel sehr betrübt und liessen den Simon und Judas wissen:
Ihr habt nicht Menschen belogen, sondern Gott; wir wissen

nun eure Werke; Simon hat wohl den Namen, dass er lebe;
aber er ist tot. Simon jedoch ging nicht in sich, sondern legte
nun auch andern, die mit ihm gleichgesinnt waren, die Hände
auf. Doch der Herr war nicht mit ihnen, und ihre Sache wurde
zu nichts.

Ich bitte, an der Formulierung dieser erfundenen Erzählung

kein Ärgernis zu nehmen; sie ist wahrhaftig nicht
geschrieben, weil es mir an Ehrfurcht vor dem heiligen Text der
Apostelgeschichte mangelt. Ich Avollte nur recht anschaulich
zeigen, dass schon im apostolischen Zeitalter der Versuch nicht
ganz undenkbar geAvesen sei, das apostolische Amt nicht bloss
mit Geld zu kaufen, sondern mit Lug und Trug zu stehlen, und
dass eine gestohlene Handauflegung noch viel weniger gültig sein
könne als eine mit Geld erkaufte.

Dass aber in unsern Tagen ein Versuch, mit Lug und Trug
das bischöfliche Amt zu erwerben, geAvagt und unternommen
werden kann, lässt sich leider mit authentischen Dokumenten
beweisen. Mehr zu sagen ist einstweilen nicht nötig. In der
bischöflichen Kirche Amerikas weiss man, was ich sagen will.

These IL
Wie der Satz gilt: Nulla ecclesia sine episcopo, so ist

auch umgekehrt der Satz anzuerkennen: Nullus episcopus sine
ecclesia, d.h.: Ein Mann, der von keiner organisierten Kirche
uach den für sie massgebenden Gesetzen zur Bekleidung des

bischöflichen Amtes, sei es in einer bestimmten Diözese, sei
es ohne territoriale Begrenzung, in aller Form ernannt ist,
sondern eigenmächtig und in persönlichem Interesse das
Bischofsamt zu erwerben sucht, wird auch dann nicht gültig
zum Bischof konsekriert, wenn der Weilieritus genau
beobachtet wird.

Die Ausdrücke „Kirche", „Bischof", „Priester", „Diakon"
sind protestantischen Ohren nicht sympathisch. Im Jahr 1877

haben die „Kirchenbehörden" der deutschen evangelischen SchAveiz



— 285 —

eine Kommission mit dem Auftrag betraut, eine Revision der
deutschen Bibelübersetzung vorzunehmen. Die im allgemeinen
vortreffliche Arbeit Avurde im Herbst 1892 vollendet und 1893

bei J. Huber in Frauenfeld herausgegeben. Sie umfasst die
Bücher des Neuen Testaments und die Psalmen. In dieser
Übersetzung sind die erwähnten Ausdrücke sorgfältig vermieden.
Christus gründet auf „diesen Felsen" nicht seine „Kirche",
sondern seine „Gemeinde" (Matth. 16, 18); nicht der „Bischof,
sondern der „Aufseher" soll eines Weibes Mann sein (1. Tim.
3, 2); der Episkopat ist das „Aufseheramt" (1. Tim. 3, 1); wider
einen „Ältesten^, nicht wider einen „Priester", soll Timotheus nur
auf zwei oder drei Zeugen hin eine Klage annehmen (1. Tim.
5, 19); Paulus richtet seinen Brief an die Philipper, insbesondere

auch an die dortigen „Aufseher und Diener", nicht an die

„Bischöfe und Diakonen" (Phil. 1, 1). Dagegen Avird von keiner
Seite bestritten, dass zur katholischen Kirchenorganisation ganz
wesentlich das Bischofsamt gehört. Auf den Satz: „Keine Kirche
ohne Bischof ", wird namentlich auch in der bischöflichen Kirche
Amerikas grosses Gewicht gelegt. Doch sei bemerkt, dass
anglikanische Theologen in den Verhandlungen über Ausgleichung
kirchlicher Gegensätze gern nur vom „historischen Episkopat"
reden und damit andeuten, dass sie die Christlichkeit anders
organisierter Gemeinschaften keinesAvegs in Frage stellen
wollen.

Nicht ebenso allgemein ist der Satz anerkannt: „Kein
Bischof ohne Kirche". Hat man nämlich die Bischofsweihe genau
in dem Sinne für ein Sakrament zu halten wie etAva die
heilige Taufe, so ist die Gültigkeit der hl. Handlung — abgesehen
von dem bischöflichen Charakter des Konsekrators — wesentlich

dadurch bedingt, dass die Handauflegung in der richtigen
Form vollzogen wird. Das berühmteste Beispiel einer Bestreitung

der Gültigkeit bischöflicher Weihen auf Grund ungenügender

Form ist das der Verurteilung der anglikanischen
Ordinationen durch die Bulle „Apostolicae Curae", die Leo XIIL
unterm 13. September 1896 erlassen hat. Die Erzbischöfe von
Canterbury und York, die unterm 19. Februar 1897 eine (wesentlich

von Bischof Dr. Wordsworth verfasste) einlässliche und
schlagende Widerlegung dieser Bulle veröffentlicht haben (vgl.
The English Church Review, Jahrgang 1910, Nr. 7, 8 und 9),
stellen natürlich nicht in Abrede, dass die Ordination, gleich-



— 286 -
viel um was für eine Weihe es sich handle, in einer Form
erteilt werden muss, durch die zum Ausdruck kommt, dass die
Befugnisse des betreffenden Amtes dem Ordinanden übertragen
Averden sollen; nur halten sie daran fest, dass das anglikanische
Ritual nach Schrift und Überlieferung dieser selbstverständlichen

Anforderung entspreche und immer entsprochen habe.
Es lag dabei keine Veranlassung vor, auch die Frage zu
erörtern, ob eine gültige Konsekration nicht auch eine gültige
Wahl oder Ernennung des Bischofs zur Voraussetzung habe.
Dieser Punkt war auch in der päpstlichen Bulle nicht zur
Sprache gekommen. Ja man wird behaupten dürfen, dass nach
heutiger römischer Anschauung die Frage, von wem und für
wen ein Priester zur Ausübung des bischöflichen Amtes förmlich
bestimmt worden ist, für unsere Untersuchung gar nicht in
Betracht kommt. Eine Konsekration kann nach heutiger päpstlicher
Theorie unerlaubt sein, und sie ist es in den Augen Roms, wenn
sie ohne Genehmigung des mit der ganzen Fülle der direkten
Jurisdiktion über alle Kirchen und alle Gläubigen ausgerüsteten
römischen Papstes erfolgt; eine Konsekration kann auch
unweise und für die Kirche verderblich sein, wenn sie trotz
sorgfältiger Prüfung einem Kandidaten erteilt wird, der dem Amte
nicht gewachsen oder aus irgendeinem nicht rechtzeitig
erkannten Grunde dessen nicht würdig ist; aber sie ist immer
gültig, wenn sie durch einen wirklichen Bischof in der richtigen
Form \Tollzogen worden ist. Es ist die Frage aufgeworfen
worden: Wäre eine Konsekration gültig, wenn ein katholischer
Bischof aus irgendeinem Grunde dazu käme, ein halbes Dutzend
Leute, die sich dazu hergeben, vielleicht seine eigenen Dienstboten,

unter Beobachtung aller liturgischen Vorschriften zu
Bischöfen zu konsekrieren Die Frage ist gewiss lächerlich,
weil man darauf mit einer grossen Wahrscheinlichkeit
antworten kann, dass ein solcher Fall ja überhaupt nicht
vorkomme. Allein ist das entscheidend? Wenn für die Gültigkeit
einer Bischofsweihe keine andere Bedingung von wesentlicher
Bedeutung ist, als dass ein katholischer Bischof in der
richtigen Form an einem zurechnungsfähigen Manne die hl. Handlung

vollzieht, so kann, rein theoretisch gesprochen, ein Bischof
seine sechs Kammerdiener und Angestellten — Avenn auch
unerlaubt, doch gültig — zu Bischöfen machen. Wie aber Avird
eine solche Absurdität überhaupt denkbar?



— 287 —

Das erklärt sich aus der in der römischen Theologie
herrschend gewordenen Lehre von der Kirche. Vor uns liegt der
Katechismus, den Pius X. am 18. Oktober 1912 approbiert, in
der römischen Kirchenprovinz zum ausschliesslichen Gebrauch
offiziell eingeführt und für die übrigen italienischen Diözesen
zur Einführung angelegentlich empfohlen hat. Das Büchlein
enthält also ohne Zweifel die verständlichste und korrekteste
römischkatholische Lehre, die es heute gibt. Da finden wir
folgende Theorie: „Die Kirche ist die Gesellschaft (società) der
wahren Christen, d. h. der Getauften, die den Glauben und die
Lehre (la fede e dottrina) Jesu Christi bekennen, an seinen
Sakramenten teilnehmen und den von ihm eingesetzten Hirten
gehorchen" (von uns unterstrichen). Wenn diejenigen, die die
Kirche bilden, gewissen Hirten zu gehorchen haben, so ist
zwischen dieser Kirche und den Hirten zu unterscheiden (Fr. 105).
Das ist noch deutlicher aus der Antwort auf die Frage 106 zu
folgern : „Die Kirche wurde von Jesus Christus gegründet, der
seine Gläubigen zu einer Gesellschaft vereinigte und sie (la, die
Gesellschaft) den Aposteln mit dem hl. Petrus als dem Haupte
(im Katechismus unterstrichen) unterwarf." In Übereinstimmung

damit steht der Satz (111): „Die Kirche ist apostolisch,
weil sie auf die Apostel und ihre Predigt gegründet und von
ihren legitimen Hirten regiert wird." Die legitimen Hirten aber
sind (112): „der Papst und die mit ihm vereinigten Bischöfe".
Der Papst seinerseits ist „der Nachfolger des heiligen Petrus
auf dem römischen Stuhl und im Primat oder im allgemeinen
Apostolat und Episkopat" (113). „Der Papst und die mit ihm
vereinigten Bischöfe bilden die lehrende Kirche" (114). Diese
Kirche ist unfehlbar (115). Aber der Papst ist auch für sich
allein (da solo) unfehlbar (116). Keine Kirche ausser der
römisch-katholischen (Cattolica-Romana) kann Kirche Christi oder
ein Teil derselben sein (117). Nicht zur Kirche gehören die
Ungläubigen (125), die Juden (126), die Häretiker (127), die

Apostaten (128), die Schismatiker (129), die Exkommunizierten
(130). Schon in der Antwort auf die Frage 113 war mit
Bestimmtheit gesagt, dass die von Christus gestiftete Kirche
„römisch-katholisch" (Cattolica-Romana") heisse ; Aver nicht
römischkatholisch ist, gehört nicht zur Kirche Christi.

Das also sind Dinge, die im römisch-katholischen
Religionsunterricht jedem Kinde eingeprägt werden. Nach dieser Theorie



— 288 —

wären eigentlich zwei Körperschaften anzunehmen: die der
Gläubigen, die zu glauben und zu gehorchen haben, und die der
legitimen Hirten, deren Aufgabe es ist, zu lehren und zu regieren.
Die Gewalt zu lehren und zu regieren erhalten die geAvöhnlichen

Bischöfe durch die Vermittlung des Universalbischofs,
der das sichtbare Haupt, der Stellvertreter Jesu Christi, des

unsichtbaren Hauptes der ganzen Kirche, ist" (113). Die
Befugnisse aber, die sich auf die Spendung der Sakramente
beziehen, erhalten auch die Bischöfe durch die entsprechende
Weihe. Diese verleiht dem Empfänger einen unauslöschlichen
Charakter (283 ff.). Wer einmal Bischof ist, der bleibt es ; die

heiligen Handlungen, die er in der Kraft seiner Weihe
vollzieht, können unter Umständen unerlaubt sein, wreil er sich
dabei nicht an die Weisungen des Papstes hält ; aber die
Handlungen sind gleicliAvohl gültig. Das gilt natürlich insbesondere
auch von der Erteilung der Weihen, die dem Bischof zusteht
(398). — Nach dieser Theorie bleibt für die società, die aus
den Gläubigen besteht, kein Raum zu irgendeiner aktiven
Beteiligung an der Einsetzung der geistlichen Vorsteher der Kirche.
Wie der Papst zum Universalbischof der Kirche wird, ist freilich

für den, dem der Wahlakt der Kardinäle keine volle
Beruhigung verschafft, noch ein dunkler Punkt; aber ist der Papst
einmal nach den heutigen Vorschriften richtig gewählt, so ist
er auch der Stellvertreter Christi und ernennt als solcher die
Bischöfe, die Bischöfe aber ernennen und weihen die übrigen
Geistlichen, die ihre Gehülfen sind (403). Eine Wahl des Pfarrers

durch die Gemeinde steht prinzipiell ebenso im Widerspruch

mit der römisch-katholischen Theorie wie eine Wahl
des Bischofs durch die Diözese oder deren Vertretung. Noch
viel Aveniger kann von einer aktiven Beteiligung der Gläubigen
an den sakramentalen Handlungen, die der Bischof oder der
Priester in der Kraft seiner Weihe vollzieht, die Rede sein.
Für die Gültigkeit einer Bischofsweihe ist es irrelevant, ob der
Konsekrierte vorher von irgendeiner kompetenten Seite zur
Ausübung des bischöflichen Amtes erwählt worden ist oder
nicht. Ein in völlig privater Weise von einem wirklichen
Bischof nach dem Pontificale Romanum konsekrierter Priester
wäre ein Avirklicher Bischof, auch wenn es dem Konsekrator
und dem Konsekrierten um gar nichts anderes als um den
bischöflichen Titel zu tun gewesen wäre.



— 289 —

Es bedarf nicht der ausdrücklichen Erklärung, dass mit
diesen Erörterungen weder die Notwendigkeit einer in aller
Form vollzogenen Konsekration angefochten, noch die Bedeutung

derselben unterschätzt werden soll. Aber unsere Frage
ist die: Könnte nicht auch schon der Mangel einer rechtmässigen
Wahl oder Ernennung eine Konsekration ungültig machen?

Nach biblischer Lehre ist, wie wir glauben, eine solche
Frage zu bejahen. Entscheidend ist für uns das Verhältnis,
in welchem sich Gemeinde und geistliche Vorsteher zueinander
befinden, oder, allgemein gesprochen, die neutestamentliche
Lehre von der Kirche. Nach der Lehre der Apostel und den
Einrichtungen des apostolischen Zeitalters ist die Kirche keineswegs

bloss eine Gesellschaft von Christgläubigen, über welche
die Vorgesetzten regieren, sondern die organisierte, vom
heiligen Geist beseelte Gemeinschaft, deren Haupt Christus ist.
Dass durch berufene Apostel und Diener des Wortes zunächst
das Evangelium verkündet werden musste, bevor christliche
Gemeinden sich bilden konnten, versteht sich von selbst.
Sobald aber die Kirche organisiert war, bildete sie und nicht
dieser oder jener Vorsteher die oberste Instanz. Der Herr
wollte nicht, dass es bei seinen Jüngern so sei wie bei den
Fürsten der Völker und den Grossen dieser Erde, die über ihre
Untertanen herrschen, sondern er stellte das Gesetz auf, dass

unter ihnen nur der erster werden könne, der sich zum Knecht
aller mache (Mark. 10, 42 f.). Keiner dürfe Anspruch darauf
machen, als Lehrmeister und Vater aller zu gelten; denn sie
seien Brüder untereinander (Matth. 23, 7—10). Daher wird bei
Handhabung der Kirchendisziplin der Schuldige in letzter Linie
an die „Kirche", d. h. an die Gemeinde verwiesen; ihr hat zu
gehorchen, wer der Gemeinde überhaupt angehören will (Matth.
18, 17. 18). Nicht anders verhält es sich in Glaubenssachen.
Weder Petrus noch Paulus hat die Befugnis, darüber zu
entscheiden, ob im Christentum die Beschneidung, das Sakrament
des Alten Bundes, noch notwendig sei oder nicht: an der
bezüglichen dogmatischen Entscheidung beteiligten sich „die
Apostel und Ältesten samt der ganzen Gemeinde" (Apg. 15, 22).
Auch Paulus und Barnabas gehen als Gesandte der Gemeinde
von Antiochien und nicht aus eigener Machtvollkommenheit
hinauf nach Jerusalem „wegen dieser Streitfrage" (Apg. 15, 2).
Das ist verständlich, wenn man sich vorzustellen hat, die christ-

Internat. kirchl. Zeitschrift, Heft 3, 1915. 20



— 290 —

liehe Kirche sei mit einer Körperschaft zu vergleichen, deren
Haupt Christus ist. Wie oft bedient sich der Apostel Paulus,
direkt und indirekt, dieses Bildes, indem er bald von der ganzen
Körperschaft (aiäfia, Röm. 12, 5; 1. Kor. 10, 17; 12, 13. 27;
Ephes. 2, 16; 4, 4. 12. 16; 5, 23 usw.), bald vom Haupte (Ephes.
1, 22; 4, 15; 5, 23; Kol. 1, 18; 2, 10. 19), bald insbesondere
von den Gliedern und ihrem Verhältnis zueinander spricht
(Röm. 12, 5; 1. Kor. 6, 15; 12, 27; Ephes. 4, 16)! Daraus
ergibt sich dem Apostel die natürliche Folgerung, dass der Leib
mehr ist als die Glieder, und dass die letztern, gleichviel welche
Stellung sie in der Gemeinde einnehmen, nur als Organe der
ganzen Körperschaft gelten können. Von dieser Unterordnung
unter die ganze Körperschaft sind nicht einmal die Apostel
ausgenommen, obwohl sie allerdings die ersten Organe sind
(1. Kor. 12, 28; Ephes. 4, 11). Darum hat auch der geschätzteste

unter den Aposteln nicht einen Rang, der ihn eigentlich
zum Mittler zwischen den Gläubigen und Gott machen würde.
Es ist verkehrt, sich dem Kephas oder dem Apollos oder dem
Paulus in besonderer Weise zu verschreiben; auch sie sind
nur Diener Christi, und zwar in dem Masse, in welchem ein
jeder mit Gnadengaben ausgerüstet Avorden ist — nicht zur
eigenen persönlichen Auszeichnung, sondern zum Heil der Gläubigen

(1. Kor. 3, 21—23; 12, 7). Das war von Anfang an eine
der apostolischen Kirche so durchaus selbstverständliche
Anschauung, dass nach dem Ausscheiden des Judas nicht einmal
das Apostelkollegium das Recht in Anspruch genommen hat,
sich selbst zu ergänzen, sondern die Apostelwahl der ganzen
kleinen Gemeinde, die freilich nur aus hndertundzwanzig
Personen bestand, überliess (Apg. 1, 15 ff.). Ebensowenig haben
sich die Apostel die Gewalt zugeschrieben, der allmählich
zahlreicher gewordenen Muttergemeinde zu Jerusalem von sich aus
Diakonen zu geben, sondern sie haben „die Menge der Jünger
zusammengerufen" und zu ihr gesprochen: „Sehet euch um
nach sieben Männern aus eurer Mitte, die ein gutes Zeugnis
haben und voll des Geistes und der Weisheit sind" (Apg. 6,
2. 3). Und so ist auch das „gute Zeugnis", auf das Timotheus
und Titus zu sehen haben, wenn sie durch Handauflegung
(1. Tim. 5, 22) von Stadt zu Stadt Presbyter einsetzen (Tit. 1,
5 ff), eben nichts anderes als eine Wahl durch die Gemeinde
(1. Tim. 3, 2 ff.; Tit. 1, 6 ff. 1). Einer Wähl unterziehen sich



— 291 —

sogar Barnabas und Paulus, wie es sich darum handelt, das
in Antiochien so glücklich begonnene Werk auch anderwärts
durch geeignete Diener des Wortes fortzusetzen (Apg. 13, 1—3).

Ein derartiges Verfahren beruhte keineswegs etwa bloss
auf einer freundlichen, aber nicht gerade notwendigen Konzession

seitens der berufenen Diener Christi, sondern auf einer
spezifisch christlich-religiösen Anschauung. Man glaubte an
das Wort des Herrn: „Wo zwei oder drei in meinem Namen
versammelt sind, da bin ich mitten unter ihnen" (Matth. 18, 20).
Das ist wesentlich der gleiche Gedanke, den der Apostel in
die Worte kleidet: „Es sind mancherlei Gaben, aber es ist ein
Geist; und es sind mancherlei Ämter, aber es ist ein Herr; und
es sind mancherlei Kräfte, aber es ist ein Gott, der alles wirket
in allen (1. Kor. 12, 4-6). Christus ist Gottes (1. Kor. 3, 23);
er erweist sich als lebendig in der Gemeinde durch den
heiligen Geist, von dem jede Gnadengabe stammt, die zur
Erbauung der Gemeinde dient (Ephes. 4, 4—16; Röm. 12, 4—8).
Darum betet die Gemeinde bei der Apostelwahl: „Herr, aller
Herzen Kündiger, zeige an, welchen du erwählt hast"* (Apg. 1,

24), und bereitet sich die Gemeinde von Antiochien mit Fasten
und Beten auf die Sendung der Diener des Wortes vor, die zu
dem neuen Werke berufen sind (Apg. 13, 2. 3). Es liegt auch
durchaus kein Widerspruch vor, wenn es Apg. 15, 2 heisst,
Paulus und Barnabas seien gemäss einem Gemeindebeschluss
nach Jerusalem hinaufgegangen, und Paulus selbst, Gal. 2, 2,

sagt, er habe die Reise „zufolge einer Offenbarung"
unternommen: diese Offenbarung war eben nicht eine persönliche
Inspiration, sondern die im Gemeindebeschluss liegende
Kundgebung des heiligen Geistes.

Aus der religiösen Auffassung des christlichen Gemeindelebens

erklärt es sich, Avenn der Apostel in der Abschiedsrede
zu Milet den Presbytern von Ephesus die Mahnung gibt : „Habet
acht auf euch und die ganze Herde, in welcher euch der heilige

Geist gesetzt hat, die Kirche Gottes zu regieren" (Apg. 20,
28). Wer diese Stelle einzig nach dem lateinischen Wortlaut
der Vulgata kennt und den Zusammenhang nicht beachtet, in
welchem sie vorkommt, kann kaum begreifen, wie sich jemand
zur Lehre und Verfassung der apostolischen Kirche bekennen
und doch behaupten darf, die Bischöfe seien nicht die Regenten,
sondern die Organe der Kirche und von dieser zu wählen. Tat-



— 292 —

sächlich wird in römisch-katholischen Lehrbüchern von den
angeführten Worten in der Regel ein Gebrauch gemacht, der ganz
und gar der Anschauung entspricht, die in dem neuen
päpstlichen Katechismus vorgetragen wird: Die Bischöfe — heute
wird noch beigefügt : verbunden mit dem Papst als dem Haupte
— bilden eine Körperschaft für sich; diese erhält ihre Befugnisse

und ihre Aufgabe durch den heiligen Geist direkt von
Gott; sie ist von der Körperschaft der Gläubigen nicht nur
völlig unabhängig, sondern auch befugt, die aus den Gläubigen
bestehende Kirche in der Kraft der von Gott erhaltenen
GeAvalt zu regieren. Demgemäss ergänzt sie sich selbst ; ist jemand
durch eine korrekte Konsekration in die successio apostolorum
eingetreten, so ist er ein wirklicher Bischof, auch wenn von
keiner ordentlichen Wahl oder Ernennung die Rede sein könnte.

Um aus der erwähnten apostolischen Mahnung eine solche
Theorie herzuleiten, lässt man folgende Dinge ausser acht :

1. dass im Neuen Testament (wie auch noch in späteren
Schriften) zwischen den Titeln „Bischof" (èniaxonog)und „Priester"
(ngsaßvrsQog) nicht unterschieden Avird. Man vgl. 1. Tim. 3, 2 ff.

u. V. 8 ff., avo das Priesteramt gar nicht berücksichtigt zu sein

scheint; dagegen aber Tit. 1, 5, wo nur von „Priestern"
gesprochen wird, dann aber V. 7 ff. derjenige, der zu diesen
gehört, „Bischof" heisst;

2. dass diejenigen, die Paulus Apg. 20, 28 als „Bischöfe"
anredet, kurz vorher V. 17 „Priester" genannt Averden. Paulus
redet also auch in seiner Abschiedsrede zu Milet nicht von
„Bischöfen" in dem spätem und heutigen Sinne des Wortes;

3. dass der Apostel nicht von Vorstehern der ganzen christlichen

Kirche spricht, sondern dass die „ganze Herde" eben

nur die ganze Gemeinde von Ephesus ist, deren Presbyter
Paulus zu sich nach ' Milet kommen liess. Wo infolge der
apostolischen Predigt eine Gemeinde entstand, Avurde ein
Presbyterium eingesetzt, das aus mehreren Mitgliedern bestand
(Apg. 14, 22). Genau so wie mit den „Bischöfen" von Ephesus
verhält es sich mit den „Bischöfen", die der Apostel an der
Spitze seines Schreibens an die Philipper grüsst (Phil. 1, 1) ;

4. dass Paulus in seiner Rede zu Milet nicht eigentlich vom
„Regieren" redet, sondern, nachdem er einmal die Gemeinde
von Ephesus mit einer Herde (notpviov) verglichen hat, eben
auch nur bildlich von der Verwaltung des den Vorstehern über-



— 293 —

tragenen Hirtenamtes (noifiaivtivj spricht. Immerhin ist damit
jenen „Presbytern" oder „Episkopen" ein Recht, ja sogar eine
Pflicht der geistlichen Leitung zuerkannt. Wie das Hirtenamt
zu verwalten ist, sagt Petrus, der „Mitpriester", den „Priestern"
1. Petr. 5, Iff.;

5. dass Paulus diesen „Hirten" nur sagt, der „heilige Geist"
habe sie eingesetzt (s&exo). Aber wie ist das geschehen? Darauf
sollte nach dem oben Gesagten die Antwort selbstverständlich
sein. Vor ihrer Einsetzung waren jene „Presbyter" oder
„Episkopen" gewöhnliche Gemeindemitglieder und besässen in dieser
Eigenschaft besondere Gnadengaben des heiligen Geistes. Diese
Gnadengaben waren für die Gemeinde der Beweis, dass sie
sich zum Vorsteheramt eigneten. Zu diesem Amt wurden sie,
Avie die Diakonen von Jerusalem, von der Gemeinde durch
förmliche Wahl bestimmt und dann durch apostolische
Handauflegung eingesetzt; die Handauflegung war ein Unterpfand
dafür, dass das Haupt der Kirche, Christus, es ihnen an keiner
Gnade des heiligen Geistes fehlen lassen werde, ihr Amt zum
Heile der Seelen zu verwalten. Zur Einsetzung durch den
heiligen Geist gehörte aber ebenso gut die Wahl durch die im
Namen des Herrn versammelte Gemeinde wie die apostolische
Handauflegung. Es ist nur eine mehr kirchenrechtliche als
religiöse Anwendung dieser Anschauung, wenn im Klemens-
brief, der im Jahr 95 geschrieben worden ist, ausgeführt wird,
dass es nicht angehe, Presbyter, die „unter Zustimmung der

ganzen Gemeinde" (avvsvâoxrjadarjg xrjç èxxXrtaiaç nûarjg) durch
Apostel oder deren Nachfolger eingesetzt worden waren, ohne
Grund abzusetzen. Da der Apostel, als er jene Rede zu Milet
hielt, kein volles Jahr von Ephesus abwesend gewesen war,
hätte er vermutlich seine Mahnung auch in die Worte kleiden
können: Bewahret die Gnadengabe Gottes, die in euch ist durch
Auflegung meiner Hände (vgl. 2. Tim. 1, 6). So hätte er zwar
die Mitwirkung der Gemeinde nicht ausdrücklich erwähnt, aber
nach seiner ganzen Lehre weder als überflüssig noch auch
nur als unwesentlich bezeichnet.

Dass die religiöse Würde der christlichen Gemeinde, der
vom heiligen Geist beseelten Körperschaft, deren Organe die
Vorsteher sind, leider vielfach in Vergessenheit geraten ist,
lässt sich nicht leugnen, ist aber eine notwendige Folge der
falschen Theorie, nach der man nur noch davon weiss, dass



— 294 —

die Mitglieder der christlichen „società" den von Gott gesetzten
Vorstehern zu gehorchen haben. Zu dieser Theorie passt am
allerwenigsten der Zuruf, den gerade der Apostel Petrus, dessen
Name für die päpstliche Kirchenlehre so unzähligemal
missbraucht wird, an die Christgläubigen ergehen lässt: „Ihr seid
das auserwählte Geschlecht, die königliche Priesterschaft, das

heilige Volk, das Volk des Eigentums, um zu verkündigen die
Vollkommenheiten dessen, der euch berufen hat aus der Finsternis

zu seinem wunderbaren Licht" (1. Petr. 2, 9). Es ist ein
wahres Glück, dass wenigstens in der Messliturgie, also in der
katholischen Gottesdienstordnung die apostolische Lehre
festgehalten ist, nach welcher der Priester nicht der Herr der
Gemeinde, sondern das durch Wahl und Weihe legitimierte Organ
der in Christo versammelten Gläubigen ist. So ist zu hoffen, dass
doch wieder einmal eine Zeit kommen Averde, in der der heute
in der päpstlichen Gemeinschaft zur Herrschaft gelangte Irrtum
überwunden Avird.

Aber avozu nun diese ganze Auseinandersetzung Es sollte
gezeigt Averden, dass es christlich und katholisch ist, insbesondere

der ordentlichen Wahl des bischöflichen Vorstehers nicht
bloss eine nebensächliche Bedeutung zuzuschreiben, sondern
sie für eine wesentliche Bedingung der gültigen Konsekration
und Einsetzung eines Bischofs zu halten. Ich möchte mich
keiner Übertreibung schuldig machen; ich leugne durchaus
nicht, dass eine rechtmässige Wahl auf verschiedene Weise
zustande kommen kann. Wenn in einer Kirche dem Bischof das
Recht eingeräumt ist, im Bedürfnisfall einen Hülfsbischof zu

ernennen, so ist eine solche Ernennung kein eigenmächtiger
Willkürakt, sondern eine von dem berufenen Organe der Kirche
und im Interesse der Kirche vollzogene Handlung. Immerhin
wird der betreffende Bischof auch in diesem Falle nicht bloss
nach persönlicher Vorliebe verfahren (1. Tim. 5, 21), sondern
auf das Urteil des „Presbyteriums" der Kirche hören (1. Tim.
1, 18; 4, 14). Womöglich noch weniger denkt jemand daran,
dem Bischof der alten Welthauptstadt das Recht streitig zu
machen, im Namen der Kirche und für die Kirche zu
Dienstleistungen, die keinem Diözesanbischof übertragen av erden
können, Bischöfe zu ernennen und konsekrieren zu lassen.

Missionsbischöfe, Bischöfe in partibus infidelium, können nicht
von einer Behörde gewählt Averden, deren Kompetenz lokal



— 295 —

begrenzt ist, stehen aber an geistlicher Würde und Befugnis
den Diözesanbischöfen nicht nach. Wo es sich aber um
Einsetzung von Bischöfen für vollkommen organisierte, daher
auch lokal begrenzte Kirchen handelt, ist selbstverständlich
auch teils durch die allgemeine Überlieferung, teils durch die
besondern Gesetze des Landes das Organ, das die Bischofswahl

vorzunehmen hat, so genau bezeichnet und von der
beteiligten Kirche so allgemein anerkannt, dass eine eigenmächtige

und willkürliche Anmassung des bischöflichen Amtes von
vornherein völlig ausgeschlossen ist. Hier ist das Domkapitel,
dort eine ausschliesslich geistliche Synode und wiederum in
einem andern Bistum eine gemischte Synode, in der die
Gemeinden des Bistums durch Laien und Geistliche vertreten sind,
das legitime Organ, das eine Bischofswahl vorzunehmen hat.
Ich sehe auch in der Ernennung eines Landesbischofs durch
die betreffende Landesregierung oder den Landesfürsten oder
die gesetzgebende Behörde des Landes (Kanton Wallis) keine
Usurpation, sondern die im Laufe der Zeit entstandene Form,
nach welcher sich das Volk, das die Kirche bildet, an der
Einsetzung des Bischofs beteiligt. Die Formen sind verschieden ; aber
was völlig undenkbar zu sein scheint, ist das, dass ein Mann,
der vor so und so langer Zeit vielleicht zum Priester ordiniert
worden ist, aber nun keiner Gemeinde mehr \rorsteht, keinem
Klerus einer organisierten Kirche mehr angehört und darum
auch von keiner Kirche so oder anders für das bischöfliche Amt
in Aussicht genommen ist, irgendeinen Bischof zu bestimmen
sucht, ihm die bischöfliche Konsekration zu erteilen. Ich
glaube, dass auch hier der Satz des Patriarchen Tarasius
zuträfe: „Wenn er auch dem Namen nach das bischöfliche Amt
erlangt hat, so täuscht doch der Sache nach das Wort", d. h.
die Konsekration ist ungültig. Das göttliche Gnadengeschenk
lässt sich weder erkaufen, noch durch List stehlen, noch auch
überhaupt von jemand erwerben, der nicht die redliche Absicht
hat, ein demütiges Werkzeug des heiligen Geistes zu sein. Um
diese redliche Absicht haben zu können, muss derjenige, der
sich konsekrieren lassen will, auch die Überzeugung haben
können, dass es der heilige Geist ist, der ihn zu diesem Werk
ausgesondert hat (Apg. 13, 2) ; er muss von einer Kirche unter
Anrufung des heiligen Geistes in einer rechtmässigen Form
zur Ausübung des bischöflichen Amtes bestimmt worden sein. Eine



— 296 —

solche Wahl ist ebenso wichtig wie die Konsekration selbst;
fehlt die Wahl, so hat die Konsekration keinen Sinn, sondern
ist in Wirklichkeit ein frivoles Spiel mit heiligen Dingen, zu
dem sich nur jemand hergeben kann, der selbst nicht in
gültiger Weise zum bischöflichen Amte gelangt ist und darum
auch die furchtbare Verantwortlichkeit nicht empfindet, die
ihm dieses Amt auferlegt, und nichts Aveiss von der Pflicht, sich
an die heilige Ordnung in der Kirche Gottes zu halten.

Treten also bischöfliche Abenteurer auf, die sich nicht
ausweisen können,

dass sie von einer Kirche zur Verwaltung des bischöflichen
Amtes bestimmt worden sind,

dass sie von dem Verdacht, ihre Konsekration unter
falschen Vorgaben und Vorweisung gefälschter Dokumente
erschlichen zu haben, ihrerseits völlig frei sind,

und dass sie die eigene Konsekration auch nicht von einem

Bischöfe erhalten haben, der unter solchem Verdachte steht,
so lasse man diese Leute ruhig ihre Wege gehen, hüte

sich aber sorgfältig davor, sich "durch eine kirchliche Gemeinschaft

mit ihnen zu kompromittieren und der eigenen Kirche
Ärgernis zu geben.

E. H.


	Zwei Thesen über die Gültigkeit einer bischöflichen Konsekration

