
Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 5 (1915)

Heft: 3

Artikel: Ausschau : Betrachtungen über das Verhältnis der christlichen Ethik zu
Staat und Kultur [Fortsetzung]

Autor: Keussen, Rudolf

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-403866

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 31.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-403866
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


— 241 —

AUSSCHAU.

Betrachtungen über das Verhältnis der christlichen
Ethik zu Staat und Kultur.

(Fortsetzung-.)

Die Durchdringung der Welt mit dem Geiste christlicher
Liebe ist geAviss einer der am stärksten empfundenen Antriebe
der christlichen Mission. Die Vaterliebe Gottes, die in Christo
der Menschheit bezeugt und offenbart ist, soll ihren Wiederschein

in der Bruderliebe finden, die Glied um Glied der
Gemeinschaft Jesu ergreift und sie zu einem Leibe verbindet.
Allein die Wege, die den Einzelnen in die religiös-soziale
Gemeinschaft der Kirche hineinführen, sind fast schon von ihren
geschichtlichen Anfängen an durch sehr verschiedene Motive
bestimmt. Die Glut persönlicher Überzeugung ist der durch
Geburt, Erziehung und Überlieferung begründeten Anhänglichkeit

ATerbunden. Ekstatische Begeisterung steht neben der kühlen
politischen Berechnung, die schliesslich in der AA*eltumspannenden
Organisation der Kirche ein Mittel sieht, die Einheit des
römischen Staatswesens mit geistigen Kräften zu sichern.

Doch dem Ausgleich ZAvischen Staat und Kirche geht neben
den jahrhundertelangen Verfolgungskämpfen eine Auseinandersetzung

der geistig* führenden Kreise auf beiden Seiten voraus,
in der man den sittlichen und religiösen Wert der antiken
Kulturwelt und des römischen Staatsideals und der christlichen
Glaubenswelt und Sittlichkeit gegeneinander abmisst — hier der
etAvas kümmerliche Spott eines Lucian und die gewaltigen und
höchst ernsthaften Angriffe eines Celsus und Porphyrius, dort
die lange Reihe der christlichen Apologeten mit Justin beginnend

und in Augustins grossem Werke „De civitate Dei" den

Internat, kirchl. Zeitschrift, Heft 8, 1915. IV



— 242 —

krönenden Abschluss findend. Aus den Vorwürfen, Avelche die
Fürsprecher der antiken Welt gegen die Christen erheben,
greifen wir zwei als besonders bemerkenswert heraus, weil sie
die völlig verschiedene Orientierung der antiken und christlichen

Lebensauffassung klar zum Ausdruck bringen. Der erste
geht dahin, dass die Christen dem Staate keine Ehrfurcht
entgegenbringen, und dass sie darum den Kaiserkult, gleichsam
das Symbol der religiösen Ehrfurcht vor der allumfassenden
Macht des Staates, ablehnen. Der zweite Avirft den Christen
ganz allgemeine Weltfremdheit vor, sie seien „infructuosi in
negotiis *). Ihre Lehre, dass man der Welt absterben müsse,
und dass die wahre Heimat des Christen im Himmel liege, wird
mit dem sarkastischen Spott bedacht: am besten wäre es für
die Christen, Selbstmord zu begehen und dadurch andere der
lästigen Pflicht zu entheben, sich mit ihnen befassen zu müssen2).

Solchen VorAvürfen stellte die Christengemeinde der ersten
Jahrhunderte das stolze Bekenntnis gegenüber, in dem sie sich

„gegen alle Eimvurfe und Wendungen der Polemik gesichert
glaubte" : Avir sind Gottes auserwähltes Volk, an dem sich sein
Heilsratschluss für die Menschheit vollendet3). Nur um unseret-
Avillen verzögert sich das nahe bevorstehende Ende der schon

„gealterten" Welt4). Unserem Gebet ist Avie der Bestand des

römischen Reiches, so auch die Erhaltung* der Welt zu danken5).
Denn deren Untergang (clausula oder consummatio saeculi)
AAräre sicher zu envarten, wenn das Imperium zerfiele. In dieser
eigentümlichen Vorstellung* treffen römische und altchristliche
Staatsauffassung' zusammen. Das römische StaatSAvesen gilt so

unbedingt als das Staatswesen schlechthin, dass sein Untergang
den Bestand der Menschheit, ja der Welt selbst gefährdet. Die
politische findet ihr Seitenstück in der physischen Katastrophe6).

Auf diesem Boden ergibt sich für den Christen die Möglichkeit

zu einer wenn auch eingeschränkten religiösen Bewertung

') Tertullian, Apolog-eticum, c. 42.

3) Justin, M., Apol. II, 4.

3) Harnack, A., Die Mission und Ausbreitung des Christentums in den
ersten drei Jahrhunderten, S. 178; vgl. überhaupt das 6. Kapitel dieses
Werkes.

4) Tertullian, De spectaculis, c. 30; De exhort, castitatis, c, 6., cf. II
Thessalon. 2, 6 fl'.

5) Tertullian, Apologeticum, c. 32, 39.

6) 1. c. e. 20.



— 243 —

des Weltstaates und seiner Aufgaben. Sie stützt sich vornehmlich

auf den allgemeinen Gedanken, dass die Welt Gottes
Schöpfung ist, und dass die göttliche Vorsehung sich auf alle
Gebiete der Schöpfung in ihrem Werden und Vergehen erstreckt.
Tragen sie doch alle, auch die edelsten und höchsten, den Stempel
der Vergänglichkeit. Nur wie ein Vorhang ist die vorübergehende
Schönheit der Welt (mundi species) vor die Ewigkeit gespannt1).
Gott, zeitlos in seinem Wesen, hat die Welt als die dem
Zeitverlauf zugrunde liegende Materie geschaffen (saeculum corpus
temporum fecit), und umfasst mit seinem Schöpferwillen alles,
Avas in der Zeit geschieht: Leben, Wachstum und Untergang
der Staaten2). Seiner Allmacht unterworfen ist der Erdkreis,
der beherrscht Avird, und der Mensch, der ihn beherrscht (orbis
qui regnatur, et homo ipse qui régnât). Auch die Kaiser wissen

es, dass sie ihre Herrschaft und ihr Leben Gott verdanken3).
Die Anerkennung* dieser göttlichen Ordnung bedingt nun ohne
Aveiteres eine loyale Haltung der altchristlichen Gemeinden
gegenüber dem kaiserlichen Regiment. Das Wort des Herrn:
„Gebet dem Kaiser, was des Kaisers ist", und die es erläuternden
Mahnungen des Apostels im Römerbrief4) finden in immer neuen
Wendungen ihren Wiederklang in der altchristlichen Literatur.
Auch hier sei Tertullian unser Kronzeuge! Indem er die
Majestät des Kaisers Gott unterordnet, glaubt er ihn um so mehr
Gott anzuempfehlen, „dem allein ich ihn unterstelle5). Nicht
auf äussere Mahnung hin (sine monitore), sondern von Herzen
beten die Christen für den Kaiser und den ungestörten Bestand
des Reiches6). Durch eine religiöse Verpflichtung ist ihnen ihre
Haltung vorgezeichnet7). Das Gebot der Nächstenliebe findet
besonders auch dem Kaiser gegenüber AnAvendung8). Um des
Glaubens Avillen kommen die Christen mit peinlicher Gewissenhaftigkeit

ihren Steuerverpflichtungen nach9). Sie wissen über-

') 1. c. c. 48.
2) 1. c. c. 26.
3) «Ideo magnus est (Caesar), quia caelo minor est; illius enim est

ipse, cuius et caelum est et omnis creatura. Inde est imperator, unde et
homo antequam imperator, inde potestas illi unde et spiritus. » 1. c. c. 30.

4) Röm. 13, 1 ff.
'") Apologeticum, c. 33, cf. ad Scapulam, c. 2.
6) ApologeticAim, c. 30, cf. 31, 32, 39.
') «pro magno id iuramento habemus». Apologeticum, c. 32.
8) 1. c. c 36 und 39.
9) 1. c. c. 42, cf. adv. Marcionem IV, 38.



— 244 —

dies recht wohl, was der Staat als Schützer des Rechtes und
einer geordneten Verwaltung für sie bedeutet, falls er im Rahmen
der ihm zukommenden Befugnisse bleibt. Werden diese jedoch
überschritten, so wird seine Herrschaft zur Tyrannei. Die
Besorgnis vor dem tumultuarischen und unsicheren Rechtsverfahren,

das in den Prozessen gegen die Christen vielfach üblich
Avar, hat Tertullian diese Bemerkung in den Mund gelegt1).
Zugleich aber eröffnet sie uns einen Ausblick in eine in weiten
Kreisen der christlichen Gemeinden vorwaltende Stimmung, die
sich sehr erheblich von der theoretisch so stark betonten Loyalität

gegenüber dem Staate unterscheidet.
Allerdings waren das Wesen und die Verwaltungspraxis

des römischen Staates nicht dazu angetan, den Glauben zu
stützen, dass er „Gottes Ordnung" in dieser Welt darstelle.
Viel mehr musste er für den religiösen und sittlichen Massstab
des Christen als ein Gebilde erscheinen, das Gottes Ordnung
geradezu umkehrte und den schroffen Satz rechtfertigte, dass

zwar die Welt (saeculum) Gott gehöre, die Einrichtungen dieser
Welt (saecularia) aber dem Teufel2). In ihnen allen drückt sich
die Überhebung der gottabgewandten Menschheit aus. Ihre
sittlich-religiöse Verkehrung spiegelt sich in der metaphysischen
wie in der politischen Überwertung der Welt. Metaphysisch
erscheint nun die Schöpfung als „Nebenbuhlerin Gottes" 8),

politisch läuft diese Verkehrung in den Anspruch des Kaisers auf
göttlichen Kultus aus4). Die unbedingte Ablehnung dieser
politisch-religiösen Forderung ist bekanntlich der Hauptgrund für
die von seiten des Staates gegen die Christen ins Werk
gesetzten Verfolgungen geAvesen. „Itaque sacrilegii et maiestatis
rei convenimur. Summa haec causa, immo tota est5). Die antike
Staatsvergötterung ist dann \ror dem unbeugsamen Willen derer
zerfallen, die nicht zwei Herren dienen Avollten. Unter tausend
ScliAvierigkeiten gingen sie ihren geraden, jeden Kompromiss
ablehnenden Weg, und der Erfolg war: das Christentum, hat
die politische Religion entwurzelt6).

') 1. c. c. 2.
2) de spectaculis, c. 15.
3) de corona, c. 2., der Grund hierfür: de spectaculis, c. 2.
4) Vgl. hierzu K. J. Neumann, Der römische Staat und die allgemeine

Kirche, S. 13.

5) Tertullian, Apologeticum, c. 10, cf. 28 und die Stellen aus Uipian
b. Neumann, S. 13.

8) Harnack a. a. 0., S. 214.



— 245 —

Doch die Kampfesstellung gegen den Staat hat auch das

Urteil über ihn in der stärksten Art beeinflusst. Schon die
Bildersprache der Apokalypse bezeichnet die Reichshauptstadt
Rom als die grosse HureJ). Pergamon in Kleinasien, wo der
erste Tempel der Roma und des Augustus stand, galt ihr als
der Thron Satans2). Krieg und Gewalttat haben die Grösse des
römischen Reiches begründet; aus der Zerstörung fremder Staaten,
Städte, Tempel und Kulte ist die beherrschende Einheit seiner
Macht erwachsen3). Entsprechend sind auch die Gesetze, der
Ausdruck des staatlichen Machtwillens, nicht vom Himmel
gefallen, sondern von Menschen gemacht. Nicht die Dauer ihrer
Geltung, nicht die Würde ihrer Urheber, sondern allein ihre
Billigkeit empfiehlt sie. Nicht sich selbst, sondern denen, von
welchen sie Befolgung erwarten, schulden sie Rechenschaft4).
So kann es denn auch für die Christen keine GewissensATer-

pflichtung geben, einem ungerechten Gesetze zu folgen5). Viel
schärfer noch lauten die Äusserungen des Origenes in seiner
Apologie gegen Celsus6); unter Berufung auf das Gesetz der
Wahrheit fordern sie geradezu zum akti\*en Widerstand gegen
die Gesetze der Sünde auf. Alles, was mit dem Staate zusammenhängt

und von ihm ausgeht, wird für diese Gesinnung
verdächtig. Die Worte, die die sittliche Welt gleichsam in zwei
in ihrem Wesen entgegengesetzte Teile zerspalten, werden auch
auf das Reich Gottes und die irdischen Reiche übertragen :

„Man kann nicht zwei Herren dienen, nicht Gott dienen und
dem Mammon." Die Ämter des heidnischen Staates, seine
Ehrenstellen, seine öffentlichen Feste, — sie alle sind von symbolischen
ErAveisen der Idolatrie umgeben7). Der christliche Soldat, der
sich weigert, aus Anlass einer Geldspende des Kaisers den
üblichen Kranzschmuck anzulegen, AA*ird von Tertullian in fast
überschwänglichen Worten gefeiert8). Die Schrift „de corona",
Avelche diese Episode aus den ChristenVerfolgungen berichtet,
ist übrigens in allen ihren Ausführungen von einer tiefen Ab-

') Apokalypse 17, 1 ff.
2) Apokalypse 2, 13.
3) Tertullian, Apologeticum, c. 25.
4) 1. c. c. 4.

5) adv. nationes, c. 6.

°) Origenes c. Celsum I, 1; VIII, 56.

') de corona, c. 13.
8) 1. c. c. 1.



— 246 —

neigung gegen den Militärdienst erfüllt. Das Schwert ist zur
Verteidigung Christi nicht geeignet. Der Kriegsdienst leistende
Christ gilt bei dem Herrn soviel als ein Heide. Aus dem Heerlager

des Lichts geht er in das Heerlager der Finsternis über
und verübt dabei eine Art von religiöser Fahnenflucht. Nur die
Soldaten nimmt Tertullian von seinem Urteil aus, die, ursprünglich

Heiden, während ihres Dienstes erst gläubig geAvorden
sind. Aber man merkt ihm an, dass ihn zu dieser Einschränkung
nur die neutestamentlichen Vorbilder gläubig gewordener Krieger
veranlassen, und so endigt seine Darlegung mit dem den
vorausgehenden Ausführungen Avidersprechenden, sicher widerwilligen
Zugeständnis : Nimm an, dass der Kriegsdienst, abgesehen vom
Tragen der Kränze, erlaubt ist*). Nicht in der Richtung dieses
Kompromisses liegt dagegen das schroffe Urteil : jeder Beamte
müsse sich als ein „minister idolatriae" erweisen2).

Unter solchen Voraussetzungen ist es wohl begreiflich, dass
die christlichen Gemeinden sich wie ein Fremdkörper im Staate
fühlen mussten. Ihr ReichSAvesen (nolksvyict) liegt schon nach
den Worten des Philipperbriefes im Himmel3); ihm allein gilt
ihre Sehnsucht. Der Gegensatz zArischen dem völlig transzendenten

christlichen Wesen und dem auf das Diesseits
eingestellten politischen Streben verdinglicht sich in dem Hirten des

Hermas in dem Bilde zAveier einander gegenüberstehenden
Städte. Als Fremdling steht und lebt der Christ in der Stadt
des Diesseits; sie ist nicht sein Eigentum, steht vielmehr unter
der GeAvalt eines anderen (des Kaisers); seinen Gesetzen und
Ordnungen ist sie unterworfen. Der Christ aber soll sich von
ihr fernhalten, um nicht das Gesetz der himmlischen Stadt zu
A'erläugnen. Nur so kann er die ihm eigene Aufgabe erfüllen
und das Heil erlangen4). Wir sehen, wie abschliessend und
ausschliessend die Jenseitsstimmung auf AA'eite Kreise der Christenheit

Avirkte, eine Stimmung, für die Avieder Tertullian einen
sentenzenhaft zugespitzten Ausdruck gefunden hat. Dem
Vorwurf der Interesselosigkeit der Christen für die Aufgaben des

Vaterlandes und des Reiches begegnet er mit dem Satz:
Niemand wird für einen anderen geboren, um am Ende für sich

') 1. c. c. 11; zu der ganzen Frage vgl. auch de idolatria, c. 19.

") de idolatria, c. 17 u. 18.
3) Philipp. 3, 20.
4) Pastor, III similit. 1 b. edit, Alb. Dressel, 1857, p. 483.



— 247 —

selbst zu sterben (nemo alii nascitur morituris tibi1). Daneben
bedarf es kaum noch der Versicherung, dass den Christen jedes
Interesse für Politik fehle; sie haben wohl eine weltweite
Mission2), — ihre Lebenshaltung aber bedingt eine konventikelhafte
Abschliessung gegenüber allen weltlichen Einrichtungen und
Begebenheiten. Gewiss dürfen wir nicht vergessen, dass die
hierher zielenden Äusserungen Tertullians den Stempel persönlicher

Übertreibung an sich tragen, wie denn der Rigorismus
seiner Anschauungen ihn schliesslich dem Montanismus in die
Arme geführt hat. Aber letzten Endes ist doch der Montanismus
der erste, im Laufe der Geschichte immer wieder hervorgetretene

Protest gegen eine Angleichung des Christentums an die
Welt, getragen von der Sorge um die Erhaltung der Reinheit
des sittlichen und religiösen Ideals, das die Gemeinde der
Heiligen in sich darstellen sollte.

Dass dieser Protest unwirksam bleiben musste, mochte
vorerst daran liegen, dass für eine in die Breite gewachsene
menschliche Gemeinschaft3), der viele Berufene, aber wenig
Auserwählte angehörten, das Atmen und Leben in so
überirdisch reiner Luft, wie sie der Ethik der Bergpredigt eigen
ist, überhaupt nicht mehr möglich war. Aber ebenso bestimmend

war der Umstand, dass der Protest mit Gesichtspunkten
verquickt war, die eine doch recht beschränkte Auffassung der
Religion des Geistes und der Kraft verrieten und dem
montanistischen Christentum, wie schon gesagt wurde, einen kon-
ventikelhaften Charakter aufgedrückt haben. Denn mag auch
Tertullian im Apologetikum versichern: wir sind keine Brah-
manen oder indische Gymnosophisten, keine Waldmenschen und
Lebensflüchtlinge. Wir sind dessen stets eingedenk, dass wir
Gott als Herrn und Schöpfer Dank schuldig sind und
verschmähen keine der Früchte seiner Werke. Allerdings zügeln
wir uns, damit Avir von ihnen nicht masslos oder in verkehrter
Art Gebrauch machen. Somit leben Avir mit euch in dieser

') Neumann, a. a. 0., S. 195, umschreibt den Sinn der in ihrer Prägung
etwas schwer übersetzbaren Worte Tertullians mit dem Satze: ein jeder
sterbe für sich selber und lebe also auch nicht um eines anderen willen.

2) « Nec ulla magis res aliena quam publica. Unam omnium rem publi-
cam agnoscimus mundum. > Apologeticum, c. 38.

3) Siehe Harnack, A., Mission und Ausbreitung des Christentums,
Buch IV; bei Tertullian namentlich die oft zitierte Stelle Apologeticum,
c. 37, und ad Scapulam, c. 2.



— 248 —

Welt zusammen und benutzen das Forum, die Fleischhallen,
die Bäder, die Kaufläden, die Werkstätten, Ställe, Jahrmärkte
und übrigen Handelsgelegenheiten. Wir gehen zu Schiff und
tuen Kriegsdienst, treiben Ackerbau und Handel, üben mit euch
die gleichen Kunstfertigkeiten aus und bieten die Erzeugnisse
unserer Arbeit der Öffentlichkeit zum Gebrauche darx), — daneben
steht die rücksichtslose und schroffe Prüfung und Verwerfung
fast aller Lebensberufe für den Christen in der Schrift „über
den Götzendienst". In ihr aber wendet sich Tertullian an die
gläubige Gemeinde, um ihr die letzten Folgerungen aus ihrer
religiösen Lage, die bis zum Unbedingten getriebenen sittlichen
Verpflichtungen klarzulegen. Es ist der Spürsinn des

Fanatikers, der hier die Avirklichen oder auch nur möglichen
Beziehungen der Handwerke wie der freien Berufe zum Götzendienste

aufdeckt, um mit der unerbittlichen Forderung zu
schüessen : Der Christ muss um des Herrn willen jeden Kreuzes-
Aveg zu gehen bereit sein, er muss, w*enn Gott es fordert, die

Eltern, Gatten und Kinder verlassen können, um wieviel mehr
Besitz, Amt und Beruf! Bedenken, dann Mangel und Not leiden
zu müssen, werden mit der Bemerkung zurückgeAviesen : „fides
famem non timet2). Der religiöse Idealismus, der die Fäden
der stärksten LebensnotAvendigkeiten zu zerreissen entschlossen
ist, wird mühelos das leichtere Gespinnst der sinnlichen
Vergnügungen und Freuden zur Auflösung bringen: nichts darfst
du mit den Freuden der Heidenwelt gemein haben, musst ihnen
vielmehr entgegen sein. „Die Welt Avird frohlocken, ihr aber
werdet trauern3)." In jedem Genuss regt sich die verbotene
Begierde nach dieser Welt4) — darum soll der Christ ihm aus
dem Wege gehen : er soll das Theater mit seinen Schauspielen,
die Zirkusspiele meiden. Die Welt des Glaubens wird ihm reichen
Ersatz bieten — vollends dann, wenn über diese vergängliche
und sündige Welt das Gericht erfolgt6). Schon jetzt ergeht sich
der Geist des Gläubigen, den künftigen Triumph ahnend, ausser
ihren Schranken : Extra saeculum estis6).

') Apologeticum, c. 42.

2J de idolatria, e. 12; vgl. auch c. 8, 11, 17, 18.

8) Joh. 16, 20 ; siehe de corona, c. 13.

4) de spectaculis, c. 14: « concupiscentia saeculi».
6) 1. c. c. 24, 29, 30.

*) ad martyres, c. 2.



— 249 —

Auch Tertullian scheint hier — Avenigstens deuten die von
ihm verAvendeten Bilder und Gleichnisse darauf hin *) — dem

Hochflug platonischer Gedanken zu folgen, der keine Berührung
ZAvischen der göttlichen Idealwelt und der irdisch vergänglichen
Welt der Sinne zulässt. Aber eine enge Flugbahn bleibt diesen
Gedanken zugemessen. Denn nicht in der Welt der Ideen lebt
letzthin Tertullians Glaube, sondern in der Welt der sinnlich
greifbaren, geschichtlich zu erweisenden Tatsachen. Es ist daher
keine Rede davon, dass er nach dem Vorbild und in der Weise
Justinus oder eines Clemens von Alexandrien die Logoslehre für
eine Vermittelung zwischen den christlichen Glaubensgedanken
und dem Ideengehalt der griechischen Philosophie nutzbar zu
machen verstünde. Der schöne Gedanke von dem testimonium
animae naturaliter christianae bleibt sehr dürftig in seiner
Ausführung2). Dagegen wiederholt er das bei den altchristlichen
Apologeten immer wieder vorgetragene Märchen, dass die bei
den griechischen Dichtern und Philosophen sich findenden Wahrheiten

auf irgend einem Wege der jüdischen Offenbarung, also
Moses und den Propheten, entlehnt sein mussten3). — Nur ein
formaler Wert kommt den weltlichen Studien zu, insofern sie eben
die Grundlage für die Erkenntnis der göttlichen Dinge darbieten4).
Im übrigen spricht Tertullian im Advokatenstyl von der
Philosophie und ihrer Bedeutung : „Was haben Athen und Jerusalem,
Avas die Akademie und die Kirche, was die Häretiker und die
Christen miteinander gemein? Unsere Lehre stammt aus
Salomons Halle, Avelcher selbst uns hinterliess, den Herrn in
Herzenseinfalt zu suchen. Es mögen die sich hüten, die ein stoisches
und platonisches und dialektisches Christentum eingeführt haben.
Nach Jesus Christus bedürfen wir des Forschens nicht mehr,
noch des Untersuchens nach verkündetem Evangelium. Wenn

') 1. c. Der Vergleich der Welt mit einem Kerker und die Ausführung
dieses Vergleichs erinnert sehr stark an die entsprechenden Ausführungen
in Piatons Phaedon.

2) Apologeticum, c. 17: «Die Zeugnisse der Seele sind ebenso wahr
als einfach, ebenso einfach als alltäglich » schreibt hierzu Tertullian, de
testimonio animae, c. 5. Seine Gedanken bewegen sich hier allerdings fast
ganz auf der Bodenfläche des Alltäglichen.

3) Apologeticum, c. 47.

4) de idolatria, c. 10: «quomodo repudiamus saeculavia studia, sine
quibus divina non possunt?»



— 250 —

w?ir glauben, so wünschen wir über den Glauben hinaus weiter
nichts mehr ')." „Mit dem Glauben hört alles Suchen und Finden
auf. Christus selbst hat diese Grenze bestimmt, der nicht will,
dass du etwas anderes glaubst, als was er gelehrt hat und
folglich auch nichts anderes suchest2)." Der Glaube mag noch
so paradox sein, das empfiehlt gerade seine Glaubwürdigkeit3).

Nichts zu wissen, Avas dem Glauben entgegen ist, heisst
alles wissen4). Das Gefühl für die unbedingte Überlegenheit
des Glaubens gegenüber dem Vernunftwissen beruht bei
Tertullian gewiss auf der persönlichen Neigung, dem Handgreiflichen

und Sinnenfälligen, dem geschichtlich Bezeugten und
durch Glaubensregel festgelegten weit grösseres Vertrauen
entgegenzubringen als den durch mühevolle und schwierige
Überlegung gefundenen, zudem durch keine sichtbare Evidenz
gestützten Ergebnissen der Dialektik. Diese erscheint ihm nur
als eine „Kunst zum Aufbauen und Zerstören, verschmitzt in
ihren Behauptungen, gezAvungen in ihren Schlüssen, strenge in
ihren Beweisen, sich abmühend in ihren Kontroversen und dabei
sich selbst zur Last, alles erAvägend, um schliesslich nichts zu
Ende zu führen5). — Nur die Neigung zum Unglauben6) bringt
es fertig, in der christlichen Lehre eine Art von Philosophie
zu sehen; denn Avährend die Philosophen nur scheinbar ein
Interesse für die Wahrheit zeigen, um sie tatsächlich zu
verfälschen, ist es den Christen Avirklich und um ihres Seelenheiles
willen ein Bedürfnis, sie zu besitzen. Für sie handelt es sich
dabei nicht um eine subtile dialektische Überlegung, sondern
um einen gesicherten Besitz, um Tat und Leben. „Jeder christliche

HandAverker hat Gott gefunden und tut ihn kund und
beantAvortet in der Folge alles, Avas man in bezug auf Gott
fragen kann, durch die Tat, während Plato behauptet, dass es

schAver sei, den Weltbaumeister zu finden und den gefundenen

*) de praescriptione haereticorum, c. 7.

2) 1. c. c. 10.

3) De carne Christi, c. 5 ; Crucifixus est dei filius ; non pudet, quia
pudendum est. Et mortuus est dei Alius ; prorsus credibile est, quia ineptum
est. Et sepultus resurrexit; certuni est, quia impossibile est.

4) de praescriptione haereticorum, c. 14.

6) 1. c. c. 7.

6) Die « incredulitas » behandelt die christliche Lehre « non utique
divinum neg-otium, sed magis philosophiae g-enus ». Apologeticum, c. 46.



— 251 —

allen mitzuteilen1)." Mit Behagen geht Tertullian die Berichte
und Anekdoten durch, die den Tiefstand der Sittlichkeit bei den
meist gerühmten Philosophen zeigen sollen, um mit dem
pathetischen Ausruf zu schliessen : „Was haben schliesslich der Philosoph

und der Christ miteinander gemein, der Schüler Griechenlands

und des Himmels? der Bewerber um Ruhm und der um
Leben? der Wortmacher und der Tatenvollbringer? der
Zerstörer und der Erbauer der Dinge? der Freund und der Feind
des Irrtums? der Verfälscher der Wahrheit und ihr
Wiederhersteller, ihr Dieb und ihr Wächter ?2)." Es ist wohl nicht zuviel
gesagt, wenn man Tertullian nach solchen Äusserungen, die sich
übrigens aus seinen Schriften leicht vermehren liessen, einen blinden

und gefährlichen Bildungshass zum Vorwurfe macht;
gefährlich darum, weil seine Gesinnung, hätte sie sich in der Kirche
durchsetzen können, das Christentum heimatlos und ohne Wurzel
in der Welt des Geistes gelassen hätte3). So ist er nur der
Wortführer einer Partei geworden, die sich vermöge der Enge ihres
Gesichtskreises selbst zur Isolierung bestimmte. Wohl ist sie in
ihrer Art niemals ausgestorben, sondern hat immer Avieder
Anhänger gefunden, die den sektenhaften Hochmut Tertullians
gegen Kultur und Geistesbildung teilen. Aber stärker und
schliesslich siegreich Avaren doch die Kräfte, die das Christentum
als eine allumfassende Wahrheit erkannten, in der auch das
Geisteserbe der vorchristlichen Zeit wohl aufgehoben war. Nur
zeigen uns die Wirbel und Strudel der Gegenströmung, als
deren beredtester Anwalt zweifellos Tertullian gelten darf, mit
welchen Widerständen die Denker zu ringen hatten, die wie
Clemens von Alexandrien und Origenes „für die Gebildeten der

ganzen Welt schrieben und das Christentum in die Weltbildung
überführten"4).

Eine Würdigung des Eigenartigen und Bedeutsamen in der
philosophischen Durchdringung der christlichen Glaubenslehre

') l. c.

2) 1. c. am Ende; vgl. übrigens zu diesen Ausführungen Joh. Huber,
Philosophie der Kirchenväter, S. 104 f.

3) Nietzsche, Zur Genealogie der Moral. Werke, Bd. 7, Abt. 1, S. 332 f.,
hat sich denn auch Tertullian als typischen Vertreter des <-ressentiment» und
sklavischer Weltverachtung nicht entgehen lassen.

4) A. Harnack, Dogmengeschichte, I3, S. 590



— 252 —

durch die alexandrinische Schule liegt ausser dem Kreise
unserer Betrachtung. Nur ein paar Bemerkungen mögen hier
eingeschaltet Averden, die dem NachAveis dienen sollen, wie
durchaus entgegengesetzt die sittliche Bewertung des
Erkenntnisstrebens bei Clemens und seiner Schule im Vergleich zu der
durch Tertullian vertretenen Geistesrichtung gehalten ist. Diese
sieht in der Dialektik ein 'müssiges, meist von Ruhmsucht und
Überhebung geleitetes Gedankenspiel, die Philosophen werden
als die Patriarchen der Häretiker verschrienJ). — Dagegen
preist Clemens die Erkenntnis (yvwaig) als die Vollendung des

Glaubens, indem sie ihn zur Unfehlbarkeit, Wissenschaft und
zu vollkommenem Verständnis erhebt2); mehr noch: die
Erkenntnis ist SelbstzAveck und musste selbst dann noch um ihrer
selbst willen vom Gnostiker geAvählt werden, wenn die ewige
Seligkeit von ihr getrennt wäre3). — Bei Tertullian ist das
menschliche Geistesleben ganz der Eitelkeit des Irdischen
ausgeliefert, bei Clemens erscheint es in seiner Vollendung als
das höchste Gut und trägt auf seinen Flügeln den Menschen
zu Gott empor. Tertullian lässt den Menschen auch im Gebiete
des Glaubens im Stande der Unmündigkeit; seine Religion ist
die Religion der Autorität und des Gehorsams. Clemens
dagegen Averden die Zeugnisse der Offenbarung Anlass für eine

Entwicklung des Geisteslebens, in der es die volle Mündigkeit
der Erkenntnis findet. Seither aber ist die zur divina sapientia
geweihte Glaubensphilosophie ein Bestandstüek in dem Geistes-
erbe geAvorden, das die Kirche von Jahrhundert zu Jahrhundert
als Überlieferung und Aufgabe dem Kreise ihrer Denker hinterlassen

hat.

Allerdings dürfen AAir nicht übersehen, dass die Konzentration

der metaphysischen Begriffe um den Gottesbegriff', die

Vertiefung in die religiös-psychischen Zuständlichkeiten der
Weltentrücktheit, kurz der transzendente Charakter der
neuplatonischen Philosophie in hohem Masse dazu beigetragen haben,
eine Verschmelzung zwischen ihr und dem tieferen Gehalt der
Glaubensvorstellungen, Avie die kirchliche Überlieferung ihn

') Tertullian, de anima, c. 3.

2) Clemens, Stromata VI, 9 und 10; VII, 10. — m'artç ovx civfv yviü-
aeioç. Strom. V, 1. nXéov éavìv tov macererai zò yvcôvai. VI, 14.

3) Stromata, IV, 22.



— 253 —

darbot, zu ermöglichen l). An den grossen religions-philosophi-
schen Werken des Clemens Avie des Origenes lässt sich das

leicht deutlich machen. Die eindrucksvollsten Zeugnisse aber
liegen darüber bei Augustinus vor. Was er der neuplatonischen
Philosophie für seine geistige Entwicklung verdanke, berichtet
er in der wohl kurz vor seiner Taufe verfassten Schrift gegen
die Akademiker: sie hat mich von dem Aberglauben (des
Manichäismus), in den ich mich gestürzt hatte, befreit. Denn sie

lehrt mich in Wahrheit, dass schlechterdings nichts irgend ein
Wert beizulegen, vielmehr alles gering zu schätzen sei, was
mit sterblichen Augen geschaut wird und überhaupt Gegenstand

sinnlicher Wahrnehmung ist. Die Philosophie verspricht
den wahren und verborgenen Gott klar zu zeigen, und sie lässt
mich ihn bereits Avie durch lichtes Gewölk schauen2)." — „Der
Name des Philosophen", so erklärt er noch im Gottesstaat,
„bedeutet einen Freund der Weisheit ; ist aber die Weisheit Gott
selbst, durch die alles geschaffen Avurde, wie die göttliche
Autorität und Wahrheit es zeigt, so ist der wahre Philosoph
ein Liebhaber Gottes3)." In den unwandelbaren Gesetzen, die
über allem Leben ordnend walten, findet er den Sinn aller
Wirklichkeit und alles Geschehens, die göttliche Vernunft selbst.
Indem er sich in diese versenkt, wird dem Denker die Seligkeit

zuteil, die der Besitz des höchsten Gutes, der allumfassenden

Wahrheit nämlich, in sich schliesst. In der Konsequenz
dieser Gedanken scheint das rationalistische Lebensideal
Spinozas mit seiner amor intellectualis Dei zu liegen. Doch von
dem Wege, der zu diesem Ziele führt, biegt Augustinus unter
dem Einfluss von Motiven ab, die ausser der Sphäre des Denkens

liegen. Das erste und massgebende Moüat dieser Art ist
durch die Mystik seiner Weltanschauung gegeben. Auch auf
das menschliche Erkenntnisstreben übt die göttliche Gnade
ihren Einfluss aus. Nur dem Zufall ist es daher, meint Augu-

') Wie stark unter den neuplatonischen Gegnern des Christentums
Porphyrius diese ideellen Zusammenhänge empfunden hat, ist von Harnack
mit Recht hervorgehoben worden. Mission und Ausbreitung- des Christentums,

S. 355; cf. Augustin, de Civ. Dei VIII, 10.

2) Contra Academicos I, 1, 3, und III, 20; cf. Confessione« VII, 20, 26;
s. hierzu F. Wörter, Die Geistesentwicklung des hl. Augustinus bis zu seiner

Taufe, S. 42 ff.

•") de Civitale Dei VIII, 1.



— 254 —

stinus, zu danken, wenn in vorchristlicher Zeit die
Philosophen Wahres und mit dem christlichen Glauben
Übereinstimmendes gefunden haben1). — Das zweite Motiv, das ihn
über den Rationalismus hinausführt, entstammt seiner
lebenskundigen Psychologie. Das Denken, so lehrt er, folgt nicht nur
seinen eigenen Antrieben, sondern ebenso häufig den blinden
und irregeleiteten Instinkten des Willens. Und Avie diese die
Ordnung der moralischen Welt zerstören, so verkehren sie auch
die ideale Ordnung der göttlichen Wahrheit zu lauter
Widersprüchen. Auf Nebenwegen der Polemik sehen wir aus diesem
Grunde Augustinus seine Anerkennung der platonischen und
neuplatonischen Philosophie widerrufen ; statt dessen macht er
ihren Denkern „Mangel an Demut" zum Vorwurf2). Schliesslich

rechnet er die Philosophen überhaupt „zur Stadt des Teufels,

und diese heisst wohl, wegen der Verwirrung, in der sie
sich untereinander befinden, Babela 3). Im ganzen kann also
nur mit bestimmten Einschränkungen die Rede davon sein, dass

Augustin die Ergebnisse der antiken Geistesphilosophie mit den

Forderungen der christlichen Glaubenslehre zu einem zusammenfassenden

Ausgleich gebracht hätte. Der \*ollendete Bau seiner
Gedanken lässt allerdings in dem venvendeten Material, wie
in Ausführung und Styl den platonischen Idealismus erkennen ;

er verdankt ihm Wesentliches. Aber zwiespältigen Herzens hat
er dieser Dankespflicht gedacht. Der Theologe in ihm hielt
dem Philosophen vor, dass er nur der göttlichen Gnade die
Erkenntnis der Wahrheit zu danken habe, dass keine menschliche

Leistung in sich selbst wertvoll und, wTenn sie dazu
gemacht werde, ein Zeugnis der Überhebung und des Stolzes sei.
Ein Bruch geht durch sein Leben und sein Denken4). Durch
seine Bekehrung ist er sich selbst in vieler Hinsicht fremd
geAvorden. Aber er hat trotz aller Betonung seiner kirchlichen
Orthodoxie weder den Neuplatoniker noch den Manichäer in

') de doctrina Christiana II, 40, 60.

2) de Civ. Dei X, 29 ; « humilitate opus erat quae cervici vestrae diffi-
cillime persuaderi potest >.

3) de Civ. Dei XVIII, 41; vgl. hierzu c. 39 Augustins Urteil über
den Wert der mathematischen NaturAvissenschaft, speziell der Astronomie,
«magis ad exercenda ingenia quam ad inluminandas vera sapientia mentes
solet valere. »

4) Vgl. hierzu die Bemerkungen bei A. Niemann, A's. Geschichtsphilosophie.

Diss. 1895. S. 74.



— 255 —

sich verleugnen können. — Seiner manichäischen Vergangenheit
aber ist vor allem seine dualistische Geschichtsbetrachtung

und im Zusammenhang mit ihr seine pessimistische
Staatsphilosophie entwachsen.

Alle Geschichte ist für Augustin Geschichte der Weltstaaten
auf der einen, Geschichte der göttlichen Offenbarung und des
Reiches Gottes auf der andern Seite. Dem Dualismus dieser
geschichtlichen EntAvicklung entspricht jedoch nicht das
metaphysisch ursprüngliche Verhältnis Gottes zur Welt. Ihm zufolge
erfasst ein Schöpferwille alles Sein und gliedert es in einer
vollkommenen Ordnungx). Für das göttliche Erkennen ist diese

Ordnung eine ewige, unveränderliche, in sich vollendete; sie
ist es, obwohl der von Gott in einem „unbegreiflichen Begreifen"
erschaute Zusammenhang der Dinge ein Zusammenhang zeitlich

Avirkender Ursachen ist2), die als solche endlich, veränderlich,

ja gegen Gottes Ordnung gerichtet sein können3). Denn
zu den zeitlich wirkenden Ursachen gehört der Wille der
geistbegabten Geschöpfe, der sich vermöge der ihm verliehenen
Freiheit vom höchsten Sein (summe ens), vom höchsten Gut
(summe bonum) und A*un der Ordnung der Liebe (ordo amoris)
abwenden kann, um in vermessener Selbstüberhebung sich
selbst und die endlichen Güter Gott vorzuziehen4) und damit
eine Ordnung zu begründen, die jeden Rechtes entbehrt und
überdies mit dem Fluche belastet ist, sich immer wieder selbst
zu zerstören. Der vorgeschichtliche Abfall der reinen Geister
wirkt als Anreiz zur Sünde in Adam fort, um in seinen Söhnen
Kain und Abel5) (als dessen Ersatzmann dann Seth eintritt6)
die Spaltung der Geisterwelt in geschichtlich greifbaren
Gemeinschaftsbildungen auch innerhalb der Menschheit kenntlich wer-

') de Civ. Dei XIX, 12: «Ordo est parium dispariumque rerum su;t
cuique tribuens dispositio » ; cf. 1. c. XII, 4, 5; XXII, 30.

2) "Civ. D. XII 18 (Schluss) : (Dei) sapientia inconprehensibili con-
prehensione omnia inconprehensibilia conprehendit, ut quaecumque nova
et dissimilia consequentia praecedentibus si semper facere vellet, inordinata
et inprovisa habere non posset, nec ea provideret ex proximo tempore, sed
aeterna praescientia contineret; cf. 1. c. X, 1*2; XII, 17; XXII, 2: de Genesi
ad Litt. V, 44, 45.

s) de Civ. D. XXII, 2.

4) 1. c. XII, 1 und 6 ; de vera religione 13, 26 : de libero arbitrio II,
19, 52; I, 16.

5) Civ. D. XV, 5 und 8.

6) 1. c. XV, 17.



— 256 —

den zu lassen. In ihr stehen sich nun Gottesstaat und Weltstaat

in unausgleichbarem Gegensatz in allem Wandel der
Zeiten, ja über alle Zeit hinaus in der EAA-igkeit gegenüber.
Denn die Bemerkung Augustins, dass die Bürger des Weltstaats
nach dem letzten Gericht keinen Staat mehr bilden würden *),

kann doch wohl nur den Sinn haben, dass ihnen alsdann die
Kraft des staatsbildenden Willens verloren gegangen ist, für
den sich kein Objekt mehr findet. Dagegen bestehen die Indi-
\Tiduen, die dem Staat einst angehört haben, noch fort, aber
nun wirklich als ungegliederte massa perditionis — nur noch
ein Objekt der ewig Avirksamen Strafgerechtigkeit Gottes. Der
Dualismus wird also von Augustinus verewigt, wenn auch der
Weltstaat die Form eines organisierten Gemeinschaftswesens
verliert.

Ehe Avir jedoch den Urteilen Augustins über Gottesstaat
und Weltstaat, ihre sittliche und religiöse Bedeutung, ihre
Leistung und ihr Ziel näher treten, müssen wir den metaphysischen

Hintergrund, von dem beide sich abheben, noch
einmal durchleuchten. Wir werden hierbei auf nicht aufzuhellende
Dunkelheiten stossen. Aber gerade die Rätsel, vor die uns
Augustins Denkweise stellt, werden uns den Pessimismus seiner
Weltbetrachtung* und Staatsauffassung verständlicher machen.

Der menschliche Wille, so Averden wir \*on ihm belehrt,
ist als ein selbständiger Faktor in den ordo causarum
aufgenommen2), den die göttliche Vorsehung und, sofern diese als
göttliches Gnadenwalten aufgefasst werden kann, ihr Heilsund

Erlösungsratschluss in sich befasst. Aber dieser Behauptung-

entzieht Augustin selbst Avieder die metaphysisch-theologischen

Stützen, wenn er erklärt, dass bei den Erlösten und
zur Seligkeit Prädestinierten Anfang, Fortgang- und Vollendung
des HeilsAverkes nur der göttlichen Gnade, und nicht der mensch-

') 1. c. XV, 4. « Terrena porro civitas, quae sempiterna non erit »

(neque enim, cum extremo supplicio damnata fuerit, iam civitas erit); vgl.
hierzu auch Niemann a. a. O., S. 78.

2) Civ. D. V, 9, nostrae voluntates in causarum ordine sunt, qui cer-
tus est Deo eiusque praescientia continetur ; cf. auch V, 8 und 10 : de
Genesi ad Litteram Vili, 17, de trinitate III, 16. Augustin unterscheidet « ordo

rerum», die durch die Schöpfung gegebene kosmische Ordnung, ordo
causarum, die Ordnung der in den semina und potestates enthaltenen Natur-
uud Geisteskräfte, deren Entfaltung sich im ordo temporum vollzieht.



— 257 —

liehen Willenskraft zu verdanken seix). Diese Lehre findet ihre
erschreckende Ergänzung in den Gedankengängen, die bei
Augustin aus dem Dogma von der Erbsünde abgeleitet werden.
Ihm zufolge ist dem Willen die Kraft zum Guten vollständig
verloren gegangen und nur noch die Freiheit zum Bösen
verblieben2). Aber auch diese Freiheit ist eine illusorische, insofern

der menschliche Eigenwille auch in seiner Richtung auf
das Böse von der göttlichen Willensmacht überschattet wird.
Jener muss sich dahin wenden (Pharaos Verstockung wird als
Beispiel dafür angeführt), wohin diese ihn richtet3). Somit bleibt
für eine selbständige Betätigung des Willens überhaupt kein
Raum mehr. Zwar hat Augustin diese Konsequenz seiner
Anschauungen zu umgehen und zurückzudrängen versucht4) ; aber
seine Freiheitslehre bleibt in dem Netz theologisch-metaphysischer

Gedanken gefangen, die das Handeln des Einzelmenschen
wie der Menschheit im ganzen durch die göttliche Vorsehung
bestimmt sein lassen. Und wie die Weltgeschichte vor aller
Zeit in der eAvigen Weisheit und Allmacht Gottes vollendet ist6),
so ist auch das Weltgericht schon durch die vor der Schöpfung
vollzogene Gnadenwahl für alle geist- und willensbegabten
Geschöpfe entschieden. Nach einem in seinen Gründen
verborgenen, aber gerechten Ratschluss hat Gott einen Teil der
Menschen als Gefässe der Barmherzigkeit aus der weit
überwiegenden Mass der Verlorenen, den Gefässen des Zorns,
ausgesondert und zur Seligkeit bestimmt, während alle übrigen
der Verdammnis anheimfallen6). Gelegentlich hat Augustin den
Gedanken geäussert, als werde von Gott das sittliche Verhalten
der Prädestinierten bei der Gnademvahl in Rücksicht gezogen7);
aber anderwärts spricht er sich mit erbarmungsloser Härte dahin

aus, dass hier ein Akt absoluter göttlicher Willkür
vorliege, der darum gerechtfertigt sei, weil das ganze
Menschengeschlecht, mit Sünde belastet, kein Verdienst und kein Recht

') de corrept. et gratia 12, 13, 14, 38.
2) 1. c. 37. — de Civ. D. XII, 1; XIX, 25.
3) de gratia et libero arbitrio, 43, 45; de Civ. D. XXII, 2. Enchirid.

de fide, spe et charitate XXX.
4) de libero arbitrio III, 3, 4; de Civ. D. V, 10.
5) de Civ. D. X, 12 : « cuius dispositione iam tempora facta sunt quae-

cunque futura sunt. temporaliter fiunt iussa aeterna eius lege conspecta»;
cf. XII, 17; XXII, 2.

6) de Civ. D. XV, 6 und 21; XIV, 26.

') de Civ. D. V, 10.

Internat, kirchl. Zeitschrift, Heft 3. 1915. 18



— 258 —

aufzuweisen habe. Die Gnade sei durchaus ein unverdientes
Geschenk der göttlichen Barmherzigkeit. In den Worten des

paulinischen Gleichnisses wiederholt Augustin auch seinen
Gedanken: „Der Töpfer hat die Macht, aus derselben Masse ein
Gefäss zur Ehre und ein anderes zur Unehre zu machen ^)".
Somit werden wir hier vor den nach menschlichem Urteil grundlosen

Willen der göttlichen Allmacht gestellt.
Aber rätselhafter noch wird uns Augustins Prädestinationslehre,

Avenn wir ihr seine Auffassung vom Wesen des Bösen

zur Seite stellen. Da alles Sein dem göttlichen Willen
entstammt, das Böse aber ihm nicht entstammt sein kann, so gibt
es für das Böse auch keine reale Ursache2) ; avo wir ihm
begegnen, erweist es sich als ein Mangel an Gutem, mit dem das
Endliche behaftet ist3), als eine verkehrte Richtung des

geschöpflichen Willens, der, statt dem höchsten Gute sich
zuzuwenden, sich im Genüsse endlicher Güter verliert4). Wieviel
Anerkennung diese Bestimmungen insbesondere bei den
scholastischen Philosophen gefunden haben, so wenig leisten sie
tatsächlich für die Lösung des in Frage stehenden Problems.
Denn das Übel der Endlichkeit kann doch nicht den geschaffenen

Wesen als Schuld angerechnet werden, und das Unvermögen

der geistbegabten Geschöpfe in dauernder Willenseinigung

mit Gott, als dem höchsten Sein und Gut zu verharren,
wird doch nicht damit erklärt, dass man sagt, dieses Unvermögen

bedinge als causa deficiens die Verkehrtheit des Willens,
sein Versinken ins Böse. In der Tat führen die hierher zielenden

Betrachtungen Augustins an den Rand eines Abgrundes,
dessen Dunkel wohl kein sterbliches Auge durchdringt5). Wir
wissen nur, dass in ihm Kräfte und Gewalten ruhen, deren die
Vernunft nicht Meister werden kann. Wenn aber das Böse ein
Irrationales und zugleich Nichtiges ist, so verstehen wir wohl,
wie Augustin dazu kommt, alles für sinnlos, gehaltlos und nichtig

zu erklären, A\'as in seinem letzten Grunde auf dem Boden
des bösen Willens und der Sünde erwachsen ist. Damit ist aber

*) sermo XXVI, 13. Epist. CXLIX, 21, 22.

2) non est efficiens causa, sed defficiens : quia nec illa effectio est, sed
defectio; de Civ. D. XII, 7; Confess. XII, 9.

3) privarlo boni de Civ. D. XI, 9, et XII, 3.

4) de gratia Christi 20; de Civ. D. XII, 6 und 8; «deficitur contra
ordinem naturarum ab eo quod summe est, ad id quod minus est».

5) Epist, CXCIV, 33; de dono perseverantiae 23



— 259 —

auch über den Weltstaat und seine Geschichte das Urteil
gesprochen.

Doch der Trostlosigkeit, den die Welt der sittlich Verlorenen
erwecken könnte, entzieht sich Augustinus, indem er auch sie
dem Gesamtbilde der von der göttlichen Weisheit beherrschten
Welt einordnet. Hier wird ihre sittlich-religiöse Bedeutung damit
bestimmt, dass sie dem Erweis der göttlichen Gerechtigkeit zu
dienen haben dadurch, dass diese an ihr den Unwert des Bösen
ewig straft1). Aber zugleich erfüllt die dunkele Welt des Bösen
noch eine weitere, man kann sagen, kosmisch-ästhetische
Aufgabe. In ihrem Gegensatz zur Welt der Liebe und Gnade bildet
sie die Antithese in dem von der göttlichen Allmacht und
Allwissenheit beherrschten sittlichen Weltbau. In diesem sind
somit auch die widerstreitenden sittlichen Kräfte zu einer
Harmonie gebunden2). In ihrem Ausgleich bieten sie ein Zeugnis
für den Glauben, durch den das religiöse und ästhetische
Empfinden in gleicher Weise befriedigt erscheint: Deus naturarum
omnium sapientissimus conditor et iustissimus ordinato!*3). Hiernach

Avird in der Tat „die harmonische Darstellung aller in der
Offenbarung auseinandertretenden Eigenschaften Gottes" zum
„höchsten Zweck der Welt", zum „letzten Ziel der Geschichte"4).

Aber das Ziel ist auch für Augustinus nur ein Ideal des

Glaubens, der von der Gnade erleuchteten Erkenntnis. Für den
sinnlich gebundenen, auf die geschichtliche Erfahrung
eingeschränkten Blick sind die Disharmonien in dieser Welt noch
nicht gelöst, und die Kräfte des Guten und Bösen ringen
miteinander in noch unausgeglichenem Kampfe. In ZAvei Lagern
sind diese Kräfte gesammelt: im Gottesstaat (civitas Dei) und

') de Civ. D. XII, 3 und 4.
2) 1. c. IX, 22; XI, 23: «sicut pictura cum colore nigro, loco suo posita,

ita universitas rerum, siquis possit intueri, etiam cum peccatoribus pulchra
est.» cf. XXII, 2.

3) 1. c. XXII, 30.
4) G. J. Seyrich, Die Geschichtsphilosophie Augustins, Diss. 1891, S. 23;

vgl. auch J. H. Reinkens, Die Geschichtsphilosophie des hl. Augustinus, 1866,
S. 32. — Der Ausgleich des ethischen Dualismus durch die auf dem höheren
Standpunkt göttlicher Betrachtung (cf. de Civ. D. XII, 4 und 5, de libero
arbitrio III, 32) gewonnene ästhetische Anschauung — eine Auffassung,
die bei Augustin zweifellos auf neuplatonischer Grundlag'e ruht — wird
jedoch schwerlich den befriedigen, der bedenkt, dass, Avas für Gott ein
Schauspiel ist, für die Verlorenen bitterste Not, ewige Unseligkeit bedeutet.
Auch die Bemerkungen Augustins de libero arbitrio III, 18, helfen darüber
nicht hinweg-.



— 260 —

im irdischen Staat (civitas terrena)1). Der Gottesstaat besteht
teils aus den Heiligen, teils aus Menschen, die noch auf Erden
pilgern, und endlich aus den Engeln, denen Gottes Wille
unwandelbares Gesetz geblieben ist2). Wie der Ursprung, so ist
auch das Ziel des Gottesstaates im Himmel zu suchen, aa'o er
dereinst seine Vollendung erfahren wird, wenn nach dem
Weltgericht die Zahl der zur Seligkeit Prädestinierten und ihm
Angehörigen voll sein Avird. Auf Erden wird der Gottesstaat zuerst
durch einzelne, von Gott erwählte Persönlichkeiten und deren
Familien, seit Abraham durch das jüdische Volk und nach
Vollendung des Erlösungswerkes Christi durch die christliche Kirche
repräsentiert. Allein die Familien- wie die Volksgemeinschaft,
sowie endlich die Zugehörigkeit zur Kirche bietet keine Sicherheit

für die Aufnahme in den Gottesstaat8), die vielmehr
ausschliesslich durch die göttliche Gnadenwahl und Prädestination
bedingt ist. Da nun keine Gewissheit darüber besteht, wer durch
die göttliche Gnade envahit ist, so lässt sich auch nicht sagen,
wer zum Gottesstaat gehört4). Jedenfalls befinden sich unter
den Juden und Christen viele, die nur äusserlich ihm zugezählt
werden können, tatsächlich aber von Gott verworfen sind,
während unter den Heiden einzelne Avenigstens zur Seligkeit
bestimmt und erwählt sind5). Hiernach muss der Gottesstaat seiner
tieferen Bedeutung nach als eine rein geistige Gemeinschaft der
in der Liebe zu Gott Verbundenen angesehen werden; sie hat
wohl im jüdischen Volk und nach Christus in der Kirche
Organe, die ihrer Zielbestimmung dienstbar sind. — aber weder sind
diese Organe ganz von ihrem inneren Leben erfüllt, noch
beschränkt sie sich selbst in ihrer Erscheinung auf diese Organe.
Sie ist mehr eine Idee als eine Institution, überall verbreitet6)

') Über die Begriffe « civitas Dei » und « ciA-itas terrena » und ihre
Bedeutung, vgl. besonders B. Seidel, Die Lehre vom Staat beim hl. Augustinus,
Breslau 1910, und F. Offergelt, Die Staatslehre des hl. Augustinus, Bonn
1914. Hiernach sind die Begriffe von dem Reformdonatisten Ticonius
übernommen.

2) de Civ. D. X, 7 ; XII, 9.

3) Vgl. hierzu die Bemerkungen von M. Ritter, Studien über die
Entwicklung der Geschichtswissenschaft II, Histor. Zeitschrift, Bd. 107, 3. Folge ;

Bd. 11, S. 246f. Anmerkung.
4) de Civ. D. XX, 7.

5) 1. c. III, 1; XVIII, 47.

6) de Civ. Dei XVIII, 32.



— 261 —

und doch weltfremd ]), in steter Berührung mit dem Weltstaat
und seinen Einrichtungen2), mit der sittlichen und geistigen
Kultur der Welt3), und doch dem allem entrückt durch das
überirdische Endziel, das sie den Gliedern des Gottesstaates
vor Augen stellt: das ewige Leben und die Seligkeit in Gott4).

Die unbedingte Konzentration auf ein religiös transzendentes
Ziel, die Augustin für die Glieder des Gottesstaates fordert, die
weitabgewandte Gesinnung, in der sie sich bewegen sollen,
hätte leicht, namentlich in Verbindung mit der schroffen
Prädestinationslehre, einen religiösen Egoismus begründen können,
dem das Schicksal der Welt, besonders das Schicksal der ausser
dem Heilsverbande lebenden Menschheit, gleichgültig geworden
Aväre. Bei Tertullian sind wir auf Äusserungen gestossen, die
dieses Urteil nahelegen5). Augustin indessen ist dieser Abirrung
vom Wege der christlichen Liebesethik nicht gefolgt, trotzdem
er die Forderungen dieser Ethik mit den Gedanken des antiken
Eudämonismus zu vereinigen strebte. Denn auch der Christ
sucht ihm zufolge in seinem Leben Antwort auf die Frage : quid
efficiat hominem beatum?6) — Aber indem er in Gott das höchste
Gut erkennt und zum Ziel des Lebens wählt, öffnet sich ihm ein
Unendliches an Liebeskraft und in ihr ein Besitz, „der allen
Geniessenden gemeinsam ist"7). Zwischen der religiösen Zielsetzung
des Lebens und seiner sittlichen Ausgestaltung besteht ein unlöslicher

Zusammenhang8). „In Gott lieben die Menschen einander
am meisten9). — Die Begründung hierfür erblickt Augustin in
dem Gedanken, dass Gott als das höchste Gut zugleich ein
unendliches ist, das sich in der Wesensmitteilung nicht erschöpft.
Wir mögen daher seine Liebe anderen, unseren Nächsten, mit

') 1. c. XV, 1, « peregrinila in saeculo », cf. Enarrat. in Psalmos CXLV, 1.

2) de Civ. Dei XVIII, 49; XIX, 13, 17, 26.

s) de Civ. Dei VIII, 1 und die folgenden Kapitel XIX, 5.

4) de Civ. Dei XV, 18; XIX, 4; XXII, 1 und 30: de moribus ecclesiae
catholicae et de moribus Manichaeorum, c. 47.

5) Siehe oben S. 6 ff.
6) de Civ. Dei XIX, 1.

') de doctr. christ. I, 5.

8) de moribus eccl. cathol. et de moribus Manieh. I, 46 : «Si enim Deus
est summum hominis bonum sequitur profecto, quoniam summum bonum
appetere, est bene vivere, ut nihil sit aliud bene vivere quam toto corde,

ota anima, tota mente Deum diligere».
°) Epist. 137 n. 17.



— 262 —

teilen ; je mehr wir das tun, um so mehr Avird die Gottes- und
Nächstenliebe in uns wachsen. Nicht wie die endlichen Güter
zehrt das höchste Gut sich auf, indem viele es geniessen, nicht
trennt es wie jene durch Neid und Habgier die, welche es be
sitzen, sondern je weiter der Kreis derer ist, die sich ihm zu-
Avenden, um so grösser ist das Mitteilungsbedürfnis und die Bindekraft

der Liebe*). So Avird die Verbindung der Geister im
religiösen Leben zugleich zu einer Bindung für das soziale Leben,
dessen sonst schAver verständliche Verpflichtungen so mühelos
erklärt werden können2). Die von der göttlichen Gnade
erleuchtete Liebe Aveiss eben immer den Weg und die Mittel zu
finden, um den Nächsten zu fördern, in jedem Falle aber Schaden
von ihm fernzuhalten3). Das sittliche Feingefühl erwächst hier
als Frucht aus der Innerlichkeit des religiösen Lebens.

Die gedankentiefen Äusserungen Augustins über das Wesen
der christlichen Liebesethik schüessen, für sich genommen, eine
positive Würdigung der natürlichen und profanen Ethik nicht
aus. An Ansätzen zu einer solchen fehlt es denn auch bei
Augustinus nicht; aber sie versinken rettunglos in dem fort-
reissenden Strome seiner Gnadenlehre, der alles, Avas ihm nicht
angehört, vernichtet. Der Mensch, der ausser der Gnade lebt
und Avirkt, ist hülflos und vermessen zugleich in seinem
sittlichen Streben; seine Tugenden sind der Ausdruck einer
verkehrten Selbstgenügsamkeit und Überhebung, und darum
vielmehr als Laster zu beurteilen 4). Überhaupt wird der Gedanke
der Selbstvollendung aus eigener Kraft als die Wurzel des Bösen

angesehen5). Denn er hebt die bewusste Beziehung des
Individuums Avie der menschlichen Gesellschaft zu Gott auf, die
Ordnung der Liebe, die der in das Bewusstsein übertragene Reflex

') Epist. 192, 1 : « charitas redditur cum impenditur tanto maior ac-

quiritur, quanto pluribur redditur; siehe auch Absatz 2, de Cìa\ D. XV, 5;
XXH, 30.

2) de mor. eccl. cath. et de mor. Manich. I, 48, 49: «Illud est enim
unum bonum, quod omnibus tecum tendentibus non fit angustimi. Ex hoc

praecepto nascuntur officia societatis humanae, in quibus non errare difficile

est. »

8) 1. e. I, 50, 51.

4) de Civ. D. XIX, 25.

5) Siehe besonders de Civ. D. XIX, 4, avo die stoische Lehre von der
Autarkie des Weisen als « superbiae stupor » bezeichnet wird. Epist. 155, 2 ;

Epist. 155, 6; vgl. auch Offergelt, Die Staatslehre des hl. Augustinus, S. 12f.



— 263 —

jener Ordnung ist, die Gott für die geschaffene Welt in
Abhängigkeit von seiner ewigen Weisheit eingerichtet hat. Sich
auf sich selbst stellen, das heisst sich von dieser Ordnung
loslösen, sich Gott gegenüber isolieren. Der Weltstaat mit seinem
Prinzip der Selbstliebe ist darum von vornherein der erklärte
Gegensatz zum Gottesstaat, dessen Prinzip die Gottesliebe ist,
die bis zur Selbstverachtung geht1).

Die Selbstliebe sucht ihre allerdings nur zeitliche
Befriedigung (temporalis félicitas) im Besitz der irdischen Güter, in
ihrem ungestörten Genuss2). Aber so wenig ein endliches Wesen
sich in der Liebe zu sich selbst genügen kann, so wenig vermag
die Fülle aller irdischen Güter das Begehren des Herzens zu
stillen. In der täuschenden Erwartung, dass das dennoch möglich
sei, entfacht die blinde Gier nach irdischen Dingen (cupiditas
rerum terrenarum) Neid, Hass und Zwietracht unter den
Menschen, damit aber Kämpfe ohne Ende3). Wie ein Symbol
dieser Gesinnung und der Taten, zu Avelchen sie treibt, steht
am Beginn der Geschichte des grössten der Weltstaaten der
Brudermord des Remus durch Romulus bei der Gründung Roms4).

Unterdrückung der Schwachen, Sklaverei und Elend aller Art
sind eine weitere Folge des Geistes der Selbstsucht und Herrschbegier,

der ausschliesslich oder vorwiegend die Weltstaaten in
ihrem Verhältnis zueinander erfüllt5). So gestaltet sich ihre
Geschichte in der Darstellung Augustins im grossen und ganzen
zu einer Kette von Greueltaten und Verbrechen6). Und nicht
viel anders hat sein Zeitgenosse Orosius, dem Wunsche des

Augustinus entsprechend, seine Weltchronik geschrieben in der
Absicht, darin eine Schilderung der „cupiditates et punitiones
hominum peccatorum, conflictationes saeculi et iudicia dei" zu
geben 7).

') de Cìa". D. XIV, 28: «amor sui usque ad contemptum Dei — amor
Dei usque ad contemptum sui ».

2) de Civ. D. XV, 17 ; im irdischen Staat « nihil amplius speratur quam
in hoc saeculo cerni potest».

3) de Civ. D. XV, 5, und besonders XVT1I, 2; siehe hierzu die
glänzende Wiedergabe der augustinischen Gedanken b. Reinkens, a. a. 0., S. 18 ff.

4) de Civ. D. XV, 5.

5) 1. c. XVIII, 2 und 22.

6) Fr. Offergelt, a. a. 0., S. 31.
7) Historiarum VH, 43, extr.; ich zitiere nach W. S. Teuffei, Geschichte

der römischen Literatur, 3. Aufl., 1875.



— 264 —

Das Bild, das Augustin von der moralischen Verfassung
der Weltstaaten entAvirft, würde trostlos dunkel erscheinen,
wenn ihm nicht einige Gedanken eingefügt wären, auf denen
ein helleres Licht ruht. Denn auch in der durch die Sünde
\Terdorbenen menschlichen Gemeinschaft regen sich noch
verborgene Kräfte des GutenJ). So mag der Tyrann das Recht
und die Freiheit der von ihm Unterdrückten mit allen Mitteln
der Gewalt niederhalten, er erstrebt und erzwingt doch damit
eine Art von Frieden2). Selbst die Mitglieder einer Räuberbande
sind untereinander auf eine friedliche Verständigung angewiesen,
derzufolge sie den Anordnungen ihres Führers gehorchen3). Alle
Kriege werden schliesslich in der Absicht geführt, dadurch zu
einem Frieden zu gelangen4). Diese Friedenssehnsucht, der
Wunsch nach Verständigung und Eintracht, tritt in allen menschlichen

Gemeinschaftsbildungen zutage5). Das ist in der Natur
des Menschen selbst begründet : denn sie ist, wie übereinstimmend

mit Aristoteles gelehrt wird, eine gesellige, für das
Gemeinschaftsleben veranlagte 6). Steht doch niemand dem
Menschen so nahe wie der Mensch7).

Die soziale Veranlagung des Menschen erklärt Augustin in
erster Linie aus der Gemeinsamkeit der physischen Abstammung8).

Sie gibt die Gewähr dafür, dass „die Einheit der
Gesellschaft und das Band der Übereinstimmung nicht nur durch
die Ähnlichkeit ihrer Natur, sondern auch durch venvandt-
schaftliche Neigung unter den Menschen erhalten bleibt" 9). Aus

') cf. de C. D. XIX, 12: « nullius quippe Vitium ita contra naturam est,
ut naturae deleat etiam extrema vestigia».

2) Von diesem durch die Gewalt erzwungenen Frieden des Tyrannen
heisst es 1. c. : « Sic enim superbia perverse imitatur Deum. Odit namque
cum sociis aequalitatem sub ilio, sed inponere vult sociis dominationem
suam pro ilio. Odit ergo iustaru pacem et amat iniquam pacem suam.»

3) de Civ. D. XIX, 12, wobei daran zu erinnern ist, dass «remota
iustitia » auch die Weltreiche nur « magna latrocinia » sind, 1. c. IV, 4.

4) 1. c. XIX, 12. Auch hier berührt sich A. mit Aristoteles, Politeia
1333a 15, s. 0. Külpe, Die Ethik und der Krieg, 1915, S. 34.

s) 1. c. XIX, 14.

6) 1. c. XII, 28, cf. XIX, 12.

') « Quid enim homini nomine propinquius?» de mor. eccl. cath. et de

mor. Manich. I, 49.

8) de Civ. D. XV, 16, 17.

6) 1. c. XII, 22.



— 265 -
der Familiengemeinschaft wächst die Staatsgemeinschaft hervor '),
und die ordo naturalis der Patriarchalgewalt und die durch sie
erzielte „ordinata imperandi oboediendique concordia"2) bietet
für jede Obrigkeit das ideale Vorbild bei der Regierung und
VerAvaltung der Staaten 3).

Dieser naturrechtlichen Begründung des Staates tritt nun
bei Augustinus eine sittliche zur Seite, in betreff deren er sich
allerdings schwankend und Aviderspruchsvoll äussert. An einer
viel besprochenen Stelle seines Werkes über den Gottesstaat
setzt er sich mit Ciceros Definition des Staates auseinander und
lehnt ausdrücklich dessen Auf fassung ab, dass der Staat in seinem
Wesen Recht und Gerechtigkeit zu vertreten habe4). Aus
religiösen und geschichtlichen Gründen, glaubt er, müsse man
annehmen, dass das Wesen des Staates sich in der eigentlich nur
formalen Aufgabe erschöpfe, eine Verbindung der Menschen zu
bestimmten Zwecken zustande zu bringen6). Sind diese Zwecke
sittlicher Art, so nimmt wie das Individuum, so auch der Staat
einen sittlichen Charakter an, sind sie unsittlich, einen unsittlichen

6). Auf einem Umweg erhält somit der Staat die sittliche
Bedeutung wieder — oder genauer, er kann sie wieder
erhalten —, die ihm zuvor abgesprochen wurde.

Tatsächlich weist Augustin dem Staate für sein Wirken
Ziele zu, die in die Sphäre des Sittlichen und Religiösen fallen.
Schon der heidnische Weltstaat hat solche für sich in Anspruch
genommen, wenn auch mit Unrecht7) ; dem christlichen Staate
dagegen öffnet Augustin in diesem Zusammenhange Aussichten,
die den Gegensatz zum Gottesstaat, an dem doch auch er
vermöge des geschichtlichen Zusammenhanges mit dem Weltstaat
teilgenommen, aufzuheben bestimmt sind. Doch ehe wir der

1) In drei Stufen erhebt sich das menschliche Gemeinschaftsleben :

domus, urbs vel civitas, orbis terrae XIX, 7, cf. 16.

2) 1. c.

8) XIX, 14. Als Staatsverfassung- berücksichtigt A. im wesentlichen
nur die absolute Monarchie. Siehe hierzu Offergelt, a. a. O., S. 19 f.

4) de Civ. D. XIX, 21 f. Die folgenden Ausführungen stützen sich
wesenüich auf Offertgelt, a. a. 0., S. 21 ff.

5) C. D. XIX, 24: «populus est coetus multitudinis rationalis rerum,
quas diligit, concordi communione sociatus » ; cf. XV, 8, epist. 138,10 u. 155, 9.

6) de Civ. D. XIX, 21.

7) 1. c. und XV, 7, wo der Vorwurf erhoben wird, dass der heidnische
Staat den religiösen Kultus in den Dienst irdischer Zwecke gestellt habe.



— 266 —

hier angebahnten Verschmelzung unsere Aufmerksamkeit
zuwenden, müssen wir uns zuvor noch mit den Äusserungen des
Staatswillens befassen, die gegenüber der verderblichen Macht
des Bösen die Erhaltung des Staates und seiner Eintracht zum
Ziele nehmen. — Denn das Daseinsrecht des irdischen Staates
sieht Augustin vor allem in der Wahrung des zeitlichen Friedens
begründet *). Nun wird dieser aber durch die um den Besitz
der endlichen Güter streitenden Individuen, Aveiter durch die
nach Ausdehnung ihrer Macht und Sprache2) verlangenden
Nachbarstaaten bedroht3). Daraus erAvächst dem Staat eine
Art von Notrecht gegenüber den inneren und äusseren Feinden,
welche die von ihm geschützte Ordnung zu stören trachten.
Die Ausübung dieses Rechtes entspricht dem göttlichen Willen4).
So dient die Strafgewalt des Staates der heilsamen Abschreckung,
Beugung und Besserung des bösen Willens, dem Schutze der
Guten5). — Aber auch gegen den äusseren Feind darf sich der
Staat im gerechten Verteidigungskriege wehren, wenngleich
der Weise es beklagen wird, dass das Unrecht des Angreifers
ihn zu solchem Handeln zwingt6).

Im ganzen ist der Kreis der Aufgaben, die Augustin dem
Staate zuweist, ein enger, sein sittlicher Wert ein geringer.
Der Gewalt setzt er die Gewalt entgegen, um so die Übermacht
des Bösen zu brechen; er sichert der Welt einen zeitlich
begrenzten Frieden und damit den ruhigen Genuss des Lebens
und der physischen Lebensgüter7). Ein Kulturfaktor von
selbständigem Daseinswert ist er nicht; auch die Güter, die ihm
verdankt werden, besitzen nur einen endlichen und vergäng-

l) de Civ. D. XV, 4 und 17; XIX, 11 und 13.

*) XIX, 7. Wie eine Vorahnung der modernen Nationalitätenkriege
mutet die Beschreibung an : «At enim opera data est, ut imperiosa civitas
non solum iugum, verum etiam linguam suam domitis gentibus per pacem
societatis inponeret Verum est; sed hoc quam multis et quam gran,
dibus bellis, quanta strage hominum, quanta effusione fiumani sanguinis
comparatimi est?»

3) 1. e. XVIII, 2; XV, 4.

4) de Genesi ad Lit. IX, 14; de Civ. D. XIX, 15.

5) Epist. 153, 16.

6) de Civ. D. XIX, 7; siehe auch Epist. 138, 15, an Marcellinus und
189, 4, an Bonifacius, avo die Erlaubtheit des Kriegsdienstes für die Christen
ausdrücklich gelehrt wird.

') de Civ. D. XIX, 13, 14.



— 267 —

liehen, dazu stets bedrohten Wert. Nur dann kann der Weltstaat

über seine niedrige Zweckbestimmung hinauswachsen,
wenn er sich mit dem Gottesstaat, der Kirche, zur Erreichung
höherer Ziele verbindet. Dieser Möglichkeit hat Augustin im
„Gottesstaat" wohl gelegentlich gedacht, sie aber nicht als
prinzipielle Forderung erhoben. Fast ausschliesslich scheint
ihn der durch die Rückschau auf die geschichtliche Entwicklung

des Weltstaates gewonnene Eindruck zu beherrschen, dass

er dem Gottesstaat wesensfremd und durchaus verschieden in
seinen letzten Zielen gegenüberstehe. So Avird auch die
Tatsache, dass die Leitung und Verwaltung des Staates in christliche

Hände übergegangen war1) — eine Tatsache, deren blosse

Möglichkeit Tertullian als Absurdität betrachtet hatte 3) —, von
Augustinus zwar berücksichtigt, in ihren Folgen aber viel
weniger gewürdigt, als Plan und Thema des Werkes über den
Gottesstaat vermuten lassen. Die Zukunft steht dem Aveltab-

gewandten Denker nur in den grossen Visionen des letzten
Gerichtes vor Augen, und in ihnen wird der Dualismus von Gottesstaat

und Weltstaat für die Ewigkeit bestätigt.
Auf anderen Wegen und aus anderem Anlass ist Augustinus

dazu gekommen, die Frage nach dem Verhältnis von Staat
und Kirche — denn in ihr sah er in der Folge den Gottesstaat
verkörpert — mannigfacher Erwägung zu unterziehen. Das
donatistisehe Schisma rief den Bischof von Hippo nicht nur auf
den Kampfplatz theoretischer Kontroversen, um über Recht
und Unrecht der zugleich kirchenpolitischen wie sozial-revolutionären

Bewegung zu verhandeln; es verlangte in so und
so vielen konkreten Fällen eine praktische Lösung des Streites,
und diese konnte nur durch die Macht des Staates herbeigeführt

werden. So hat Augustin unter den Sorgen der jahrelang

fortgeführten Kämpfe die Hülfe des Staates für das
Interesse der katholischen Kirchenpolitik in steigendem Masse
in Anspruch genommen, um schliesslich mit der Forderung
einer gewaltsamen Unterdrückung auch der häretischen Mei-

') de pece. orig. 18 : « Romanumque imperium quod Deo propitio chri-
stianum est»; cf. de Civ. D. V, 25, die Beurteilung Konstantins V, 26, des

Theodosius.
2) Apologet., c. 21: «sed et Caesares credidissent super Christo, si aut

Caesares non essent necessarii saeculo, aut si et Christiani potuissent esse
Caesares. »



— 268 -
nung zu endigen. Zwar ist er sich bewusst, dass dem neuen
Testament und den apostolischen Schriften eine solche Forderung

fremd ist x) ; er weiss auch, dass er früher in dieser Frage
anders geurteilt hat und ausschliesslich geistige Überzeugungsmittel

zur Bekämpfung des Irrtums angewandt wissen wollte2), —
aber der praktische Erfolg der Zwangsmassnahmen hat ihn
gewonnen3). Und nun ist er auch um ihre theoretische
Rechtfertigung nicht mehr verlegen. Der Zwang rüttelt die Furchtsamen,

Gleichgültigen und Unbedachtsamen auf, und haben sie
sich erst der Einsicht der Wahrheit erschlossen, so sind sie
auch für den Zwang dankbar, der ihnen dazu verholten hat,
die Wahrheit zu sehen4). „Der Schrecken der Gesetze, mit deren
Erlass die Könige in Furcht dem Herrn dienen" 5), ist also ein
in jeder Hinsicht empfehlensAvertes Mittel zur Sicherung des
Glaubens.

Diese in ihren geschichtlichen Wirkungen so folgenschwere
Meinung Augustins6) ist indessen, genau betrachtet, nur eine
Konsequenz der Anschauungen, die er in anderem Zusammenhang

mit voller Klarheit entAvickelt hat. Denn wenn der Staat
gleich dem Individuum einen sittlich-religiösen Charakter
besitzt 7), so ist es klar, dass für den christlichen Staat sich dieser
Charakter darin äussern muss, dass er nach den Vorschriften
des Evangeliums lebt und handelt8). Die Widerstände, die er
dabei erfährt, sind vom Staate vermöge seiner RepressivgeAvalt
gegenüber dem Bösen zu unterdrücken, und da die Häresie
ganz gewiss die Eintracht des christlichen Lebens stört, auch
diese. — Hier knüpft sich unzerbrechlich Glied an Glied. Wer
überhaupt den Ungedanken eines christlichen Staates fordert,
der braucht sich nicht zu Avundern, wenn er damit die Auf-

') Epist. 93, n. 9. Der vielgewandte Exeget weiss das allerdings aus
Dan. III, 96, zu erklären.

2) 1. c. n. 17. «Nam mea primitus sententia non erat, nisi neminem
ad unitatem Christi esse cogendum ; verbo esse agendum, disputatione
pugnandum, ratione Aincendum, ne fictos catholicos haberemus, quos aper-
tos haereticos noveramus. »

3) 1. c. n. 18.

4) 1. c. n. 19, 20; cf. Epist, 191, n. 2.

5) Epist. 93, n. 18.
6) Der Versuch G. von Hertlings, Augustin (Weltgeschichte in

Charakterbildern), S. 80, diese Wirkung abzuschwächen, ist erfolglos.
') de Civ. D. XIX, 21, s. oben S. 25.
8) de Civ, D. II, 19; V, 24. Epist. 93, n. 19; 137, n. 17.



— 269 —

gäbe übernimmt, das Evangelium durch Verwaltungsmassregeln

zur Geltung zu bringen und den christlichen Glauben
in seinem Bestände durch Strafgesetze zu sichern. — An eine

Verschmelzung, von Staat und Kirche hat Augustin dabei nicht
gedacht, wohl aber an einen Ausgleich ihres ursprünglich so

verschiedenen Wesens. Die Kirche sollte an Einfluss und
Ansehen wachsen, das Evangelium auf dieser Erde verbreiten,
indem sie sich dem Staat als geistig und sittlich führende und
beratende Macht zur Seite stelltea). Der Staat sollte über seine
niedere Zielbestimmung erhoben werden, indem er, über die
irdische Glückseligkeit hinausweisend, ein Erzieher Avurde auf
dem Wege zur Seligkeit des Reiches Gottes. — Ein Ausgleich
ist damit angebahnt, doch um den Preis der Unterordnung des
Staates unter die Führung der Kirche. Zwar hat Augustin
dieses Verhältnis noch nicht als ein Recht gefordert (im Gegenteil

betont er sehr nachdrücklich die Pflicht, auch der
ungerechten und gottlosen Obrigkeit zu gehorchen oder ihr höchstens
einen passiven Widerstand entgegenzusetzen2), aber sinngemäss
ist es geAviss entsprechend den Aufgaben, die Staat und Kirche
in dieser Welt nach seiner Meinung zu erfüllen haben. So

hat er das utopische Ideal des Reiches Gottes auf Erden, das
durch den Staat unter Leitung der Kirche zu verAvirklichen sei,
als eine Möglichkeit durchdacht und befürwortet, der unter dem

überragenden Einfluss seiner Persönlichkeit eine faszinierende
Anziehungskraft auf die kirchlichen und hierarchischen Denker
zum Teil noch bis in die Gegenwart hinein erhalten geblieben ist.

Überblicken wir noch einmal das Ganze der Staatslehre
Augustins, so schauen wir in ein doppeltes Gesicht. Das eine,
das in seinen Zügen durch die theologisch-metaphysischen und
geschichtsphilosophischen Konstruktionen des Kirchenvaters
bestimmt wird, ist rückwärts in die Vergangenheit gerichtet. In
ihr erscheint der Weltstaat als „societas impiorum", aus der
Sünde entsprungen, ein nichtiges Ziel erstrebend und endlich
der Auflösung verfallen. Das andere Bild dagegen ist belebt
von den Hoffnungen und Wünschen des Kirchenpolitikers und
schaut in die Zukunft, für die es das mittelalterliche Ideal einer
patriarchalischen Theokratie3) vorgebildet hat.

') de Civ. D. XIX, 14. Epist. 152 und 153. Hier die Meinung Augustins
über die Mitwirkung der Bischöfe beim staatlichen GerichtsA-erfahren ; cf. de
Civ. D. V, 26, wo die s religiosa humilitas» des Theodosius gerühmt wird.

2) de Civ. D. XIX, 17. Epist. 93, n. 20.
3) Offergelt, a. a. O., S. 39.



— 270 —

Die Tragik in Augustins Lebensgeschichte fügte es, dass

er, als er in dem von den Vandalen belagerten Hippo starb,
glauben musste, nicht dem mittelalterlichen Traumbilde des
christlichen Staates gehöre die Zukunft, sondern seine
pessimistische Staats- und Weltbetrachtung werde Recht behalten.
Das Schicksal der in ihrem Greisenalter zusammenbrechenden
Welt ') und des römischen Imperiums schien sich durch ein
göttliches Urteil nach Verdienst zu erfüllen. Denn fremd und
wie durch einen Abgrund geschieden, stand ja die Welt des

antiken Geisteslebens, fremd auch ihr Staat dem Reiche Gottes
und seiner Ordnung der Liebe gegenüber. Ein Rätsel Avar ihr
Bestand und ihr Ende nur erklärlich aus den unergründlichen
Tiefen des göttlichen Schöpferwillens, seiner Vorsehung und
Prädestination. — Wie bei Schopenhauer die Welt aus der
Grundlosigkeit des Willens entsteht, sinnlos in ihren Zielen, und
dazu bestimmt, sich in der Klarheit des BeAvusstseins selbst
wieder zu verneinen, so Avächst auch bei Augustin aus dunklem

göttlichen und menschlichen Willenstriebe, eine an ihrem
sittlichen Wert gemessen, verfehlte Welt, ein in seinen Zielen
nichtiger Weltstaat her\*or. Überwunden Avird dieser Eindruck
bei ihm nur dadurch, dass er für die metaphysische Betrachtung

des Weltbildes den sittlichen durch den ästhetischen Massstab

ersetzt, dass er in der religiösen Betrachtung die Macht
des Bösen übenvunden findet durch die göttliche Allmacht und
Gerechtigkeit und für einen Teil der sittlichen Welt völlig
aufgehoben in dem Reich der göttlichen Gnade, dass er endlich
für die politische Betrachtung das utopische Ziel einer
Umbildung des Weltstaates in den christlichen Staat aufstellt. —
Dass dieses politische Ziel ganz ausser dem Gesichtskreise der
alten Christenheit lag2), dafür hat Augustinus in seinem Werke
über den Gottesstaat schon durch die Konzeption, die er ihm
zugrunde legt — die Gegenüberstellung von „civitas Dei" und

„civitas terrena" — das stärkste Zeugnis hinterlassen.

Bonn. Rudolf Keussen.

*) de trinitate IV, 7; de Civ. D. XXII, 30; s. Niemann, a. a. 0., S. 19 f.
2) Nur Orig-enes spricht von ihm als einer Möglichkeit der Zukunft

c. Celsum VIII, 68; s. Harnack, Mission und Verbreitung- des Christentums
S. 195.

(Schluss folgt.)


	Ausschau : Betrachtungen über das Verhältnis der christlichen Ethik zu Staat und Kultur [Fortsetzung]

