Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 5 (1915)

Heft: 3

Artikel: Ausschau : Betrachtungen tber das Verhaltnis der christlichen Ethik zu
Staat und Kultur [Fortsetzung]

Autor: Keussen, Rudolf

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-403866

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 31.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-403866
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

— 241 —

AUSSCHAU.

Betrachtungen iiber das Verhéltnis der christlichen
Ethik zu Staat und Kultur.

(Fortsetzung.)

Die Durchdringung der Welt mit dem Geiste christlicher
Liebe ist gewiss einer der am starksten empfundenen Antriebe
der christlichen Mission. Die Vaterliebe Gottes, die in Christo
der Menschheit bezeugt und offenbart ist, soll ihren Wieder-
schein in der Bruderliebe finden, die Glied um Glied der Ge-
meinschaft Jesu ergreift und sie zu einem Leibe verbindet.
Allein 'die Wege, die den Einzelnen in die religits-soziale Ge-
meinschaft der Kirche hineinfiihren, sind fast schon von ihren
geschichtlichen Anfingen an durch sehr verschiedene Motive
bestimmt. Die Glut personlicher Uberzeugung ist der durch
Geburt, Erziehung und Uberlieferung begriindeten Anhiinglich-
keit verbunden. Ekstatische Begeisterung steht neben der kiihlen
politischen Bereehnung, die schliesslich in der weltumspannenden
Organisation der Kirche ein Mittel sieht, die Einheit des ro-
mischen Staatswesens mit geistigen Kriften zu sichern.

Doch dem Ausgleich zwischen Staat und Kirche geht neben
den jahrhundertelangen Verfolgungskiampfen eine Auseinander-
setzung der geistig filhrenden Kreise auf beiden Seiten voraus,
in der man den sittlichen und religiosen Wert der antiken
Kulturwelt und des romischen Staatsideals und der christlichen
GGlaubenswelt und Sittlichkeit gegeneinander abmisst — hier der
etwas kiimmerliche Spott eines Lucian und die gewaltigen und
hochst ernsthaften Angriffe eines Celsus und Porphyrius, dort
die lange Reihe der christlichen Apologeten mit Justin begin-
nend und in Augustins grossem Werke ,De civitate Dei* den

Internat, kirchl. Zeitschrift, Heft 8, 1915. 17



kronenden Abschluss findend. Aus den Vorwiirfen, welche die
Fursprecher der antiken Welt gegen die Christen erheben,
greifen wir zwei als besonders bemerkenswert heraus, weil sie
die vollig verschiedene Orientierung der antiken und christ-
lichen Lebensauffassung klar zum Ausdruck bringen. Der erste
geht dahin, dass die Christen dem Staate keine Ehrfurcht ent-
gegenbringen, und dass sie darum den Kaiserkult, gleichsam
das Symbol der religiosen Ehrfurcht vor der allumfassenden
Macht des Staates, ablehnen. Der zweite wirft den Christen
ganz allgemeine Weltfremdheit vor, sie seien ,infructuosi in
negotiis !). Ihre Lehre, dass man der Welt absterben miisse,
und dass die wahre Heimat des Christen im Himmel liege, wird
mit dem sarkastischen Spott bedacht: am besten wire es fir
die Christen, Selbstmord zu begehen und dadurch andere der
lastigen Pflicht zu entheben, sich mit ihnen befassen zu miissen 2).

Solchen Vorwiirfen stellte die Christengemeinde der ersten
Jahrhunderte das stolze Bekenntnis gegentiber, in dem sie sich
wgegen alle Einwirfe und Wendungen der Polemik gesichert
glaubte“: wir sind Gottes auserwihltes Volk, an dem sich sein
Heilsratschluss fiir die Menschheit vollendet?). Nur um unseret-
willen verzogert sich das nahe bevorstehende Ende der schon
ngealterten“ Welt4). Unserem Gebet ist wie der Bestand des
romischen Reiches, so auch die Erhaltung der Welt zu danken ).
Denn deren Untergang (clausula oder consummatio saeculi)
wire sicher zu erwarten, wenn das Imperium zerfiele. In dieser
eigentiimlichen Vorstellung treffen rémische und altchristliche
Staatsauffassung zusammen. Das romische Staatswesen gilt so
unbedingt als das Staatswesen schlechthin, dass sein Untergang
den Bestand der Menschheit, ja der Welt selbst gefihrdet. Die
politische findet ihr Seitenstiick in der physischen Katastrophe®).

Auf diesem Boden ergibt sich fiir den Christen die Moglich-
keit zu einer wenn auch eingeschrankten religiosen Bewertung

1) Tertullian, Apologeticum, c. 42.

) Justin, M., Apol. II, 4.

%) Harnack, A., Die Mission und Ausbreitung des Christentums in den
ersten drei Jahrhunderten, S. 178; vgl. iiberhaupt das 6. Kapitel dieses
Werkes.

1) Tertullian, De spectaculis, ¢. 30; De exhort. castitatis, c, 6., cf. II
Thessalon. 2, 6 ff.

®) Tertullian, Apologeticum, c. 32, 39.

9 1 e c. 20



— 243 —

des Weltstaates und seiner Aufgaben. Sie stiitzt sich vornehm-
lich auf den allgemeinen Gedanken, dass die Welt Gottes
Schopfung ist, und dass die gottliche Vorsehung sich auf alle
Gebiete der Schopfung in ihrem Werden und Vergehen erstreckt.
Tragen sie doch alle, auch die edelsten und hochsten, den Stempel
der Vergénglichkeit. Nur wie ein Vorhang ist die voritbergehende
Schonheit der Welt (mundi species) vor die Ewigkeit gespannt?).
Gott, zeitlos in seinem Wesen, hat die Welt als die dem Zeit-
verlauf zugrunde liegende Materie geschaffen (saeculum corpus
temporum fecit), und umfasst mit seinem Schopferwillen alles,
was in der Zeit geschieht: Leben, Wachstum und Untergang
der Staaten?). Seiner Allmacht unterworfen ist der Erdkreis,
der beherrscht wird, und der Mensch, der ihn beherrscht (orbis
qui regnatur, et homo ipse qui regnat). Auch die Kaiser wissen
es, dass sie ihre Herrschaft und ihr Leben Gott verdanken ?).
Die Anerkennung dieser gottlichen Ordnung bedingt nun ohne
weilteres eine loyale Haltung der altchristlichen Gemeinden
gegentiiber dem kaiserlichen Regiment. Das Wort des Herrn:
,Gebet dem Kaiser, was des Kaisers ist“, und die es erlauternden
Mahnungen des Apostels im Romerbrief *) finden in immer neuen
Wendungen ibhren Wiederklang in der altchristlichen Literatur.
Auch hier sei Tertullian unser Kronzeuge! Indem er die Ma-
Jestét des Kaisers Gott unterordnet, glaubt er ihn um so mehr
Gott anzuempfehlen, ,dem allein ich ihn unterstelle®)., Nicht
auf aussere Mahnung hin (sine monitore), sondern von Herzen
beten die Christen fir den Kaiser und den ungestdrten Bestand
des Reiches ®). Durch eine religiose Verpflichtung ist ihnen ihre
Haltung vorgezeichnet?). Das Gebot der Nichstenliebe findet
besonders auch dem Kaiser gegeniiber Anwendung?®). Um des
Glaubens willen kommen die Christen mit peinlicher Gewissen-
haftigkeit ihren Steuerverpflichtungen nach?®). Sie wissen lber-

N1 oc e 48

H 1 oe e 26

) «Ideo magnus est (Caesar), quia caelo minor est; illius enim est
ipse, cuius et caelum est et omnis creatura. Inde est imperator, unde et
homo antequam imperator, inde potestas illi unde et spiritus.» 1. ¢, ¢. 30.

*) Rom. 13, 1.

®) Apologeticum, c¢. 33, cf. ad Scapulam, c. 2.

% Apologeticum, c. 30, cf. 31, 32, 39.

) «pro magno id iuramento habemus». Apologeticum, c. 32.

® 1. ¢. ¢. 36 und 39.

) 1 c. e 42, cf. adv. Marcionem 1V, 38.



244 —

dies recht wohl, was der Staat als Schitzer des Rechtes und
einer geordneten Verwaltung fiir sie bedeutet, falls er im Rahmen
der ihm zukommenden Befugnisse bleibt. Werden diese jedoch
iberschritten, so wird seine Herrschaft zur Tyrannei. Die Be-
sorgnis vor dem tumultuarischen und wunsicheren Rechtsver-
fahren, das in den Prozessen gegen die Christen vielfach tiblich
war, hat Tertullian diese Bemerkung in den Mund gelegt?!).
Zugleich aber eroffnet sie uns einen Ausblick in eine in weiten
Kreisen der christlichen Gemeinden vorwaltende Stimmung, die
sich sehr erheblich von der theoretisch so stark betonten Loya-
litit gegeniiber dem Staate unterscheidet.

Allerdings waren das Wesen und die Verwaltungspraxis
des romischen Staates nicht dazu angetan, den Glauben zu
stiitzen, dass er ,Gottes Ordnung® in dieser Welt darstelle,
Viel mehr musste er fiir den religiosen und sittlichen Massstab
des Christen als ein Gebilde erscheinen, das Gottes Ordnung
geradezu umkehrte und den schroffen Satz rechtfertigte, dass
zwar die Welt (saeculum) Gott gehore, die Einrichtungen dieser
Welt (saecularia) aber dem Teufel?). In ihnen allen driickt sich
die Uberhebung der gottabgewandten Menschheit aus. Ihre
sittlich-religiose Verkehrung spiegelt sich in der metaphysischen
wie in der politischen Uberwertung der Welt. Metaphysisch
erscheint nun die Schopfung als ,Nebenbuhlerin Gottes® ?), poli-
tisch lauft diese Verkehrung in den Anspruch des Kaisers auf
gottlichen Kultus aust). Die unbedingte Ablehnung dieser poli-
tisch-religiosen Forderung ist bekanntlich der Hauptgrund fir
die von seiten des Staates gegen die Christen ins Werk ge-
setzten Verfolgungen gewesen. ,ltaque sacrilegii et maiestatis
rei convenimur. Summa haec causa, immo tota est?). Die antike
Staatsvergotterung ist dann vor dem unbeugsamen Willen derer
zerfallen, die nicht zwei Herren dienen wollten. Unter tausend
Schwierigkeiten gingen sie ihren geraden, jeden Kompromiss
ablehnenden Weg, und der Erfolg war: das Christeiitum hat
die politische Religion entwurzelt$).

Bl e e 2

%) de spectaculis, ¢. 15.

3) de corona, ¢. 2., der Grund hierfiir: de spectaculis, c. 2.

*) Vgl. hierzu K. J. Neumaun, Der romische Staat und die allgemeine
Kirche, S. 13.

%) Tertullian, Apologeticum, c. 10, c¢f. 28 und die Stellen aus Ulpian
b. Neumann, S. 13.

% Harnack a. a. O, S. 214.



— 2450 —

Doch die Kampfesstellung gegen den Staat hat auch das
Urteil tiber ihn in der stirksten Art beeinflusst. Schon die
Bildersprache der Apokalypse bezeichnet die Reichshauptstadt
Rom als die grosse Hure?). Pergamon in Kleinasien, wo der
erste Tempel der Roma und des Augustus stand, galt ihr als
der Thron Satans?). Krieg und Gewalttat haben die Grosse des
romischen Reiches begriindet; aus der Zerstorung fremder Staaten,
Stidte, Tempel und Kulte ist die beherrschende Einheit seiner
Macht erwachsen®). Entsprechend sind auch die Gesetze, der
Ausdruck des staatlichen Machtwillens, nicht vom Himmel ge-
fallen, sondern von Menschen gemacht. Nicht die Dauer ihrer
Geltung, nicht die Wiirde ihrer Urheber, sondern allein ihre
Billigkeit empfiehlt sie. Nicht sich selbst, sondern denen, von
welchen sie Befolgung erwarten, schulden sie Rechenschaft?).
So kann es denn auch fir die Christen keine Gewissensver-
pflichtung geben, einem ungerechten Gesetze zu folgen?®). Viel
scharfer noch lauten die Ausserungen des Origenes in seiner
Apologie gegen Celsus®); unter Berufung auf das Gesetz der
Wahrheit fordern sie geradezu zum aktiven Widerstand gegen
die Gesetze der Siinde auf. Alles, was mit dem Staate zusammen-
héingt und von ihm ausgeht, wird fir diese Gesinnung ver-
diichtig. Die Worte, die die sittliche Welt gleichsam in zwei
in ihrem Wesen entgegengesetzte Teile zerspalten, werden auch
auf das Reich Gottes und die irdischen Reiche {ibertragen:
,Man kann nicht zwei Herren dienen, nicht Gott dienen und
dem Mammon.“ Die Amter des heidnischen Staates, seine Ehren-
stellen, seine 6ffentlichen Feste, — sie alle sind von symbolischen
Erweisen der Idolatrie umgeben?). Der christliche Soldat, der
sich weigert, aus Anlass einer Geldspende des Kaisers den
iblichen Kranzschmuck anzulegen, wird von Tertullian in fast
iberschwinglichen Worten gefeiert®). Die Schrift ,de corona‘,
welche diese Episode aus den Christenverfolgungen berichtet,
ist tUbrigens in allen ihren Ausfilhrungen von einer tiefen Ab-

) Apokalypse 17, 111,

*) Apokalypse 2, 13.

%) Tertullian, Apologeticum, e¢. 25.
1 ec. c. 4.

®) adv. nationes, c. 6.

%) Origenes c¢. Celsum I, 1; VIII, 56.
") de corona, c. 13.

L e L



— 94—

neigung gegen den Militirdienst erfiillt. Das Schwert ist zur
Verteidigung Christi nicht geeignet. Der Kriegsdienst leistende
Christ gilt bei dem Herrn soviel als ein Heide. Aus dem Heer-
lager des Lichts geht er in das Heerlager der Finsternis tiber
und veriibt dabei eine Art von religioser Fahnenflucht. Nur die
Soldaten nimmt Tertullian von seinem Urteil aus, die, urspriing-
lich Heiden, wahrend ihres Dienstes erst gliéubig geworden
sind. Aber man merkt ihm an, dass ihn zu dieser Einschrinkung
nur die neutestamentlichen Vorbilder gliubig gewordener Krieger
veranlassen, und so endigt seine Darlegung mit dem den voraus-
gehenden Ausfiihrungen widersprechenden, sicher widerwilligen
Zugestindnis: Nimm an, dass der Kriegsdienst, abgesehen vom
Tragen der Kranze, erlaubt ist?). Nicht in der Richtung dieses
Kompromisses liegt dagegen das schroffe Urteil: jeder Beamte
miisse sich als ein .minister idolatriae“ erweisen 2).

Unter solchen Voraussetzungen ist es wohl begreiflich, dass
die christlichen Gemeinden sich wie ein Fremdkoérper im Staate
fihlen mussten. Ihr Reichswesen (wodirevue) liegt schon nach
den Worten des Philipperbriefes im Himmel?); ihm allein gilt
ihre Sehnsucht. Der Gegensatz zwischen dem véllig transzen-
denten christlichen Wesen und dem auf das Diesseits einge-
stellten politischen Streben verdinglicht sich in dem Hirten des
Hermas in dem Bilde zweier einander gegeniiberstehenden
Stdadte. Als Fremdling steht und lebt der Christ in der Stadt
des Diesseits; sie ist nicht sein Eigentum, steht vielmehr uuter
der Gewalt eines anderen (des Kaisers): seinen Gesetzen und
Ordnungen ist sie unterworfen. Der Christ aber soll sich von
ihr fernhalten, um nicht das Gesetz der himmlischen Stadt zu
verliugnen. Nur so kann er die ihm eigene Aufgabe erfiillen
und das Heil erlangen®*). Wir sehen, wie abschliessend und
ausschliessend die Jenseitsstimmung auf weite Kreise der Christen-
heit wirkte, eine Stimmung, fiir die wieder Tertullian einen
sentenzenhaft zugespitzten Ausdruck gefunden hat. Dem Vor-
wurf der Interesselosigkeit der Christen fir die Aufgaben des
Vaterlandes und des Reiches begegnet er mit dem Satz: Nie-
mand wird fiir einen anderen geboren, um am Ende fiir sich

) 1 c. c. 11; zu der ganzen Frage vgl. auch de idolatria, c. 19.
%) de idolatria, c. 17 u. 18,

%) Philipp. 3, 20.

*) Pastor, IIT similit. 1 b. edit. Alb. Dressel, 1857, p. 483.



— 247 —

selbst zu sterben (nemo alii nascitur morituris tibi!). Daneben
bedarf es kaum noch der Versicherung, dass den Christen jedes .
Interesse fiir Politik fehle; sie haben wohl eine weltweite Mis-
sion?), — ihre L.ebenshaltung aber bedingt eine konventikelbhafte
Abschliessung gegeniiber allen weltlichen Einrichtungen und
Begebenheiten. Gewiss dirfen wir nicht vergessen, dass die
hierher zielenden Ausserungen Tertullians den Stempel persén-
licher Ubertreibung an sich tragen, wie denn der Rigorismus
seiner Anschauungen ihn schliesslich dem Montanismus in die
Arme gefiihrt hat. Aber letzten Endes ist doch der Montanismus
der erste, im Laufe der Geschichte immer wieder hervorgetre-
tene Protest gegen eine Angleichung des Christentums an die
Welt, getragen von der Sorge um die Erhaltung der Reinheit
des sittlichen und religiosen Ideals, das die Gemeinde der
Heiligen in sich darstellen sollte.

Dass dieser Protest unwirksam bleiben musste, mochte
vorerst daran liegen, dass fiir eine in die Breite gewachsene
menschliche Gemeinschaft?), der viele Berufene, aber wenig
Auserwéihlte angehoérten, das Atmen und Leben in so tiber-
irdisch reiner Luft, wie sie der Ethik der Bergpredigt eigen
ist, tiberhaupt nicht mehr moglich war. Aber ebenso bestim-
mend war der Umstand, dass der Protest mit Gesichtspunkten
verquickt war, die eine doch recht beschrinkte Auffassung der
Religion des Geistes und der Kraft verrieten und dem monta-
nistischen Christentum, wie schon gesagt wurde, einen kon-
ventikelhaften Charakter aufgedriickt haben. Denn mag auch
Tertullian im Apologetikum versichern: wir sind keine Brah-
manen oder indische Gymnosophisten, keine Waldmenschen und
Lebensfliichtlinge. Wir sind dessen stets eingedenk, dass wir
Gott als Herrn und Schopfer Dank schuldig sind und ver-
schmihen keine der Friichte seiner Werke. Allerdings zlgeln
wir uns, damit wir von ihnen nicht masslos oder in verkehrter
Art Gebrauch machen. Somit leben wir mit euch in dieser

) Neumann, a. a. 0., S. 195, umschreibt den Sinn der in ihrer Prigung
etwas schwer iibersetzbaren Worte Tertullians mit dem Satze: ein jeder
sterbe fiir sich selber und lebe also auch nicbt um eines anderen willen.

) «Nec ulla magis res aliena quam publica. Unam omnium rem publi-
cam agnoscimus mundum.» Apologeticum, c. 38.

%) Siehe Harnack, A., Mission und Awusbreitung des Christentums,
Buch IV; bei Tertullian namentlich die oft zitierte Stelle Apologeticum,
c. 37, und ad Scapulam, c. 2.



— 248 —

Welt zusammen und benutzen das Forum, die Fleischhallen,
die Bader, die Kaufldden, die Werkstéitten, Stille, Jahrmérkte
und lbrigen Handelsgelegenheiten. Wir gehen zu Schiff und
tuen Kriegsdienst, treiben Ackerbau und Handel, iben mit euch
die gleichen Kunstfertigkeiten aus und bieten die Erzeugnisse un-
serer Arbeit der Offentlichkeit zum Gebrauche dar!), — daneben
steht die riicksichtslose und schroffe Priiffung und Verwerfung
tast aller Lebensberufe fiir den Christen in der Schrift . tber
den Gotzendienst. In ihr aber wendet sich Tertullian an die
glaubige Gemeinde, um ihr die letzten Folgerungen aus ihrer
religiosen Lage, die bis zum Unbedingten getriebenen sittlichen
Verpflichtungen klarzulegen. Es ist der Spilirsinn des Fana-
tikers, der hier die wirklichen oder auch nur moglichen Be-
ziehungen der Handwerke wie der freien Berufe zum Gotzen-
dienste aufdeckt, um mit der unerbittlichen Forderung zu
schliessen: Der Christ muss um des Herrn willen jeden Kreuzes-
weg zu gehen bereit sein, er muss, wenn Gott es fordert, die
Eltern, Gatten und Kinder verlassen kénnen, um wieviel mehr
Besitz, Amt und Beruf! Bedenken, dann Mangel und Not leiden
zu miissen, werden mit der Bemerkung zuriickgewiesen: ,fides
famem non timet?). Der religiose Idealismus, der die Féiden
der stirksten Lebensnotwendigkeiten zu zerreissen entschlossen
ist, wird miihelos das leichtere Gespinnst der sinnlichen Ver-
gnigungen und Freuden zur Auflésung bringen: nichts darfst
du mit den Freuden der Heidenwelt gemein haben, musst ihnen
vielmehr entgegen sein. ,Die Welt wird frohlocken, ihr aber
werdet trauern?).“ In jedem Genuss regt sich die verbotene
Begierde nach dieser Welt*) — darum soll der Christ ihm aus
dem Wege gehen: er soll das Theater mit seinen Schauspielen,
die Zirkusspiele meiden. Die Welt des Glaubens wird ihm reichen
Ersatz bieten — vollends dann, wenn iiber diese vergingliche
und siindige Welt das Gericht erfolgt®). Schon jetzt ergeht sich
der Geist des Gliaubigen, den kiinftigen Triumph ahnend, ausser
ihren Schranken: Extra saeculum estis $).

") Apologeticum, c. 42.

%) de idolatria, e¢. 12; vgl. auch ¢. 8, 11, 17, 18.
%) Joh. 16, 20; siehe de coromna, c. 13.

%) de spectaculis, ¢. 14: «concupiscentia saeculi».
% L e e 24, 29, 30.

¢) ad martyres, c. 2.



249 —

Auch Tertullian scheint hier — wenigstens deuten die von
ihm verwendeten Bilder und Gleichnisse darauf hin!) — dem
Hochflug platonischer Gedanken zu folgen, der keine Beriihrung
zwischen der géttlichen Idealwelt und der irdisch vergénglichen
Welt der Sinne zuldsst. Aber eine enge Flugbahn bleibt diesen
Gedanken zugemessen. Denn nicht in der Welt der Ideen lebt
letzthin Tertullians Glaube, sondern in der Welt der sinnlich
greifbaren, geschichtlich zu erweisenden Tatsachen. Es ist daher
keine Rede davon, dass er nach dem Vorbild und in der Weise
Justinus oder eines Clemens von Alexandrien die Logoslehre fiir
eine Vermittelung zwischen den christlichen Glaubensgedanken
und dem Ideengehalt der griechischen Philosophie nutzbar zu.
machen verstiinde. Der schone Gedanke von dem testimonium
animae naturaliter christianae bleibt sehr diirftig in seiner Aus-
fihrung ?). Dagegen wiederholt er das bei den altchristlichen
Apologeten immer wieder vorgetragene Mérchen, dass die bei
den griechischen Dichtern und Philosophen sich findenden Wahr-
heiten auf irgend einem Wege der jiidischen Offenbarung, also
Moses und den Propheten, entlehnt sein miissten?). — Nur ein
formaler Wert kommt den weltlichen Studien zu, insofern sie eben
die Grundlage fiir die Erkenntnis der géttlichen Dinge darbieten?).
Im tbrigen spricht Tertullian im Advokatenstyl von der Philo-
sophie und ihrer Bedeutung: ,Was haben Athen und Jerusalem,
was die Akademie und die Kirche, was die Hiretiker und die
Christen miteinander gemein? Unsere Lehre stammt aus Salo-
mons Halle, welcher selbst uns hinterliess, den Herrn in Her-
zenseinfalt zu suchen. Es moégen die sich hiiten, die ein stoisches
und platonisches und dialektisches Christentum eingefiihrt haben.
Nach Jesus Christus bediirfen wir des Forschens nicht mehr,
noch des Untersuchens nach verkiindetem Evangelium. Wenn

1) 1. ¢. Der Vergleich der Welt mit einem Kerker und die Ausfiihrung
dieses Vergleichs erinnert sehr stark an die entsprechenden Ausfiihrungen
in Platons Phaedon.

) Apologeticum, c. 17: «Die Zeugnisse der Seele sind ebenso wahr
als einfach, ebenso einfach als alltdglich» schreibt hierzu Tertullian, de
testimonio animae, c. 5. Seine Gedanken bewegen sich hier allerdings fast
ganz auf der Bodenfliche des Alltdaglichen.

%) Apologeticum, c. 47.

%) de idolatria, c¢. 10: «quomodo repudiamus saecularia studia, sine
quibus divina non possunt?»



— 250 —

wir glauben, so wiinschen wir iiber den Glauben hinaus weiter
nichts mehr!).“  Mit dem Glauben hort alles Suchen und Finden
auf. Christus selbst hat diese Grenze bestimmt, der nicht will,
dass du etwas anderes glaubst, als was er gelehrt hat und
folglich auch nichts anderes suchest ?).“ Der Glaube mag noch
so paradox sein, das empfiehlt gerade seine Glaubwiirdigkeit ).

Nichts zu wissen, was dem Glauben entgegen ist, heisst
alles wissen4). Das Gefithl fir die unbedingte Uberlegenheit
des Glaubens gegeniiber dem Vernunftwissen beruht bei Ter-
tullian gewiss auf der personlichen Neigung, dem Handgreif-
lichen und Sinnenfilligen, dem geschichtlich Bezeugten und
durch Glaubensregel festgelegten weit grosseres Vertrauen ent-
gegenzubringen als den durch miihevolle und schwierige Uber-
legung gefundenen, zudem durch keine sichtbare Evidenz ge-
stiitzten Ergebnissen der Dialektik. Diese erscheint ihm nur
als eine ,Kunst zum Aufbauen und Zerstoren, verschmitzt in
ihren Behauptungen, gezwungen in ihren Schliissen, strenge in
ihren Beweisen, sich abmiihend in ihren Kontroversen und dabei
sich selbst zur Last, alles erwigend, um schliesslich nichts zu
Ende zu fiithren?®). — Nur die Neigung zum Unglauben ®) bringt
es fertig, in der christlichen Lehre eine Art von Philosophie
zu sehen; denn wihrend die Philosophen nur scheinbar ein
Interesse fiir die Wahrheit zeigen, um sie tatsdchlich zu ver-
falschen, ist es den Christen wirklich und um ihres Seelenheiles
willen ein Bediirfnis, sie zu besitzen. Fiir sie handeli es sich
dabei nicht um eine subtile dialektische Uberlegung, sondern
um einen gesicherten Besitz, um Tat und Leben. ,Jeder christ-
liche Handwerker hat Gott gefunden und tut ihn kund und
beantwortet in der Folge alles, was man in bezug auf Gott
fragen kann, durch die Tat, wihrend Plato behauptet, dass es
schwer sel, den Weltbaumeister zu finden und den gefundenen

') de praescriptione haereticorum, ec. 7.

3L e e 10.

%) De carne Christi, c¢. 5; Crucifixus est dei filius; non pudet, quia
pudendum est. Et mortuus est dei fllius; prorsus credibile est, quia ineptum
est. Ef sepultus resurrexit; certum est, quia impossibile est.

%) de praescriptione haereticorum, c. 14.

BlLeeT

6) Die «ineredulitas» behandelt die christliche Lehre «non utique
divinum negotium, sed magis philosophiae genus». Apologeticum, c. 46.



— 251 —

allen mitzuteilen!).* Mit Behagen geht Tertullian die Berichte
und Anekdoten durch, die den Tiefstand der Sittlichkeit bei den
meist gerihmten Philosophen zeigen sollen, um mit dem pathe-
tischen Ausruf zu schliessen: ,Was haben schliesslich der Philo-
soph und der Christ miteinander gemein, der Schiler Griechen-
lands und des Himmels? der Bewerber um Ruhm und der um
L.eben? der Wortmacher und der Tatenvollbringer? der Zer-
storer und der Erbauer der Dinge? der Freund und der Feind
des Irrtums? der Verfilscher der Wahrheit und ihr Wieder-
hersteller, ihr Dieb und ihr Wichter ? 2).“ Es ist wohl nicht zuviel
gesagt, wenn man Tertullian nach solchen Ausserungen, die sich
tibrigens aus seinen Schriften leicht vermehren liessen, einen blin-
den und gefahrlichen Bildungshass zum Vorwurfe macht; ge-
fihrlich darum, weil seine Gesinnung, héitte sie sich in der Kirche
durchsetzen konnen, das Christentum heimatlos und ohne Wurzel
in der Welt des Geistes gelassen hitte ). So ist er nur der Wort-
fihrer einer Partei geworden, die sich vermoge der Enge ihres
Gesichtskreises selbst zur Isolierung bestimmte. Wohl ist sie in
ihrer Art niemals ausgestorben, sondern hat immer wieder An-
hinger gefunden, die den sektenhaften Hochmut Tertullians
gegen Kultur und Geistesbildung teilen. Aber stdrker und
schliesslich siegreich waren doch die Kriifte, die das Christentum
als eine allumfassende Wahrheit erkannten, in der auch das
Geisteserbe der vorchristlichen Zeit wohl aufgehoben war. Nur
zeigen uns die Wirbel und Strudel der Gegenstromung, als
deren beredtester Anwalt zweifellos Tertullian gelten darf, mit
welchen Widerstinden die Denker zu ringen hatten, die wie
Clemens von Alexandrien und Origenes ,fir die Gebildeten der
ganzen Welt schrieben und das Christentum in die Weltbildung
uberfiihrten* ).

Eine Wiirdigung des Eigenartigen und Bedeutsamen in der
philosophischen Durchdringung der christlichen Glaubenslehre

H 1L e
*) 1. c¢. am Ende; vgl. iibrigens zu diesen Ausfilhrungen Joh. Huber,
Philosophie der Kirchenviter, S. 104 f. ‘

) Nietzsche, Zur Genealogie der Moral. Werke, Bd. 7, Abt. 1, S. 3321,
hat sich denn auch Tertullian als typischen Vertreter des <ressentiment» und
sklavischer Weltverachtung nicht entgehen lassen.

#) A. Harnack, Dogmengeschichte, I3, S. 590.



— 252 —

durch die alexandrinische Schule liegt ausser dem Kreise un-
serer Betrachtung. Nur ein paar Bemerkungen mogen hier
eingeschaltet werden, die dem Nachweis  dienen sollen, wie
durchaus entgegengesetzt die sittliche Bewertung des Erkennt-
nisstrebens bei Clemens und seiner Schule im Vergleich zu der
durch Tertullian vertretenen Geistesrichtung gehalten ist. Diese
sieht in der Dialektik ein ‘miissiges, meist von Ruhmsucht und
Uberhebung geleitetes Gedankenspiel, die Philosophen werden
als die Patriarchen der Hiretiker verschrien?). — Dagegen
preist Clemens die Erkenntnis (yrweic) als die Vollendung des
Glaubens, indem sie ihn zur Unfehlbarkeit, Wissenschaft und
zu vollkommenem Verstiandnis erhebt?); mehr noch: die Er-
kenntnis ist Selbstzweck und misste selbst dann noch um ihrer
selbst willen vom Gnostiker gewiihlt werden, wenn dic ewige
Seligkeit von ihr getrennt wire?®). — Bei Tertullian ist das
menschliche Geistesleben ganz der Eitelkeit des Irdischen aus-
geliefert, bei Clemens erscheint es in seiner Vollendung als
das hochste Gut und triagt auf seinen Fliugeln den Menschen
zu Gott empor. Tertullian lisst den Menschen auch im Gebiete
des Glaubens im Stande der Unmiindigkeit; seine Religion ist
die Religion der Autoritit und des Gehorsams. Clemens da-
gegen werden die Zeugnisse der Offenbarung Anlass fiur eine
Entwicklung des Geisteslebens, in der es die volle Mindigkeit
der Erkenntnis findet. Seither aber ist die zur divina sapientia
geweihte Glaubensphilosophie ein Bestandstiick in dem Geistes-
erbe geworden, das die Kirche von Jahrhundert zu Jahrhundert
als Uberlieferung und Aufgabe dem Kreise ihrer Denker hinter-
lassen hat. -

Allerdings diirfen wir nicht tibersehen, dass die Konzen-
tration der metaphysischen Begriffe um den Gottesbegriff, die
Vertiefung in die religios-psychischen Zustéindlichkeiten der Welt-
entriicktheit, kurz der transzendente Charakter der neupla-
tonischen Philosophie in hohem Masse dazu beigetragen haben,
eine Verschmelzung zwischen ihr und dem tieferen Gehalt der
Glaubensvorstellungen, wie die kirchliche Uberlieferung ihn

) Tertullian, de anima, c. 3.

?) Clemens, Stromata VI, 9 und 10; VII, 10. — wtigtis ovx avev yvai-
gewg. Strom. V, 1. Aoy goriv tod migrstoal 1o yvdvar. VI, 14.

*) Stromata, IV, 22.



— UHY

darbot, zu ermoglichen?!). An den grossen religions-philosophi-
schen Werken des Clemens wie des Origenes lisst sich das
leicht deutlich machen. Die eindrucksvollsten Zeugnisse aber
liegen dariiber bei Augustinus vor. Was er der neuplatonischen
Philosophie fiir seine geistige Entwicklung verdanke, berichtet
er in der wohl kurz vor seiner Taufe verfassten Schrift gegen
die Akademiker: sie hat mich von dem Aberglauben (des Mani-
chaismus), in den ich mich gestiirzt hatte, befreit. Denn sie
lehrt mich in Wahrheit, dass schlechterdings nichts irgend ein
Wert beizulegen, vielmehr alles gering zu schiitzen sei, was
mit sterblichen Augen geschaut wird und tiberhaupt Gegen-
stand sinnlicher Wahrnehmung ist. Die Philosophie verspricht
den wahren und verborgenen Gott klar zu zeigen, und sie lasst
mich ihn bereits wie durch lichtes Gewolk schauen?).“ — _Der
Name des Philosophen®, so erklirt er noch im Gottesstaat, ,be-
deutet einen Freund der Weisheit; ist aber die Weisheit Gott
selbst, durch die alles geschaffen wurde, wie die gottliche
Autoritat und Wahrheit es zeigt, so ist der wahre Philosoph
ein Liebhaber Gottes?).“ In den unwandelbaren Gesetzen, die
iiber allem Leben ordnend walten, findet er den Sinn aller
Wirklichkeit und alles Geschehens, die géttliche Vernunft selbst.
Indem er sich in diese versenkt, wird dem Denker die Selig-
keit zuteil, die der Besitz des hochsten Gutes, der allumfassen-
den Wahrheit ndmlich, in sich schliesst. In der Konsequenz
dieser Gedanken scheint das rationalistische Lebensideal Spi-
nozas mit seiner amor intellectualis Dei zu liegen. Doch von
dem Wege, der zu diesem Ziele fiihrt, biegt Augustinus unter
dem Einfluss von Motiven ab, die ausser der Sphére des Den-
kens liegen. Das erste und massgebende Motiv dieser Art ist
durch die Mystik seiner Weltanschauung gegeben. Auch auf
das menschliche Erkenntnisstreben bt die géttliche Gnade
ihren Einfluss aus. Nur dem Zufall ist es daher, meint Augu-

') Wie stark unter den neuplatonischen Gegnern des Christentums
Porphyrius diese ideellen Zusammenhéinge empfunden hat, ist von Harnack
mit Recht hervorgehoben worden. Mission und Ausbreitung des Christen-
tums, S. 355; cf. Augustin, de Civ. Dei VIII, 10.

%) Contra Academicos I, 1, 3, und III, 20; cf. Confessiones VII, 20, 26;
s. hierzu F. Woérter, Die Geistesentwicklung des hl. Augustinus bis zu sei-
ner Taufe, S. 42 ff.

%) de Civitale Dei VIII, 1.



stinus, zu danken, wenn in vorchristlicher Zeit die Philo-
sophen Wahres und mit dem christlichen Glauben Uberein-
stimmendes gefunden haben?!). — Das zweite Motiv, das ihn
fiber den Rationalismus hinausfiihrt, entstammt seiner lebens-
kundigen Psychologie. Das Denken, so lehrt er, folgt nicht nur
seinen eigenen Antrieben, sondern ebenso héiufig den blinden
und irregeleiteten Instinkten des Willens. Und wie diese die
Ordnung der moralischen Welt zerstoren, so verkehren sie auch
die ideale Ordnung der gottlichen Wahrheit zu lauter Wider-
spriichen. Auf Nebenwegen der Polemik sehen wir aus diesem
Grunde Augustinus seine Anerkennung der platonischen und
neuplatonischen Philosophie widerrufen; statt dessen macht er
ihren Denkern ,Mangel an Demut“ zum Vorwurf?). Schliess-
lich rechnet er die Philosophen uberhaupt ,zur Stadt des Teu-
fels, und diese heisst wohl, wegen der Verwirrung, in der sie
sich untereinander befinden, Babel“?. Im ganzen kann also
nur mit bestimmten Einschriankungen die Rede davon sein, dass
Augustin die Ergebnisse der antiken Geistesphilosophie mit den
Forderungen der christlichen Glaubenslehre zu einem zusammen-
fassenden Ausgleich gebracht hitte. Der vollendete Bau seiner
Gedanken lésst allerdings in dem verwendeten Material, wie
in Ausfihrung und Styl den platonischen Idealismus erkennen ;
er verdankt ithm Wesentliches. Aber zwiespéltigen Herzens hat
er dieser Dankespflicht gedacht. Der Theologe in ihm hielt
dem Philosophen vor, dass er nur der go6ttlichen Gnade die
Erkenntnis der Wahrheit zu danken habe, dass keine mensch-
liche Leistung in sich selbst wertvoll und, wenn sie dazu ge-
macht werde, ein Zeugnis der Uberhebung und des Stolzes sei.
Ein Bruch geht durch sein Leben und sein Denken®). Durch
seine Bekehrung ist er sich selbst in vieler Hinsicht fremd ge-
worden. Aber er hat trotz aller Betonung seiner Kkirchlichen
Orthodoxie weder den Neuplatoniker noch den Manichéer in

1) de doctrina christiana II, 40, 60.

%} de Civ. Dei X, 29; «humilitate opus erat quae cervici vestrae diffi-
cillime persuaderi potest ».

%) de Civ. Dei XVIII, 41; vgl. hierzu c. 33 Augustins Urteil iiber
den Wert der mathematischen Naturwissenschaft, speziell der Astronomie,
«magis ad exercenda ingenia quam ad inluminandas vera sapientia mentes
solet valere.»

%) Vgl. hierzu die Bemerkungen bei A. Niemann, A’s. Geschichtsphilo-
sophie. Diss. 1895. S. 74.



— 255 —

sich verleugnen kénnen. — Seiner manichidischen Vergangen-
heit aber ist vor allem seine dualistische Geschichtsbetrach-
tung und im Zusammenhang mirt ihr seine pessimistische Staats-
philosophie entwachsen.

Alle Geschichte ist fiir Augustin Geschichte der Weltstaaten
auf der einen, Geschichte der gottlichen Offenbarung und des
Reiches Gottes auf der andern Seite. Dem Dualismus dieser
geschichtlichen Entwicklung entspricht jedoch nicht das meta-
physisch urspriingliche Verhaltnis Gottes zur Welt. Thm zufolge
erfasst ein Schopferwille alles Sein und gliedert es in einer
vollkommenen Ordnung?). Fiir das gottliche Erkennen ist diese
Ordnung eine ewige, unveranderliche, in sich vollendete; sie
ist es, obwohl der von Gott in einem ,unbegreiflichen Begreifen*®
erschaute Zusammenhang der Dinge ein Zusammenhang zeit-
lich wirkender Ursachen ist?), die als solche endlich, verdnder-
lich, ja gegen Gottes Ordnung gerichtet sein konnen?). Denn
zu den zeitlich wirkenden Ursachen gehort der Wille der geist-
begabten Geschopfe, der sich vermodge der ihm verliehenen
Freiheit vom hochsten Sein (summe ens), vom héchsten Gut
(summe bonum) und von der Ordnung der Liebe (ordo amoris)
abwenden kann, um in vermessener Selbstiiberhebung sich
selbst und die endlichen Giiter Gott vorzuziehen*) und damit
eine Ordnung zu begriinden, die jeden Rechtes entbehrt und
iiberdies mit dem Fluche belastet ist, sich immer wieder selbst
zu zerstéren. Der vorgeschichtliche Abfall der reinen Geister
wirkt als Anreiz zur Sinde in Adam fort, um in seinen S6hnen
Kain und Abel?d) {als dessen Ersaizmann dann Seth eintritt®)
die Spaltung der Geisterwelt in geschichtlich greifbaren Gemein-
schaftsbildungen auch innerhalb der Menschheit kenntlich wer-

'y de Civ. Dei XIX, 12: «Ordo est parium dispariumque rerum sua
cuique tribuens dispositio»; ef. 1. ¢. XII, 4, 5; XXII, 30.

%) Civ. D. XII 18 (Schluss): (Dei) sapientia . .. inconprehensibili con-
prehensione omnia inconprehensibilia conprehendit, ut quaecumque nova
et dissimilia consequentia praecedentibus si semper facere vellet, inordinata
et inprovisa habere non posset, nec ea provideret ex proximo tempore, sed
aeterna praescientia contineret; cf. I ¢. X, 12; XII, 17; XXII, 2; de Genesi
ad Litt. V, 44, 45.

%) de Civ. D. XXII, 2.

1. e. XII, 1 und 6; de vera religione 13, 26; de libero arbitrio II,
19, 52; I, 16.

%) Civ. D. XV, 5 und 8.

&) 1 ¢. XV, 17.



— 256 —

den zu lassen. In ihr stehen sich nun Gottesstaat und Welt-
staat in unausgleichbarem Gegensatz in allem Wandel der
Zeiten, ja iiber alle Zeit hinaus in der Ewigkeit gegeniiber.
Denn die Bemerkung Augustins, dass die Birger des Weltstaats
nach dem letzten Gericht keinen Staat mehr bilden wiirden 1),
kann doch wohl nur den Sinn haben, dass ihnen alsdann die
Kraft des staatsbildenden Willens verloren gegangen ist, fir
den sich kein Objekt mehr findet. Dagegen bestehen die Indi-
viduen, die dem Staat einst angehort haben, noch fort, aber
nun wirklich als ungegliederte massa perditionis -— nur noch
ein Objekt der ewig wirksamen Strafgerechtigkeit Gottes. Der
Dualismus wird also von Augustinus verewigt, wenn auch der
Weltstaat die Form eines organisierten Gemeinschaftswesens
verliert.

Ehe wir jedoch den Urteilen Augustins iiber Gottesstaat
und Weltstaat, ihre sittliche und religiose Bedeutung, ihre
Leistung und ihr Ziel ndher treten, miissen wir den metaphy-
sischen Hintergrund, von dem beide sich abheben, noch ein-
mal durchleuchten. Wir werden hierbei auf nicht aufzuhellende
Dunkelheiten stossen. Aber gerade die Rétsel, vor die uns
Augustins Denkweise stellt, werden uns den Pessimismus seiner
Weltbetrachtung und Staatsauffassung verstindlicher machen.

Der menschliche Wille, so werden wir von ihm belehrt,
ist als ein selbstindiger Faktor in den ordo causarum aufge-
nommen ?), den die gottliche Vorsehung und, sofern diese als
gottliches Gnadenwalten aufgefasst werden kann, ihr Heils-
und Erlosungsratschluss in sich befasst. Aber dieser Behaup-
tung entzieht Augustin selbst wieder die metaphysisch-theolo-
gischen Stiitzen, wenn er erkidrt, dass bei den Erlosten und
zur Seligkeit Pradestinierten Anfang, Fortgang und Vollendung
des Heilswerkes nur der goéttlichen Gnade, und nicht der mensch-

L e. XV, 4 «Terrena porro civitas, quae sempiterna non erit»
(neque enim, cum extremo supplicio damnata fuerit, iam civitas erit); vgl.
hierzu auch Niemann a. a. 0., S. 78.

?) Civ. D.V, 9, nostrae voluntates in causarum ordine sunt, qui cer-
- tus est Deo eiusque praescientia continetur; cf. auch V, 8 und 10: de Ge-
nesi ad Litteram VIII, 17, de trinitate III, 16. Augustin unterscheidet < ordo
rerum>», die durch die Schopfung gegebene kosmische Ordnung, ordo
causarum, die Ordnung der in den semina und potestates enthaltenen Natur-
und Geisteskriifte, deren Entfaltung sich im ordo temporum vollzieht.



— 957 —

lichen Willenskraft zu verdanken sei!). Diese Lehre findet ihre
erschreckende Ergidnzung in den Gedankengingen, die bei
Augustin aus dem Dogma von der Erbsiinde abgeleitet werden.
Thm zufolge ist dem Willen die Kraft zum Guten vollstandig
verloren gegangen und nur noch die Freiheit zum Bosen ver-
blieben ?). Aber auch diese Freiheit ist eine illusorische, inso-
fern der menschliche Eigenwille auch in seiner Richtung auf
das Bose von der gottlichen Willensmacht iberschattet wird.
Jener muss sich dahin wenden (Pharaos Verstockung wird als
Beispiel dafiir angefiihrt), wohin diese ihn richtet?®). Somit bleibt
fiir eine selbstindige Betiatigung des Willens iiberhaupt kein
Raum mehr. Zwar hat Augustin diese Konsequenz seiner An-
schauungen zu umgehen und zurtickzudringen versucht*); aber
seine Freiheitslehre bleibt in dem Netz theologisch-metaphysi-
scher Gedanken gefangen, die das Handeln des Einzelmenschen
wie der Menschheit im ganzen durch die gottliche Vorsehung
bestimmt sein lassen. Und wie die Weltgeschichte vor aller
Zeit in der ewigen Weisheit und Allmacht Gottes vollendet ist %),
so ist auch das Weltgericht schon durch die vor der Schopfung
vollzogene Gnadenwahl fir alle geist- und willensbegabten
Geschopfe entschieden. Nach einem in seinen Griinden ver-
borgenen, aber gerechten Ratschluss hat Gott einen Teil der
Menschen als Gefasse der Barmherzigkeit aus der weit iiber-
wiegenden Mass der Verlorenen, den Gefiassen des Zorns, aus-
gesondert und zur Seligkeit bestimmt, wéhrend alle ibrigen
der Verdammnis anheimfallen ®). Gelegentlich hat Augustin den
Gedanken gedussert, als werde von Gott das sittliche Verhalten
der Prédestinierten bei der Gnadenwahl in Riicksicht gezogen 7);
aber anderwarts spricht er sich mit erbarmungsloser Hirte da-
hin aus, dass hier ein Akt absoluter goitlicher Willkiir vor-
liege, der darum gerechtfertigt sei, weil das ganze Menschen-
geschlecht, mit Siinde belastet, kein Verdienst und kein Recht

1} de corrept. et gratia 12, 13, 14, 38.

1. ¢. 31. — de Civ. D. XII, 1; XIX, 25.

%) de gratia et libero arbitrio, 43, 45; de Civ. D. XXII, 2. Enchirid.
de fide, spe et charitate XXX.

) de libero arbitrio 1II, 3, 4; de Civ. D. V, 10.

®) de Civ. D. X, 12: < cuius dispositione iam tempora facta sunt quae-
cunque futura sunt .. temporaliter fiunt iussa aeterna eius lege conspecta »;
of. XII, 17; XXII, 2.

% de Civ. D. XV, 6 und 21; XIV, 26.
) de Civ. D. V, 10.

Internat. kirchl. Zeitschrift, Heft 8, 1915. 18



— 258 —

aufzuweisen habe. Die Gnade sei durchaus ein unverdientes
Geschenk der gottlichen Barmherzigkeit. In den Worten des
paulinischen Gleichnisses wiederholt Augustin auch seinen Ge-
danken: ,Der Topfer hat die Macht, aus derselben Masse ein
Gefass zur Ehre und ein anderes zur Unehre zu machen )%
Somit werden wir hier vor den nach menschlichem Urteil grund-
losen Willen der gottlichen Allmacht gestellt.

Aber ritselhafter noch wird uns Augustins Pridestinations-
lehre, wenn wir ihr seine Auffassung vom Wesen des Bosen
zur Seite stellen. Da alles Sein dem gottlichen Willen ent-
stammt, das Bose aber ihm nicht entstammt sein kann, so gibt
es fiir das Bose auch keine reale Ursache?); wo wir ihm be-
gegnen, erweist es sich als ein Mangel an Gutem, mit dem das
Endliche behaftet ist3), als eine verkehrte Richtung des ge-
schopflichen Willens, der, statt dem hochsten Gute sich zuzu-
wenden, sich im Genusse endlicher Giiter verliert*). Wieviel
Anerkennung diese Bestimmungen insbesondere bei den scho-
lastischen Philosophen gefunden haben, so wenig leisten sie
tatsdchlich fiir die Losung des in Frage stehenden Problems.
Denn das Ubel der Endlichkeit kann doch nicht den geschaffe-
nen Wesen als Schuld angerechnet werden, und das Unver-
mogen der geistbegabten Geschopfe in dauernder Willenseini-
gung mit Gott, als dem hochsten Sein und Gut zu verharren,
wird doch nicht damit erklart, dass man sagt, dieses Unver-
mogen bedinge als causa deficiens die Verkehrtheit des Willens,
sein Versinken ins Bése. In der Tat fithren die hierher zielen-
den Betrachtungen Augustins an den Rand eines Abgrundes,
dessen Dunkel wohl kein sterbliches Auge durchdringt?®). Wir
wissen nur, dass in ihm Kréifte und Gewalten ruhen, deren die
Vernunft nicht Meister werden kann. Wenn aber das Bose ein
Irrationales und zugleich Nichtiges ist, so verstehen wir wohl,
wie Augustin dazu kommt, alles fiir sinnlos, gehaltlos und nich-
tig zu erkldren, was in seinem letzten Grunde auf dem Boden
des bosen Willens und der Siinde erwachsen ist. Damit ist aber

1 sermo XXVI, 13. Epist. CXLIX, 21, 22.

%) non est efficiens causa, sed defficiens; quia nec illa effectio est, sed
defectio; de Civ. D. XII, 7; Confess. XII, 9.

%) privatio boni de Civ. D. XI, 9, et XII, 3.

*) de gratia Christi 20; de Civ. D. XII, 6 und 8; «deficitur . ... contra
ordinem naturarum ab eo quod summe est, ad id quod minus est».
®) Epist. CXCIV, 33; de dono perseverantiae 23



— 259 —

auch iiber den Weltstaat und seine Geschichte das Urteil ge-
sprochen.

Doch der Trostlosigkeit, den die Welt der sittlich Verlorenen
erwecken konnte, entzieht sich Augustinus, indem er auch sie
dem Gesamtbilde der von der gottlichen Weisheit beherrschten
Welt einordnet. Hier wird ihre sittlich-religiose Bedeutung damit
bestimmt, dass sie dem Erweis der gottlichen Gerechtigkeit zu
dienen haben dadurch, dass diese an ihr den Unwert des Bosen
ewig straft!). Aber zugleich erfillt die dunkele Welt des Bosen
noch eine weitere, man kann sagen, kosmisch-dsthetische Auf-
gabe. In ihrem Gegensatz zur Welt der Liebe und Gnade bildet
sie die Antithese in dem von der géttlichen Allmacht und All-
wissenheit beherrschten sittlichen Weltbau., In diesem sind
somit auch die widerstreitenden sittlichen Krifte zu einer Har-
monie gebunden?®). In ihrem Ausgleich bieten sie ein Zeugnis
fir den Glauben, durch den das religiose und isthetische Emp-
finden in gleicher Weise befriedigt erscheint: Deus naturarum
omnium sapientissimus conditor et iustissimus ordinator3). Hier-
nach wird in der Tat ,die harmonische Darstellung aller in der
Offenbarung auseinandertretenden Eigenschaften Gottes* zum
.hochsten Zweck der Welt“, zum ,letzten Ziel der Geschichte“*).

Aber das Ziel ist auch fir Augustinus nur ein Ideal des
(Glaubens, der von der Gnade erleuchteten Erkenntnis. Fiir den
sinnlich gebundenen, auf die geschichtliche Erfahrung einge-
schriankten Blick sind die Disharmonien in dieser Welt noch
nicht gelost, und die Krafte des Guten und Bosen ringen mit-
einander in noch unausgeglichenem Kampte. In zwei Lagern
sind diese Krifte gesammelt: im Gottesstaat (civitas Dei) und

Y de Civ. D. XII, 3 und 4.

3 1 e IX, 22; X1, 23: «sicut pictura cum colore nigro, loco suo posita,
ita universitas rerum, siquis possit intueri, etiam cum peccatoribus pulchra
est.» ecf. XXII, 2.

%) L e. XXII, 30.

*) G. J. Seyrich, Die Geschichtsphilosophie Augustins, Diss. 1891, S. 23;
vgl. auch J. H. Reinkens, Die Geschichtsphilosophie des hl. Augustinus, 1866,
S. 32. — Der Ausgleich des ethischen Dualismus durch die auf dem hoheren
Standpunkt gdttlicher Betrachtung (cf. de Civ. D. XII, 4 und 5, de libero
arbitrio III, 32) gewonnene &sthetische Anschauung — eine Auffassung,
die bei Augustin zweifellos auf neuplatonischer Grundlage ruht — wird
jedoch schwerlich den befriedigen, der bedenkt, dass, was fiir Gott ein
Schauspiel ist, fiir die Verlorenen bitterste Not, ewige Unseligkeit bedeutet.
Auch die Bemerkungen Augusting de libero arbitrio 111, 18, helfen dariiber
nicht hinweg.



— 260 —

im irdischen Staat (civitas terrena)!). Der Gottesstaat besteht
teils aus den Heiligen, teils aus Menschen, die noch auf Erden
pilgern, und endlich aus den Engeln, denen Gottes Wille un-
wandelbares Gesetz geblieben ist?). Wie der Ursprung, so ist
auch das Ziel des Gottesstaates im Himmel zu suchen, wo er
dereinst seine Vollendung erfahren wird, wenn nach dem Welt-
gericht die Zahl der zur Seligkeit Pridestinierten und ihm An-
gehorigen voll sein wird. Auf Erden wird der Gottesstaat zuerst
durch einzelne, von Gott erwihlte Personlichkeiten und deren
Familien, seit Abraham durch das jidische Volk und nach Voll-
endung des Erlosungswerkes Christi durch die christliche Kirche
reprisentiert. Allein die Familien- wie die Volksgemeinschaft,
sowie endlich die Zugehorigkeit zur Kirche bietet keine Sicher-
heit fur die Aufnahme in den Gottesstaat?), die vielmehr aus-
schliesslich durch die goéttliche Gnadenwahl und Priadestination
bedingt ist. Da nun keine Gewissheit dariiber besteht, wer durch
die gottliche Gnade erwihlt ist, so lédsst sich auch nicht sagen,
wer zum Gottesstaat gehortt). Jedenfalls befinden sich unter
den Juden und Christen viele, die nur #usserlich ihm zugezihlt
werden konnen, tatsichlich aber von Gott verworfen sind,
wéhrend unter den Heiden einzelne wenigstens zur Seligkeit be-
stimmt und erwéahlt sind ®). Hiernach muss der Gottesstaat seiner
tieferen Bedeutung nach als eine rein geistige Gemeinschaft der
in der Liebe zu Gott Verbundenen angesehen werden; sie hat
wohl im judischen Volk und nach Christus in der Kirche Or-
gane, die ihrer Zielbestimmung dienstbar sind. — aber weder sind
diese Organe ganz von ihrem inneren Leben erfiillt, noch be-
schrinkt sie sich selbst in ihrer Erscheinung auf diese Organe.
Sie ist mehr eine Idec als eine Institution, iiberall verbreitet )

1) Uber die Begriffe «civitas Dei» und «civitas terrena » und ihre Be-
deutung. vgl. besonders B. Seidel, Die Lehre vom Staat beim hl. Augustinus,
Breslau 1910, und F. Offergelt, Die Staatslehre des hl. Augustinus, Bonn
1914. Hiernach sind die Begriffe von dem Reformdonatisten Ticonius iiber-
nommen.

) de Civ. D, X, 73 XII, 9.

%) Ygl. hierzu die Bemerkungen von M. Ritter, Studien iiber die Ent-
wicklung der Geschichtswissenschaft II, Histor. Zeitschrift, Bd. 107, 3. Folge;
Bd. 11, S. 246f. Anmerkung.

Y de Civ. D. XX, 7.

® 1L e III, 1; XVIII, 47.

%) de Civ. Dei XVIII, 32.



— 261 —

und doch weltfremd!), in steter Beriihrung mit dem Weltstaat
und seinen Einrichtungen?), mit der sittlichen und geistigen
Kultur der Welt?®), und doch dem allem entriickt durch das
iiberirdische Endziel, das sie den Gliedern des Gottesstaates
vor Augen stellt: das ewige Leben und die Seligkeit in Gott*).

Die unbedingte Konzentration auf ein religios transzendentes
Ziel, die Augustin fiur die Glieder des Gottesstaates fordert, die
weltabgewandte Gesinnung, in der sie sich bewegen soller,
hitte leicht, namentlich in Verbindung mit der schroffen Pri-
destinationslehre, einen religiosen Egoismus begriinden konnen,
dem das Schicksal der Welt, besonders das Schicksal der ausser
dem Heilsverbande lebenden Menschheit, gleichgiiltig geworden
ware. Bei Tertullian sind wir auf Ausserungen gestossen, die
dieses Urteil nahelegen ®). Augustin indessen ist dieser Abirrung
vom Wege der christlichen Liebesethik nicht gefolgt, trotzdem
er die Forderungen dieser Ethik mit den Gedanken des antiken
Euddmonismus zu vereinigen strebte. Denn auch der Christ
sucht ihm zufolge in seinem Leben Antwort auf die Frage: quid
efficiat hominem beatum? ) — Aber indem er in Gott das hochste
Gut erkennt und zum Ziel des Lebens wihlt, 6ffnet sich ihm ein
Unendliches an Liebeskraft und in ihr ein Besitz, ,der allen Ge-
niessenden gemeinsam ist* 7). Zwischen der religiosen Zielsetzung
des Lebens und seiner sittlichen Ausgestaltung besteht ein unlos-
licher Zusammenhang ®). ,In Gott lieben die Menschen einander
am meisten®), — Die Begriindung hierfiir erblickt Augustin in
dem Gedanken, dass Gott als das hochste Gut zugleich ein un-
endliches ist, das sich in der Wesensmitteilung nicht erschopft.
Wir moégen daher seine Liebe anderen, unseren Nachsten, mit.

N 1. e. XV, 1, «peregrinus in saeculo», cf. Enarrat. in Psalmos CXLV, 1.

) de Civ. Dei XVIII, 49; XIX, 13, 17, 26.

3) de Civ. Dei VIII, 1 und die folgenden Kapitel XIX, 5.

4 de Civ. Dei XV, 18; XIX, 4; XXII, 1 und 30: de moribus ecclesiae
catholicae et de moribus Manichaeorum, c. 47.

®) Siehe oben S. 6 ff.

) de Civ. Dei XIX, 1.

) de doctr. christ. I, 5.

®) de moribus eccl. cathol. et de moribus Manich. I, 46: «Si enim Deus
est summum hominis bonum . . . sequitur profecto, quoniam summum bonum
appetere, est bene vivere, ut nihil sit aliud bene vivere quam toto corde,

ota anima, tota mente Deum diligeres.
%) Epist. 137 n. 17.



— 262 —

teilen; je mehr wir das tun, um so mehr wird die Gottes- und
Néachstenliebe in uns wachsen. Nicht wie die endlichen Giiter
zehrt das hochste Gut sich auf, indem viele es geniessen, nicht
trennt es wie jene durch Neid und Habgier die, welche es be-
sitzen, sondern je weiter der Kreis derer ist, die sich ihm zu-
wenden, um so grosser ist das Mitteilungsbediirfnis und die Binde-
kraft der Liebe?!). So wird die Verbindung der Geister im reli-
giosen Leben zugleich zu einer Bindung fir das soziale Leben,
dessen sonst schwer verstindliche Verpflichtungen so miihelos
erklirt werden konnen?). Die von der gottlichen Gnade er-
leuchtete Liebe weiss eben immer den Weg und die Mittel zu
finden, um den Nichsten zu fordern, in jedem Falle aber Schaden
von ihm fernzuhalten?). Das sittliche Feingefiihl erwiichst hier
als Frucht aus der Innerlichkeit des religiosen Lebens.

Die gedankentiefen Ausserungen Augustins tiber das Wesen
der christlichen Liebesethik schliessen, fiir sich genommen, eine
positive Wiirdigung der natiirlichen und profanen Ethik nicht
aus. An Ansitzen zu einer solchen fehlt es denn auch bei
Augustinus nicht; aber sie versinken rettunglos in dem fort-
reissenden Strome seiner Gnadenlehre, der alles, was ihm nicht
angehort, vernichtet. Der Mensch, der ausser der Gnade lebt
und wirkt, ist hiilflos und vermessen zugleich in seinem sitt-
lichen Streben; seine Tugenden sind der Ausdruck einer ver-
kehrten Selbstgeniigsamkeit und Uberhebung, und darum viel-
mehr als Laster zu beurteilen ). Uberhaupt wird der Gedanke
der Selbstvollendung aus eigener Kraft als die Wurzel des Bosen
angesehen®). Denn er hebt die bewusste Beziehung des Indi-
viduums wie der menschlichen Gesellschaft zu Gott auf, die Ord-
nung der Liebe, die der in das Bewusstsein tibertragene Reflex

) Epist. 192, 1: «charitas redditur cum impenditur . . . tanto maior ac-
quiritur, quanto pluribur redditur; siehe auch Absatz 2, de Civ. D. XV, 5;
XXII, 30.

%) de mor. eccl. cath. et de mor. Manich. I, 48, 49: «<Illud est enim
unum bonum, quod omnibus tecum tendentibus non fit angustum. Ex hoc
praecepto nascuntur officia societatis humanae, in quibus non errare diffi-
cile est.»

% 1 e. I, 50, 51.

% de Civ. D. XIX, 25.

%) Siehe besonders de Civ. D. XIX, 4, wo die stoische Lehre von der
Autarkie des Weisen als «superbiae stupor» bezeichnet wird. Epist. 155, 2;
Epist. 155, 6; vgl. auch Offergelt, Die Staatslehre des hl. Augustinus, S. 12f,



— 263 —

jener Ordnung ist, die Gott fiir die geschaffene Welt in Ab-
hangigkeit von seiner ewigen Weisheit eingerichtet hat. Sich
auf sich selbst stellen, das heisst sich von dieser Ordnung los-
losen, sich Gott gegeniiber isolieren. Der Weltstaat mit seinem
Prinzip der Selbstliebe ist darum von vornherein der erklirte
Gegensatz zum Gottesstaat, dessen Prinzip die Gottesliebe ist,
die bis zur Selbstverachtung geht?).

Die Selbstliebe sucht ihre allerdings nur zeitliche Befrie-
digung (temporalis felicitas) im Besitz der irdischen Giiter, in
ihrem ungestorten Genuss ?). Aber so wenig ein endliches Wesen
sich in der Liebe zu sich selbst gentigen kann, so wenig vermag
die Fulle aller irdischen Giiter das Begehren des Herzens zu
stillen. In der tiuschenden Erwartung, dass das dennoch méglich
sei, entfacht die blinde Gier nach irdischen Dingen (cupiditas
rerum terrenarum) Neid, Hass und Zwietracht unter den
Menschen, damit aber Kidmpfe ohne Ende?®). Wie ein Symbol
dieser (Gesinnung und der Taten, zu welchen sie treibt, steht
am Beginn der Geschichte des grossten der Weltstaaten der
Brudermord des Remus durch Romulus bei der Griindung Roms*).
Unterdriickung der Schwachen, Sklaverei und Elend aller Art
sind eine weitere Folge des Geistes der Selbstsucht und Herrsch-
begier, der ausschliesslich oder vorwiegend die Weltstaaten in
ihrem Verhiltnis zueinander erfullt®). So gestaltet sich ihre
Geschichte in der Darstellung Augustins im grossen und ganzen
zu einer Kette von Greueltaten und Verbrechen®). Und nicht
viel anders hat sein Zeitgenosse Orosius, dem Wunsche des
Augustinus entsprechend, seine Weltchronik geschrieben in der
Absicht, darin eine Schilderung der ,cupiditates et punitiones

hominum peccatorum, conflictationes saeculi et iudicia dei® zu
geben 7).

) de Civ. D. XIV, 28: <amor sui usque ad contemptum Dei — amor
Dei usque ad contemptum sui-».

) de Civ. D. XV, 17; im irdischen Staat «nihil amplius speratur quam
in hoc saeculo cerni potest».

%) de Civ. D. XV, 5, und besonders XVII1I, 2; siehe hierzu die glin-
zende Wiedergabe der augustinischen Gedanken b. Reinkens, a. a. 0., S. 18ff.

Y de Civ. D. XV, 5.

1 c. XVIII, 2 und 22.

% Fr. Offergelt, a. a. O,, S. 31.

) Historiarum VII, 43, extr.; ich zitiere nach W. S. Teuffel, Geschichte
der romischen Literatur, 3. Aufl.,, 1875.



— 264 —

Das Bild, das Augustin von der moralischen Verfassung
der Weltstaaten entwirft, wiirde trostlos dunkel erscheinen,
wenn ihm nicht einige Gedanken eingefiigt wiren, auf denen
ein helleres Licht ruht. Denn auch in der durch die Siinde
verdorbenen menschlichen Gemeinschaft regen sich noch ver-
borgene Krafte des Guten?!). So mag der Tyrann das Recht
und die Freiheit der von ihm Unterdriickten mit allen Mitteln
der Gewalt niederhalten, er erstrebt und erzwingt doch damit
eine Art von Frieden ?). Selbst die Mitglieder einer Rauberbande
sind untereinander auf eine friedliche Verstandigung angewiesen,
derzufolge sie den Anordnungen ihres Fiihrers gehorchen 3). Alle
Kriege werden schliesslich in der Absicht gefiihrt, dadurch zu
einem Frieden zu gelangen+t). Diese Friedenssehnsucht, der
Wunsch nach Verstandigung und Eintracht, tritt in allen mensch-
lichen Gemeinschaftsbildungen zutage?®). Das ist in der Natur
des Menschen selbst begriindet: denn sie ist, wie libereinstim-
mend mit Aristoteles gelehrt wird, eine gesellige, fiir das Ge-
meinschaftsleben veranlagte ®). Steht doch niemand dem Men-
schen so nahe wie der Mensch?).

Die soziale Veranlagung des Menschen erkliart Augustin in
erster Linie aus der Gemeinsamkeit der physischen Abstam-
mung ®). Sie gibt die Gewidhr datur, dass ,die Einheit der Ge-
sellschaft und das Band der Ubereinstimmung nicht nur durch
die Ahnlichkeit ihrer Natur, sondern auch durch verwandt-
schaftliche Neigung unter den Menschen erhalten bleibt“®). Aus

1} cf. de C. D. XIX, 12: «<nullius quippe vitium ita contra naturam est,
ut naturae deleat etiam extrema vestigia-».

) Von diesem durch die Gewalt erzwungenen Frieden des Tyrannen
heisst es 1. ¢.: «Sic enim superbia perverse imitatur Deum. Odit namque
cum sociis aequalitatem sub illo, sed inponere vult sociis dominationem
suam pro illo. Odit ergo iustam pacem et amat iniquam pacem suam.»

3 de Civ. D, XIX, 12, wobei daran zu erinnern ist, dass <remota
iustitia » auch die Weltreiche nur « magna latrocinia» sind, 1. c. IV, 4.

) 1. ¢. XIX, 12. Auch hier beriihrt sich A. mit Aristoteles, Politeia
1333a 15, s. O. Kiilpe, Die Ethik und der Krieg, 1915, S. 34.

5 1. c. XIX, 14.

% 1. c. XII, 28, cf. XIX, 12.

") «Quid enim homini homine propinquius?» de mor. eccl. cath. et de
mor. Manich. I, 49.

& de Civ. D. XV, 16, 17.

5 1. e. XII, 22.



— 260 —

der Familiengemeinschaft wiichst die Staatsgemeinschaft hervor?),
und die ordo naturalis der Patriarchalgewalt und die durch sie
erzielte ,ordinata imperandi oboediendique concordia“?) bietet
fir jede Obrigkeit das ideale Vorbild bei der Regierung und
Verwaltung der Staaten 3).

Dieser naturrechtlichen Begriindung des Staates tritt nun
bei Augustinus eine sittliche zur Seite, in betreff deren er sich
allerdings schwankend und widerspruchsvoll &dussert. An einer
viel besprochenen Stelle seines Werkes iiber den Gottesstaat
setzt er sich mit Ciceros Definition des Staates auseinander und
lehnt ausdriicklich dessen Auffassung ab, dass der Staat in seinem
Wesen Recht und Gerechtigkeit zu vertreten habe4). Aus reli-
giosen und geschichtlichen Griinden, glaubt er, miisse man an-
nehmen, dass das Wesen des Staates sich in der eigentlich nur
formalen Aufgabe erschopfe, eine Verbindung der Menschen zu
bestimmten Zwecken zustande zu bringen ®). Sind diese Zwecke
sittlicher Art, so nimmt wie das Individuum, so auch der Staat
einen sittlichen Charakter an, sind sie unsittlich, einen unsitt-
lichen ¢). Auf einem Umweg erhéilt somit der Staat die sittliche
Bedeutung wieder — oder genauer, er kann sie wieder er-
halten —, die ihm zuvor abgesprochen wurde.

Tatséchlich weist Augustin dem Staate fiir sein Wirken
Ziele zu, die in die Sphére des Sittlichen und Religiosen fallen.
Schon der heidnische Weltstaat hat solche fiir sich in Anspruch
genommen, wenn auch mit Unrecht?); dem christlichen Staate
dagegen offnet Augustin in diesem Zusammenhange Aussichten,
die den Gegensatz zum Gottesstaat, an dem doch auch er ver-
moge des geschichtlichen Zusammenhanges mit dem Weltstaat
teilgenommen, aufzuheben bestimmt sind. Doch ehe wir der

1) In drei Stufen erhebt sich das menschliche Gemeinschaftsleben:
domus, urbs vel civitas, orbis terrae XIX, 7, cf. 16.

H 1L e

®) XIX, 14. Als Staatsverfassung beriicksichtigt A. im wesentlichen
nur die absolute Monarchie. Siehe hierzu Offergelt, a. a. 0., S. 19f.

%) de Civ. D. XIX, 21f. Die folgenden Ausfilhrungen stiitzen sich
wesentlich auf Offertgelt, a. a. 0., S. 21 ff.

%) C. D. XIX, 24: <populus est coetus multitudinis rationalis rerum,
quas diligit, concordi communione sociatus»; cf. XV, 8, epist. 138, 10 u. 155, 9.

¢) de Civ. D. XIX, 21.

1 ¢. und XV, 7, wo der Vorwurf erhoben wird, dass der heidnische
Staat den religiosen Kultus in den Dienst irdischer Zwecke gestellt habe.



— 266 —

hier angebahnten Verschmelzung unsere Aufmerksamkeit zu-
wenden, miissen wir uns zuvor noch mit den Ausserungen des
Staatswillens befassen, die gegeniiber der verderblichen Macht
des Bosen die Erhaltung des Staates und seiner Eintracht zum
Ziele nehmen. — Denn das Daseinsrecht des irdischen Staates
sieht Augustin vor allem in der Wahrung des zeitlichen Friedens
begriindet!). Nun wird dieser aber durch die um den Besitz
der endlichen Giliter streitenden Individuen, weiter durch die
nach Ausdehnung ihrer Macht und Sprache?®) verlangenden
Nachbarstaaten bedroht3®). Daraus erwidchst dem Staat eine
Art von Notrecht gegeniiber den inneren und Ausseren Feinden,
welche die von ihm geschiitzte Ordnung zu stéren trachten.
Die Ausiibung dieses Rechtes entspricht dem gottlichen Willen #),
So dient die Strafgewalt des Staates der heilsamen Abschreckung,
Beugung und Besserung des bosen Willens, dem Schutze der
Guten ®). — Aber auch gegen den #dusseren Feind darf sich der
Staat im gerechten Verteidigungskriege wehren, wenngleich
der Weise es beklagen wird, dass das Unrecht des Angreifers
ihn zu solchem Handeln zwingt ®).

Im ganzen ist der Kreis der Aufgaben, die Augustin dem
Staate zuweist, ein enger, sein sittlicher Wert ein geringer.
Der Gewalt setzt er die Gewalt entgegen, um so die Ubermacht
des Bosen zu brechen; er sichert der Welt einen zeitlich be-
grenzten Frieden und damit den ruhigen Genuss des Lebens
und der physischen ILebensgiiter 7). Ein Kulturfaktor ven selb-
standigem Daseinswert ist er nicht; auch die Giiter, die ihm
verdankt werden, besitzen nur einen endlichen und verging-

1y de Civ. D. XV, 4 und 17; XIX, 11 und 13.

5 XIX, 7. Wie eine Vorahnung der modernen Nationalititenkriege
mutet die Beschreibung an: «At enim opera data est, ut imperiosa civitas
non solum iugum, verum etiam linguam suam domitis gentibus per pacem
societatis inponeret . . . Verum est; sed hoec quam multis et quam gran.
dibus bellis, quanta strage hominum, quanta effusione humani sanguinis
comparatum est? »

5 L e XVIII, 2; XV, 4.

) de Genesi ad Lit. IX, 14; de Civ. D. XIX, 15.

5) Epist. 153, 16. ‘

®) de Civ. D. XIX, 7; siehe auch Epist. 138, 15, an Marcellinus und
189, 4, an Bonifacius, wo die Erlaubtheit des Kriegsdienstes fiir die Christen
ausdriicklich gelehrt wird.

) de Civ. D. XIX, 13, 14.



— 267 —

lichen, dazu stets bedrohten Wert. Nur dann kann der Welt-
staat iiber seine niedrige Zweckbestimmung hinauswachsen,
wenn er sich mit dem Gottesstaat, der Kirche, zur Erreichung
hoherer Ziele verbindet. Dieser Moglichkeit hat Augustin im
,Gottesstaat® wohl gelegentlich gedacht, sie aber nicht als
prinzipielle Forderung erhoben. Fast ausschliesslich scheint
ihn der durch die Riickschau auf die geschichtliche Entwick-
lung des Weltstaates gewonnene Eindruck zu beherrschen, dass
er dem Gottesstaat wesensfremd und durchaus verschieden in
seinen letzten Zielen gegeniiberstehe. So wird auch die Tat-
sache, dass die Leitung und Verwaltung des Staates in christ-
liche Hande iibergegangen war!) — eine Tatsache, deren blosse
Moglichkeit Tertullian als Absurditiat betrachtet hatte ) —, von
Augustinus zwar beriicksichtigt, in ihren Folgen aber viel
weniger gewlirdigt, als Plan und Thema des Werkes iiber den
Gottesstaat vermuten lassen. Die Zukunft steht dem weltab-
gewandten Denker nur in den grossen Visionen des letzten Ge-
richtes vor Augen, und in ihnen wird der Dualismus von Gottes-
staat und Weltstaat fir die Ewigkeit bestitigt.

Auf anderen Wegen und aus anderem Anlass ist Augusti-
nus dazu gekommen, die Frage nach dem Verhiltnis von Staat
und Kirche — denn in ihr sah er in der Folge den Gottesstaat
verkorpert — mannigfacher Erwigung zu unterziehen. Das
donatistische Schisma rief den Bischof von Hippo nicht nur auf
den Kampfplatz theoretischer Kontroversen, um iiber Recht
und Unrecht der zugleich kirchenpolitischen wie sozial-revo-
lutiondren Bewegung zu verhandeln; es verlangte in so und
so vielen konkreten Féllen eine praktische Losung des Streites,
und diese konnte nur durch die Macht des Staates herbeige-
fihrt werden. So hat Augustin unter den Sorgen der jahre-
lang fortgefiihrten Kampfe die Hiilfe des Staates fiir das In-
teresse der katholischen Kirchenpolitik in steigendem Masse
in Anspruch genommen, um schliesslich mit der Forderung
einer gewaltsamen Unterdrickung auch der héiretischen Mei-

1} de pece. orig. 18: < Romanumgque imperium quod Deo propitio chri-
stianum est»; cf. de Civ. D. V, 25, die Beurteilung Konstantins V, 26, des
Theodosius.

%) Apologet., c¢. 21: «sed et Caesares credidissent super Christo, si aut
Caesares non essent necessarii saeculo, aut si et Christiani potuissent esse
Caesares. » -



— 268 —

nung zu endigen. Zwar ist er sich bewusst, dass dem neuen
Testament und den apostolischen Schriften eine solche Forde-
rung fremd ist!); er weiss auch, dass er frither in dieser Frage
anders geurteilt hat und ausschliesslich geistige Uberzeugungs-
mittel zur Bekédmpfung des Irrtums angewandt wissen wollte %), —
aber der praktische Erfolg der Zwangsmassnahmen hat ihn
gewonnen?). Und nun ist er auch um ihre theoretische Recht-
fertigung nicht mehr verlegen. Der Zwang riittelt die Furcht-
samen, Gleichgiiltigen und Unbedachtsamen auf, und haben sie
sich erst der Einsicht der Wahrheit erschlossen, so sind sie
auch fiir den Zwang dankbar, der ihnen dazu verholfen hat,
die Wahrheit zu sehen *). ,Der Schrecken der Gesetze, mit deren
Erlass die Konige in Furcht dem Herrn dienen*?), ist also ein
in jeder Hinsicht empfehlenswertes Mittel zur Sicherung des
Glaubens.

Diese in ihren geschichtlichen Wirkungen so folgenschwere
Meinung Augustins®) ist indessen, genau betrachtet, nur eine
Konsequenz der Anschauungen, die er in anderem Zusammen-
hang mit voller Klarheit entwickelt hat. Denn wenn der Staat
gleich dem Individuum einen sittlich-religivsen Charakter be-
sitzt7), so ist es klar, dass fiir den christlichen Staat sich dieser
Charakter darin Aussern muss, dass er nach den Vorschriften
des Evangeliums lebt und handelt®). Die Widerstinde, die er
dabei erfihrt, sind vom Staate vermoge seiner Repressivgewalt
gegenilber dem Bosen zu unterdriicken, und da die Hiresie
ganz gewiss die Eintracht des christlichen Lebens stért, auch
diese. — Hier kniipft sich unzerbrechlich Glied an Glied. Wer
itberhaupt den Ungedanken eines christlichen Staates fordert,
der braucht sich nicht zu wundern, wenn er damit die Auf-

1) Epist. 93, n. 9. Der vielgewandte Exeget weiss das allerdings aus
Dan. III, 96, zu erkldren.

) 1. e. n. 17. «Nam mea primitus sententia non erat, nisi neminem
ad unitatem Christi esse cogendum; verbo esse agendum, disputatione
pugnandum, ratione vincendum, ne fictos catholicos haberemus, quos aper-
tos haereticos noveramus.»

% L c¢. n. 18.

) L c. n. 19, 20; cf. Epist. 191, n. 2.

®) Epist. 93, n. 18.

) Der Versuch G. von Hertlings, Augustin (Weltgeschichte in Cha-
rakterbildern), S. 80, diese Wirkung abzuschwichen, ist erfolglos.

") de Civ. D. XIX, 21, s. oben S. 25.

8 de Civ. D. II, 19; V, 24. Epist. 93, n. 19; 137, n. 17.



— 269 —

gabe (bernimmt, das Evangelium durch Verwaltungsmass-
regeln zur Geltung zu bringen und den christlichen Glauben
in seinem Bestande durch Strafgesetze zu sichern. — An eine
Verschmelzung von Staat und Kirche hat Augustin dabei nicht
gedacht, wohl aber an einen Ausgleich ihres urspriinglich so
verschiedenen Wesens. Die Kirche sollte an Einfluss und An-
schen wachsen, das Evangelium auf dieser Erde verbreiten,
indem sie sich dem Staat als geistig und sittlich fiihrende und
beratende Macht zur Seite stellte!). Der Staat sollte iiber seine
niedere Zielbestimmung erhoben werden, indem er, iiber die
irdische Gliickseligkeit hinausweisend, ein Erzieher wurde auf
dem Wege zur Seligkeit des Reiches Gottes. — Ein Ausgleich
ist damit angebahnt, doch um den Preis der Unterordnung des
Staates unter die Fithrung der Kirche. Zwar hat Augustin
dieses Verhiltnis noch nicht als ein Recht gefordert (im Gegen-
teil betont er sehr nachdriicklich die Pflicht, auch der unge-
rechten und gottlesen Obrigkeit zu gehorchen cder ihr hochstens
einen passiven Widerstand entgegenzusetzen?), aber sinngeméss
ist es gewiss entsprechend den Aufgaben, die Staat und Kirche
in dieser Welt nach seiner Meinung zu erfiillen haben. So
hat er das utopische Ideal des Reiches Gottes auf Erden, das
durch den Staat unter Leitung der Kirche zu verwirklichen sei,
als eine Moglichkeit durchdacht und befiirwortet, der unter dem
iiberragenden Einfluss seiner Personlichkeit eine faszinierende
Anziehungskraft auf die kirchlichen und hierarchischen Denker
zum Teil noch bis in die Gegenwart hinein erhalten geblieben ist.

Uberblicken wir noch einmal das (Ganze der Staatslehre
Augustins, so schauen wir in ein doppeltes Gesicht. Das eine,
das in seinen Ziigen durch die theologisch-metaphysischen und
geschichtsphilosophischen Konstruktionen des Kirchenvaters be-
stimmt wird, ist riickwirts in die Vergangenheit gerichtet. In
ihr erscheint der Weltstaat als ,societas impiorum“, aus der
Stinde entsprungen, ein nichtiges Ziel erstrebend und endlich
der Auflosung verfallen, Das andere Bild dagegen ist belebt
von den Hoffnungen und Wiinschen des Kirchenpolitikers und
schaut in die Zukunft, fir die es das mittelalterliche Ideal einer
patriarchalischen Theokratie®) vorgebildet hat.

1) de Civ. D. XIX, 14, Epist. 152 und 153. Hier die Meinung Augustins
liber die Mitwirkung der Bischofe beim staatlichen Gerichtsverfahren; cf. de
Civ. D. V, 26, wo die <religiosa humilitas»> des Theodosius geriihmt wird.

¥y de Civ. D. XIX, 17. Epist. 93, n. 20.
3) Offergelt, a. a. 0., S. 39.



— 270 —

Die Tragik in Augustins Lebensgeschichte fiigte es, dass
er, als er in dem von den Vandalen belagerten Hippo starb,
glauben musste, nicht dem mittelalterlichen Traumbilde des
christlichen Staates gehore die Zukunft, sondern seine pessi-
mistische Staats- und Weltbetrachtung werde Recht behalten.
Das Schicksal der in ihrem Greisenalter zusammenbrechenden
Welt!) und des romischen Imperiums schien sich durch ein
gottliches Urteil nach Verdienst zu erfiilllen. Denn fremd und
wie durch einen Abgrund geschieden, stand ja die Welt des
antiken Geisteslebens, fremd auch ihr Staat dem Reiche Gottes
und seiner Ordnung der Liebe gegeniiber. Ein Rétsel war ihr
Bestand und ihr Ende nur erklirlich aus den unergriindlichen
Tiefen des géttlichen Schépferwillens, seiner Vorsehung und
Pradestination. — Wie bei Schopenhauer die Welt aus der
Grundlosigkeit des Willens entsteht, sinnlos in ihren Zielen, und
dazu bestimmt, sich in der Klarheit des Bewusstseins selbst
wieder zu verneinen, so wichst auch bei Augustin aus dunk-
lem gottlichen und menschlichen Willenstriebe, eine an ihrem
sittlichen Wert gemessen, verfehlte Welt, ein in seinen Zielen
nichtiger Weltstaat hervor. Uberwunden wird dieser Eindruck
bei ihm nur dadurch, dass er fir die metaphysische Betrach-
tung des Weltbildes den sittlichen durch den asthetischen Mass-
stab ersetzt, dass er in der religiosen Betrachtung die Macht
des Bosen liberwunden findet durch die gottliche Allmacht und
Gerechtigkeit und fir einen Teil der sittiichen Well vollig auf-
gehoben in dem Reich der goéttlichen Gnade, dass er endlich
fir die politische Betrachtung das utopische Ziel einer Um-
bildung des Weltstaates in den christlichen Staat aufstellt. —
Dass dieses politische Ziel ganz ausser dem Gesichtskreise der
alten Christenheit lag?), dafiir hat Augustinus in seinem Werke
tiber den Gottesstaat schon durch die Konzeption, die er ihm
zugrunde legt — die Gegeniberstellung von ,civitas Dei“ und
,civitas terrena“ — das stirkste Zeugnis hinterlassen.

Bonn. Rudolf KEUSSEN.

1) de trinitate IV, 7; de Civ. D. XXII, 30; s. Niemann, a. a. 0., S. 19 f.
#) Nur Origenes spricht von ihm als einer Moglichkeit der Zukunft
¢. Celsum VIII, 68; s. Harnack, Mission und Verbreitung des Christentums

S. 195.
(Schluss folgt.)




	Ausschau : Betrachtungen über das Verhältnis der christlichen Ethik zu Staat und Kultur [Fortsetzung]

