
Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 5 (1915)

Heft: 2

Artikel: Die "Römischen Briefe vom Konzil"

Autor: Moog, Georg

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-403865

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 21.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-403865
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


209 —

Die „Römischen Briefe vom Konzil".

In der „Zeitschrift für Kirchengeschichte" von Professor
Dr. Theodor Brieger (Gotha bei Fr. A. Perthes) hat Dr. phil.
E. A. Roloff im Jahrgange 1914, Heft II, S. 204—254, eine
Abhandlung veröffentlicht, welche die Aufmerksamkeit
namentlich von altkatholischer Seite im hohen Masse verdient;
denn die Arbeit ist im Grunde nichts anderes als eine
glänzende Rechtfertigung der altkatholischen Bewegung gegen
das Vatikanische Konzil, vor allem der Geschichte dieses
Konzils von Professor Friedrich. Der Titel der Arbeit von
Roloff lautet: Die ^Römischen Briefe vom Konzil".
Untersuchungen über ihre Gewährsmänner und ihren Quellenwert.
Hierbei stützt sich Roloff vielfach auf die noch erhaltenen
Briefe im handschriftlichen Nachlass von Lord Acton, der
sich im Besitze von dessen Witwe geb. Gräfin Arco
befindet. Von den Briefen ist bald nach dem Vatikanum eine
in nur wenigen Stücken gedruckte Ausgabe erschienen (zu
London), die auch Professor Friedrich aus dem Nachlasse
Döllingers (S. 253) besitzt, von ihm in seiner Konzilsgeschichte
mit „Uned. Br." bezeichnet (siehe den gleichfalls von Roloff
benutzten hochbedeutsamen Aufsatz von Professor Friedrich
in der „Revue Internationale de Théologie", 1903, S. 621 ff;
Roloff führt die Briefe unter „Ungedr. Br." an).

Wir Avollen im folgenden den nicht immer leichten Gang
der Untersuchung wiedergeben, die zwar vornehmlich auf von
unseren altkatholischen Vorkämpfern bereits erschlossene
Quellen zurückgeht, aber doch eine Anzahl neuer Gesichtspunkte

zutage fördert und stellenweise Berichtigungen und
willkommene Erweiterungen bringt.

Am 17. Dezember 1869, nachdem das Vatikanische Konzil
eben am 8. Dezember eröffnet worden war, erschien in der



— 210 —

„Augsburger Allgemeinen Zeitung" eine Korrespondenz aus Rom
unter der Bezeichnung „Die Anfänge des Konzils", die Dinge
mitteilte und Pläne aufdeckte, die das Konzil angeblich verfolgen
wrolle, welche mit dem den Teilnehmern am Konzil auferlegten
absoluten Schweigegebot nicht zu vereinbaren waren. Die Spannung

auf die nunmehr in Fortsetzung als regelmässige
Korrespondenzen erscheinenden „Römischen Briefe vom Konzil"
(Buchausgabe von Quirinus, München 1870) war eine
ungeheure. Zu bekannten Zeugnissen hierüber kommen
Bemerkungen des zur Zeit des Konzils in Rom weilenden Lord Acton
(in seinen ungedruckten Briefen) z. B. an Döllinger: „Trotz
alles Zorns gibt hier alles zu, dass die „A. Z." (Allgemeine
Zeitung) die besten Berichte bringt", und: „Die „A.Z." ist eine
Macht in Rom, grösser als viele Bischöfe, grösser selbst als
viele Staaten" (S. 206). BegreiflicherAveise war man auf seiten
des Vatikans in grösster Aufregung über die Veröffentlichungen
und suchte den oder die Urheber zu fassen. Neben Friedrich,
der über die ihm deshalb zugewordenen Verfolgungen a. a. 0.
berichtet hat, war es besonders Lord Acton, den man wegen
seiner Gelehrsamkeit und Intimität mit Döllinger in Verdacht
hatte. In einem Briefe an letzteren vom 24. Februar 1870 sagt
er: „Ich und einige Herren, die ich zu sehen pflege, sind
umgeben von Spionen, und Fessier (Bischof von St. Polten und
Sekretär des Konzils) sagt ganz öffentlich, dass ich an allem
schuld sei". Als die schon im Dezember 1869 unternommenen
Versuche, die weitere Veröffentlichung von Briefen in der
Allgemeinen Zeitung zu unterbinden, ohne Erfolg geblieben
waren, ging man dazu über, die Glaubwürdigkeit des Inhaltes
der Römischen Briefe und auch die von ihnen dem Konzil
unterlegte Tendenz anzugreifen. Der erste, der dies in
grösserem Stil unternahm, war der Bischof Ketteier von Mainz,
der nach den Erklärungen im Mainzer „Katholik" und im
„Mainzer Journal" im April 1870 die Broschüre „Die Unwahrheiten

der Römischen Briefe vom Konzil in der Allgemeinen
Zeitung" herausgab. Roloff hält zwar nicht viel von den
kritischen Fähigkeiten des streitbaren Bischofs, erklärt aber
deshalb seine Ausführungen für wichtig, wreil sie „gewissermassen

vorbildlich oder zum mindesten typisch für die
nachfolgenden ultramontanen Kritiker geworden sind" (S. 290), die
eben, entsprechend Ketteier, die Zuverlässigkeit der Briefe



— 211 —

durch die Beleuchtung einiger ihnen jetzt besser bekannten
Dinge entkräften oder als zielbewussten Betrug des deutschen
Publikums hinstellen wollen (Thiel, Molitor, Michael u. a.).

Alle diese Versuche sind nach Roloff hinfällig, weil
„systematische Unredlichkeit" (Ketteier) nur durch den Beweis
der bewussten Unwahrheit der „Römischen Briefe" festgestellt
werden könnte : „Das aber ist Ketteier und den ihm folgenden
ultramontanen Kritikern auch nicht ein einziges Mal gelungen,

ja, man kann sagen, sie haben es noch nicht einmal
versucht". Während man sich an einzelne Ungenauigkeiten oder
Unrichtigkeiten klammerte und daraus sofort Verlogenheit und
unlautere Tendenz machte, „hat, soAveit ich sehe, noch kein
ultramontaner Kritiker versucht, sich mit den bereits von
Friedrich angeführten gewichtigen Zeugen aus den Reihen der

Konzilsmitglieder abzufinden. Und seit wir wissen, dass

Männer wie Döllinger, Lord Acton, Professor Friedrich und
Graf Louis Arco, meist bewährte Vorkämpfer des katholischen
Glaubens, Männer von unanfechtbarer Lauterkeit des Charakters,

von grossem Wissen und bewährter Einsicht, die
hauptsächlichsten Redakteure oder Korrespondenten der viel
umstrittenen Briefe waren, wird auch der stets etwas bedenkliche
Rückzug auf die Tendenz seinen Zweck verfehlen und die

Stellung der von uns gezeichneten Kritiker mehr erschüttern als
verstärken"- (S. 210).

Roloff kommt nunmehr ausführlich auf die „Geschichte
des Vatikanischen Konzils" des Jesuiten Granderath (3 Bände,
1903—1906) zu sprechen, die trotz der ihm zur Verfügung
gestellten offiziellen Aktenstücke keine objektive Geschichte
ist. Hierzu wird das vernichtende Urteil von Mirbt (Historische
Zeitschrift, 1908, S.529 ff.) angeführt: „Der Verfasser ist mehr
Referent als Geschichtsschreiber und versagt gerade in den Fällen,
wo Unbefangenheit und Gerechtigkeit des Urteils am notwendigsten

waren" (S. 212). Nach Roloff ist gerade die weitausholende
Darstellung der das Vatikanum vorbereitenden Strömungen
und Persönlichkeiten zu einer objektiven Geschichtsschreibung
desselben unerlässlich, und „in dieser Erkenntnis hat Friedrich
der Vorgeschichte des Konzils einen besonderen, mehr als tausend
Seiten starken Band gewidmet. Granderath dagegen macht auf

genau sechs Seiten ein paar allgemeine Bemerkungen über
Protestantismus, Gallikanismus, modernen Unglauben und der-



— 212 -
gleichen. Dann geht er sofort zur ersten Ankündigung des
Konzils durch Pius IX. über" (S. 212). Aehnlich verfährt
Granderath mit den Persönlichkeiten, die am Konzil teilnehmen
oder in hervorragender Weise zu ihm in Beziehung stehen.
Nicht was sie treibt und bewegt, erfahren wir, sondern es ist
so, als ob etwa in Rom „von ungefähr ein paar hundert
Männer — und darunter solche von allerhöchstem Rang und
Namen — sich zusammenfanden, von ungefähr mit Reden
für und Avider stritten und von ungefähr die päpstliche
Unfehlbarkeit dabei zustande brachten". Die Bischöfe der
Opposition aber und Männer wie Döllinger, Acton, Pater
Hyacinthe erscheinen ihm nach dem Schema Kettelers, Aveil sie
der „guten Sache" widersprechen, als Gallikaner, Febronisten
u. a. (S. 213). Danach gestaltet sich denn auch das Urteil
Granderaths über die -„Römischen Briefe" (Bd. II, S. 578 ff.).
Über Döllinger sagt er: „Sein offen hervortretender Zweck
war, das Ansehen des Konzils in Deutschland zu vernichten,
ja die hohe Versammlung dem Spott und Hohn preiszugeben
und eine allgemeine Empörung gegen ihre Beschlüsse
vorzubereiten". Den Nachweis mehrerer anfechtbaren Stellen in
den „ Römischen Briefen " erleichtert sich Granderath dann
dadurch, dass er einfach auf Ketteier (s. o.) zurückgreift, da er
bei einer selbständigen Untersuchung „in dem umfangreichen
Bande, den die Quirinusbriefe bilden, kaum ein halbes Dutzend
Ungenauigkeiten nachzuweisen hatte. Die Widerlegung selbst aber
beschränkt sich meist darauf, dass er Behauptung gegen
Behauptung stellt und der seinigen dann kurzerhand Beweiskraft
anerkennen möchte" (S. 214). Das wird dann an dem
bekannten Ausspruch in den „Römischen Briefen" von der
Mehrheit mit ihrem Gros der dreihundert Kostgänger des

Papstes dargetan (Quirinus, S. 143 f.).
Am Schluss seiner Erörterung über die „Römischen Briefe"

kommt Granderath, „wenn auch ein wrenig obenhin", auf die
Frage der Gewährsmänner, die Döllinger den Stoff dazu
lieferten. Aus der Angabe in der Vorrede des Quirinus, dass drei
in Rom befindliche Freunde, die drei verschiedenen Nationen
angehörten, sich während des Konzils mitgeteilt hätten, was
sie von den Vorgängen auf demselben erfuhren, schliesst
Granderath in Übereinstimmung mit dem ihm vorliegenden
ungedruckten Tagebuch des Bischofs Senestrey von Regens-



— 213 —

burg, dass diese drei Männer Professor Friedrich, Lord Acton
und Bischof Dupanloup gewesen seien. Gegen die Mittätigkeit
des letzteren hegt Granderath allerdings starke Zweifel; denn

„abgesehen von der Verbreitung* unwahrer Nachrichten über
eine Kirchenversammlung, Avelche die Irreführung der Seelen
und die Losreissung derselben von der Kirche bezAveckte,
hätte er ja das Geheimnis über die Vorgänge im Konzil
verraten, das vom Papste unter einer Todsünde vorgeschrieben
war" '). Mit Recht bemerkt Roloff, dass hier — abgesehen von
der Einmischung in die GeAvissensangelegenheit eines Bischofs
— wieder nach Kettelers Vorgang „die durch nichts enviesene
Behauptung einer schädlichen Tendenz der Briefe als Grundlage

oder zum mindesten Verstärkung eines sachlichen
Beweises dienen" muss (S. 217). Immerhin sei die längere
Erörterung Granderaths zugleich eine Anerkennung der
geschichtlichen Bedeutung der „Römischen Briefe", mit denen er
in der Quellenübersicht (I, 7) „sehr viel schneller" fertig Averde,
Gleichwohl steht dort die Bemerkung, dass der Verfasser,
Döllinger, von allen Seiten seinen Stoff zusammenraffe, wobei
es ihm um die Wahrheit dessen, was er sage, nur wenig zu
tun sei. Daran knüpft Roloff die schöne Bemerkung: „Kein
Wort darüber, wie es denn gekommen ist, dass derselbe Ignaz
Döllinger, der fast zwei Menschenalter lang für die katholische
Kirche gekämpft, geforscht und oft genug gelitten hatte, zu einem

so unversöhnlichen Gegner der Infallibilisten und des Papstes
lourde. Damit hält sich Granderath nicht auf; für ihn ist er
nichts Aveiter als ein Fälscher und Verleumder, dem blinder
Hass gegen Kirche, Papst und Religion die Feder führt".
Anstatt Inhalt und Tendenz der Briefe Avissenschaftlich zu prüfen,
setzt er sich von vornherein durch seine Kritik in
Superlativen, durch sein Verkehren von sachlichen Unrichtigkeiten
in Unwahrheit und betrügerische Tendenz und durch seine Wut

l) Bekanntlich stand das Schweigegebot der Bischöfe unter Todsünde
(Friedrich, Geschichte III, 1, S. 52), dagegen Avurden 4 Bischöfe, deren die
Kurie ganz sicher zu sein glaubte: Dechamps, Manning, Senestrey und
Mermillod von diesem Schweigegebot entbunden, um im Kampfe gegen
die unbekannten Berichterstatter der Römischen Briefe „eine gewisse
Anzahl von Laien in die Lag-e zu versetzen, die von der gegnerischen Presse
in Umlauf gesetzten falschen, verleumderischen Nachrichten zu widerlegen1*
(Friedrich, Geschichte III, 1, S. 246 ; vgl. Roloff, S. 208).



— 214 —

wenn umgekehrt dem Papst und seinem Anhang dergleichen
zugeschoben Averden, in das schlechteste wissenschaftliche
Licht. Demgegenüber fällt das Urteil von Mirbt (a. a. O., S. 600;
für die Altkatholiken ins besondere GeAvicht: „Gerade durch
Granderaths Werk gelangen die beiden wichtigsten Schriften
der Antiinfallibilisten, die Friedrichsche Geschichte und die
Römischen Briefe, zu neuem Ansehen; denn der Beweis ist nicht
erbracht, dass sie aufhören müssen, als historische Quelle zu
gelten". Und Roloff fügt hinzu: „Vielmehr ist nach wie vor
ihre Anerkennung als im allgemeinen einwandfreie Quelle nicht
parteiische Bevorzugung, sondern ein Gebot objektiver Forschung
und historischer Kritik'1 (S. 218).

Hierbei glaubt Roloff auf eine Avichtige, nicht gebührend
gewürdigte Tatsache hinweisen zu müssen: „Die Mitteilungen
Friedrichs in der „ Revue Internationale " (s. o.) haben
einwandfreie Belege für die Feststellung ergeben, dass seine
Konzilsgeschichte und die Römischen Briefe im wesentlichen
und gerade in den Teilen, wo sie von der ultramontanen
Darstellung erheblich abweichen, auf denselben Quellen aufgebaut
sind" (S. 219 f.). Wenn man nun auch überzeugt ist, dass
Verfasser und Mitarbeiter sowohl der Konzilsgeschichte als
der „Römischen Briefe" beständig „den am besten unterrichteten

Kreisen nahestanden, und ihnen jede bewusste Fälschung
oder nur Entstellung ferngelegen hat", so ist doch die
Nachprüfung des von ihnen bearbeiteten Stoffes, d. i. die Frage nach
der Zuverlässigkeit der eigentlichen Gewährsmänner, die den
Berichterstattern und Bearbeitern der fraglichen Darstellungen
den Stoff lieferten, eine unabweisliche Forderung der
geschichtlichen Kritik. Hiermit beginnt Roloff den verdienstlichsten

Teil seiner eigenen Untersuchung (S. 220 ff.).
Nach Döllingers Zeugnis (sein Leben von Friedrich, Bd. III,

S. 520; „Revue Internationale" a. a. 0., S. 627 f.) sind seine

Hauptberichterstatter Friedrich und Lord Acton bei
Zusammenstellung der „Römischen Briefe" gewesen; dazu kommen
als dritte Quelle die Depeschen des bayrischen Gesandten
Tauflkirchen (in der Konzilsgeschichte zweite U. Q.). Roloff
meint, dass man auf die Friedrichschen Berichte für Döllinger
erst dann eingehen könne, „wenn der greise Gelehrte sich
dazu verstände, auch diese gemeinsame Quelle der „ Römischen
Briefe" und seiner Konzilsgeschichte in reiner Form der



— 215 —

Forschung zu erschliessen". Aber auch jetzt schon könnten
seine Gewährsmänner, die zweifellos auch diejenigen seines

„Tagebuches" seien, „als über jeden Verdacht erhoben gelten".
Dann wendet er sich zu den ihm vorliegenden Briefen Actons
(s. o.), um aus ihnen heraus die Zuverlässigkeit ihrer Gewährsmänner

zu prüfen (S. 221 ff.). Abgesehen von einzelnen kleineren
Unrichtigkeiten gibt die Gelehrsamkeit und der lautere, streng
sittliche Charakter Actons schon von vornherein die
Bürgschaft für den Wert seiner Berichte. Sein Haus in Rom Avurde

nicht nur von hervorragenden Mitgliedern des Konzils, sondern
auch von berühmten Laien aller Art ohne Unterlass besucht.
So sagt er in einem Brief an Döllinger (etwa den 10. März
1870): „ Dupanloup war bei mir um 7, Clifford (Bischof von
Clifton) um 8, Vorsäk, Strossmayers Adlatus, um 9. So ist
mein Bericht über das Proömium aus guten Quellen geschöpft".
In einem andern Briefe: „Meine Türe ist den ganzen Tag
offen, um keine Nachrichten auszuschliessen". Er bittet
Döllinger um grösste Vorsicht bei Anführung von Namen, um die
Väter des Konzils nicht blosszustellen" (S. 223).

Roloff unterscheidet unter den Gewährsmännern Actons
„die Väter des Konzils, die nur gelegentlich etwas verraten
haben" (z. B. Greith-St. Gallen, Propst Tanner-Luzern, Dinkel-
Augsburg). Zu ihnen gehören auch andere, die „weit mehr
spendeten14, wie Simor-Gran, Fœrster-Breslau, ja sogar Ketteier
und Manning. Diese gelegentlichen Mitteiler, denen oft nur
unbedachte oder leidenschaftliche Äusserungen entschlüpften,
waren zweifellos nicht in das Geheimnis eingeweiht, Avie die

„Römischen Briefe" zustande kamen. Letztere hätten aber sicher
so ausführliche und regelmässige Mitteilungen über den Verlauf
der Sitzungen usw. nicht geben können ohne regelmässige
Berichterstatter an Lord Acton. Von diesen sind eine ganze Reihe
in dessen Briefen Aviederholt genannt, besonders Dupanloup-
Orleans, Darboy-Paris, Connolly-Halifax, Haynald und
Strossmayer, Hefele-Rottenburg, der Kardinal Hohenlohe (S. 225). Die
Frage, ob diese ständigen Gewährsmänner um das Geheimnis
wussten, bejaht Roloff. Denn „Leute, die in der Augsburger
A. Z. beinahe Tag für Tag ausführliche Berichte lasen, zu denen
oft kein anderer als sie selbst das Material geliefert haben

konnten, hätten blind sein müssen, wenn ihnen der Zusammenhang

nicht ohne weiteres klar geworden wäre." Aber auch



— 216 —

der Wert der „Römischen Briefe" als Quelle gewinnt durch diese
Annahme der Mitwissenschaft der regelmässigen Berichterstatter:
„Männer, die wissen, dass ihre Mitteilungen in die Öffentlichkeit

gelangen und dort wahrscheinlich mächtig widerhallen
werden, pflegen ihre Worte sorgsam abzuwägen und das Zweifelhafte

zu vermeidend Der Verdacht aber, als ob jene Männer
Lord Acton anders berichtet hätten, als wie es in Wirklichkeit
war, entfällt schon bei der Erwägung, dass sie mit Lord Acton
und seiner Richtung* „durch eigenes brennendes Lebensinteresse
eng verbunden waren" (S. 226). Anderseits geht aus i^ctons
Briefen hervor, wie sorgfältig er die ihm gewordenen
Mitteilungen auf ihre Wahrheit prüfte und auf Richtigstellung bereits
gedruckter Angaben drang (S. 226 f.).

Die ständigen Gewährsmänner werden dann von Roloff
einzeln charakterisiert und zu den Briefen Actons in Beziehung
gebracht, zuerst Bischof Connolly von Halifax (Brief vom
13. März). Von einem Referate desselben in der Sitzung vom
3. Juni steht bereits ein grosser Auszug mit lateinischen Zitaten
in einem Briefe Actons von demselben 3. Juni *), so dass es

Acton nur von Connolly selbst schriftlich übergeben worden
sein kann (S. 227 f.), die grosse Rede desselben am 22. Juni
über die Unfehlbarkeit2) hat er Acton bereits am 7. Juni
vorgelesen (Brief vom 7. Juni 1870). Die Abweichungen in der
Inhaltsangabe der Rede in den „Römischen Briefen" von dem
Stenogramm der erst am 22. Juni wirklich gehaltenen Rede
Connollys veranlassen Roloff zu der Bemerkung, dass amtliche
Protokolle, auf die Granderath seine Konzilsgeschichte aufbaut,
gar nicht ausreichend seien, „eine Geschichte, insonderheit die
eines Konzils, in jeder Hinsicht quellenmässig zu begründen".
Die Quirinusbriefe bezeugen sogar das, Avas Connolly noch sagen
Avollte s), und das ist zum mindesten für die Stimmung der

') Nach Friedrichs Konzilsgeschichte III, S. 1035, ist es ein Uned. Br.
vom 7. Juni. Die Sitzung, in der Connolly sein Referat gab, hat nach
Friedrich (a. a. O., S. 1028 und 1031), am 31. Mai, nicht wie Roloff sagt, am
3. Juni, stattgefunden.

2) Vgl. Quirinus „Römische Briefe" S. 564 (nicht S. 504 wie bei Roloff
S. 230 angegeben ist); vgl. Friedrich, Konzilsgeschichte III, S. 1125.

3) Connolly musste nach Friedrich III, S. 1033, wegen der steigenden
Ungeduld der Majorität einen grossen Teil seiner Rede vom 31. Mai (Roloff
3. Juni) unterdrücken.



— 217 —

Minorität bezeichnender. Die Römischen Briefe können eben
durch die Granderathsche Darstellung weder widerlegt noch
überboten werden. Sie sind und bleiben eine Quelle von ganz
eigenartigem Reiz und von ganz eigenartiger Bedeutung" (S. 230 f.).

Nach Connolly behandelt Roloff den Gewährsmann Hefele
(S. 231—238) und geht in ähnlicher Weise seinen Spuren in
Actons Briefen nach, man möge das in dem Aufsatze selbst
nachlesen. Auf Seite 234 wird ein Brief Hefeies an Acton aus
dessen Nachlass abgedruckt, der „eine wahre Fundgrube für
den Nachweis des gediegenen Quellemvertes der Actonschen
Berichte und damit der Quirinusbriefe selbst" ist. In dem Satze
Hefeies an Acton, dass die Sache (die Honoriusfrage und die
daraus gegen Hefele erfolgenden Angriffe) auch in einer deutschen
Zeitung (höchst wahrscheinlich wieder die Augsburger Allgemeine

Zeitung) zur Sprache kommen dürfte, sieht Roloff den
Beweis: „Was die ultramontanen Kritiker der Quirinusbriefe
als unmöglich hinzustellen suchen, dass ein Bischof das Kon-
zilsgeheimnis bricht, und Laien, ja selbst Zeitungen von den
Vorgängen wrährend der Verhandlungen in Kenntnis setzt (Granderath

II, 601), hier ist es zugestanden, ist von einem der Väter
des Konzils mit Namen bestätigt", und er fügt hinzu: „Wir
überlassen es den Historikern von der Farbe Granderaths,
darüber zu lamentieren, Avie der Bischof sich mit seinem Seelenheil

dieser Todsünde wegen abgefunden habe, und stellen die
Tatsache fest: ein Bischof von Bedeutung liefert unter Bruch
des vom Papste auferlegten Schweigegebotes einem Mitarbeiter der
Römischen Briefe Berichte von der höchsten Wichtigkeit. Beinahe
allen ultramontanen Einwendungen gegen die Zuverlässigkeit
der Briefe ist damit der Boden weggezogen" (S. 235).

Des Kardinals Hohenlohe Mitarbeit an den „Römischen
Briefen" ergibt sich nur aus einer Stelle in einem Briefe Actons,
Avährend nach Roloff hauptsächlich Friedrich als der Theologe
des Kardinals von diesem Mitteilungen erhielt (S. 238 f.). Als
die eigentlichsten Gewährsmänner Actons gelten Roloff die
Bischöfe Strossmayer und Dupanloup, Aveil sie auch die eigentlichen

Führer der Minorität waren. Mit beiden Männern stand
Acton in beständigem Verkehr; Strossmayer legte ihm Briefe
und Reden vor, um ihn um Rat zu fragen, und so kann er, von
A*cton angeregt, „oft nur als Wortführer der Döllingerschen
Richtung gelten". An letzteren schreibt z. B. Acton: „Sehen Sie,

Internat, kirchl. Zeitschrift, Heft 2, 1915. 15



— 218 —

Avelche Stimme Ihre Gedanken im Konzil haben, Avie er (Strossmayer)

Ihre Schriften verstanden hat". Auf Strossmayers
Mitteilung und Bitte an Acton, „die Geschichte gleich, sobald avìc

irgend möglich, gehörig veröffentlichen zu lassen", beruhte auch
die Darlegung über das Verhalten Pius IX. gegen den greisen
Patriarchen Audu von Babylonien (S. 242; Quirinus, S. 138;
Friedrich, Konzilsgeschichte III 1, 508 f.), das auch Granderath

mit aller Sophisterei nicht wegdeuten kann (S. 242 ff.). Als
letzte geistliche Gewährsmänner Actons werden der Erzbischof
von Paris, Darboy und Dupanloup, Erzbischof von Orleans,
behandelt, letzterer „unter den Vätern des Konzils vielleicht die
bedeutendste, sicher aber die am schwersten zu erfassende
Persönlichkeit" (S. 246 ff.). Er stand mit Acton im vertrautesten
Verkehr bis zuletzt, so dass die auf Dupanloup unmittelbar oder
mittelbar zurückgehenden Nachrichten unverhältnismässig
zahlreich sind (S. 249). Zum Schluss Averden noch einige andere Quellen
zu den „Römischen Briefen" eravahnt und aus Actons Nachlass
Briefstelien von Döllinger angeführt, worin dieser ihn dringend
bat, ihm doch die eingangs erwähnten, als Manuskript gedruckten
Briefe für seine beabsichtigte Geschichte des Pontifikats Pius IX.
zu überlassen, Avas auch schliesslich geschah (S. 253).

Wir wollen das Schlussurteil Roloffs seiner Wichtigkeit
wegen ganz wiedergeben : „Es Avar weder möglich noch erforderlich,

die Römischen Briefe von all und jedem Irrtum
freizusprechen. Aber dieser Mangel haftet schliesslich einer jeden
Quelle an, selbst denen, die sich lediglich auf offizielle Aktenstücke

und Berichte stützen — dafür ist z. B. die Granderathsche
Darstellung ein kaum zu übertreffender BeAveis. Im allgemeinen
aber können wir unser Urteil kurz dahin zusammenfassen : Die
Gewährsmänner der Römischen Briefe waren ihrer Stellung
und der Lage der Sache nach über die Vorgänge auf dem
Vatikanischen Konzil vortrefflich unterrichtet. Sie haben ein

Quellenmaterial von durchaus eigenartigem Wert geliefert. Die
Briefe können infolgedessen weder durch offizielle noch durch
sonstige Publikationen widerlegt, beiseite geschoben oder überboten
werden. Vollends wer über die sogenannte innere Geschichte des

Konzils Zutreffendes berichten will — und das ist nnd bleibt
das letzte Ziel aller darauf gerichteten Forschung — wird nur
in den Briefen und der ihnen quellenmässig nahestehenden Fried-
richschen Konzilsgeschichte eine genaue und geschlossene Auskunft



— 219 —

finden, jedenfalls nicht ungestraft daran vorübergehen dürfen. In
den letzten Jahren und Jahrzehnten war das Vatikanische
Konzil freilich fast durchweg der ultramontanen, meist
jesuitischen Forschung überlassen. Das ganze offizielle Material
ist von ihr verwertet Avorden ; und darauf gestützt ist Granderath

mit dem Anspruch aufgetreten, als der abschliessende
Berichterstatter über das Konzil zu gelten. Wir aber Averden

ihn, und gerade auf Grund unserer Untersuchung, als solchen
schwerlich anerkennen. Denn noch ist das letzte Wort über das

Vatikanum nicht gesprochen."
Diesem Schlusswort Roloffs wrollen wir noch hinzufügen:

Selten hat uns eine Arbeit von evangelischer Seite gerade nach
so vielen Jahren, wo man meist das Vatikanum der Geschichte
anheimgegeben glaubt, so sehr erfreut als diese Abhandlung.
Sie zeugt nicht nur von einem sehr eingehenden Eindringen
in den für die protestantische Forschung mehr oder weniger
abseits liegenden Gegenstand, sondern sie bildet auch, wie wir
im Anfang unserer Übersicht andeuteten, eine kaum zu
übertreffende Anerkennung der Wahrheit altkatholischer Forschung
und der auf ihr sich aufbauenden, altkatholischen Kirchenbildung.

Wir stellen mit besonderer Genugtuung fest, dass durch
den Gang der Untersuchung Roloffs unser greiser Professor
Friedrich mit seiner Geschichte des Vatikanums und allen damit
zusammenhangenden wissenschaftlichen Veröffentlichungen als
Sieger gegen den jesuitischen Darsteller des Konzils, Granderath,

hervorgeht.
Georg* Moog.


	Die "Römischen Briefe vom Konzil"

