Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 5 (1915)

Heft: 2

Artikel: Die "R6mischen Briefe vom Konzil"
Autor: Moog, Georg

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-403865

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 20.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-403865
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

— 209 —

Die ,,Romischen Briefe vom Konzil“.

In der ,Zeitschrift fiir Kirchengeschichte“ von Professor
Dr. Theodor Brieger (Gotha bei Fr. A. Perthes) hat Dr. phil.
E. A. Roloff im Jahrgange 1914, Heft II, S. 204—254, eine
Abhandlung veroéffentlicht, welche die Aufmerksamkeit na-
mentlich von altkatholischer Seite im hohen Masse verdient;
denn die Arbeit ist im Grunde nichts anderes als eine glin-
zende Rechtfertigung der altkatholischen Bewegung gegen
das Vatikanische Konzil, vor allem der Geschichte dieses
Konzils von Professor Friedrich. Der Titel der Arbeit von
Roloff lautet: Die , Rimischen Briefe vom Konzil®. Unter-
suchungen iber ihre Gewdhrsmdnner wund ihren Quellenwert.
Hierbei stiitzt sich Roloff vielfach auf die noch erhaltenen
Briefe im handschriftlichen Nachlass von Lord Acton, der
sich im Besitze von dessen Witwe geb. Grafin Arco be-
findet. Von den Briefen ist bald nach dem Vatikanum eine
in nur wenigen Stiicken gedruckte Ausgabe erschienen (zu
London), die auch Professor Friedrich aus dem Nachlasse
Déllingers (S. 253) besitzt, von ihm in seiner Konzilsgeschichte
mit ,Uned. Br.“ bezeichnet (siche den gleichfalls von Roloff
benutzten hochbedeutsamen Aufsatz von Professor Friedrich
in der ,Revue Internationale de Théologie“, 1903, S. 621 ff;
Roloff fiihrt die Briefe unter ,Ungedr. Br.“ an).

Wir wollen im folgenden den nicht immer leichten Gang
der Untersuchung wiedergeben, die zwar vornehmlich auf von
unseren altkatholischen Vorkdmpfern bereits erschlossene
Quellen zuriickgeht, aber doch eine Anzahl neuer Gesichts-
punkte zutage fordert und stellenweise Berichtigungen und
willkommene Erweiterungen bringt.

Am 17. Dezember 1869, nachdem das Vatikanische Konzil
eben am 8. Dezember eroffnet worden war, erschien in der



— 210 —

,Augsburger Allgemeinen Zeitung“ eine Korrespondenz aus Rom
unter der Bezeichnung ,Die Anfinge des Konzils“, die Dinge
mitteilte und Pline aufdeckte, die das Konzil angeblich verfolgen
wolle, welche mit dem den Teilnehmern am Konzil auferlegten
absoluten Schweigegebot nicht zu vereinbaren waren. Die Span-
nung auf die nunmehr in Fortsetzung als regelmissige Kor-
respondenzen erscheinenden ,,Romischen Briefe vom Konzil“
(Buchausgabe von Quirinus, Minchen 1870) war eine unge-
heure. Zu bekannten Zeugnissen hieriiber kommen Bemer-
kungen des zur Zeit des Konzils in Rom weilenden Lord Acton
(in seinen ungedruckten Briefen) z. B. an Déllinger: ,Trotz
alles Zorns gibt hier alles zu, dass die ,A.Z.“ (Allgemeine
Zeitung) die besten Berichte bringt“, und: ,Die ,A.Z.“ ist eine
Macht in Rom, grosser als viele Bischofe, grosser selbst als
viele Staaten“ (S. 208). Begreiflicherweise war man auf seiten
des Vatikans in grosster Aufregung iiber die Veroffentlichungen
und suchte den oder die Urheber zu fassen. Neben Friedrich,
der iliber die ihm deshalb zugewordenen Verfolgungen a. a. O.
berichtet hat, war es besonders Lord Acton, den man wegen
seiner Gelehrsamkeit und Intimitit mit Dollinger in Verdacht
hatte. In einem Briefe an letzteren vom 24. Februar 1870 sagt
er: ,Ich und einige Herren, die ich zu sehen pflege, sind um-
geben von Spionen, und Fessler (Bischof von St. Polten und
Sekretir des Konzils) sagt ganz offentlich, dass ich an allem
schuld sei“. Als die schon im Dezember 1869 unternommenen
Versuche, die weitere Veroffentlichung von DBriefen in der
Allgemeinen Zeitung zu unterbinden, ohne Erfolg geblieben
waren, ging man dazu uber, die Glaubwiirdigkeit des Inhaltes
der Romischen Briefe und auch die von ihnen dem Konzil
unterlegte Tendenz anzugreifen. Der erste, der dies in gros-
serem Stil unternahm, war der Bischof Ketteler von Mainz,
der nach den Erklarungen im Mainzer ,Katholik“ und im
sMainzer Journal® im April 1870 die Broschiire ,Die Unwahr-
heiten der Roémischen DBriefe vom Konzil in der Allgemeinen
Zeitung® herausgab. Roloff halt zwar nicht viel von den
kritischen Féhigkeiten des streitbaren Bischofs, erklirt aber
deshalb seine Ausfithrungen fir wichtig, weil sie ,gewisser-
massen vorbildlich oder zum mindesten typisch fiir die nach-
folgenden ultramontanen Kritiker geworden sind“ (S. 290), die
eben, entsprechend Ketteler, die Zuverlidssigkeit der Briefe



— 211 —

durch die Beleuchtung einiger ihnen jetzt besser bekannten
Dinge entkriften oder als zielbewussten Betrug des deutschen
Publikums hinstellen wollen (Thiel, Molitor, Michael u. a.).

Alle diese Versuche sind nach Roloff hinfallig, weil ,sy-
stematische Unredlichkeit* (Ketteler) nur durch den Beweis
der bewussten Unwahrheit der ,Romischen Briefe“ festgestellt
werden konnte: ,Das aber ist Ketteler und den ihm folgenden
ultramontanen Kritikern auch nicht ein einziges Mal gelungen,
ja, man kann sagen, sie haben es noch nicht einmal ver-
sucht“, Wihrend man sich an einzelne Ungenauigkeiten oder
Unrichtigkeiten klammerte und daraus sofort Verlogenheit und
unlautere Tendenz machte, ,hat, soweit ich sehe, noch kein
ultramontaner Kritiker versucht, sich mit den bereits wvon
Friedrich angefiithrten gewichtigen Zeugen aus den Reihen der
Konzilsmitglieder abzufinden. . . . Und seit wir wissen, dass
Méanner wie Déllinger, Lord Acton, Professor Friedrich und
Graf Louis Arco, meist bewihrte Vorkdmpfer des katholischen
Glaubens, Mdnner von unanfechtbarer Lauterkeit des Charak-
ters, von grossem Wissen und bewahrter Einsicht, die haupt-
sichlichsten Redakteure oder Korrespondenten der viel um-
strittenen Briefe waren, wird auch der stets etwas bedenkliche
Riickzug auf die Tendenz seinen Zweck verfehlen und die
Stellung der von uns gezeichneten Kritiker mehr erschiittern als
verstirken® (S. 210).

Roloff kommt nunmehr ausfiithrlich auf die ,, Geschichte
des Vatikanischen Konzils“ des Jesuiten Granderath (3 Béinde,
1903—1906) zu sprechen, die trotz der ihm zur Verfiigung
gestellten offiziellen Aktenstiicke keine objektive Geschichte
ist. Hierzu wird das vernichtende Urteil von Mirbt (Historische
Zeitschrift, 1908, S.529 ff.) angefiihrt: ,Der Verfasser ist mehr Re-
ferent als Geschichtsschreiber und versagt gerade in den Féllen,
wo Unbefangenheit und Gerechtigkeit des Urteils am notwendig-
sten waren“ (S. 212). Nach Roloff ist gerade die weitausholende
Darstellung der das Vatikanum vorbereitenden Stromungen
und Personlichkeiten zu einer objektiven Geschichtsschreibung
desselben unerlasslich, und ,in dieser Erkenntnis hat Friedrich
der Vorgeschichte des Konzils einen besonderen, mehr als tausend
Seiten starken Band gewidmet. Granderath dagegen macht auf
genau sechs Seiten ein paar allgemeine Bemerkungen iiber
Protestantismus, Gallikanismus, modernen Unglauben und der-



— 212 -—

gleichen. Dann geht er sofort zur ersten Ankiindigung des
Konzils durch Pius IX. idber“ (S. 212). Aehnlich verfiahrt
Granderath mit den Personlichkeiten, die am Konzil teilnehmen
oder in hervorragender Weise zu ihm in Beziehung stehen.
Nicht was sie treibt und bewegt, erfahren wir, sondern es ist
so, als ob etwa in Rom ,von ungefihr ein paar hundert
Minner — und darunter solche von allerhtchstem Rang und
Namen — sich zusammenfanden, von ungefihr mit Reden
fiir und wider stritten und von ungefihr die pépstliche Un-
fehlbarkeit dabei zustande brachten“. Die Bischofe der Op-
position aber und Ménner wie Dollinger, Acton, Pater Hya-
cinthe erscheinen ihm nach dem Schema Kettelers, weil sie
der .guten Sache“ widersprechen, als Gallikaner, Febronisten
u. a. (S. 213). Danach gestaltet sich denn auch das Urteil
Granderaths tber die-,Romischen Briefe* (Bd. II, S. 578 ff.).
Uber Dollinger sagt er: ,Sein offen hervortretender Zweck
war, das Ansehen des Kongzils in Deutschland zu vernichten,
ja die hohe Versammlung dem Spott und Hohn preiszugeben
und eine allgemeine Empérung gegen ihre Beschliisse vorzu-
bereiten“. Den Nachweis mehrerer anfechtbaren Stellen in
den , Romischen Briefen“ erleichtert sich Granderath dann da-
durch, dass er einfach auf Ketteler (s. o.) zuriickgreift, da er
bei einer selbstindigen Untersuchung ,in dem umfangreichen
Bande, den die Quirinusbriefe bilden, kaum ein halbes Dutzend
Ungenauigkeiten nachzuweisen hatte. Die Widerlegung selbst aber
beschrankt sich meist darauf, dass er Behauptung gegen Be-
hauptung stellt und der seinigen dann kurzerhand Beweiskraft
anerkennen mochte“ (S. 214). Das wird dann an dem be-
kannten Ausspruch in den ,Romischen Briefen® von der
Mehrheit mit ihrem Gros der dreihundert Kostgéinger des
Papstes dargetan (Quirinus, S. 143 f.).

Am Schluss seiner Erorterung tiber die ,Romischen Briefe*
kommt Granderath, ,wenn auch ein wenig obenhin“, auf die
Frage der Gewéidhrsménner, die Dollinger den Stoff dazu
lieferten. Aus der Angabe in der Vorrede des Quirinus, dass drei
in Rom befindliche Freunde, die drei verschiedenen Nationen
angehorten, sich wahrend des Konzils mitgeteilt hétten, was
sie von den Vorgiangen auf demselben erfuhren, schliesst
Granderath in Ubereinstimmung mit dem ihm vorliegenden
ungedruckten Tagebuch des Bischofs Senestrey von Regens-



— 213 —

burg, dass diese drei Minner Professor Friedrich, Lord Acton
und Bischof Dupanloup gewesen seien. Gegen die Mittitigkeit
des letzteren hegt Granderath allerdings starke Zweifel; denn
,abgesehen von der Verbreitung unwahrer Nachrichten tiber
eine Kirchenversammlung, welche die Irrefiihrung der Seelen
und die Losreissung derselben von der Kirche bezweckte,
hitte er ja das Geheimnis iiber die Vorgidnge im Konzil ver-
raten, das vom Papste unter einer Todslinde vorgeschrieben
war“ 1. Mit Recht bemerkt Roloff, dass hier — abgesehen von
der Einmischung in die Gewissensangelegenheit eines Bischofs
— wieder nach Kettelers Vorgang ,die durch nichts erwiesene
Behauptung einer schidlichen Tendenz der Briefe als Grund-
lage oder zum mindesten Verstirkung eines sachlichen Be-
weises dienen® muss (S. 217). Immerhin sei die lingere
Erorterung Granderaths zugleich eine Anerkennung der ge-
schichtlichen Bedeutung der , Romischen Briefe“, mit denen er
in der Quelleniibersicht (I, 7) ,sehr viel schneller“ fertig werde,
Gleichwohl steht dort die Bemerkung, dass der Verfasser,
Déllinger, von allen Seiten seinen Stoff zusammenraffe, wobei
es ihm um die Wahrheit dessen, was er sage, nur wenig zu
tun sei. Daran kniipft Roloff die schone Bemerkung: , Kein
Wort dartiber, wie es denn gekommen ist, dass derselbe Ignaz
Dollinger, der fast zwei Menschenalter lang fiir die katholische
Kirche gekdmpft, geforscht und oft genug gelitten hatte, zu einem
so unversohnlichen Gegner der Infallibilisten und des Papstes
wurde. Damit hilt sich Granderath nicht auf; fiir ihn ist er
nichts weiter als ein Fialscher und Verleumder, dem blinder
Hass gegen Kirche, Papst und Religion die Feder fiihrt“. An-
statt Inhalt und Tendenz der Briefe wissenschaftlich zu priifen,
setzt er sich von vornherein durch seine Kritik in Super-
lativen, durch sein Verkehren von sachlichen Unrichtigkeiten
in Unwahrheit und betriigerische Tendenz und durch seine Wut

) Bekanntlich stand das Schweigegebot der Bischofe unter Todsiinde
(Friedrich, Geschichte 1II,1, S. 52), dagegen wurden 4 Bischiofe, deren die
Kurie ganz sicher zu sein glaubte: Dechamps, Manning, Senestrey und
Mermillod von diesem Schweigegebot entbunden, um im Kampfe gegen
die unbekannten Berichterstatter der Romischen Briefe ,eine gewisse An-
zahl von Laien in die Lage zu versetzen, die von der gegnerischen Presse
in Umlauf gesetzten falschen, verleumderischen Nachrichten zu widerlegen*
(Friedrich, Geschichte III, 1, S. 246; vgl. Roloff, S. 208).



— 214 —

wenn umgekehrt dem Papst und seinem Anhang dergleichen
zugeschoben werden, in das schlechteste wissenschaftliche
Licht. Demgegenuber fillt das Urteil von Mirbt (a.a. O., S. 600)
fiir die Altkatholiken ins besondere Gewicht: ,Gerade durch
Granderaths Werk gelangen die beiden wichtigsten Schriften
der Antiinfallibilisten, die Friedrichsche Geschichte wund die
Romischen Briefe, zu neuem Ansehen; denn der Beweis ist nicht
erbracht, dass sie aufhéren miissen, als historische Quelle zu
gelten“. Und Roloff fiigt hinzu: ,Vielmehr ist nach wie vor
ihre Anerkennung als im allgemeinen einwandfreie Quelle nicht
parteiische Bevorzugung, sondern ein Gebot objektiver Forschung
und historischer Kritik® (S. 218).

Hierbei glaubt Roloff auf eine wichtige, nicht gebiihrend
gewirdigte Tatsache hinweisen zu miissen: , Die Mitteilungen
Friedrichs in der ,Revue Internationale® (s. 0.) haben ein-
wandfreie Belege fiir die Feststellung ergeben, dass seine
Konzilsgeschichte und die Romischen Briefe im wesentlichen
und gerade in den Teilen, wo sie von der ultramontanen Dar-
stellung erheblich abweichen, auf denselben Quellen aufgebaut
sind“ (S. 219 £f). Wenn man nun auch tiberzeugt ist, dass
Verfasser und Mitarbeiter sowohl der Konzilsgeschichte als
der ,Romischen Briefe“ bestindig ,den am besten uuterrich-
teten Kreisen nahestanden, und ihnen jede bewusste Filschung
oder nur Entstellung ferngelegen hat“, so ist doch die Nach-
priifung des von thnen bearbeiteten Stoffes, d. i. die Frage nach
der Zuverlassigkeit der eigentlichen Gewdhrsmdnner, die den
Berichterstattern und Bearbeitern der fraglichen Darstellungen
den Stoff lieferten, eine unabweisliche Forderung der ge-
schichtlichen Kritik. Hiermit beginnt Roloff den verdienstlich-
sten Teil seiner eigenen Untersuchung (S. 220 ff.).

Nach Ddllingers Zeugnis (sein Leben von Friedrich, Bd. I1J,
S. 520; ,Revue Internationale“ a. a. O., S. 627 f.) sind seine
Hauptberichterstatter Friedrich und Lord Acton bei Zusam-
menstelluug der , Romischen Briefe“ gewesen; dazu kommen
als dritte Quelle die Depeschen des bayrischen Gesandten
Tanftkirchen (in der Konzilsgeschichte = zweite U. Q.). Roloff
meint, dass man auf die Friedrichschen Berichte fir Déllinger
erst dann eingehen konne, ,wenn der greise Gelehrte sich
dazu verstdnde, auch diese gemeinsame Quelle der , Romischen
Briefe“ und seiner Konzilsgeschichte in reiner Form der



Forschung zu erschliessen“. Aber auch jetzt schon konnten
seine Gewahrsminner, die zweifellos auch diejenigen seines
,Tagebuches” seien, ,als iiber jeden Verdacht erhoben gelten®.
Dann wendet er sich zu den ihm vorliegenden Briefen Actons
(s. 0.), um aus ihnen heraus die Zuverlissigkeit ihrer Gewihrs-
méanner zu priifen (S. 221 ff.). Abgesehen von einzelnen kleineren
Unrichtigkeiten gibt die Gelehrsamkeit und der lautere, streng
sittliche Charakter Actons schon von vornherein die Biirg-
schaft fur den Wert seiner Berichte. Sein Haus in Rom wurde
nicht nur von hervorragenden Mitgliedern des Konzils, sondern
auch von berihmten Laien aller Art ohne Unterlass besucht.
So sagt er in einem Brief an Dollinger (etwa den 10. Mirz
1870): ,Dupanloup war bei mir um 7, Clifford (Bischof von
Clifton) um 8, Vorsak, Strossmayers Adlatus, um 9. So ist
mein Bericht tiber das Proomium aus guten Quellen geschopft®.
In einem andern Briefe: ,Meine Tiire ist den ganzen Tag
offen, um keine Nachrichten auszuschliessen“. FEr bittet Dol-
linger um grésste Vorsicht bei Anfithrung von Namen, um die
Viater des Konzils nicht blosszustellen® (S. 223).

Roloff unterscheidet unter den Gewihrsménnern Actons
,die Viter des Konzils, die nur gelegentlich etwas verraten
haben* (z. B. Greith-St. Gallen, Propst Tanner-Luzern, Dinkel-
Augsburg). Zu ihnen gehoren auch andere, die ,weit mehr
spendeten*, wie Simor-Gran, Feerster-Breslau, ja sogar Ketteler
und Manning. Diese gelegentlichen Mitteiler, denen oft nur un-
bedachte oder leidenschaftliche Ausserungen entschliipften,
waren zweifellos nicht in das Geheimnis eingeweiht, wie die
,Romischen Briefe“ zustande kamen. Letztere hitten aber sicher
so ausfiihrliche und regelméssige Mitteilungen iiber den Verlauf
der Sitzungen usw. nicht geben koénnen ohne regelmdssige
Berichterstatter an Lord Acton. Von diesen sind eine ganze Reihe
in dessen Briefen wiederholt genannt, besonders Dupanloup-
Orleans, Darboy-Paris, Connolly-Halifax, Haynald und Stross-
mayer, Hefele-Rottenburg, der Kardinal Hohenlohe (S. 225). Die
Frage, ob diese stindigen Gewadhrsménner um das Geheimnis
wussten, bejaht Roloff. Denn ,Leute, die in der Augsburger
A.Z. beinahe Tag fur Tag ausfiihrliche Berichte lasen, zu denen
oft kein anderer als sie selbst das Material geliefert haben
konnten, hitten blind sein miissen, wenn ihnen der Zusammen-
hang nicht ohne weiteres klar geworden wéire.“ Aber auch



— 216 —

der Wert der ,Romischen Briefe“ als Quelle gewinnt durch diese
Annahme der Mitwissenschaft der regelméssigen Berichterstatter:
,Ménner, die wissen, dass ihre Mitteilungen in die Offentlich-
keit gelangen und dort wahrscheinlich méichtig widerhallen
werden, pflegen ihre Worte sorgsam abzuwdgen und das Zweifel-
hafte zu wvermeiden.* Der Verdacht aber, als ob jene Minner
Lord Acton anders berichtet hitten, als wie es in Wirklichkeit
war, entfdllt schon bei der Erwigung, dass sie mit Lord Acton
und seiner Richtung ,durch eigenes brennendes Lebensinteresse
eng verbunden waren® (S. 226). Anderseits geht aus Actons
Briefen hervor, wie sorgféiltig er die ihm gewordenen Mit-
teilungen auf ihre Wahrheit priifte und auf Richtigstellung bereits
gedruckter Angaben drang (S. 226 1.).

Die stéindigen Gewdidhrsminner werden dann von Roloff
einzeln charakterisiert und zu den Briefen Actons in Beziehung
gebracht, zuerst Bischof Connolly von Halifax (Brief vom
13. Marz). Von einem Referate desselben in der Sitzung vom
3. Juni steht bereits ein grosser Auszug mit lateinischen Zitaten
in einem Briefe Actons von demselben 3. Juni?), so dass es
Acton nur von Connolly selbst schriftlich iibergeben worden
sein kann (S.2271{.), die grosse Rede desselben am 22. Juni
tiber die Unfehlbarkeit 2) hat er Acton bereits am 7. Juni vor-
gelesen (Brief vom 7. Juni 1870). Die Abweichungen in der
Inhaltsangabe der Rede in den ,Roémischen Briefen“ von dem
Stenogramm der erst am 22, Juni wirklich gehaltenen Rede
Connollys veranlassen Roloft zu der Bemerkung, dass amtliche
Protokolle, auf die Granderath seine Konzilsgeschichte aufbaut,
gar nicht ausreichend seien, ,eine Geschichte, insonderheit die
eines Konzils, in jeder Hinsicht quellenméissig zu begriinden“.
Die Quirinusbriefe bezeugen sogar das, was Connolly noch sagen
. wollte ?), und das ist zum mindesten fir die Stimmung der

!) Nach Friedrichs Konzilsgeschichte III, S. 1035, ist es ein Uned. Br.
vom 7.Juni. Die Sitzung, in der Connolly sein Referat gab, hat nach
Friedrich (a.a. 0., S. 1028 und 1031), am 31. Mai, nicht wie Roloff sagt, am
3. Juni, stattgefunden.

%y Vgl. Quirinus ,Romische Briefe“ S. 564 (nicht S. 504 wie bei Roloff
S. 230 angegeben ist); vgl. Friedrich, Konzilsgeschichte III, S. 1125.

%) Connolly musste nach Friedrich III, S. 1033, wegen der steigenden
Ungeduld der Majoritit einen grossen Teil seiner Rede vom 31. Mai (Roloff
8, Juni) unterdriicken. ’



— 21T —

Minoritit bezeichnender. Die Roémischen Briefe kénnen eben
durch die Granderathsche Darstellung weder widerlegt noch iiber-
boten werden. Sie sind und bleiben eine Quelle von ganz eigen-
artigem Reiz und von ganz eigenartiger Bedeutung“ (S. 230 f.).

Nach Connolly behandelt Roloff den Gewihrsmann Hefele
(S. 231—238) und geht in ahnlicher Weise seinen Spuren in
Actons Briefen nach, man moge das in dem Aufsatze selbst
nachlesen. Auf Seite 234 wird ein Brief Hefeles an Acton aus
dessen Nachlass abgedruckt, der ,eine wahre Fundgrube fiir
den Nachweis des gediegenen Quellenwertes der Actonschen
Berichte und damit der Quirinusbriefe selbst“ ist. In dem Satze
Hefeles an Acton, dass die Sache (die Honoriusfrage und die
daraus gegen Hefele erfolgenden Angriffe) auch in einer deutschen
Zeitung (hochst wahrscheinlich wieder die Augsburger Allge-
meine Zeitung) zur Sprache kommen diirfte, sieht Roloff den
Beweis: ,Was die ultramontanen Kritiker der Quirinusbriefe
als unméglich hinzustellen suchen, dass ein Bischof das Kon-
zilsgeheimnis bricht, und Laien, ja selbst Zeitungen von den Vor-
giangen wihrend der Verhandlungen in Kenntnis setzt (Grande-
rath II, 601), hier ist es zugestanden, ist von einem der Viiter
des Konzils mit Namen bestitigt¥, und er figt hinzu: ,Wir
iiberlassen es den Historikern von der Farbe Granderaths,
dariiber zu lamentieren, wie der Bischof sich mit seinem Seelen-
heil dieser Todsiinde wegen abgefunden habe, und stellen die
Tatsache fest: ein Bischof von Bedeutung liefert unter Bruch
des vom Papste auferlegten Schweigegebotes einem Mitarbeiter der
Rimischen Briefe Berichte von der hichsten Wichtigkeit. Beinahe
allen ultramontanen Einwendungen gegen die Zuverlissigkeit
der Briefe ist damit der Boden weggezogen® (S. 23)).

Des Kardinals Hohenlohe Mitarbeit an den ,Romischen
Briefen“ ergibt sich nur aus einer Stelle in einem Briefe Actons,
wihrend nach Roloff hauptsichlich Friedrich als der Theologe
des Kardinals von diesem Mitteilungen erhielt (S. 238 f.). Als
die eigentlichsten Gewahrsminner Actons gelten Roloff die Bi-
schofe Strossmayer und Dupanloup, weil sie auch die eigent-
lichen Fithrer der Minoritit waren. Mit beiden Mannern stand
Acton in bestindigem Verkehr; Strossmayer legte ihm Briefe
und Reden vor, um ihn um Rat zu fragen, und so kann er, von
Acton angeregt, ,oft nur als Wortfithrer der Déllingerschen
Richtung gelten“. An letzteren schreibt z. B. Acton: ,Sehen Sie,

Internat. kirchl. Zeitschrift, Heft 2, 1915 15



— 218 —

welche Stimme Thre Gedanken im Konzil haben, wie er (Stross-
maver) Ihre Schriften verstanden hat“. Auf Strossmayers Mit-
teilung und Bitte an Acton, ,die Geschichte gleich, sobald wie

irgend maoglich, gehorig verdffentlichen zu lassen®, beruhte auch-

die Darlegung tiber das Verhalten Pius IX. gegen den greisen
Patriarchen Audu von Babylonien (S. 242; Quirinus, S. 138;
Friedrich, Konzilsgeschichte IIT 1, 508 f.), das auch Grande-
rath mit aller Sophisterei nicht wegdeuten kann (S. 242 ff.). Als
letzte geistliche Gewidhrsminner Actons werden der Erzbischof
von Paris, Darboy und Dupanloup, Erzbischof von Orleans, be-
handelt, letzterer ,unter den Vitern des Konzils vielleicht die
bedeutendste, sicher aber die am schwersten zu erfassende Per-
sonlichkeit® (S. 246 ff.). Er stand mit Acton im vertrautesten
Verkehr bis zuletzt, so dass die auf Dupanloup unmittelbar oder
mittelbar zurtickgehenden Nachrichten unverhaltnismiéissig zahl-
reich sind (S. 249). Zum Schluss werden noch einige andere Quellen
zu den ,Romischen Briefen“ erwidhnt und aus Actons Nachlass
Briefstellen von Doéllinger angefiihrt, worin dieser ihn dringend
bat, ihm doch die eingangs erwihnten, als Manuskript gedruckten
Briefe fiir seine beabsichtigte Geschichte des Pontifikats Pius 1X,
7u Uberlassen, was auch schliesslich geschah (S. 253).

Wir wollen das Schlussurteil Roloffs seiner Wichtigkeit
wegen ganz wiedergeben: ,Es war weder moglich noch erforder-
lich, die Romischen Briefe von all und jedem Irrtum freizu-
sprechen. Aber dieser Mangel haftet schliesslich einer jeden
Quelle an, selbst denen, die sich lediglich auf offizielle Akten-
stiicke und Berichte stiitzen — dafiir ist z. B. die Granderathsche
Darstellung ein kaum zu tibertreffender Beweis. Im allgemeinen
aber konnen wir unser Urteil kurz dahin zusammenfassen: Die
Gewihrsménner der Romischen Briefe waren ihrer Stellung
und der Lage der Sache nach iiber die Vorginge auf dem
Vatikanischen Konzil vortrefflich unterrichtet. Sie haben ein
Quellenmaterial von durchaus eigenartigem Wert geliefert. Die
Briefe konnen infolgedessen weder durch offizielle noch durch
sonstige Publikationen widerlegt, beiseite geschoben oder iiberboten
werden. Vollends wer iiber die sogenannte innere Geschichte des
Konzils Zutreffendes berichten will — und das ist nnd bleibt
das letzte Ziel aller darauf gerichteten Forschung — wird nur
in den Briefen und der ihnen quellenmdssig nahestchenden Fried-
richschen Konzilsgeschichte eine genaue und geschlossene Auskunft

~



— 219 —

finden, jedenfalls nicht ungestraft daran voribergehen dirfen. In
den letzten Jahren und Jahrzehnten war das Vatikanische
Konzil freilich fast durchweg der ultramontanen, meist jesui-
tischen Forschung iiberlassen. Das ganze offizielle Material
ist von ihr verwertet worden; und darauf gestiitzt ist Grande-
rath mit dem Anspruch aufgetreten, als der abschliessende
Berichterstatter tiber das Konzil zu gelten. Wir aber werden
ihn, und gerade auf Grund unserer Untersuchung, als solchen
schwerlich anerkennen. Denn noch ist das letzte Wort iber das
Vatikanum nicht gesprochen.”

Diesem Schlusswort Roloffs wollen wir noch hinzufiigen:
Selten hat uns eine Arbeit von evangelischer Seite gerade nach
so vielen Jahren, wo man meist das Vatikanum der Geschichte
anheimgegeben glaubt, so sehr erfreut als diese Abhandlung.
Sie zeugt nicht nur von einem sehr eingehenden Eindringen
in den fir die protestantische Forschung mehr oder weniger
abseits liegenden Gegenstand, sondern sie bildet auch, wie wir
im Anfang unserer Ubersicht andeuteten, eine kaum zu iiber-
treffende Anerkennung der Wahrheit altkatholischer Forschung
und der auf ihr sich aufbauenden, altkatholischen Kirchen-
bildung. Wir stellen mit besonderer Genugtuung fest, dass durch
den Gang der Untersuchung Roloffs unser greiser Professor
Friedrich mit seiner Geschichte des Vatikanums und allen damit
zusammenhangenden wissenschaftlichen Verdsffentlichungen als
Sieger gegen den jesuitischen Darsteller des Konzils, Grande-

rath, hervorgeht.
(Georg MooG.




	Die "Römischen Briefe vom Konzil"

