
Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 5 (1915)

Heft: 2

Artikel: Johann Michael Sailers Geistesarbeit : 1751-1832

Autor: Menn

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-403864

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 20.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-403864
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


— 17!

Johann Michael Sailers Geistesarbeit.

(1751—1832.)

IP).
Wie die Vernunftlehre, so hat auch die nun zu skizzierende

Moralphilosophie (Band 4 und 5 der sämtlichen Werke) einen
vorwiegend praktischen ZAveck. Sie ist betitelt: Glückseligkeitslehre

aus Gründen der Vernunft, mit steter Hinsicht auf die
Urkunden des Christentums, oder christliche Aloralphilosophie. Es
handelt sich also nicht um blosse Spekulation, sondern S.

zieht neben den Vernunftgründen die Erfahrung und die
Geschichte zu Rate und nimmt dabei stete Rücksicht auf das
Christentum.

Grundlagen einer solchen Glückseligkeitslehre sind: Dasein
Gottes, Freiheit und Unsterblichkeit der Seele, Vorsehung,
Vergeltung. Die Glückseligkeitslehre selbst hat zwei Dinge zu
bestimmen, Avorin die Glückseligkeit besteht und Avie man dazu

gelangt, mit anderen Worten, sie muss das Ziel zeigen und den
Weg zum Ziele.

Daher untersucht das erste Hauptstück, Avelcher Freude und
Glückseligkeit der Mensch fähig sei; das zweite, Avas ihm diese
Freude geben könne. Nachdem die Freudefähigkeit des Menschen
und die Erfreuungskraft der Dinge festgestellt sind,. ist die
Frage des dritten Kapitels: Worin besteht die Glückseligkeit
des Menschen? schon so gut wie gelöst.

A. I. Um die Anlagen und Fähigkeiten der menschlichen Natur
zum seligen Leben zu ermitteln, untersucht der erste Abschnitt
die Kräfte und Triebe der menschlichen Natur. Alle die
verschiedenen Triebe im Menschen (z. B. Selbsterhaltungs-, Nach-

') Siehe diese Zeitschrift 1915, 1. Heft, Seite 27.



— 179 —

ahmungs-, Erkenntnis-, Gewissenstrieb etc. etc.) zerfallen in zwei
Gruppen. Einige treiben unmittelbar zum Wohlsein, andere
treiben unmittelbar zu dem, was uns des Wohlseins erst recht
fähig macht — zum Gutsein. In zweifacher Hinsicht aber sind
alle Triebe ein Glückseligkeitstrieb, 1. weil das Gutsein uns
eines besondern Wohlseins fähig macht; 2. weil die meisten
Mensehen in der Tat alle ihre Triebe auf den Glückseligkeitstrieb

reduzieren. Somit ist die Selbstliebe das Triebrad der
meisten, aber nicht aller menschlichen Handlungen. Übrigens
will der Autor nicht so fast fragen, was der Grundtrieb der
menschlichen Handlungen sei, als was der Mensch zum Grundtrieb

seiner Handlungen machen sollte. Zu diesem Zwecke
analysiert er die Selbstliebe. In ihrer gröbsten Form als Selbstsucht

will sie nur sinnlichen Genuss: Mensch, sei Tier! Die
verfeinerte Selbstliebe schränkt den Genuss ein, um desto länger
geniessen zu können: Mensch, sei Mensch, um desto glücklicher
Tier sein zu können! Die feinste Selbstliebe trachtet nach
Gutsein, aber vorzüglich nur desAvegen, weil Gutsein die
Vorbedingung* des Wohlseins ist, leistet also auf reines Gutsein
Verzicht. Die uneigennützige Liebe aber strebt nach Gutsein,
ohne dieses Streben von der Triebfeder des Wohlseins bestimmen
zu lassen, was freilich nur die Auserwählten vermögen. Zum
Teil — aber auch nur zum Teil — hängt es vom Menschen
ab, was Grundtrieb seiner Handlungen ist, das übrige ist Sache
der Gnade. Das Ergebnis der weiteren Ausführungen lässt sich
in zAvei Sätze zusammenfassen: 1. Je gebietender und reiner
in einem Menschen die Liebe gegen Gott und die Menschen ist,
desto mehr Gutsein und Wohlsein ist im Menschen. 2. Je fester
im Menschen die Sinnlichkeit der Vernunft und die Vernunft
Gott untergeordnet ist, desto mehr Gut- und Wohlsein ist im
Menschen.

IL Der zweite Abschnitt erforscht die Bedürfnisse der menschlichen

Natur. Neben den niederen Bedürfnissen (nach Speise,
Trank, Schlaf usav.) hat der Mensch solche höherer Art, die
namentlich das Eigentümliche an sich haben, dass sie nicht
geachtet, längere Zeit unterdrückt, abgestumpft, geleugnet
werden können, sowie nur mühsam zu befriedigen sind. Diese
Bedürfnisse sind 1. Wahrheit, 2. Gewissensruhe, 3. sittliche
Vollkommenheit, 4. gewisse Erkenntnis Gottes, 5. Unsterblichkeit
und die Gewissheit derselben, 6. Bedürfnis nach Frieden, nach



— 180 —

Freisein von allem, wTas den Geist drückt und quält, sowie
nach dem Besitz alles dessen, was Gutsein und Wohlsein heissen
kann. Das edelste aller Bedürfnisse aber ist allein die lautere
Liebe gegen Gott. — Bei der nun aufgeworfenen Frage nach
dem Verhältnis der Philosophie und des Christentums zu den
höheren Bedürfnissen des Menschen fällt Sailers Antwort dabin
aus, dass nur das Christentum uns befriedigende Aufschlüsse
geben könne, wie Gott die oben angeführten höheren Bedürfnisse

unserer Natur befriedige.
Wenden Avir jetzt das von seinen Bedürfnissen Gesagte auf

die Glückseligkeit des Menschen an, so ist das Ergebnis dieses:
Der Mensch ist desto glückseliger, je mehr 1. die höheren
Bedürfnisse seiner Natur wirklich befriedigt, 2. die niedrigen
Bedürfnisse nach der Vorschrift der Enthaltsamkeit und Weisheit

beschränkt, und 3. die selbstgemachten Bedürfnisse
abgetan oder wenigstens den höheren untergeordnet sind.

III. Indem die Betrachtung sich zu den Gemütszuständen
wendet, werden der Reihe nach untersucht die Gemütsruhe,
die Affekte und die zwischen beiden liegenden Zwischenzustände,
nämlich Unruhe, Scham, Reue, Gleichgültigkeit, Langeweile,
Kampf der Vernunft gegen die Sinnlichkeit usav.

Vergleichen wir diesen dreifachen Zustand mit dem Wohlsein

des Menschen, so ergibt sich folgendes: 1. Je höher die
Ruhe und je fester die Heiterkeit des Geistes, desto glückseliger
der Menschengeist. 2. Lasst uns also ruhig und heiter werden,
denn ohne Seelenruhe und Heiterkeit gibt es keine Glückseligkeit.

3. Lasst uns also gut werden, denn ohne Gutsein gibt es

keine Seelenruhe. 4. Lasst uns also mutig und anhaltend wider
alles, was nicht gut ist, kämpfen; denn ohne Kampf gibt es
kein Gutsein, keine Ruhe, keine Glückseligkeit.

IV. Indem unser Schriftsteller alle Spuren von der Würde
des Menschen sammelt, findet er diese Auszeichnung schon im
Körper, insofern dieser Werkzeug des Geistes ist. Des letztern
Würde ist teils angeboren (Erkenntniskraft, Freiheit, Unsterblichkeit,

Religionsfähigkeit), wenn freilich die Wirklichkeit
anders aussieht als das Ideal, teils erworben, indem der Mensch
seine Anlagen in Fertigkeiten zum Guten umwandelt.

In Rücksicht auf die Glückseligkeit des Menschen ergibt
sich hieraus folgendes: 1. Was der angeborenen Menschenwürde
widerstreitet, kann nicht die Glückseligkeit des Menschengeistes



— 181 —

sein. 2. Je mehr sich die angeborene Menschenwürde, die eine
blosse Anlage ist, in ein Avirkliches Leben des Menschengeistes
verwandelt, desto glückseliger der Menschengeist. 3. Das

würdigste Wohlsein des Menschen ist jenes, welches mit der
höheren Erkenntniskraft, Freitätigkeit, Religionsfähigkeit,
Unsterblichkeit und dem Ebenbilde Gottes im Menschengeiste am
meisten übereinstimmt.

V. Endlich wird von der Bestimmung des Menschen geredet.
Nicht die Vergnügungen der Sinne, nicht die der Erkenntnis,
nicht die des Herzens (Verbesserung unserer Gesinnung) machen
die ganze Bestimmung des Menschen aus. Die Freuden der
Religion sind an sich die höchsten und edelsten, aber auch sie
machen nicht die ganze Bestimmung des Menschen aus, Aveil

sie seinen Durst nach ungetrübtem, stetem Wohlsein nicht stillen.
Überhaupt ist die Menschennatur nicht dazu geschaffen, dass

sie schon hier die reinste Freude geniessen solle. Wohl aber
bat die Vernunft teils von sich aus, teils durch die christliche
Lehre Gründe genug, zu glauben, dass die Menschennatur
bestimmt sei, in diesem Leben zum Genüsse der reinsten Freude
vorbereitet und nach diesem Leben in den Genuss der reinsten
Freude wirklich versetzt zu Averden.

Als wichtigste Regel ergibt sich aus dieser Betrachtung:
Der Geist des Menschen ist desto glückseliger, je treuer er auf
seine Bestimmung sieht und das zu Averden und zu tun strebt,
Avas er als dieser Bestimmung gemäss erkennt. — Aber das
allerreinste Wohlsein innerhalb der Grenze dieses Lebens, d. h.

eine Seligkeit ohne Leiden, Schmerz, Kampf, Plage, Furcht,
Ende, Mangel, ist ein Traum ohne Wahrheit, eine Idee ohne
Inhalt. Alle Glückseligkeitslehren also, die eine solche
Glückseligkeit mehr oder Aveniger auf diesem unserem Planeten
verheissen, sind Täuschungen: npoaéxtrs äno -cœv ipevôonQo-f^rmv.

B. I. Indem sich die Betrachtung des zweiten Hauptstückes
der Erfreuungskraft der Dinge zuwendet, wird zunächst das,

was gut und was wahre Freude ist, dargestellt. Nach längeren
Ausführungen über den inneren Unterschied zwischen gut und
böse, soAvie über die verschiedenen Stufen des Guten und des

Bösen, wird der Begriff des Guten dahin bestimmt, dass es das

sei, was der Würde und Bestimmung des Menschen entspricht.
Je mehr etwas diese Bedingung erfüllt, um so besser ist es.



— 182 —

In Übereinstimmung mit Kant, auf den er ohne Namensnennung,
doch deutlich genug, hinweist, bezeichnet S. als das Sittlich-
Beste den guten, reinen Willen, der mit der lauteren Liebe gegen
Gott und die Menschen identisch ist. Darnach bestimmt sich
der Begriff der wahren Menschenfreude. Ihr vollständiges
Kennzeichen ist ihre vollständige Harmonie mit der Würde und
Bestimmung des Menschen.

II. Der zweite Abschnitt bringt eine Schätzung der Dinge
nach ihrem Verhältnisse zum Gut- und Wohlsein des Menschen.
Die Dinge in und ausser dem Menschen Averden folgendermassen
klassifiziert und der Reihe nach besprochen : Güter des Leibes,
des Glücks und der Ehre, als Gesundheit, Reichtum, Luxus,
Ruhm; 2. Verstandesgüter, Lektüre, Gelehrsamkeit,
Schriftstellerarbeiten etc.; 3. Güter des Herzens, Empfindsamkeit,
Wohlwollen, Freundschaft etc.; 4. Güter der höchsten
Vervollkommnung des Geistes, Andacht, Tugend; 5. Dinge, die zu den

allgemeinsten Lebensweisen der Menschen gehören, geselliges
Leben, Einsamkeit, Stadtleben, Landleben, häusliches Leben,
Geschäftsleben; 6. oder die sich auf einige besondere
Berufsarbeiten beziehen, Regierung, Lehramt etc. ; 7. oder die zum
Gegenteil des Menschenwohls gehören, Leiden, Trübsal. 8. Gar
nicht zu diesen Dingen gehört und ist doch für das Gut- und
Wohlsein am bedeutendsten — Gott, die Urquelle alles Gut-
und Wohlseins.

ad 1. Diese Dinge haben zwei Seiten, eine gute und eine
schädliche, und erhalten ihren Wert erst durch den Gebrauch,
der von ihnen gemacht wird.

ad 2. Da die Lektüre Wahrheit und Irrtum verbreiten,
eine Schule des Guten und des Bösen werden, das Wohl und
das Wehe des Menschen fördern kann, so kann ohne
Selbstverleugnung, d. h. ohne Bekämpfung der Sinnlichkeit durch die
Vernunft, und ohne Aufsicht edler, weiser Männer die Lektüre
ein Gift für die Gesundheit des Leibes und des Geistes werden.
Ein kräftiges Wort redet S. in diesem Zusammhang über das

Romanlesen, das einen Greuel der Verwüstung namentlich unter
jungen Leuten anrichten kann. Recht zeitgemäss — für unsere
Tage — klingt auch die folgende Stelle: „Das Lesen kann
besonders Mädchen gefährlich werden, dass sie besser in ein

Museum, als in eine Haushaltung taugen. Was würde aus der
Welt werden, wenn das Bürgersweib lieber einen Musenalmanach



— 183 —

als die Spindel, das Modenjournal statt dem Kochlöffel in die
Hand nähme, und einen gelehrten Aufsatz machte, wo sie ihr
Kind waschen und kämmen sollte? Sollte sich noch die Eitelkeit,

ein belesen, philosophisch Frauenzimmer zu heissen, zu
der Eitelkeit und Idololatrie der Schönheit gesellen: so würde
das Geschlecht, das mit einem Feinde genug zu tun hätte, von
zweien noch schrecklicher tyrannisiert werden."

Wahre Gelehrsamkeit — und dasselbe gilt von der Schrift-
stellerei — hindert wenigstens das Gutsein nicht und fördert
das Wohlsein, die falsche hindert jenes gewiss und fördert dieses

wenigstens nicht. Ein Gelehrter ohne Selbstverleugnung kann
eine fürchterliche Geissei des wahren Menschenwohls werden,
besonders wenn Macht, Ansehen, Pressfreiheit, Verbindung mit
Gleichgesinnten, Energie des Stils die Ausbrüche seiner
zerrütteten Phantasie begünstigen.

ad 3. Empfindsamkeit, d. h. die Fähigkeit, das, was recht
oder unrecht, gut oder böse, edel oder unedel, schön oder
hässlich usw., schnell und leicht zu bemerken und zu Empfindungen

der Freude, der Traurigkeit, der Liebe, des Hasses

gestimmt zu werden, ferner Wohlwollen und Freundschaft sind,
wenn sie unter der Herrschaft der Vernunft und des guten
Willens stehen, ein wahres Gut, im entgegengesetzten Falle
ein fürchterliches Übel der Menschen.

ad 4. Die Tugend wird bestimmt als die lautere, allgemein
herrschende, volltätige Liebe Gottes über alles und die daraus
quellende Nächstenliebe, der Selbstliebe gleich. Sie hat einen

unbedingten, unveränderlichen Wert und ist das höchste unter
allen (endlichen) Gütern, denn sie hat ihren Wert in sich und
gibt allen übrigen Gütern (Gesundheit, Ehre, Reichtum, Wissenschaft

etc.) erst durch guten Gebrauch ihren rechten Wert.
Im Verhältnis zum Wohlsein des Menschen verschafft sie ihm
das edelste Vergnügen und macht ihn des höchsten Wohlseins
im andern Leben fähig und würdig. Sie ist auch das
gemeinnützigste Gut, weil sie die Quelle allseitigen Wohlwollens ist.

Was die Andacht Gedanke an Gott) angeht, so ist die

wahre, vollkommene Andacht nicht nur in sich gut, eins mit
der Tugend und dem rein-guten Willen, sondern ist auch, als
Freude, die edelste dieses Lebens, der eigentliche Inbegriff der
Religionsfreuden, ein Vorgenuss der zukünftigen Seligkeit.



— 184 —

Von der Tugend wie von der Andacht gilt, dass sie
Selbstverleugnung zur Voraussetzung haben, dass sie, bei der
Gebrechlichkeit der menschlichen Natur, ohne höhere Kraft nicht
erreichbar sind, sowie dass der Mensch hienieden wohl nie
ohne alle Fehltritte sein werde.

ad 5. Weder Gesellschaft noch Einsamkeit, weder Stadt-
noch Landleben, weder Geschäfts- noch häusliches Leben können
uns durch sich selbst gut und wahrhaft froh machen, sondern
es kommt a) auf die richtige Erkenntnis des Einflusses an, den
diese Lebensweisen auf eigenes und fremdes Wohl und Wehe
haben können; es kommt b) auf den Mut des Menschen an,
dass er vor Elend sich bewrahre und die Anlässe zum Rechttun

standhaft benütze; es kommt c) auf die Mitmenschen an,
die ihm das Gut- und Wohlsein erschweren oder erleichtern
können; es kommt d) auf die höhere, über den Menschen
erhabene Macht an, die alles leitet und die Avir in ihrem uner-
forschlichen Gange ZAvar anbeten, aber nicht erklären können.

Auch in den genannten Lagen wird, wie bei den früher
erwähnten Verhältnissen, zum Gut- und Wohlsein Bekämpfung
der Sinnlichkeit durch die Vernunft, d. h. Selbstverleugnung
erfordert.

ad 6. Die Vorteile, welche die Regierungen verschaffen
können, bestehen in der äusseren Sicherheit und in der
Unterdrückung gröberer Ausbrüche der Leidenschaften durch Furcht
vor Strafe; aber das Inwendige im Menschen, seinen Willen,
können sie nicht gut und ruhig machen.

Wenn es auch Grundsatz einer weisen Regierung sein wird,
für die lebendige Religion der Bürger zu sorgen, so ist es doch
eigentlich und unmittelbar nicht die Regierung, sondern die
Religion, die das Inwendige des Menschen, den Geist, gut und
ruhig macht.

Die Forderungen, die auch die besten Regierungen stellen
müssen, machen die Selbstverleugnung notwendig, weil jede
neue Forderung ohne Selbstverleugnung sowohl die Achtung
für das heilige Gesetz in uns erschAvert, als das Wohlsein stört.

Das Lehramt ist um seines Zweckes willen, der in der
Bildung der Menschennatur, nicht zuletzt in religiöser Hinsicht,
besteht, soAvie wegen der Beihülfo zur Erreichung dieses Zweckes
achtungs- und unterstützungswürdig. Weil aber aus dem
Lehrgeschäfte allerlei nachteilige Folgen für die Wahrheit, das



— 185 —

Gutsein und Wohlsein entstehen können, so ist bei seiner
Verwaltung Selbstverleugnung nötig, um daraus Vorteile zu ziehen
und Nachteile zu hindern.

ad 7. In dem schönen Kapitel über das Verhältnis der

Leiden zum Gut- und Wohlsein des Menschen setzt S. auseinander,
Avie die Leiden eigenes und fremdes, geistiges und leibliches
Gut- und Wohlsein fördern können und durch den guten
Gebrauch auch wirklich fördern.

ad 8. Man mag die Glückseligkeit des Menschengeistes in
das Gutsein setzen, das uns des Wohlseins würdig macht, oder

ins Wohlsein, das dem Guten wirklich zuteil wird, oder in
beide zugleich, in jedem Falle ist Gott, die Urquelle alles
Gut- und Wohlseins, die Glückseligkeit des Menschengeistes
hier und dort.

S. schliesst mit den Worten: „Lasst uns hier anbeten, liebe

Freunde, und Avenn wir angebetet haben — weinen über die

Blindheit der Menschen, die ihresgleichen von Gott abführen
zu müssen glauben, um sie recht glückselig zu machen, und
einen Schlagbaum ziehen, der alle ,Kommunikationen zwischen
Geschöpf und Schöpfer' aufhebt!"

C. Nunmehr Avird zusammenfassend vom wahren Wohlsein
des Menschen oder von der wahren Glückseligkeit gehandelt. Die ¦

Avahre, hienieden erreichbare Glückseligkeit des Menschengeistes
ist jenes innere, unwandelbare, allgemeine, von zufälligen
Verhältnissen unabhängige, mit dem Menschengeist unzertrennlich
vereinte, unsichtbare Gut, das ihm wahre Freude, dauerhafte
Zufriedenheit, stetes Frohsein gewährt, so Avie es den höheren
Trieben und Bedürfnissen, der Würde und Bestimmung des

Menschen — den Kennzeichen des wahren Gut- und Wohlseins,
und den Verhältnissen aller Dinge zum wahren Gut- und Wohlsein

des Menschen angemessen ist.
Welches ist aber nun das Gut, das die Glückseligkeit be-

Avirkt? Versteht man unter diesem Gut die Verfassung des

Geistes, die seine Glückseligkeit ausmacht, so ist es diejenige
Verfassung, in der wir eine lautere, gebietende Achtung und
Liebe haben gegen die Urquelle alles Guten und Wahren, und
um ihretwillen alles Wahre und Gute achten und lieben; und
von dieser Achtung und Liebe belebt, alles Gute, was wir tun
können, froh vollbringen, das Bessere getrost erwarten, das

Widrige willig ertragen und dadurch täglich reiner und froher
Internat, kirchl. Zeitschrift, Heft 2, lino. 13



— 186 —

und der allerhöchsten Freude würdiger werden. Versteht man
aber unter dem wahren Gut die Wurzel dieser Geistesverfassung,

so ist sie ausser Gott nirgends zu finden, weil er die
Urquelle aller Tugend und aller Glückseligkeit selbst ist, und
Avir müssen sie in ihm suchen, weil unser Geist nach seinem
Bilde erschaffen ist und nur in seinem Original Ruhe finden kann.
Somit müssen wir mit dem hl. Augustinus bekennen: Gott! Du
hast mein Wesen mit einem Zuge zu Dir erschaffen, und es ist
unruhig, bis es in Dir Ruhe findet.

Also wäre in dem Begriffe von der wahren Glückseligkeit
den dies Buch gibt, nichts Neues? so fragt S. am Schlüsse und
gibt zur Antwort: „Ich würde Ursache haben, meine Eitelkeit
und das Schicksal der Menschen gar sehr zu beweinen, wenn
ich im Ernste glauben könnte, dass im Jahre 1793 nach der
Geburt unseres Herrn noch erst ein neuer, wahrer Begriff von
der Glückseligkeit des Menschen könnte gegeben werden
Es gibt alte, ewige Wahrheiten, die nicht zu oft können gesagt
Averden: diese wollte auch ich nach meinem besten Wissen
euch sagen."

A. Der zweite Band der Moralphilosophie handelt im ersten
Hauptstück vom Gutsein des Menschen als notwendiger Bedingung
zur Glückseligkeit, oder mit andern Worten, er löst die Frage:
wie kann ich gut, d. h. der Glückseligkeit fähig und würdig
Averden

Wer gut werden will, muss zunächst zu sich selber, d. h.
zur Selbsterkenntnis kommen. Ein Hauptmittel dazu ist die

Todesbetrachtung. Einen Menschen sterben sehen befreit uns
von unsern Torheiten und Täuschungen, zeigt uns unsere
Hilflosigkeit und die Unzulänglichkeit aller irdischen Dinge, Aveist

uns hin auf Gott als das höchste Gut, das allein trösten kann.
Die zweite Hauptregel ist, dem redlich gefragten Gewissen

in allem ohne Ausnahme und mit vollständiger Treue zu folgen.
Das GeAvissen ist nicht Werk der Erziehung oder Eingebung
der Furcht ; nicht Produkt der Phantasie oder der spekulierenden

Vernunft, nicht das Kind der Politik, der bürgerlichen
Gesetzgebung oder der Konvention, sondern es ist Gottes
Stimme in uns, die sagt: das ist gut, das ist böse. Auch im
Falle des Irrtums ist die Gesetzgebung des Gewissens die
Gesetzgebung Gottes, d. h. Gott gebietet dem Menschen, in dem



— 187 —

Zustande des redlichen irrenden GeAvissens nicht gegen dieses
sein Gewissen zu handeln. Nur müssen wir alle Vorsorge
treffen, dass wir nicht irren. Das höchste Gesetz des Gewissens
aber lautet: Achte und liebe jedes Wesen nach der Würde
seiner Natur.

Die dritte Hauptregel lautet: Wende alle Kräfte an, die
du wirklich hast, und suche neue Kräfte, die du noch nicht
hast, und benütze auch diese Kräfte dazu, dass das Ueber-

gewicht der Vernunft über die Sinnlichkeit in dir hergestellt
werde, mit einem Worte : übe Selbstverleugnung.

Was unser Schriftsteller im einzelnen über diese Regel,
die ebenso wie die Lehre vom Gewissen leicht zu verstehen,
aber schwer zu befolgen ist, sagt, lässt sich auf folgende Punkte
zurückführen. Gut werden die Menschen, d. h. nach und nach
des neuen, lauteren Sinnes fähig und teilhaftig:

1. Durch lebendiges Verlangen, gut und besser zu Averden.

Man soll tun, was man kann, um gut zu Averden, und um es

zu tun, soll man es zuerst wollen.
2. Durch Nachdenken über die sechs Fragen : Was bin ich?

Was soll ich? Bin ich, was ich sein soll? Warum war ich
bisher nicht, was ich sein sollte Was wird aus mir, wenn ich
nicht werde, was ich sein soll? Wie kann ich werden, was
ich sein soll?

3. Durch bestimmte Entschliessungen und Vorsätze, die auf
Grund dieses Nachdenkens gefasst Averden.

4. Durch redliche Versuche der wirklichen Selbstbeherrschung
in einem gegebenen Falle, wo die Sinnlichkeit mit der
Vernunft in einen Zweikampf gerät, und es darauf ankommt, dem
gefassten Vorsatze treu zu bleiben.

5. Durch stete Selbstprüfung, inwiefern unser Sein mit dem
Ideal des Guten übereinstimme, und die Ausführung dem
gefassten Vorsatz entspreche.

6. Durch eine besonders im Anfange des Besserwerdens
etwas strengere Diät, deren Wert im Kampfe gegen die
Sinnlichkeit und als Vorübung für schwerere Kämpfe nicht
unterschätzt werden sollte.

7. Durch Umgang mit wahrhaft guten Menschen.
8. Durch Lesen solcher Schriften, die den Funken des

Guten wecken und nähren können. Dabei empfiehlt S. die hl.
Schrift. „Menschen, die sich's viel kosten lassen, um gut zu



— 188 —

werden, versichern, dass kein Buch mächtiger auf den Keim
des Guten, den sie in sich haben, wirke, als das Neue Testament."

Ihr, liebe Freunde, werdet nicht eigensinnig genug sein, um
an der Ehrlichkeit dieser Versicherung zu zweifeln, und nicht
zu träge, um an euch selbst den Versuch zu machen, ob der
Inhalt dieser Versicherung wahr sei.

9. Durch eine Betrachtung der Natur ausser uns, die der
höheren Natur in uns in die Hände arbeitet. Hierher gehören
alle Gleichnisse des Evangeliums, deren Stoff aus der Natur
genommen ist, besonders die Matth. XIII u. a.

10. Durch das, was Gebet ist, nicht etwa bloss heisst.
S. beschreibt hier den hohen Wert des Gebetes, besonders des

Bittgebetes, zählt die notwendigen Eigenschaften des letzteren
auf und widerlegt die Einwendungen gegen seinen Wert.

11. Durch höhere Kräfte, davon das N. T. Idee, Verheissung,
Unterpfand und Probe gibt. „Ohne mich könnt ihr nichts tun."

Am Schlüsse finden Avir eine Ausführung von der Pflicht.
Das Wort Pflicht bezeichnet das Soll des Willens. Dieses Soll
ist eine Nötigung, aber eine Nötigung sittlicher Natur, Aveil der
Wille wider dieses Soll handeln kann. Daraus also, dass das
Gute gut und dass es um seinetwillen achtenswert sei, folgt
noch nicht, dass dieses Gute für den schAvachen unlautern
Willen ein hinreichendes Motiv7 sei. Daher muss mit dem
Gedanken an die Pflicht der Gedanke an Gott verbunden werden,
Avelcher Gedanke in uns besonders Liebe und Dankbarkeit
gegen das höchste Wesen erzeugt und so zum ausreichenden
Beweggrund für reines Wollen Avird. Im übrigen: „Wir wollen
tun, was wir können ; und Gott AAird tun, was wir alle nicht
können."

B. Im ZAveiten Hauptstück Avird gesprochen vom
Besserwerden des Menschen, als notwendiger Bedingung zur Seligkeit.
Da das Bessere nur das Gute in höherem Grade ist, so ist
dieser Gegenstand eigentlich schon im bisherigen erledigt.
S. will ihn aber seiner Wichtigkeit halber noch eingehender
behandeln, indem er das bisher schon erfasste Allgemeine noch
mehr aufzuhellen und dasselbe auch im besonderen anschaulicher

zu machen sucht.
Unter dem Allgemeinen versteht er folgendes: Wer besser

Averden will, der sucht zuvörderst die einzig wahre Ordnung



— 189 —

in Verbesserung und Ausbildung seiner geistigen, sittlichen
Natur immer richtiger kennen zu lernen und sich immer fester
daran zu halten. Die Stufen dieser Ordnung sind folgende:
1. Der Wille, das Wahre und Gute zu erkennen, 2. Verehrung,
Liebe, Amvendung und Vollbringung des erkannten Wahren
und Guten, 3. die dadurch erreichte Reinigung und Befähigung
des Willens und Verstandes zu dem grossen Geschäfte, das
Wahre und Gute immer heller zu sehen und immer treuer zu
lieben, zu ehren, anzuAvenden und zu vollbringen.

Die Richtigkeit dieser Ordnung ergibt sich aus den folgenden

beiden Grundsätzen :

1. Zur menschenwürdigen Ausbildung des Verstandes ist
Bildung des Willens unentbehrlich.

2. Zur menschenwürdigen Ausbildung des Willens ist
Bildung des Verstandes unentbehrlich.

Da Wille und Verstand zwei Potenzen des einen Geistes
sind, so sollte schon deswegen Avas die Natur im Dasein
vereint, auch in der Kultur besser vereint als getrennt werden.
Der volle Erkenntnisgrund aber des wichtigen Satzes, dass

zur Ausbildung des Verstandes Bildung des Willens
unentbehrlich sei, liegt in dem Einflüsse des Willens auf den Verstand.

ad 1. Ausführlich stellt S. den grossen und mannigfaltigen
Einfluss des Willens auf den Verstand dar. Folgende Andeutungen

müssen an dieser Stelle genügen, a) Der Wille
bestimmt vielfach den Gegenstand des Denkens und b) wenigstens
zum Teil auch den Grad, die Dauer und die Wiederholung
des Nachdenkens, c) Der gebietende Wille hat oft Einfluss auf
die Untersuchung und Entscheidung in Sachen der Religion,
der Moral, der Politik, der Literatur, des Umganges, der
Selbstprüfung*, d) Auch hat er Einfluss auf die Befähigung und Nicht-
befähigung des Verstandes zur Untersuchung (Es hängt z. B.

vom Willen ab, ob man Geduld und Selbstbeherrschung bei
der Prüfung besitzt.), e) Die Begriffe des Verstandes erhalten
ihre Richtigkeit und Bestimmtheit erst durch das Tun, das
seinerseits vom Willen abhängt, f) Der Verstand wird nur in
dem Masse fähig, die Avichtigsten Wahrheiten immer besser zu
erkennen, je treuer der Wille die bisher erkannte Wahrheit
benützt, g) Die Selbstgenügsamkeit des Willens an den bereits
erhaltenen Einsichten schläfert den Verstand ein. h) Der
gebietende Einfluss des Willens zeigt sich auch darin, dass alle



— 190 —

Leidenschaften (Geldgier, Neid, Rachsucht, Unterdrückungssucht

etc.) in den Wissenschaften und Künsten ihr Universal-
befriedigungsmittel finden, i) Ein schädlicher Einfluss des

Willens zeigt sich auch in seiner Vorliebe für ein bestimmtes
Erkenntnisfach bei Vernachlässigung des übrigen Wissens
(Daher kommt es, dass die grossen Gelehrten selten grosse
Heilige sind.), k) Der Einfluss des Willens dauert auch dann
noch fort, Avenn sich die Gegenstände der Neigungen ändern,
denn irgend etwas muss das Herz zum Ziel seines Strebens
machen. I) Der Einfluss des Willens kann so gross werden,
dass der Verstand sein Sklave Avird und seine Urteile nicht
nach seiner eigenen Natur, sondern ganz nach dem Gutbefinden
des Willens abgibt (vgl. die Wirkung der Wollust), m) Dieser
Einfluss kann so stark wTerden, dass der Mensch allen Gebrauch
der gesunden Vernunft verliert und wahnsinnig wird (cf.
unglückliche Liebe), n) Der Einfluss des Willens kann so gross
werden, dass die schaudervollen Schwärmereien und die
krassesten Irrtümer nicht nur von den Schwärmern selber,
sondern auch von andern für Wahrheit gehalten werden
(S. führt als Beweis die Geschichte der Zerstörung Jerusalems
an.), o) Der Einfluss des Willens kann so gross werden, dass
Selbstmorde mit dem Wahn, recht zu tun, und die schrecklichsten

Menschenmorde mit dem Wahn, durch Hinrichtung-
unschuldiger Mitmenschen Gott einen Gefallen zu tun, verübt
werden können, p) Am schlimmsten ist es, wenn aus dem
natürlichen Wahrheitssinn nicht ein kranker Verstand, sondern
ein natürlicher Lügensinn wird (cf. das von Paulus im Römerbrief

Gesagte : weil sie der Wahrheit nicht die gebührende Ehre
gaben, so verloren sie den Blick für die Wahrheit, sie beteten
Tiere als die Wahrheit an und schändeten sich selber in
unnatürlicher Unzucht), q) Nicht immer ist der Einfluss des

Willens so offenbar, sondern manchmal unmerklich und geheim,
doch unleugbar.

Hieraus zieht S. drei Folgerungen : a) Alle Bemühungen,
die Menschenköpfe aufzuklären, sind einseitig und
unvollständig, wenn nicht zugleich auf die Kultur des Willens und
Förderung der Moralität hingearbeitet wird, b) Alle Schulen,
von den Universitäten angefangen, sind nur insofern taugliche
Mittel zur Bildung des Menschenverstandes, insofern die Lehrer
nicht nur Vorstellungen in die Köpfe der Hörer bringen,



— 191 —

sondern überdies noch durch Beispiel, Zucht, Ermahnung,
Übung etc. zur Bildung des Willens beitragen, c) Alle
Gelehrsamkeit ist StückAverk, wenn sie nicht mit Bildung des Willens
verknüpft ist.

ad 2. Es ist aber auch umgekehrt zur menschenwürdigen
Ausbildung des Willens die Bildung des Verstandes unentbehrlich.

Die zehn Gründe, die S. dafür anführt, mögen kurz
angedeutet werden. Ohne Bildung des Verstandes fehlt es dem
Willen a) an einer Wehr gegen die Zudringlichkeit der Sinnenwelt

(das zeigt sich besonders in der Jugend, wo die Erfahrung
fehlt) ; b) an Schutz gegen die Täuschungen der Einbildungskraft

im Gebiete der Religion, c) Ohne Bildung des Verstandes
ist der lichtlose Wille ohne andere Führer, als den des Gut-
meinens (ef. das Crucifige). d) Ohne Bildung des Verstandes
wird der ehrlichste Wille oft hart und grausam, weil wir leicht
fremde Meinungen für Irrtümer und Irrtümer für Verbrechen
ansehen, e) So kann der bestmeinende Eifer blind und gefährlich

werden, f) Ohne die mehrfach genannte Voraussetzung
ist der frömmste Wille nicht immer genug gesichert gegen die
schrecklichen Leiden der Gewissensangst, g) Die Religion
wird leicht zum Mechanismus und zum Wortgepränge, h) Ohne

Klugheit und Menschenkenntnis kann auch der für das
allgemeine Wohl bestgesinnte Wille nicht so gemeinnützig werden,
als er möchte, i) Ohne Bildung des Verstandes fehlt es oft dem
besten Charakter an Festigkeit (denn Gutsein aus Grundsätzen,
die in Tat und Leben übergegangen sind, ist seiner Natur nach
dauerhafter, als Gutsein aus vorübergehender Neigung), k) Ohne
Bildung des Verstandes fehlt es dem Willen oft an einem
würdigen Gegenstand seiner Tätigkeit.

Aus diesen beiden Grundsätzen des Besserwerdens zieht
S. zwei Schlüsse: a) Man trenne in der Bildung nicht, was Gott
in der Natur vereint hat und bilde Verstand und Willen gleich-
massig aus. b) Man vergesse nie, dass alle Wissenschaften und
Künste nur Mittel sind zum Gut- und Wohlsein des Menschen
und der Menschheit.

Unter dem Besonderen versteht S. die Merkmale des
Besserwerdens. Diese sind a) die Demut, die Wahrheit in unsere
Vorstellungen von uns selbst bringt und das Fundament der übrigen
Tugenden ist, sie mögen ihre nächste Beziehung auf Gott, uns
selbst oder unsere Mitmenschen haben, b) Wer besser werden will,



— 192 —

muss mit dem Gefühl eigener Schwäche ein immer lebendigeres
Grottvertrauen verbinden. Aber das rechte Gottvertrauen schliesst
a) nicht aus das dankbare Gefühl eigener Kräfte und ß) die
gerechte Wertschätzung der übrigen Dinge, y) Es macht den
Menschen nicht unbrauchbar für diese Welt, sondern vielmehr
desto geschickter zur Förderung auch des zeitlichen Wohlseins
unter den Menschen, â) Es schliesst die treue Anwendung-
eigener Kräfte nicht aus, sondern ein. s) Echtes Gottvertrauen
ist, wie die Güte, Weisheit und Macht Gottes, allumfassend in
Beziehung auf die eigenen, individuellen Angelegenheiten, auf
die Angelegenheiten der Verwandten, Freunde, Nachbarn, der
ganzen Nation und endlich viertens des ganzen
Menschengeschlechts.

Ein solches Vertrauen verscheucht a) alle Furcht vor künftigen

Leiden, ß) Es erleichtert die Pflichterfüllung. „Sorge du

nur für deine Pflicht, und lass Gott für dein Glück sorgen".
Wie dies praktische Vertrauen auf Gott, so das Besserwerden
des Menschen.

c) Wer besser Averden will, der will ein besserer Mensch

werden, menschlicher, humaner. Die Menschenliebe ist also das

dritte Merkmal des Besserwerdens. Nach längeren Ausführungen
über die Urteile der echten Menschenliebe und diejenigen der
Lieblosigkeit, und wie sie sich unterscheiden, wird insbesondere
vom Edelmut gegen die Feinde und von der Höflichkeit
gesprochen, die aus echter Menschenliebe hervorgeht.

cl) Wer besser werden will, dem wird die Natur, d. h. das,

was ist, ein Bild dessen, was er sein und tun sollte, wofür S.

Beispiele von Pythagoras, Sokrates, Plutarch, Cicero, Seneka,
Augustinus anführt, während er das Beste in dieser Beziehung
in den Evangelien findet: Quae sursum sunt, quaerite.

C. Das dritte Hauptstück löst die Frage: Wie kann ich

dauerhaft froh werden?
I. In der ersten Abteilung erfahren wir, wie man sich viele

wahre Freuden bereiten und würdig geniessen kann. Nach einem
offenbaren Gesetz der menschlichen Natur und nach den

Erfahrungen der redlichsten Menschen ist das Gutsein die Wurzel
des wahren, dauerhaften Wohlseins. Das erste Gesetz alles
Wohlseins ist also : Um Freude zu haben, werde man der Freude
fähig; um der Freude fähig zu sein, strebe man derselben



— 193 —

würdig zu werden; und um der Freude würdig zu sein, strebe
man danach, besser, d. h. freier von Eigennutz, Selbstsucht,
Trägheit, Neid etc. zu Averden. Die Richtigkeit dieses Gesetzes

ergibt sich 1. aus der Perfektibilität des menschlichen Geistes.
Wozu wären wir des Besserseins fähig, wenn wir nicht besser
averden sollten? 2. aus dem unAvidersprechlichen Beisammensein
des Triebes nach Gutsein und des Triebes nach Wohlsein, von
denen einer den andern unterstützt.

Das zweite Gesetz lautet: Um die wahre Freude zu finden,
suche sie nicht in dem, was alle Anlagen zur wahren Freude
zerstört, in den ungebändigten Leidenschaften und ihren
Befriedigungen. Dauerhafte, ihrer Natur nach ewige, des Menschen

ganz würdige Freude soll man vielmehr nur suchen in der
Quelle alles Gutseins und aller Seligkeit, d. h. in Gott. Um
aber die des Menschen würdigste Freude, die nur in Gott zu
finden ist, wirklich zu finden, erforsche man genau den Willen
desselben und Avende alle Kräfte an und flehe um neue, um
ihn zu erfüllen. Allein wo ist der Mensch, der sich in Erforschung
und Erfüllung des Willens Gottes nie eine Schuld beikommen
lässt? Darum ist es ein Avesentliches Stück einer besseren, d. h.

der christlichen Moral, den Menschen an die Barmherzigkeit
Gottes zu verweisen. Es gibt keine vollkommenere, menschlichere
und göttlichere Sittenlehre, als die in dem Sendschreiben des

Mannes, den unser Herr lieb hatte, enthalten ist: Kinder!
sündiget nicht. — Wenn ihr aber gesündiget habt, so habet
ihr einen Fürsprecher beim Vater. Tuet daher Busse, um in
das Reich des Gutseins und Wohlseins einzugehen. Auf diesem

Wege wird der Mensch der Religionsfreuden fähig und
teilhaftig und so lernt er auch die unschuldigen Freuden würdig
zu geniessen.

II. Die ZAveite Abteilung behandelt die Frage: Wie kann
ich die Leiden, die icirklich da sind, auf eine menschenwürdige
Weise tragen, und mir recht viele ersparen? Die Hauptregel
lautet: Bilde dir kein Leiden ein, wo keines ist, und stelle dir
kein Leiden grösser vor, als es ist.

Zur Stärkung der Kraft, die Leiden zu ertragen, führt
S. acht Mittel an: 1. Entschluss: ich will leiden wie ein Mann,
weil leiden meine Pflicht ist, 2. geduldiges Warten, 3. Herbeiholung

des Andenkens an alles Gute, das man, während des

schlimmen Zustandes, in dem man sich befindet, doch noch



— 194 —

geniesset, und Gebrauch aller Glückseligkeitsmittel, die uns, beim
Verluste einiger, doch noch bleiben, 4. Einsicht, dass Leiden
durch stilles Tragen ertragbarer, durch Unzufriedenheit aber
noch drückender werden, 5. Hinblick auf die Beispiele
erhabener Geduld, 6. Aufblick zu Gottes Güte, die auch bei den
Leiden ihre Hand im Spiele hat, 7. lebhafte Erinnerung an die
wohltätigen Folgen der Leiden, die teils in diesem Leben liegen,
teils über die Grenze desselben hinausreichen, 8. Gebet um
Stärke zu dem, der die Quelle aller Kraft und Stärke ist.

Wichtig ist die Anweisung, wie Leiden zur Freudenquelle
werden. Wer die vorstehend genannten Regeln befolgt hat, dem
bleibt nichts mehr übrig, als die Leiden zur Quelle des Segens
für sich und andere zu machen durch die Frage, zu welchem
würdigen Zwecke sie sich benützen lassen. Er Avird dabei sein
Augenmerk richten 1. auf die Bedürfnisse seines Verstandes
und Herzens, 2. auf die Beschaffenheit seiner Lage, 3. auf die
Fähigkeit der Leiden, in Anbetracht von 1. und 2. wohltätig
zu wirken.

Ist nun das Leiden die Folge eines geheimen Verbrechens,
so wird man es wieder gutzumachen suchen. Bei einem öffentlichen

Verbrechen kommt dazu der ZAveck, andern durch Stand-
haftigkeit in Erduidung der verdienten Strafe zum Beispiele
der Pflichterfüllung zu werden. Ist aber das Leiden bloss die
Wirkung des Mangels an Aufmerksamkeit, Wachsamkeit und
Überlegung, so hat es den Zweck, uns aufmerksamer,
vorsichtiger und überlegender zu machen.

Aus unverdienten Leiden aber können, und sollen daher
auch, folgende Vorteile gezogen Averden: 1. Das Bewusstsein
der Unschuld ist eine Quelle des Trostes, 2. Einsicht in den

geringen Wert der zeitlichen Güter, 3. Mässigung der Begierden

und Hochschätzung unvergänglicher Güter, 4. Gottvertrauen,
5. Übung in der Entbehrung und in der Geduld, 6. Mitleid
gegen Leidende, 7. fleissiger Gebrauch der uns zu Gebote
stehenden Glückseligkeitsmittel.

Um die Frage zu beantworten, wie viele und grosse Leiden
vermieden Averden können, wird man zunächst ihre Quellen
erforschen. Gebietende Leidenschaften sind offenbar die Quelle
vieler und grosser Leiden für die Menschheit. Wer sich also

beherrschen, namentlilh vor Neid, Geldgier, Ehrsucht, Wollust,
Unmässigkeit, Zorn, Eigenliebe sich bewahren kann, der kann



— 195 —

sich viele und grosse Leiden ersparen. — Weitere Bewahrungsmittel

sind: Gewissenstreue und Selbstverleugnung, Abhärtung
und Beherrschung der Einbildungskraft, zweckmässiger G ebrauch
des Verstandes und des Willens, Menschenkenntnis, Vorsicht.

Als kräftigste Ersparungsmittel der Leiden gibt S. folgende
Regeln an: 1. Gebet vor jeder Unternehmung, 2. Prüfung, ob
nicht eine unerlaubte Absicht die Triebfeder der Handlung sei,
3. Widerstand gegen alles Unrechte, 4. genaue Prüfung dessen,
was man zu hoffen und zu tun habe, 5. Umgang mit einem
guten und weisen Manne.

D. Endlich wird im vierten Hauptstück die Frage untersucht:

Wie kann ich auf fremdes Gut- und Wohlsein Einfluss
haben? Antwort: a) durch Wegräumung der Hindernisse des

Gut- und Wohlseins; b) durch Erfüllung der Bedingungen, ohne
die keine weise Förderung des Gut- und Wohlseins gedacht
werden kann; c) durch Beachtung der wesentlichen Ordnung
in Förderung des Gut- und Wohlseins.

ad a) Das grösste Hindernis des Gut- und Wohlseins ist
der Mensch selbst. Daher gilt es, zuerst sich und dann seine
Mitmenschen auf die alle Begriffe übersteigende Täuschungskraft

der Leidenschaften aufmerksam zu machen. Besonders
hebt S. die Sophismen der Wollust hervor, die, der Wichtigkeit
der Sache halber, wenn auch kurz, doch deutlich, angeführt
werden mögen, während es dem Leser überlassen bleiben muss,
die Sophistik zu erkennen und zu widerlegen, wie es S. in
eindringlichen Worten getan hat.

1. Es ist bloss Freundschaft, nicht Liebe; oder: es ist nur
unschuldige Liebe; oder: es ist reines Gefühl des Schönen, und
nichts weiter: also keine Gefahr zum Unrechte. 2. Es wäre
schade, wenn diese Person dem Laster in die Klauen fiele:
ich will in ihr die Liebe zur Tugend anfachen, ich will ihrem
Geschmack eine bessere Wendung, ihrer Neugierde eine gesunde
Nahrung geben. 3. Freier Umgang mit dem andern Geschlecht
ist notwendig, um dem unsrigen die gehörige Geschmeidigkeit,
Artigkeit und Feinheit zu geben. 4. Der sinnliche Trieb ist
sehr schwer zu bändigen; ihm zu unterliegen, ist bloss Sünde
der Schwachheit. Der gute Gott, der ihn in unsere Natur gelegt,
nimmt es auch hierin so strenge nicht, wie die Morallehrer.
5. Das Tier folget auch seinem Triebe und macht sich doch



— 196 —

keiner Strafe schuldig; der Trieb ist Gesetzgeber des Tieres:
warum soll er nicht auch dem Menschen, der doch auch Tier
ist, Gesetzgeber sein? 6. Es ist unmöglich, dem sinnlichen
Triebe zu widerstehen; denn der Mensch ist nichts als ein
Wesen von fünf Sinnen. Wer an einen Geist glaubt, ist ein
Schwärmer, und wer an eine Freiheit glaubt, ein Visionär;
alles am Menschen ist sinnlich, also sterblich, und die Tugend
ein Traum und das Gewissen ein Phantom. 7. In dieser Un-
gewissheit der unsichtbaren und zukünftigen Dinge ist es einzige
Weisheit, das GegenAvärtige und Sichtbare zu geniessen.

Nicht zuletzt ist es auch heute noch zeitgemäss, auf die

allgemein verderbenden Grundsätze hinzuweisen, die unser
Schriftsteller anführt. Es ist kein Unterschied ZAvischen sittlichgut

und sittlichböse. Es ist kein Gott. Es ist ein Gott, aber
eins mit dem All. "Ev xai nàv. Es ist ein Gott, aber wir können
nichts von ihm inne werden. Es ist ein Gott, aber er bekümmert
sich um Tugend und Weisheit nicht. Es ist ein Gott, aber das
eiserne Schicksal ist über ihm. Es ist ein Gott, aber er kann
keine Wahrheit offenbaren und kein Gebet erhören. Es ist ein
Gott, aber Avir haben gar keine Pflicht gegen ihn, d. h. wir
dürfen leben, als wäre er nicht. Der Mensch ist ganz Sinn,
und Avas man Geist nennt, ist Materie; also die Erde ein
Tiergarten und nichts weiter. Der Mensch hat einen Geist, aber
der Geist modert im Grabe: also jenseits des" Grabes kein Leben.
Der Mensch kann der Sinnlichkeit nicht entgegenarbeiten.
Gewissen und Tugend sind Träume. Sinnlicher Genuss ist die

einzig wahre Philosophie. Religion ist Pfaffentrug, und alle
Priester sind Bösewichter. Alle Selbstverleugnung ist Schwärmerei
und Mönchsposse. Moral muss von aller Religion, und die Politik
von aller Moral unabhängig gemacht werden. Alle Autorität
ist Tyrannei. — Die kräftigste Widerlegung dieser verderblichen

Grundsätze liegt in der besseren Natur des Menschen,
in den Lehren des göttlichen Christentums und in dem Leben
der besten Menschen aller Zeiten.

Nunmehr verbreitet sich S. über die Gefahren, die einzelne
Stände für das Gut- und Wohlsein haben. In der gelehrten Welt
konstatiert er folgende Hindernisse: Sorge für blosses Wissen
und Nichtsorge für das Tun. Vorliebe für abstrakte Vernunftideen

ohne Berücksichtigung der Erfahrung. Vorliebe für ein
bestimmtes Wissensgebiet und Geringschätzung der übrigen.



— 197 —

Neid. Stolz. Eifer für äussere Reformen, ohne Eifer, in sich zu
reformieren. Witzeleien à la Voltaire. Bemühung, den
Aberglauben durch Mittel zu vertreiben, die schädlicher sind als das,

Was sie vertreiben sollen. Ähnlich wrerden die Hindernisse des

Gut- und Wohlseins in der vornehmen, in der politischen und
in der religiösen Welt behandelt. In letzterer Beziehung wird
auf die beiden verkehrten Extreme aufmerksam gemacht,
indem der eine zu viel am Äusseren, der andere zu viel am
Inwendigen hängt.

ad b) Um auf fremdes Wohlsein eimvirken zu können, sei

man zunächst selbst gut. Man betrachte sich als Diener des

Guten und lasse sich durch schlimme Erfahrungen, Widerspruch,
Undank u. dgl. nicht irre machen. Man wirke durch geeignete
Werkzeuge: Darstellung der Wahrheit, Beispiel, Aufsicht, Zucht,
Gebet etc. — Die grossen Werkzeuge aller Menschenbildung
aber sind: Erziehung, Religion, Gesetzgebung.

ad c) Die vornehmsten Gesetze der Ordnung in Förderung
des Gut- und Wohlseins anderer sind: 1. fange bei dir an:
2. wirke zunächst auf deine nähere Umgebung; 3. wirke mehr
durch Beispiel als durch Worte; 4. wähle für den Einzelnen
gerade die Wahrheit aus, die in dem betreffenden Zeitpunkt
für ihn Bedürfnis ist ; 5. führe deinen Freund auf der kürzesten
Linie zum Ziele, d. h. zum wahren Gut- und Wohlsein.

Dieses Ziel und jene Führungaber ist infolgendembeschlossen:
u) Es ist kein rechtes und dauerhaftes Wohlsein des Menschen
ohne Gutsein, ß) Es ist kein Gutsein für Menschen ohne
Selbstverleugnung, y) Weder wahres Gutsein noch rechtes Wohlsein
ist für Menschen erringbar ohne höhere Kräfte, die uns zum
Gut- und Wohlsein neuschaffen, ô) Diese höheren Kräfte (Gnaden)
hat uns Jesus Christus verheissen, seinen Jüngern mitgeteilt
und teilt sie noch mit in dem Reiche Gottes, das er auf Erden
zu stiften gekommen war.

Um fremdes Gut- und Wohlsein zu fördern, ahme der
Natur und nicht der Kunst nach, die die Erfahrung verachtet
und die Menschen elend macht. Die Natur gibt uns hier drei
Fingerzeige, a) Die Natur bildet Einheiten, die ganze Blume,
das ganze Tier: Dringe darauf, dass der politische, moralische
und religiöse Mensch Avieder ein Mensch werden. (Wenn
heutzutage so viel über die Trennung von Religion und Politik
gesprochen wird, so hat S. davon nichts wissen Avollen.) ß) Die



— 198 —

Natur arbeitet von innen heraus. Im Innern der Blume ist die
bildende Kraft: mache den Zögling im Innern gut, und
überschütte ihn nicht mit Begriffen von aussen her. y) Die Natur
tut alles zur rechten Zeit und ohne Geräusch. Mache es ebenso,

Am Schlüsse fasst S. die ganze Darstellung kurz in den
Satz zusammen: „Dringe darauf, dass die Harmonie mit dem
allerbesten Wesen zuerst in dir hergestellt und dann auch in
andern, nach deinem jedesmaligen Kraftmasse und ihrer
Empfänglichkeit, immer mehr und mehr befördert werde." So betet
S. und wir mit ihm: Dein Reich komme zu uns und mit ihm
wahres, ewiges Gut- und Wohlsein.

Die beiden letzten Bände der philosophischen Abteilung
6. und 7. Band der Gesamtausgabe) handeln „Über

Erziehung für Erzieher oder Pädagogik". Obschon unser Schriftsteller

auch heute noch, mehr als 80 Jahre nach seinem Tode,
namentlich in der Pädagogik mit Ehren genannt Avird, so müssen
wir uns an dieser Stelle mit einer kurzen Skizze begnügen.
Auch dieses Werk zeichnet sich aus durch seine irenische
Form, seine praktische Richtung, die herzliche, eindringliche
und überzeugende Darstellung, den wyohlgelungenen NachAveis,
dass auch auf diesem Gebiete die Forderungen der Vernunft
und Erfahrung erst im Christentum ihre volle Befriedigung
finden.

„Posteritati" widmet S. diese Schrift, der besseren Nach-
Avelt, in der er, wie die schönste Frucht der guten Erziehung,
so die sicherste Probe der wahren Lehre: „Sei selbst Mensch,
um Menschen zu erziehen", und die unparteiischste Rezension
aller Erziehungsschriften, also auch der seinigen, erblickte.

Inhalt des ganzen Buches ist die Idee des Erziehers und
die Darstellung derselben in der wirklichen Bildung des
Menschen. Es wird also zunächst die Idee des Erziehers dargestellt,
und dann die Antwort gegeben auf die Frage: wie die wirkliche

Erziehung als körperliche, intellektuelle und religiöse
Bildung in Familien, Schulen, Instituten und im Laufe des

Lebens, nach dem Unterschiede des Geschlechtes und des
gesellschaftlichen Verhältnisses beschaffen sein solle. Der erste Teil
des ersten Bandes, welcher die Idee des Erziehers darzustellen



— 199 —

hat, behandelt das Allgemeine und umfasst die eigentliche
Philosophie der Erziehungslehre. Der zweite Teil bezieht die
im ersten aufgestellten allgemeinen und unveränderlichen
Grundsätze auf die physische und psychische und in letzterer
Hinsicht auf die intellektuelle, die moralische und religiöse
Entwicklung und Bildung des Menschen.

A. I. Der erste Teil des ersten Bandes umfasst fünf
Hauptstücke: 1. Von der Menschheit und ihrer Vollendung hienieden,
oder in ihrer, der Vollendung sich nähernden Entwicklung, in
ihrer Reife. 2. Von der Kindheit. 3. Von der Entwicklung der
Kindheit zur vollendeten Menschheit. 4. Von der Führung der
Kindheit zur entwickelten Menschheit. 5. Von der Führung
der Kindheit bis zum Momente der eintretenden Selbstführung.

ad 1. Es ist nicht genug, den Menschen zu disziplinieren,
zu kultivieren, zu zivilisieren und zu moralisieren, er muss
auch, wie S. es nennt, divinisiert, d. h. zum göttlichen Leben
gebildet, mit religiösem Sinn und Leben erfüllt werden, wenn
anders ihm das höchste Leben, das eigentliche Leben im
Menschenleben, nicht fehlen soll. Dieser ihrer Bestimmung nähert
sich die Menschheit in dem Masse, in welchem die Abhängigkeit

des Sinnlichen vom Geistigen und des Geistigen vom
Göttlichen in ihrer Entwicklung zunimmt — bis die Abhängigkeit
in Einigung übergeht, welch letztere, hienieden unerreichbar,
erst im Jenseits zur Vollendung gelangt.

ad 2. Die Kindheit umfasst die infantia, worin das Kind
noch keine potestas fandi hat, und die pueritia, d. h. die Zeit
vom Anfang des SelbstbeAvusstseins bis zur bestimmten
Selbsttätigkeit, während die adulescentia als Zeit des HeranAvachsens
und der werdenden Mannbarkeit bis zur Reife des Wachstums
und des Entschlusses reicht. — In diesem Kapitel verbreitet
sich S. über das Kind vor und nach der Geburt, seine physische
und psychische Entwicklung; bezüglich der ersteren behandelt
er namentlich das Gehenlernen, bei der letzteren besonders
die Entwicklung des Sprachvermögens und der Vernunft; er
Aveist ferner hin auf die Gleichzeitigkeit und gegenseitige
Beziehung der inneren und der äusseren Entwicklung. Schliesslich
macht er noch auf den unveränderlichen Charakter der Kindheit
(z. B. Angewiesensein auf andere, langsames, stufenweises
Fortschreiten, Bedürfnis der Übung aller Kräfte etc.) und auf die



— 200 —

Verschiedenheit der Temperamente aufmerksam, die sich schon
in diesem Lebensalter ankündigt.

ad 3. Der Verfasser legt zunächst die Entwicklungsgesetze
der sinnlichen Potenz dar. Deren Entwicklung soll recht früh
beginnen und insofern erfolgen, als die EntAvicklung der
sinnlichen Potenz eine Bedingung zur Entwicklung der geistigen
ist. — Bezüglich der Entwicklung der intellektuellen Potenz
wird u. a. vor gelehrten Treibhäusern gewarnt, die praecoces
erzeugen, und gesagt: „Die Kinder sollen keine Drahtpuppen,
aber auch keine gelehrten Windmühlen, keine Klötze und keine
Doctores werden." Als die beste Bildungsweise wird die so-

kratische Methode empfohlen.
In der Lehre von der Entwicklung der moralischen und

der religiösen Potenz wird die NotAvendigkeit einer frühen
Erziehung, der Autorität und des guten Beispiels betont und
ausführlich bewiesen.

ad 4. Im Kapitel über Führung der Kindheit zur ent-
wickelten Menschheit wird die negative und die positive Leitung
unterschieden und die richtige Anwendung der Kinderstrafen
gelehrt, während die ganze Führung eines Menschenkindes
nichts anderes ist, als das Eine Werk der Einen vernünftigen,
unermüdlichen Liebe.

ad 5. Solange bedarf das Kind der Führung, bis es sein
Selbstführer werden kann. Das Prinzip aber der Erziehung
in seiner höchsten Würde lautet: Mensch, Bild Gottes, vertritt
du die Stelle des Vaters der Menschen an diesem Menschenkinde,

das er dir anvertraut hat, und vertritt sie so lange, bis
es imstande sein wird, das Göttliche unter den Menschen, aus

eigener Selbstbestimmung, wie im Bilde, darzustellen.
Dieses Prinzip, bezogen auf den Zweck aller Erziehung,

ergibt die Regel: Stehe der jungen Natur bei, dass sie an deiner
Hand ihre Selbsterzieherin werden und deine und jede fremde
Führung entbehrlich machen kann. — In Rücksicht auf das

Ideal menschlicher Vollkommenheit führt das genannte Prinzip
zur Vorschrift: Lass' es bei aller Einwirkung deinen höchsten
Zweck sein, dass der Leib des Zöglings seinem Geiste, und sein
Geist Gott gehorchen lerne. — Bezüglich der Anlagen des

Zöglings lautet das Gesetz : Führe den Zögling auf jene Stufe
der Vollkommenheit, die seinen individuellen Anlagen entspricht.
— In ähnlicher Weise wird obiges Erziehungsprinzip noch auf



— 201 -
die Umgebung des Zöglings, auf die Zeitverhältnisse, auf das

menschliche Leben überhaupt, auf die bloss zeitliche Existenz
bezogen und jeweils daraus das entsprechende Verhalten
abgeleitet. — Schliesslich werden noch die einseitigen (z. B. der
Gelehrten, der Vornehmen etc.) und die falschen Grundsätze
(Materialismus und Spiritualismus) der Erziehung vorgeführt
und letzteren als das Richtige der „Christianismus" entgegengestellt,

der Leib und Geist gehörig erzieht. Darauf wrerden
die Merkmale der vollkommenen Erziehung dargelegt, z. B.
dass sie das nicht trennt, was Gott vereinigt hat, die richtige
Ordnung, Körper, Geist, Gott, beobachtet, Extreme meidet etc.

IL Wie bereits erwähnt, behandelt der zweite Teil die
Idee des Erziehers, in der Wirklichkeit dargestellt, in Hinsicht
1) auf die körperliche, 2. die intellektuelle und 3. die
religiösmoralische Bildung.

ad 1. Um Gesundheit, Kraft und Stärke des Leibes zu
fördern, wird der Erzieher a) das Element, worin wir leben,
die Luft; b) das, was das Leben fortsetzt, die Nahrung; c) was
es schützt, die Kleidung; d) was es stärkt, die Übung; e) was
es erhält und fördert, die Bewegung und Ruhe; f) was es vor
Selbstzerstörung beAvahrt, die Entwaffnung, Stillung und Lenkung
der Leidenschaften; g) was es vor Krankheit sichert und
wiederherstellt, die Diät und Arznei zu den vornehmsten Gegenständen
seiner Aufmerksamkeit machen, wie dies im einzelnen ausführlich

entwickelt wird. — In bezug auf die verwüstendste aller
Leidenschaften wird u. a. die heute vielfach angefochtene
Vorschrift gegeben: die Belehrung darf nicht Regel sein.

ad 2. Aus den Amveisungen über die Verstandesbildung
mag gleichfalls etwas heutzutage vielfach ausser Acht Gelassenes

hervorgehoben werden, dass nämlich die intellektuelle
Bildung niemals von der sittlichen und beide nie von der
religiösen Erziehung getrennt werden dürfen.

ad 3. Einen wichtigen Fingerzeig gibt uns die Lehre des

Christentums, die eine angeborene Verderbnis, den Abfall der
ursprünglichen Menschheit von Gott voraussetzt. Daher muss
die moralische Erziehung gegen alles Böse und für alles Gute
im Zögling sein. Besondere Regeln werden aufgestellt in bezug
auf böse und gute Beispiele, Angewöhnung und Entwöhnung,
sowie das Verhalten des Pädagogen. Ein Kodex für Belohnung
und Strafe leitet zur Vermeidung der beiden Extreme an, von

Internat, kirchl. Zeitschrift, Heft 2, 1915. 14



— 202 -
denen das erste wie damals, so heute noch vielfach
ausgestorben ist: die Kinder müssen geschlagen werden, wenn die
Erziehung gedeihen soll; und: die Kinder dürfen nicht geschlagen
werden, wenn die Erziehung gedeihen soll. — Hauptsache aber
der sittlichen Bildung und Krone aller Menschenbildung
überhaupt ist die Bildung des Zöglings zur Religion, weil durch sie
erst eigentlich das zum Menschen wird, was bisher Menschenkeim

war.
B. Der zweite Band der Pädagogik (Bd. 7 der

Gesamtausgabe) behandelt die Verwirklichung der ewigen Idee der
Menschenentwicklung und Erziehung im Leben der Menschheit,
und beschränkt sich im ersten Teile auf die Hauptorgane dieser
Verwirklichung, wobei von der Erziehung in den Familien, in
öffentlichen Schulen, in besondern Instituten und in der Schule
des Lebens gesprochen wird.

Der zweite Teil hat zum Hauptgegenstand die Verwirklichung

der ewigen Ideen der Menschenerziehung in bezug auf
die Geschlechts-, die Standes- und Berufsverschiedenheit unter
den Menschen und handelt von der weiblichen und männlichen
Erziehung, daher von Bildung der Töchter und Jünglinge, der
Frauen und Männer, der Staatsbürger überhaupt, und den
Regenten niederen, höheren und höchsten Ranges. Das Ganze
schliesst mit einem Hinblick auf die Nationalbildung und den
herrschenden Zeitgeist.

I. 1. Die nächsten Erzieher der Kinder sind deren Eltern.
Wie sie ihnen das natürliche Dasein gegeben, so sollen sie ihnen
zu einem vernünftigen Sein in der Welt verhelfen. Daher sollen
sie rein und keusch in die Ehe treten und ebenso in ihr leben.
Ferner ist der Einfluss der Mutter auf das Kind vor der
Geburt nicht gering anzuschlagen. Sie sorge für eine heitere
Gemütsstimmung, enthalte sich von rauschenden Vergnügungen,
Religion sei ihr das Höchste. — Es folgen Weisungen über die
leibliche und geistige Erziehung, wobei besonders die mütterlichen

Pflichten berücksichtigt sind und der Wert der religiösen
Bildung festgestellt wird. Die Aufgabe der Eltern in Hinsicht
der Versorgung, Standeswahl und Verehelichung der Kinder
wird ausführlich geschildert. Aus der „Haustafel für gute
Mütter" mag der Schluss wörtlich angeführt werden: „Die
Perle der bildenden Mutterliebe ist jene unablässige Treue, die
das Gute zur anderen Natur des Kindes zu machen weiss. So



— 203 —

wie die Liebe von dem Mutterherzen ihren schönsten Namen
hat, so auch die Treue. Und diese Treue ersetzet denn auch
in dürftigen Hütten nicht bloss den Mangel an Geld,
sondern selbst den Mangel an Verstandesbildung. Und diese Treue
löset wohl auch das grosse Rätsel, das nur sie lösen kann, dies
nämlich: woher der grosse Unterschied zwischen zwei
Zöglingen desselben Alters komme? und löset dasselbe Rätsel
durch Tatsache."

2. Vom Kapitel über die Erziehung durch Informatoren
(Hauslehrer) mag die Angabe genügen, dass hier hauptsächlich
gehandelt wird über die notwendigen Eigenschaften des
Hauslehrers sein Verhältnis zum Zögling und zu dessen Eltern.

3. Die besten öffentlichen Lehrer haben den Zögling nur
ein paar Stunden des Tages bei sich, die Wirksamkeit der
Schulen ist also zwar beschränkt, doch ihrer Idee nach gross
und wichtig. Was dem Zöglinge nicht durch die Eltern, nicht
durch Privatinformation im Hause der Eltern, nicht durch den

Zögling selber, nicht durch das freie Leben des Zöglings ausser
dem Hause an Erkenntnis und Übung werden oder nicht in
gleicher Trefflichkeit Averden kann, das werde ihm durch die
Schule.

Zunächst richtet S. sein Augenmerk auf die Volksschulen,
deren Hebung (besonders auf dem Lande) er in der Erfüllung
folgender vier Bedingungen sieht: a) Jede grössere Dorfgemeinde
soll ihre Schule ; b) jede Schule ein eigenes Haus ; c) jedes Schulhaus

einen eigenen Lehrer; d) jeder Lehrer Frömmigkeit und
Tugend als Mensch, Lehrfähigkeit und Lehreifer als Schulmann,
hinreichende Besoldung als ein Wesen, das nicht von der Luft
leben kann, haben. — Die Hauptsumme aller Schullehrertugenden

ist Liebe und frohe Laune.
Nachdem er über die Gymnasien und die in Bayern

üblichen Lyzeen, die er nicht zu Universitäten ausgestaltet wissen
will, gesprochen, wendet S. in längerer Ausführung sich den
Universitäten zu. Hier beklagt er insbesondere den sittlichen
Verfall und den falschen Freiheitsbegriff, mit dem Unzucht,
Schwelgerei, Schuldenmachen etc. verbunden seien, wovon die
Wegwerfung zuerst der positiven und dann aller Religion nicht
lange getrennt bleiben kann. Was gibt das für Gesetzgeber,
Richter, Ärzte etc.! Die Grundursache des sittlichen Verderbens

findet er in der falschen Maxime, die das Wissen von der



— 204 —

WTeisheit, das Lernen von der Zucht, die Erziehung des Kopfes
von jener des ganzen Menschen trennt. Nach diesem ngüror
iiievâoç bestimmen sich die Pflichten der Universitätslehrer.

Näher ausgesprochen hat sich S. in einer Rektoratsrede
über den „Geist der akademischen Gesetze". Das folgende Zitat
gibt über Inhalt und Tendenz hinreichenden Aufschluss: „Da
das Gesetz den akademischen Jünglingen nur das gebietet,
ohne Avas Aveder die zur Selbstbildung nötige Ruhe, noch der

rege Eifer in der Selbstbildung, ohne was Aveder der Stufengang

in der wissenschaftlichen Kultur, noch der Charakter der
künftigen Berufstreue bestehen kann; da das Gesetz nur das

verbietet, was den ZAveck der Universitäten entweder ganz
vernichtet oder wenigstens sehr erschwert: so sieht der
Vernunftblick, der nur auf den Sinn des Gesetzes sieht, in dem
Gesetze, das die zerrüttete Willkür bildet, notwendigerweise
nichts anderes, als einen Freund, der dem menschlichen Geiste
den Aufschwung in sein höheres Element erleichtert, — denn
ist der Geist einmal in vollem Fluge, dann mag er sich selber
Gesetz sein."

Vielleicht wäre es nicht ganz überflüssig, wenn die im
Jahre 1910 gegründete Gesellschaft für Hochschulpädagogik
den einschlägigen Bemerkungen unseres Schriftstellers einige
Beachtung schenken Avollte.

4. Die Erziehung in besondern Instituten ausserhalb der
Familien soll alle Vorteile der Erziehung durch Eltern,
Hauslehrer, öffentliche Schulen mit den Vorteilen einer beständigen
Aufsicht und einer besonderen Organisation des Hauses
verbinden und zugleich die Nachteile, die aus dem Zusammenleben
vieler Zöglinge leicht entstehen, fernhalten. Solche Anstalten
sind Ritter-, Militär-, Kunstakademien etc., Seminare für Lehrer
etc. Unter allen Instituten ist das bedeutendste die Pflanz-
schule werdender Seelsorger, das schAvierigste aller Institute
ist die Idee einer Akademie der Wissenschaften.

5. Obgleich schon Avährend der Erziehungsepoche der Zögling

sein Selbsterzieher werden kann und soll, so ist doch der
Austritt aus der Gewalt der Erziehung der eigentliche Eintritt
in die Selbsterziehung, womit die Schule des Lebens beginnt.
Diese soll ihn zur Einsicht führen, was die Erziehung a) an
ihm versäumt, b) verdorben, c) ihm Gutes gegeben, d) was sie
ihm nicht geben konnte, nämlich die ruhige Fassung des Ge-



— 205 —

mûtes, die nur durch die Feuerprobe der Leiden und die Energie
der Selbstbeherrschung errungen werden kann. — Daraus gehen
die vornehmsten Pflichten der Selbsterziehung hervor.

Im Jahre 1794 gab S. seinen Schülern nach einem
zehnjährigen Unterricht Lebensregeln mit, die als „ Warnungen an
Jünglinge, die in die Schule des Lebens hinübertreten" an dieser
Stelle der Pädagogik ihren Platz gefunden haben. Die
wichtigsten sind: Lasset die Glaubens- und Sittenlehre der
katholischen Religion die Richtschnur eures Denkens, Wollens und
Handelns sein. — Die hl. Schrift und die Kirchenväter seien
euch die liebsten Bücher. — Verbindet mit der Lauterkeit der
Lehre Heiligkeit des Sinnes und Wandels. — Dringet auf
Handhabung der Ordnung in Staat und Kirche. — Gegen jede Obrigkeit

beweiset Gehorsam, Ehre, Vertrauen. — Hütet euch vor
Spaltung, Ketzerei, SchAvärmerei und vor allen Übeln, die damit
verbunden sind. — Machet zum Gegenstand eures Studiums
nur die besten Bücher; meidet subtile Fragen; leget kein
Gewicht auf das Ausserordentliche, z. B. auf Erscheinungen. —
Leget alles Gewicht auf Beseitigung der Eigenliebe ; tuet Gutes
und hoffet auf den Herrn. — Hütet euch vor geheimen
Gesellschaften, sowie vor den törichten Versuchen der stürmischen
Neuerungs- und Verbesserungssucht.

IL 1. Die Haupttugend des weiblichen Geschlechts ist
Reinheit, Schamhaftigkeit, Sittsamkeit. Darnach bestimmt sich
das Grundgesetz der Aveiblichen Bildung: Bewahre, Avie dein
Auge, die zarte Scheu vor allem, was befleckt. Beherzigenswert,

nicht zuletzt für die Gegenwart, sind auch Sailers
Bemerkungen über die vorzüglichsten Eigenschaften einer guten
Tochter, sowie über die notwendigen Wissenschaften und Künste
des Weibes. Wie weit ist man heutzutage von diesen
selbstverständlichen Wahrheiten mancherorts entfernt!

Um den Jüngling zu dem zu machen, was er sein soll,
musste man ihm mit Beispiel, Zucht, Wort und Liebe das
Universelle aller männlichen Bildung tief in die Seele prägen.
Dies Universelle heisst: Der Jüngling lerne frühe tragen die
Bürde des Lebens, d. h. die Bürde des Entbehrens, des Dul-
dens, der Arbeit, der Selbstaufopferung, und lerne, bei dem

glühendsten Eifer für Wissenschaft und Kunst, die höchste Weisheit

in der heiligen Scheu vor Unrecht und in tiefer Achtung
für das Göttliche zu setzen. Man halte den Jüngling sodann



- 206 -
fern von schlechter Gesellschaft und bringe ihn in die
Atmosphäre guter, froher Jünglinge, deren Vorbild sein Gesetzbuch,
deren blosser Anblick sein rettender Schutzgeist würde. Drittens

musste dem Jüngling der Mentor nicht fehlen, der sein
Vertrauen gewinnt und dadurch seinen Ratschlägen eine
siegende Kraft verschafft.

2. Die staatsbürgerliche Erziehung besteht in der Bildung
der Vaterlandsliebe in den jungen Menschenherzen. Um also
den jungen Bürger zu bilden, bilde man den Menschen, und
um den Menschen zu bilden, bilde man vorzüglich den Charakter
des Wohlwollens und der Religion. Das Wohlwollen wird das
Vaterland lieben, die Religion wird das Wohlwollen stets mit
himmlischer Kraft tränken und fruchtbar machen; Wohlwollen
und Religion werden in ihm keine Spur der Unbescheidenheit,
der Unenthaltsamkeit und der Ungerechtigkeit dulden. Ein
solcher Bürger Avird nicht über das Bestehende räsonieren,
sondern es achten, der Obrigkeit gehorsam sein und das Interesse
für das Gesamtwohl als seine höchste Bürgerpflicht ansehen.
Er wird ferner nicht fremde Sitten und Moden überschätzen,
sondern etwas Rechtes lernen, um seine Stelle auszufüllen.

3. Die schwerste und wichtigste aller Menschenbildungen
ist die des künftigen Regenten. Soll sie gedeihen, so musste
a) im Regenten der Mensch und b) im Menschen der Regent
ausgebildet Averden.

ad a) Der Mensch ist im Regenten nicht gebildet, wenn
er nicht gelernt hat: a) sich selber zu kennen, sich selber zu
beherrschen, sich selber auf der Bahn des Guten stets vorwärts
zu treiben; ß) die Menschen zu kennen, in jedem Menschen
den Menschen zu ehren, mit jedem Menschen auf die menschen-
Avürdigste Weise umzugehen; y) die Religion in ihrer Lauterkeit

zu kennen, die Religion in sich selber zu gründen nach
ihrer Heiligkeit, die Religion in seinem Leben darzustellen nach
ihrer LiebensAvürdigkeit.

ad b) Der Regent ist in dem Menschen gebildet, wenn er:
et) die grosse Aufgabe des Privatfürstenlebens und die noch
grössere des öffentlichen Fürstenlebens kennen gelernt hat.
Wenn der Fürst im Privatleben ein Bild der Ordnung ist, ein
treuer Gatte, ein guter Vater, ein edler Herr seinen Dienern,
so wird die Ordnung auch in den Staat übergehen. Des öffentlichen

Fürstenlebens Aufgabe ist, die besten Männer zu sam-



— 207 —

mein, damit durch die Urteile der Weisesten und
Rechtschaffensten die Vernunft sich selber in dem Fürsten persönlich
konzentriert; damit dieselbe Vernunft durch die Kanäle der
Gesetzgebung auf die Völker ausfliesst und durch Vollstreckung
der Gesetze die Völker unter sich und mit dem Fürsten einigen
und in dieser Einheit erhalten kann, ß) Zur Regentenbildung
gehört ferner die Vorübung zur Erfüllung dieses Fürstenberufes
im Privat- und öffentlichen Leben. Der Fürstensohn wird
abweisen die Schmeichler, die blinden Eiferer, die das bessere
Neuere verketzern, die blinden Neuerer, endlich die geheimen
Denunzianten, y) Hiermit verknüpft der Regent die Kenntnis
der Geschichte seines Landes und des Zeitgeistes, sowie die
Ausforschung der besten Männer, die, gekannt oder ungekannt,
die Kleinodien seines Landes ausmachen.

III. 1. Als erster Anhang zur Pädagogik folgt nunmehr
die früher nicht gedruckte Weisheitslehre in Maximen für künftige

Regenten, welche S. im Jahre 1803 für den damaligen
Kronprinzen von Bayern, den spätem König Ludwig L, verfasste.
Die Abhandlung ist im wesentlichen eine weitere Ausführung
dessen, was der letzte Abschnitt der Pädagogik in kürzerer
Form bringt. — Es sei hier nur darauf hingeAviesen, dass in
dem Kapitel über Nationalbildung ausgeführt wird, dass alle
Bildung einer Nation ohne Bildung durch Religion und zur
Religion nichts sei, als ein Festungsbau in der Luft ZAvischen

Himmel und Erde. Denn unter allen Prinzipien der Nationalbildung

ist die Religion das Eine höchste und zugleich die Seele
aller übrigen Bildungsprinzipien.

2. Als zweite Zugabe finden wir eine akademische Rede,
welche „von dem Verhalten des denkenden Mannes in Hinsicht
auf sein Zeitalter" handelt. Der Inhalt lässt sich kurz dahin
zusammenfassen : Es besteht das Gesetz : Prüfe, beherrsche,
bearbeite dein Zeitalter. Und dieses Gesetz ist dem Einzelnen
und der Gesellschaft, dem Philosophen und dem Theologen,
dem Staate und der Kirche gegeben.

Des Verfassers Worte, in denen er diese Lehre auf die
Kirche anwendet, mögen hier mitgeteilt werden: „So Avenig
die Kirche in ihren Anordnungen den Geist des Zeitalters aus
den Augen lassen darf, um nichts Unbestehliches bestehlich
machen zu wollen, und durch Festhalten unhaltbarer Einrichtungen

sich nicht das nötige Ansehen zur Aufrechthaltung der



— 208 —

öffentlichen Gottesverehrung und zur Darstellung des
Göttlichen, Ewigen zu rauben: so Avenig darf sie den Geist des

Zeitalters zur Norm ihrer Verordnungen machen, indem sie
sonst aufhören würde, bestehende Norm des religiösen Sinnes
und Wandels zu sein. Es musste eine Anarchie aller Religionen
werden, wenn der jedesmalige Geist des Zeitalters, der nur
eine zeitliche Dauer haben kann, der Massstab der ewigen
Angelegenheiten des menschlichen Geschlechtes werden sollte. —
Es darf aber ebensowenig die gerechte Erwerbung einer
Verbesserung, die etwa das Zeitalter mitbringt, unbefriedigt gelassen
werden, damit nicht durch die Festhaltung des Einzelnen, das

überflüssig und drückend geworden ist, die Auflösung des Ganzen

angebahnt und beschleunigt werden möge."
3. Zuerst 1808 erschien „Friedrich Christians Vermächtnis

an seine lieben Söhne. Deutschen Jünglingen in die Hand gegeben

von einem ihrer Freunde." Seine Lehren legt S. hier einem
guten, weisen Vater in den Mund, den er Friedrich Christian
nennt, weil er in Christus Heil und Friede gefunden hatte.
Dieser sieht, dass in seinem Zeitalter Religion und Gerechtigkeit

immer wankender wurden — ist es etwa in unserer Gegenwart

anders? Um seine Söhne, die nun bald ohne Vater sein

werden, auf dem rechten Wege zu halten, hinterlässt er ihnen
seine Lehren als letztes Vermächtnis. Er warnt sie vor den
Idolen der Zeit, der Religionslosigkeit, der zügellosen Freiheit,
der unbegrenzten Räsonierlust etc. Er warnt sie, dem Scheine
zu trauen. Er mahnt sie: Suchet zuerst das Reich Gottes.

Mit Recht hat diese in besonders warmen Worten und in
herzlich-eindringender Sprache verfasste Abhandlung als letzter
Anhang zur Pädagogik eine Stelle gefunden. In Anbetracht
unserer Zeitverhältnisse, die denen Sailers nur zu ähnlich sind,
Aväre es ein recht verdienstliches Unternehmen, „Friedrich
Christians Vermächtnis" möglichst vielen Jünglingen zugänglich

zu machen und durch Wort und Beispiel sie zur Beherzigung

und Befolgung solcher Lehren anzuleiten. —
Menn.

(Weitere Artikel folgen.)


	Johann Michael Sailers Geistesarbeit : 1751-1832

