Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 5 (1915)

Heft: 2

Artikel: Johann Michael Sailers Geistesarbeit : 1751-1832
Autor: Menn

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-403864

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 04.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-403864
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Johann Michael Sailers Geistesarbeit.
(1751—1832.)

IIY.

Wie die Vernunftlehre, so hat auch die nun zu skizzierende
Moralphilosophie (Band 4 und 5 der samtlichen Werke) einen
vorwiegend praktischen Zweck. Sie ist betitelt: Gliickseligkeits-
lehre aus Griinden der Vernunft, mit steter Hinsicht auf die
Urkunden des Christentums, oder christliche Moralphilosophie. Es
handelt sich also nicht um blosse Spekulation, sondern §S.
zieht neben den Vernunftgrinden die Erfahrung und die Ge-
schichte zu Rate und nimmt dabei stete Riicksicht auf das
Christentum.

Grundlagen einer solchen Gliickseligkeitslehre sind: Dasein
Gottes, Freiheit und Unsterblichkeit der Seele, Vorsehung, Ver-
geltung. Die Gliickseligkeitslehre selbst hat zwei Dinge zu be-
stimmen, worin die Gliickseligkeit besteht und wie man dazu
gelangt, mit anderen Worten, sie muss das Ziel zeigen und den
Weg zum Ziele.

Daher untersucht das erste Hauptstiick, welcher Freude und
Gluckseligkeit der Mensch fihig sei; das zweite, was ihm diese
Freude geben kénne. Nachdem die Freudefiahigkeit des Menschen
und die Erfreuungskraft der Dinge festgestellt sind,-.ist die
Frage des dritten Kapitels: Worin besteht die Gliickseligkeit
des Menschen? schon so gut wie geldst.

A. 1. Um die Anlagen wnd Féhigkeiten der menschlichen Natur
zum seligen Leben zu ermitteln, untersucht der erste Abschnitt
die Krifte und Triebe der menschlichen Natwr. Alle die ver-
schiedenen Triebe im Menschen (z. B. Selbsterhaltungs-, Nach-

1) Siehe diese Zeitschrift 1915, 1. Heft, Seite 27.



— 1719 —

ahmungs-, Erkenntnis-, Gewissenstrieb etc. etc.) zerfallen in zwei
Gruppen. Einige treiben unmittelbar zum Wohlsein, andere
treiben unmittelbar zu dem, was uns des Wohlseins erst recht
fiahig macht — zum Gutsein. In zweifacher Hinsicht aber sind
alle Triebe ein Gliickseligkeitstrieb, 1. weil das Gutsein uns
eines besondern Wohlseins fidhig macht; 2. weil die meisten
Aenschen in der Tat alle ihre Triebe auf den Gluckseligkeits-
trieb reduzieren. Somit ist die Selbstliebe das Triebrad der
meisten, aber nicht aller menschlichen Handlungen. Ubrigens
will der Autor nicht so fast fragen, was der Grundtrieb der
menschlichen Handlungen sei, als was der Mensch zum Grund-
trieb seiner Handlungen machen sollte. Zu diesem Zwecke
analysiert er die Selbstliebe. In ihrer grébsten Form als Selbst-
sucht will sie nur sinnlichen Genuss: Mensch, sei Tier! Die
verfeinerte Selbstliebe schrinkt den Genuss ein, um desto langer
geniessen zu konnen: Mensch, sei Mensch, um desto gliicklicher
Tier sein zu konnen! Die feinste Selbstliebe trachtet nach
Gutsein, aber vorziglich nur deswegen, weil Gutsein die Vor-
bedingung des Wohlseins ist, leistet also auf reines Gutsein
Verzicht. Die uneigenniitzige Liebe aber strebt nach Gutsein,
ohne dieses Streben von der Triebfeder des Wohlseins bestimmen
zu lassen, was freilich nur die Auserwihlten vermdgen. Zum
Teil — aber auch nur zum Teil — hingt es vom Menschen
ab, was Grundtrieb seiner Handlungen ist, das librige ist Sache
der Gnade. Das Ergebnis der weiteren Ausfiihrungen léasst sich
in zwel Sitze zusammenfassen: 1. Je gebietender und reiner
in einem Menschen die Liebe gegen Gott und die Menschen ist,
desto mehr Gutsein und Wohlsein ist im Menschen. 2. Je fester
im Menschen die Sinnlichkeit der Vernunft und die Vernunft
Gott untergeordnet ist, desto mehr Gut- und Wohlsein ist im
Menschen.

II. Der zweite Abschnitt erforscht die Bediirfnisse der mensch-
lichen Natur. Neben den niederen Bediirfnissen (nach Speise,
Trank, Schlaf usw.) hat der Mensch solche hdoherer Art, die
namentlich das KEigenttimliche an sich haben, dass sie nicht
geachtet, ldngere Zeit unterdrickt, abgestumpft, geleugnet
werden konnen, sowie nur mithsam zu befriedigen sind. Diese
Bediirfnisse sind 1. Wahrheit, 2. Gewissensruhe, 3. sittliche Voll-
kommenheit, 4. gewisse Erkenntnis Gottes, 5. Unsterblichkeit
und die Gewissheit derselben, 6. Bediirfnis nach Frieden, nach



— 180 —

Freisein von allem, was den Geist driickt und quilt, sowie
nach dem Besitz alles dessen, was Gutsein und Wohlsein heissen
kann. Das edelste aller Bediirfnisse aber ist allein die lautere
Liebe gegen Gott. — Bei der nun aufgeworfenen Frage nach
dem Verhéltnis der Philosophie und des Christentums zu den
hoheren Bediirfnissen des Menschen fillt Sailers Antwort dahin
aus, dass nur das Christentum uns befriedigende Aufschliisse
geben koénne, wie Gott die obenangefiihrten hoheren Bediirf-
nisse unserer Natur befriedige.

Wenden wir jetzt das von seinen Bediirfnissen Gesagte auf
die Glickseligkeit des Menschen an, so ist das Ergebnis dieses:
Der Mensch ist desto gliickseliger, je mehr 1. die hoheren
Bediirfnisse seiner Natur wirklich befriedigt, 2. die niedrigen
Bediirfnisse nach der Vorschrift der Enthaltsamkeit und Weis-
heit beschrinkt, und 3. die selbstgemachten Bediirfnisse ab-
getan oder wenigstens den hoheren untergeordnet sind.

ITI. Indem die Betrachtung sich zu den Gemiitszustinden
wendet, werden der Reihe nach untersucht die Gemiitsruhe,
die Affekte und die zwischen beiden liegenden Zwischenzustéinde,
namlich Unruhe, Scham, Reue, Gleichgiiltigkeit, Langeweile,
Kampf der Vernunft gegen die Sinnlichkeit usw.

Vergleichen wir diesen dreifachen Zustand mit dem Wohl-
sein des Menschen, so ergibt sich folgendes: 1. Je hoher die
Ruhe und je fester die Heiterkeit des Geistes, desto gliickseliger
der Menschengeist. 2, Lasst uns also ruhig und heiter werden,
denn ohne Seelenruhe und Heiterkeit gibt es keine Gliickselig-
keit. 3. Lasst uns also gut werden, denn ohne Gutsein gibt es
keine Seelenruhe. 4. Lasst uns also mutig und anhaltend wider
alles, was nicht gut ist, kiimpfen; denn ohne Kampf gibt es
kein Gutsein, keine Ruhe, keine Gliickseligkeit.

IV. Indem unser Schriftsteller alle Spuren von der Wiirde
des Menschen sammelt, findet er diese Auszeichnung schon im
Korper, insofern dieser Werkzeug des Geistes ist. Des letztern
Wiirde ist teils angeboren (Erkenntniskraft, Freiheit, Unsterb-
lichkeit, Religionsfahigkeit), wenn freilich die Wirklichkeit
anders aussieht als das Ideal, teils erworben, indem der Mensch
seine Anlagen in Fertigkeiten zum Guten umwandelt.

In Riicksicht auf die Gliickseligkeit des Menschen ergibt
sich hieraus folgendes: 1. Was der angeborenen Menschenwiirde
widerstreitet, kann nicht die Gliickseligkeit des Menschengeistes



== I8l —

sein. 2. Je mehr sich die angeborene Menschenwiirde, die eine
blosse Anlage ist, in ein wirkliches Leben des Menschengeistes
verwandelt, desto gliickseliger der Menschengeist. 3. Das
wiirdigste 'Wohlsein des Menschen ist jenes, welches mit der
hoheren FErkenntniskraft, Freitatigkeit, Religionsfihigkeit, Un-
sterblichkeit und dem Ebenbilde Gottes im Menschengeiste am
meisten tibereinstimmt.

V. Endlich wird von der Bestimmung des Menschen geredet.
Nicht die Vergniigungen der Sinne, nicht die der Erkenntnis,
nicht die des Herzens (Verbesserung unserer Gesinnung) machen
die ganze Bestimmung des Menschen aus. Die Freuden der
Religion sind an sich die héchsten und edelsten, aber auch sie
machen nicht die ganze Bestimmung des Menschen aus, weil
sie seinen Durst nach wungetribtem, stetem Wohlsein nicht stillen.
Uberhaupt ist die Menschennatur nicht dazu geschaffen, dass
sie schon hier die reinste Freude geniessen solle. Wohl aber
bat die Vernunft teils von sich aus, teils durch die christliche
Lehre Grinde genug, zu glauben, dass die Menschennatur be-
stimmt sei, in diesem Leben zum Genusse der reinsten Freude
vorbereitet und nach diesem Leben in den Genuss der reinsten
Freude wirklich versetzt zu werden.

Als wichtigste Regel ergibt sich aus dieser Betrachtung:
Der Geist des Menschen ist desto gliickseliger, je treuer er auf
seine Bestimmung sieht und das zu werden und zu tun strebt,
was er als dieser Bestimmung geméss erkennt. — Aber das
allerreinste Wohlsein innerhalb der Grenze dieses Lebens, d. h.
eine Seligkeit ohne Leiden, Schmerz, Kampf, Plage, Furcht,
Ende, Mangel, ist ein Traum ohne Wahrheit, eine Idee ohne
Inhalt. Alle Gliickseligkeitslehren also, die eine solche Glick-
seligkeit mehr oder weniger auf diesem unserem Planeten
verheissen, sind Tauschungen: Hgoosysrs @mo vay evdompoynrdy.

B. I. Indem sich die Betrachtung des zweiten Hauptstiickes
der Erfreuungskraft der Dinge zuwendet, wird zunédchst das,
was gut und was wahre Freude ist, dargestellt. Nach ldngeren
Ausfithrungen iiber den inneren Unterschied zwischen gut und
bose, sowie {iber die verschiedenen Stufen des Guten und des
Bosen, wird der Begriff des Guten dahin bestimmt, dass es das
sei, was der Wiirde und Bestimmung des Menschen entspricht.
Je mehr etwas diese Bedingung erfillt, um so besser ist es.



— 182 —

In Ubereinstimmung mit Kant, auf den er ohne Namensnennung,
doch deutlich genug, hinweist, bezeichnet S. als das Sittlich-
Beste den guten, reinen Willen, der mit der lauteren Liebe gegen
Gott und die Menschen identisch ist. Darnach bestimmt sich
der Begriff der wahren Menschenfreude. Ihr vollstindiges Kenn-
zeichen ist ihre vollstindige Harmonie mit der Wiirde und
Bestimmung des Menschen.

II. Der zweite Abschnitt bringt eine Schdtzung der Dinge
nach threm Verhdltnisse zum Gut- und Wohlsein des Menschen.
Die Dinge in und ausser dem Menschen werden folgendermassen
klassifiziert und der Reihe nach besprochen: Giiter des Leibes,
des Glucks und der Ehre, als Gesundheit, Reichtum, Luxus,
Ruhm; 2. Verstandesgiiter, Lektiire, Gelehrsamkeit, Schrift-
stellerarbeiten etc.; 3. Giiter des Herzens, Empfindsamkeit,
Wohlwollen, Freundschaft etc.; 4. Giliter der hochsten Vervoll-
kommnung des Geistes, Andacht, Tugend; 5. Dinge, die zu den
allgemeinsten Lebensweisen der Menschen gehoren, geselliges
Leben, Einsamkeit, Stadtleben, Landleben, h#dusliches Leben,
Geschaftsleben; 6. oder die sich auf einige besondere Berufs-
arbeiten beziehen, Regierung, Lehramt etc.; 7. oder die zum
Gegenteil des Menschenwohls gehoren, Leiden, Triibsal. 8. Gar
nicht zu diesen Dingen gehdrt und ist doch fir das Gut- und
Wohlsein am bedeutendsten — Gott, die Urquelle alles Gut-
und Wohlseins.

ad 1. Dicse Dinge haben zwei Seiten, eine gute und eine
schidliche, und erhalten ihren Wert erst durch den Gebrauch,
der von ihnen gemacht wird.

ad 2. Da die Lektire Wahrheit und Irrtum verbreiten,
eine Schule des Guten und des Bdsen werden, das Wohl und
das Wehe des Menschen fordern kann, so kann ohne Selbst-
verleugnung, d. h. ohne Bekampfung der Sinnlichkeit durch die
Vernunft, und ohne Aufsicht edler, weiser Manner die Lektire
ein Gift fir die Gesundheit des Leibes und des Geistes werden.
Ein kraftiges Wort redet S. in diesem Zusammhang tiber das
Romanlesen, das einen Greuel der Verwiistung namentlich unter
jungen Leuten anrichten kann. Recht zeitgeméss — fiir unsere
Tage — klingt auch die folgende Stelle: ,Das Lesen kann
besonders Méidchen gefahrlich werden, dass sie besser in ein
Museum, als in eine Haushaltung taugen. Was wiirde aus der
Welt werden, wenn das Biirgersweib lieber einen Musenalmanach



— 183 —

als die Spindel, das Modenjournal statt dem Kochliffel in die
Hand nadhme, und einen gelehrien Aufsatz machte, wo sie ihr
Kind waschen und kdmmen sollte? Sollte sich noch die Eitel-
keit, ein belesen, philosophisch Frauenzimmer zu heissen, zu
der Eitelkeit und Idololatrie der Schinheit gesellen: so wiirde
das Geschlecht, das mit einem Feinde genug zu tun hitte, von
zweien noch schrecklicher tyrannisiert werden.“

‘ahre Gelehrsamkeit — und dasselbe gilt von der Schrift-
stellerei — hindert wenigstens das Gutsein nicht und férdert
das Wohlsein, die falsche hindert jenes gewiss und fordert dieses
wenigstens nicht. Ein Gelehrter ohne Selbstverleugnung kann
eine fiirchterliche Geissel des wahren Menschenwohls werden,
besonders wenn Macht, Ansehen, Pressfreiheit, Verbindung mit
(leichgesinnten, Energie des Stils die Ausbriiche seiner zer-
riitteten Phantasie begiinstigen.

ad 3. Empfindsamkeit, d. h. die Fahigkeit, das, was recht
oder unrecht, gut oder bése, edel ocder unedel, schén oder
hésslich usw,, schnell und leicht zu bemerken und zu Empfin-
dungen der Freude, der Traurigkeit, der Liebe, des Hasses
gestimmt zu werden, ferner Wohlwollen und Freundschaft sind,
wenn sie unter der Herrschaft der Vernunft und des guten
Willens stehen, ein wahres Gut, im entgegengesetzten Falle
ein fiirchterliches Ubel der Menschen.

ad 4. Die Tugend wird bestimmt als die lautere, allgemein
herrschende, volltidtige Liebe Gottes iiber alles und die daraus
quellende Nichstenliebe, der Selbstliebe gleich. Sie hat einen
unbedingten, unverianderlichen Wert und ist das hdchste unter
allen (endlichen) Gilitern, denn sie hat ihren Wert in sich und
gibt allen ibrigen Giitern (Gesundheit, Ehre, Reichtum, Wissen-
schaft etc.) erst durch guten Gebrauch ihren rechten Wert.
Im Verhéltnis zum Wohlsein des Menschen verschafft sie ihm
das edelste Vergniigen und macht ihn des hochsten Wohlseins
im andern Leben fihig und wiirdig. Sie ist auch das gemein-
nitzigste Gut, weil sie die Quelle allseitigen Wohlwollens ist.

Was die Andacht (= Gedanke an Gott) angeht, so ist die
wahre, vollkommene Andacht nicht nur in sich gut, eins mit
der Tugend und dem rein-guten Willen, sondern ist auch, als
Freude, die edelste dieses Lebens, der eigentliche Inbegriff der
Religionsfreuden, ein Vorgenuss der zukiinftigen Seligkeit.



— 184 —

Von der Tugend wie von der Andacht gili, dass sie Selbst-
verleugnung zur Voraussetzung haben, dass sie, bei der Ge-
brechlichkeit der menschlichen Natur, ohne hséhere Kraft nicht
erreichbar sind, sowie dass der Mensch hienieden wohl nie
ohne alle Fehltritte sein werde.

ad 5. Weder Gesellschaft noch Einsamkeit, weder Stadt-
noch Landleben, weder Geschéfts- noch hiiusliches Leben kénnen
uns durch sich selbst gut und wahrhaft froh machen, sondern
es kommt @) auf die richtige Erkenntnis des Einflusses an, den
diese Lebensweisen auf eigenes und fremdes Wohl und Wehe
haben konnen; es kommt 5) auf den Mut des Menschen an,
dass er vor Elend sich bewahre und die Anldsse zum Recht-
tun standhaft beniitze; es kommt c¢) auf die Mitmenschen an,
die jhm das Gut- und Wohlsein erschweren oder erleichtern
konnen; es kommt d) auf die hohere, iber den Menschen er-
habene Macht an, die alles leitet und die wir in ihrem uner-
forschlichen Gange zwar anbeten, aber nicht erklidren konnen.

Auch in den genannien Lagen wird, wie bei den friiher
erwihnten Verhiltnissen, zum Gut- und Wohlsein Bekdampfung
der Sinnlichkeit durch die Vernunft, d. h. Selbstverleugnung
erfordert.

ad 6. Die Vorteile, welche die Regierungen verschaffen
konnen, bestehen in der dusseren Sicherheit und in der Unter-
driickung groberer Ausbriche der Leidenschaften durch Furcht
vor Strafe; aber das Inwendige im Menschen, seinen Willen,
konnen sie nicht gut und ruhig machen.

Wenn es auch Grundsatz einer weisen Regierung sein wird,
fiir die lebendige Religion der Biirger zu sorgen, so ist es doch
eigentlich und unmittelbar nicht die Regierung, sondern die
Religion, die das Inwendige des Menschen, den Geist, gut und
ruhig macht.

Die Forderungen, die auch die besten Regierungen stellen
miissen, machen die Selbstverleugnung notwendig, weil jede
neue Forderung ohne Selbstverleugnung sowohl die Achtung
fir das heilige Gesetz in uns erschwert, als das Wohlsein stort.

Das Lehramt ist um seines Zweckes willen, der in der
Bildung der Menschennatur, nicht zuletzt in religivser Hinsicht,
besieht, sowie wegen der Beihiilfo zur Erreichung dieses Zweckes
achtungs- und unterstiitzungswiirdig. Weil aber aus dem Lehr-
geschéfte allerlei nachteilige Folgen fir die Wahrheit, das



— 180 —

Gutsein und Wohlsein entstehen koénnen, so ist bei seiner Ver-
waltung Selbstverleugnung nétig, um daraus Vorteile zu ziehen
und Nachteile zu hindern.

ad 7. In dem schonen Kapitel tiber das Verhdltnis der
Leiden zum Gut- und Wohlsein des Menschen setzt S. auseinander,
wie die Leiden eigenes und fremdes, geistiges und leibliches
Gut- und Wohlsein férdern konnen und durch den guten Ge-
brauch auch wirklich fordern.

ad 8. Man mag die Gliickseligkeit des Menschengeistes in
das Gutsein setzen, das uns des Wohlseins wiirdig macht, oder
ins Wohlsein, das dem Guten wirklich zuteil wird, oder in
beide zugleich, in jedem Falle ist Gott, die Urquelle alles
Gut- und Wohlseins, die Gliickseligkeit des Menschengeistes
hier und dort.

S. schliesst mit den Worten: ,Lasst uns hier anbeten, liebe
Freunde, und wenn wir angebetet haben — weinen uber die
Blindheit der Menschen, die ihresgleichen von Gott abfiihren
zu missen glauben, um sie recht gliickselig zu machen, und
einen Schlagbaum ziehen, der alle ,Kommunikationen zwischen
Geschopf und Schopfert aufhebt!“

C. Nunmehr wird zusammenfassend vom wahren Wohlsein
des Menschen oder von der wahren Qliickseligkeit gehandelt. Die -
wahre, hienieden erreichbare Gliickseligkeit des Menschengeistes
ist jenes innere, unwandelbare, allgemeine, von zufilligen Ver-
hiltnissen unabhingige, mit dem Menschengeist unzertrennlich
vereinte, unsichtbare Gut, das ihm wahre Freude, dauerhafte
Zufriedenheit, stetes Frohsein gewéihrt, so wie es den hoheren
Trieben und Bedirfnissen, der Wirde und Bestimmung des
Menschen — den Kennzeichen des wahren Gut- und Wohlseins,
und den Verhéltnissen aller Dinge zum wahren Gut- und Wohl-
sein des Menschen angemessen ist.

Welches ist aber nun das Gut, das die Gliickseligkeit be-
wirkt? Versteht man unter diesem Gut die Verfassung des
Geistes, die seine Gliickseligkeit ausmacht, so ist es diejenige
Verfassung, in der wir eine lautere, gebietende Achtung und
Liebe haben gegen die Urquelle alles Guten und Wahren, und
um ihretwillen alles Wahre und Gute achten und lieben; und
von dieser Achtung und Liebe belebt, alles Gute, was wir tun
konnen, froh vollbringen, das Bessere getrost erwarten, das
Widrige willig ertragen und dadurch tiiglich reiner und froher

Internat, kirehl, Zeitschrift, Heft 2, 1915, 13



— 186 —

und der allerhéchsten Freude wiirdiger werden. Versteht man
aber unter dem wahren Gut die Wurzel dieser Geistesverfas-
sung, so ist sie ausser Gott nirgends zu finden, weil er die
Urquelle aller Tugend und aller Glickseligkeit selbst ist, und
wir missen sie in ihm suchen, weil unser Geist nach seinem
Bilde erschaffen ist und nur in seinem Original Ruhe finden kann.
Somit miissen wir mit dem hl. Augustinus bekennen: Gott! Du
hast mein Wesen mit einem Zuge zu Dir erschaffen, und es ist
unruhig, bis es in Dir Ruhe findet.

Also wire in dem Begriffe von der wahren Gliickseligkeit
den dies Buch gibt, nichts Newes? so fragt S. am Schlusse und
gibt zur Antwort: ,Ich wiirde Ursache haben, meine Eitelkeit
und das Schicksal der Menschen gar sehr zu beweinen, wenn
ich im Ernste glauben konnte, dass im Jahre 1793 nach der
Geburt wunseres Herrn noch erst ein neuer, wahrer Begriff von
der Gliickseligkeit des Menschen konnte gegeben werden . .
Es gibt alte, ewige Wahrheiten, die nicht zu oft konnen gesagt
werden: diese wollte auch ich nach meinem besten Wissen
euch sagen.“

A. Der zweite Band der Moralphilosophie handelt im ersten
Hauptstiick vom Gutsein des Menschen als notwendiger Bedingung
zur Gliickseligkeit, oder mit andern Worten, er 1ost die Frage:
wie kann ich gut, d. h. der Glickseligkeit fahig und wiirdig
werden ?

Wer gut werden will, muss zunéchst zu sich selber, d. h.
zur Selbsterkenntnis kommen. Ein Hauptmittel dazu ist die
Todesbetrachtung. Einen Menschen sterben sehen befreit uns
von unsern Torheiten und Téduschungen, zeigt uns unsere Hilf-
losigkeit und die Unzulidnglichkeit aller irdischen Dinge, weist
uns hin auf Gott als das hochste Gut, das allein trosten kann.

Die zweite Hauptregel ist, dem redlich gefragten Gewissen
in allem ohne Ausnahme und mit vollstandiger Treue zu folgen.
Das Gewissen ist nicht Werk der Erziehung oder Eingebung
der Furcht; nicht Produkt der Phantasie oder der spekulieren-
den Vernunft, nicht das Kind der Politik, der biirgerlichen
Gesetzgebung oder der Konvention, sondern es ist Gottes
Stimme in uns, die sagt: das ist gut, das ist bose. Auch im
Falle des Irrtums ist die Gesetzgebung des Gewissens die
Gesetzgebung Gottes, d. h. Gott gebietet dem Menschen, in dem



— 187 —

Zustande des redlichen irrenden Gewissens nicht gegen dieses
sein Gewissen zu handeln. Nur miissen wir alle Vorsorge
treffen, dass wir nicht irren. Das hochste Gesetz des Gewissens
aber lautet: Achte und liebe jedes Wesen nach der Wiirde
seiner Natur.

Die dritte Hauptregel lautet: Wende alle Krdifte an, die
du wirklich hast, und suche neue Kriifte, die du noch nicht
hast, und beniitze auch diese Krafte dazu, dass das Ueber-
gewicht der Vernunft iiber die Sinnlichkeit in dir hergestellt
werde, mit einem Worte: ibe Selbstverleugnung.

Was unser Schriftsteller im einzelnen uber diese Regel,
die ebenso wie die Lehre vom Gewissen leicht zu verstehen,
aber schwer zu befolgen ist, sagt, lasst sich auf folgende Punkte
zuriickfithren. Gut werden die Menschen, d. h. nach und nach
des neuen, lauteren Sinnes fahig und teilhaftig:

1. Durch lebendiges Verlangen, gut und besser zu werden.
Man soll tun, was man kann, um gut zu werden, und um es
zu tun, soll man es zuerst wollen.

2. Durch Nachdenken uber die sechs Fragen: Was bin ich?
Was soll ich? Bin ich, was ich sein soll? Warum war ich
bisher nicht, was ich sein sollte? Was wird aus mir, wenn ich
nicht werde, was ich sein soll? Wie kann ich werden, was
ich sein soll?

3. Durch bestimmte Entschliessungen und Vorsdtze, die auf
Grund dieses Nachdenkens gefasst werden. _

4. Durch redliche Versuche der wirklichen Selbstbeherrschung
in einem gegebenen Falle, wo die Sinnlichkeit mit der Ver-
nunft in einen Zweikampf gerét, und es darauf ankommt, dem
gefassten Vorsatze treu zu bleiben.

5. Durch stete Selbstpriifung, inwiefern unser Sein mit dem
Ideal des Guten iibereinstimme, und die Ausfiihrung dem ge-
fassten Vorsatz entspreche.

6. Durch eine besonders im Anfange des Besserwerdens
etwas strengere Didt, deren Wert im Kampfe gegen die Sinn-
lichkeit und als Voriibung fiir schwerere Kédmpfe nicht unter-
schatzt werden sollte.

7. Durch Umgang mit wahrhaft guten Menschen.

8. Durch Lesen solcher Schriften, die den Funken des
Guten wecken und nidhren kénnen. Dabei empfiehlt S. die hl.
Schrift. ,Menschen, die sich’s viel kosten lassen, um gut zu



— 188 —

werden, versichern, dass kein Buch méchtiger auf den Keim
des Guten, den sie in sich haben, wirke, als das Neue Testament.“
Thr, liebe Freunde, werdet nicht eigensinnig genug sein, um
an der Ehrlichkeit dieser Versicherung zu zweifeln, und nicht
zu trage, um an euch selbst den Versuch zu machen, ob der
Inhalt dieser Versicherung wahr sei.

9. Durch eine Betrachtung der Natur ausser uns, die der
hoheren Natur in uns in die Hénde arbeitet. Hierher gehéren
alle Gleichnisse des Evangeliums, deren Stoff aus der Natur
genommen ist, besonders die Matth. XIII u. a.

10. Durch das, was Gebet ist, nicht etwa bloss heisst.
S. beschreibt hier den hohen Wert des Gebetes, besonders des
Bittgebetes, zahlt die notwendigen Eigenschaften des letzteren
auf und widerlegt die Einwendungen gegen seinen Wert.

11. Durch hohere Krifte, davon das N. T. Idee, Verheissung,
Unterpfand und Probe gibt. ,Ohne mich kénnt ihr nichts tun.

Am Schlusse finden wir eine Ausfiihrung wvon der Pflicht.
Das Wort Pflicht bezeichnet das Soll des Willens. Dieses Soll
ist eine Notigung, aber eine Noétigung sittlicher Natur, weil der
Wille wider dieses Soll handeln kann. Daraus also, dass das
Gute gut und dass es um seinetwillen achtenswert sei, folgt
noch nicht, dass dieses Gute fiir den schwachen unlautern
Willen ein hinreichendes Motiv sei. Daher muss mit dem Ge-
danken an die Pflicht der Gedanke an Gott verbunden werden,
welcher Gedanke in uns besonders Liebe und Dankbarkeit
gegen das hochste Wesen erzeugt und so zum ausreichenden
Beweggrund fir reines Wollen wird. Im iibrigen: ,Wir wollen
tun, was wir konnen; und Gott wird tun, was wir alle nicht
konnen.“

B. Im zweiten Hauptstiick wird gesprochen wom Besser-
werden des Menschen, als notwendiger Bedingung zur Seligkeit.
Da das Bessere nur das Gute in hoherem Grade ist, so ist
dieser Gegenstand eigentlich schon im bisherigen erledigt.
S. will ihn aber seiner Wichtigkeit halber noch eingehender
behandeln, indem er das bisher schon erfasste Allgemeine noch
mehr aufzuhellen und dasselbe auch im besonderen anschau-
licher zu machen sucht.

Unter dem Allgemeinen versteht er folgendes: Wer besser
werden will, der sucht zuvorderst die einzig wahre Ordnung



— 189 —

in Verbesserung und Ausbildung seiner geistigen, sittlichen
Natur immer richtiger kennen zu lernen und sich immer fester
daran zu halten. Die Stufen dieser Ordnung sind folgende:
1. Der Wille, das Wahre und Gute zu erkennen, 2. Verehrung,
Liebe, Anwendung und Vollbringung des erkannten Wahren
und Guten, 3. die dadurch erreichte Reinigung und Befdhigung
des Willens und Verstandes zu dem grossen Geschifte, das
Wahre und Gute immer heller zu sehen und immer treuer zu
lieben, zu ehren, anzuwenden und zu vollbringen.

Die Richtigkeit dieser Ordnung ergibt sich aus den folgen-
den beiden Grundsitzen:

1. Zur menschenwiirdigen Ausbildung des Verstandes ist
Bildung des Willens unentbehrlich.

2. Zur menschenwiirdigen Ausbildung des Willens ist
Bildung des Verstandes unentbehrlich.

Da Wille und Verstand zwei Potenzen des einen Geistes
sind, so sollte schon deswegen was die Natur im Dasein ver-
eint, auch in der Kultur besser vereint als getrennt werden.
Der volle Erkenntnisgrund aber des wichtigen Satzes, dass
zur Ausbildung des Verstandes Bildung des Willens unent-
behrlich sei, liegt in dem Einflusse des Willens auf den Verstand.

ad 1. Ausfiihrlich stellt S. den grossen und mannigfaltigen
Finfluss des Willens auf den Verstand dar. Folgende Andeu-
tungen miissen an dieser Stelle geniigen. a) Der Wille be-
stimmt vielfach den Gegenstand des Denkens und b) wenigstens
zum Teil auch den Grad, die Dauer und die Wiederholung
des Nachdenkens. ¢) Der gebietende Wille hat oft Einfluss auf
die Untersuchung und Entscheidung in Sachen der Religion,
der Moral, der Politik, der Literatur, des Umganges, der Selbst-
prifung. d) Auch hat er Einfluss auf die Befihigung und Nicht-
befdhigung des Verstandes zur Untersuchung (Es hingt z. B.
vom Willen ab, ob man Geduld und Selbstbeherrschung bei
der Priifung besitzt.). e¢) Die Begrifte des Verstandes erhalten
ihre Richtigkeit und Bestimmtheit erst durch das Twun, das
seinerseits vom Willen abhingt. f) Der Verstand wird nur in
dem Masse fiahig, die wichtigsten Wahrheiten immer besser zu
erkennen, je treuer der Wille die bisher erkannte Wahrheit
beniitzt. g) Die Selbstgeniigsamkeit des Willens an den bereits
erhaltenen Einsichten schlifert den Verstand ein. &) Der ge-
bietende Einfluss des Willens zeigt sich auch darin, dass alle



— 190 —

Leidenschaften (Geldgier, Neid, Rachsucht, Unterdriickungs-
sucht etc.) in den Wissenschaften und Kinsten ihr Universal-
befriedigungsmittel finden. i) Ein schédlicher Einfluss des
Willens zeigt sich auch in seiner Vorliebe fir ein bestimmtes
Erkenntnisfach bei Vernachlissigcung des iibrigen Wissens
(Daher kommt es, dass die grossen Gelehrten selten grosse
Heilige sind.). &) Der Einfluss des Willens dauert auch dann
noch fort, wenn sich die Gegenstinde der Neigungen édndern,
denn irgend etwas muss das Herz zum Ziel seines Strebens
machen. ) Der Einfluss des Willens kann so gross werden,
dass der Verstand sein Sklave wird und seine Urteile nicht
nach seiner eigenen Natur, sondern ganz nach dem Gutbefinden
des Willens abgibt (vgl..die Wirkung der Wollust). m) Dieser
Einfluss kann so stark werden, dass der Mensch allen Gebrauch
der gesunden Vernunft verliert und wahnsinnig wird (cf. un-
gliickliche Liebe). ) Der Einfluss des Willens kann so gross
werden, dass die schaudervollen Schwirmereien und die
krassesten Irrtiimer nicht nur von den Schwirmern selber,
sondern auch von andern fiir Wahrheit gehalten werden
(S. fuhrt als Beweis die Geschichte der Zerstérung Jerusalems
an.). o) Der Einfluss des Willens kann so gross werden, dass
Selbstmorde mit dem Wahn, recht zu tun, und die schreck-
lichsten Menschenmorde mit dem Wahn, durch Hinrichtung
unschuldiger Mitmenschen Gott einen Gefallen zu tun, veriibt
werden konnen. p) Am schlimmsten ist es, wenn aus dem
natirlichen Wahrheitssinn nicht ein kranker Verstand, sondern
ein natiirlicher Liigensinn wird (cf. das von Paulus im Romer-
brief GGesagte: weil sie der Wahrheit nicht die gebiihrende Ehre
gaben, so verloren sie den Blick fiir die Wahrheit, sie beteten
Tiere als die Wahrheit an und schindeten sich selber in
unnatiirlicher Unzucht). ¢) Nicht immer ist der Einfluss des
Willens so offenbar, sondern manchmal unmerklich und geheim,
doch unleugbar.

Hieraus zieht S. drei Folgerungen: aj Alle Bemiihungen,
die Menschenkopfe aufzukldaren, sind einseitig und unvoll-
stindig, wenn nicht zugleich auf die Kultur des Willens und
Forderung der Moralitit hingearbeitet wird. b) Alle Schulen,
von den Universititen angefangen, sind nur insofern taugliche
Mittel zur Bildung des Menschenverstandes, insofern die Lehrer
nicht nur Vorstellungen in die Kopfe der Horer bringen,



— 191 —

sondern iiberdies noch durch Beispiel, Zucht, Ermahnung,
Ubung etc. zur Bildung des Willens beitragen. ¢) Alle Gelehr-
samkeit ist Stiickwerk, wenn sie nicht mit Bildung des Willens
verkniipft ist.

ad 2. Es ist aber auch umgekehrt zur menschenwiirdigen
Ausbildung des Willens die Bildung des Verstandes unentbehr-
lich. Die zehn Griinde, die S. dafiir anfiihrt, mégen kurz an-
gedeutet werden. Ohne Bildung des Verstandes fehlt es dem
Willen a) an einer Wehr gegen die Zudringlichkeit der Sinnen-
welt (das zeigt sich besonders in der Jugend, wo die Erfahrung
fehlt); b) an Schutz gegen die Téduschungen der Einbildungs-
kraft im Gebiete der Religion. ¢) Ohne Bildung des Verstandes
ist der lichtlose Wille ohne andere Fiihrer, als den des Gut-
meinens (ef. das Crucifige). d) Ohne Bildung des Verstandes
wird der ehrlichste Wille oft hart und grausam, weil wir leicht
fremde Meinungen fiir Irrtimer und Irrtimer fir Verbrechen
ansehen. ¢ So kann der bestmeinende Eifer blind und gefdhr-
lich werden. f) Ohne die mehrfach genannte Voraussetzung
ist der frommste Wille nicht immer genug gesichert gegen die
schrecklichen Leiden der Gewissensangst. g) Die Religion
wird leicht zum Mechanismus und zum Wortgepriange. &) Ohne
Klugheit und Menschenkenntnis kann auch der fiir das allge-
meine Wohl bestgesinnte Wille nicht so gemeinniitzig werden,
als er mochte. ) Ohne Bildung des Verstandes fehlt es oft dem
besten Charakter an Festigkeit (denn Gutsein aus Grundséitzen,
die in Tat und Leben ubergegangen sind, ist seiner Natur nach
dauerhafter, als Gutsein aus voriibergehender Neigung). &) Ohne
Bildung des Verstandes fehlt es dem Willen oft an einem
wirdigen Gegenstand seiner Titigkeit.

Aus diesen beiden Grundsitzen des Besserwerdens zieht
S. zwei Schliisse: a) Man trenne in der Bildung nicht, was Gott
in der Natur vereint hat und bilde Verstand und Willen gleich-
massig aus. ) Man vergesse nie, dass alle Wissenschaften und
Kiinste nur Mittel sind zum Gut- und Wohlsein des Menschen
und der Menschheit.

Unter dem Besonderen versteht S. die Merkmale des Besser-
werdens. Diese sind a) die Demut, die Wahrheit in unsere Vor-
stellungen von uns selbst bringt und das Fundament der iibrigen
Tugenden ist, sie mogen ihre néchste Beziehung auf Gott, uns
selbst oder unsere Mitmenschen haben. b) Wer besser werden will,



— 192 —

muss mit dem Gefiihl eigener Schwiche ein immer lebendigeres
Gottvertrauen verbinden. Aber das rechte Gottvertrauen schliesst
«) nicht aus das dankbare Gefiihl eigener Krifte und ) die
gerechte Wertschitzung der tbrigen Dinge. y) Es macht den
Menschen nicht unbrauchbar fiir diese Welt, sondern vielmehr
desto geschickter zur Forderung auch des zeitlichen Wohlseins
unter den Menschen. J) Es schliesst die treue Anwendung
eigener Krifte nicht aus, sondern ein. ¢) Echtes Gottvertrauen
ist, wie die Giite, Weisheit und Macht Gottes, allumfassend in
Beziehung auf die eigenen, individuellen Angelegenheiten, auf
die Angelegenheiten der Verwandten, Freunde, Nachbarn, der
ganzen Nation und endlich viertens des ganzen Menschen-
geschlechts.

Ein solches Vertrauen verscheucht «) alle Furcht vor kiinf-
ticen Leiden. ) Es erleichtert die Pflichterfilllung. ,Sorge du
nur fiir deine Pflicht, und lass Gott fiir dein Gliick sorgen”.
Wie dies praktische Vertrauen auf Gott, so das Besserwerden
des Menschen.

¢) Wer besser werden will, der will ein besserer Mensch
werden, menschlicher, humaner. Die Menschenliebe ist also das
dritte Merkmal des Besserwerdens. Nach lingeren Ausfihrungen
iiber die Urteile der echten Menschenliebe und diejenigen der
Lieblosigkeit, und wie sie sich unterscheiden, wird insbesondere
vom Edelmut gegen die Feinde und von der Hoflichkeit ge-
sprochen, die aus echter Menschenliebe hervorgeht.

d) Wer besser werden will, dem wird die Natur, d. h. das,
was ist, ein Bild dessen, was er sein und tun sollte, wofiir S.
Beispiele von Pythagoras, Sokrates, Plutarch, Cicero, Seneka,
Augustinus anfiihrt, wihrend er das Beste in dieser Beziehung
in den Evangelien findet: Quae sursum sunt, quaerite.

C. Das dritte Hauptstiick lost die Frage: Wie kann ich
dauerhaft froh werden?

I. In der ersten Abteilung erfahren wir, wie man sich viele
wahre Freuden bereiten und wiirdig geniessen kann. Nach einem
offenbaren Gesetz der menschlichen Natur und nach den Er-
fahrungen der redlichsten Menschen ist das Gutsein die Wurzel
des wahren, dauerhaften Wohlseins. Das erste Gesetz alles
Wohlseins ist also: Um Freude zu haben, werde man der Freude
fahig; um der Freude fahig zu sein, strebe man derselben



— 193 —

wiirdig zu werden; und um der Freude wiirdig zu sein, strebe
man danach, besser, d. h. freier von KEigennutz, Selbstsucht,
Tragheit, Neid ete. zu werden. Die Richtigkeit dieses Gesetzes
ergibt sich 1. aus der Perfektibilitit des menschlichen Geistes.
Wozu wiren wir des Besserseins fahig, wenn wir nicht besser
werden sollten? 2. aus dem unwidersprechlichen Beisammensein
des Triebes nach Gutsein und des Triebes nach Wohlsein, von
denen einer den andern unterstiitzt.

' Das zweite Gesetz lautet: Um die wahre Freude zu finden,
suche sie nicht in dem, was alle Anlagen zur wahren Freude
zerstort, in den ungebindigten Leidenschaften und ihren Be-
friedigungen. Dauerhafte, ihrer Natur nach ewige, des Menschen
ganz wiirdige Freude soll man vielmehr nur suchen in der
Quelle alles Gutseins und aller Seligkeit, d. h. in Gott. Um
aber die des Menschen wiirdigste Freude, die nur in Gott zu
finden ist, wirklich zu finden, erforsche man genau den Willen
desselben und wende alle Krifte an und flehe um neue, um
ihn zu erfiillen. Allein wo ist der Mensch, der sich in Erforschung
und Erfillung des Willens Gottes nie eine Schuld beikommen
lasst? Darum ist es ein wesentliches Stiick einer besseren, d. h.
der christlichen Moral, den Menschen an die Barmherzigkeit
Gottes zu verweisen. Es gibt keine vollkommenere, menschlichere
und gottlichere Sittenlehre, als die in dem Sendschreiben des
Mannes, den unser Herr lieb hatte, enthalten ist: Kinder!
siindiget nicht. — Wenn ihr aber gesiindiget habt, so habet
ihr einen Fiirsprecher beim Vater. Tuet daher Busse, um in
das Reich des Gutseins und Wohlseins einzugehen. Auf diesem
Wege wird der Mensch der Religionsfreuden fiahig und teil-
haftig und so lernt er auch die unschuldigen Freuden wiirdig
Zu geniessen.

II. Die zweite Abteilung behandelt die Frage: Wie kann
ich die Leiden, die wirklich da sind, auf eine menschenwiirdige
Weise tragen, und mir recht viele ersparen? Die Hauptregel
lautet: Bilde dir kein Leiden ein, wo keines ist, und stelle dir
kein Leiden grosser vor, als es ist.

Zur Starkung der Kraft, die Leiden zu ertragen, fiihrt
S. acht Mittel an: 1. Entschluss: ich will leiden wie ein Mann,
weil leiden meine Pflicht ist, 2. geduldiges Warten, 3. Herbei-
holung des Andenkens an alles Gute, das man, wahrend des
schlimmen Zustandes, in dem man sich befindet, doch noch



— 194 —

geniesset, und Gebrauch aller Gliickseligkeitsmittel, die uns,-beim
Verluste einiger, doch noch bleiben, 4. Einsicht, dass Leiden
durch stilles Tragen ertragbarer, durch Unzufriedenheit aber
noch driickender werden, 5. Hinblick auf die Beispiele er-
habener Geduld, 6. Aufblick zu Gottes Giite, die auch bei den
Leiden ihre Hand im Spiele hat, 7. lebhafte Erinnerung an die
wohltitigen Folgen der Leiden, die teils in diesem Leben liegen,
teils tiber die Grenze desselben hinausreichen, 8. Gebet um
Starke zu dem, der die Quelle aller Kraft und Stirke ist.

Wichtig ist die Anweisung, wie Leiden zur Freudenquelle
werden. Wer die vorstehend genannten Regeln befolgt hat, dem
bleibt nichts mehr iibrig, als die Leiden zur Quelle des Segens
fir sich und andere zu machen durch die Frage, zu welchem
wiirdigen Zwecke sie sich beniitzen lassen. Er wird dabei sein
Augenmerk richten 1. auf die Bediirfnisse seines Verstandes
und Herzens, 2. auf die Beschaffenheit seiner Lage, 3. auf die
Fahigkeit der Leiden, in Anbetracht von 1. und 2. wohltaitig
zu wirken.

Ist nun das Leiden die Folge eines geheimen Verbrechens,
so wird man es wieder gutzumachen suchen. Bei einem o6ffent-
lichen Verbrechen kommt dazu der Zweck, andern durch Stand-
haftigkeit in Krduidung der verdienten Strafe zum Beispiele
der Pflichterfiillung zu werden. Ist aber das Leiden bloss die
Wirkung des Mangels an Aufmerksamkeit, Wachsamkeit und
Uberlegung, so hat es den Zweck, uns aufmerksamer, vor-
sichtiger und iiberlegender zu machen.

Aus unverdienten Leiden aber koénnen, und sollen daher
auch, folgende Vorteile gezogen werden: 1. Das Bewusstsein
der Unschuld ist eine Quelle des Trostes, 2. Einsicht in den
geringen Wert der zeitlichen Giiter, 3. Méssigung der Begier-
den und Hochschéitzung unvergénglicher Giiter, 4. Gottvertrauen,
5. Ubung in der Entbehrung und in der Geduld, 6. Mitleid
gegen Leidende, 7. fleissiger Gebrauch der uns zu Gebote
stehenden (iliickseligkeitsmittel.

Um die Frage zu beantworten, wie viele und grosse Leiden
vermieden werden koénnen, wird man zunidchst ihre Quellen
erforschen. Gebietende Leidenschaften sind offenbar die Quelle
vieler und grosser Leiden fiir die Menschheit. Wer sich also
beherrschen, namentlilh vor Neid, Geldgier, Ehrsucht, Wollust,
Unméssigkeit, Zorn, Eigenliebe sich bewahren kann, der kann



— 195 —

sich viele und grosse Leiden ersparen. — Weitere Bewahrungs-
mittel sind: Gewissenstreue und Selbstverleugnung, Abhartung
und Beherrschung der Einbildungskraft, zweckmaéssiger Gebrauch
des Verstandes und des Willens, Menschenkenntnis, Vorsicht.

Als kriftigste Ersparungsmittel der Leiden gibt S. folgende
Regeln an: 1. Gebet vor jeder Unternehmung, 2. Priifung, ob
nicht eine unerlaubte Absicht die Triebfeder der Handlung sei,
3. Widerstand gegen alles Unrechte, 4. genaue Priifung dessen,
was man zu hoffen und zu tun habe, 5. Umgang mit einem
guten und weisen Manne.

D. Endlich wird im vierten Hauptstiick die Frage unter-
sucht: Wie kann ich auf fremdes Gut- und Wohlsein Einfluss
haben? Antwort: a) durch Wegrdumung der Hindernisse des
Gut- und Wohlseins; b) durch Erfillung der Bedingungen, ohne
die keine weise Forderung des Gut- und Wohlseins gedacht
werden kann; ¢) durch Beachtung der wesentlichen Ordnung
in Forderung des Gut- und Wohlseins.

ad a) Das grosste Hindernis des Gut- und Wohlseins ist
der Mensch selbst. Daher gilt es, zuerst sich und dann seine
Mitmenschen auf die alle Begriffe iibersteigende Téduschungs-
kraft der Leidenschaften aufmerksam zu machen. Besonders
hebt S. die Sophismen der Wollust hervor, die, der Wichtigkeit
der Sache halber, wenn auch kurz, doch deutlich, angefiihrt
werden mogen, wihrend es dem Leser iiberlassen bleiben muss,
die Sophistik zu erkennen und zu widerlegen, wie es S. in ein-
dringlichen Worten getan hat.

1. Es ist bloss Freundschaft, nicht Liebe; oder: es ist nur
unschuldige Liebe; oder: es ist reines Gefithl des Schonen, und
nichts weiter: also keine Gefahr zum Unrechte. 2. Es wiire
schade, wenn diese Person dem Laster in die Klauen fiele:
ich will in ihr die Liebe zur Tugend anfachen, ich will ihrem
Geschmack eine bessere Wendung, ihrer Neugierde eine gesunde
Nahrung geben. 3. Freier Umgang mit dem andern Geschlecht
ist notwendig, um dem unsrigen die gehorige Geschmeidigkeit,
Artigkeit und Feinheit zu geben. 4. Der sinnliche Trieb ist
sehr schwer zu bidndigen; ihm zu unterliegen, ist bloss Stnde
der Schwachheit. Der gute Gott, der ihn in unsere Natur gelegt,
nimmt es auch hierin so strenge nicht, wie die Morallehrer.
5. Das Tier folget auch seinem Triebe und macht sich doch



— 196 —

keiner Strafe schuldig; der Trieb ist Gesetzgeber des Tieres:
warum Soll er nicht auch dem Menschen, der doch auch Tier
ist, Gesetzgeber sein? 6. Es ist unmoglich, dem sinnlichen
Triebe zu widerstehen; denn der Mensch ist nichts als ein
Wesen von finf Sinnen. Wer an einen Geist glaubt, ist ein
Schwirmer, und wer an eine Freiheit glaubt, ein Visionar;
alles am Menschen ist sinnlich, also sterblich, und die Tugend
ein Traum und das Gewissen ein Phantom. 7. In dieser Un-
gewissheit der unsichtbaren und zukiinftigen Dinge ist es einzige
Weisheit, das Gegenwirtige und Sichtbare zu geniessen.

Nicht zuletzt ist es auch heute noch zeitgeméiss, auf die
allgemein verderbenden Grundsitze hinzuweisen, die unser
Schriftsteller anfiihrt. Es ist kein Unterschied zwischen sittlich-
gut und sittlichbose. Es ist kein Gott. Es ist ein Gott, aber
eins mit dem All. "Ev xai 7ncr. Es ist ein Gott, aber wir kénnen
nichts von ihm inne werden. Es ist ein Gott, aber er bekiimmert
sich um Tugend und Weisheit nicht. Es ist ein Gott, aber das
eiserne Schicksal ist iiber ihm. Es ist ein Gott, aber er kann
keine Wahrheit offenbaren und kein Gebet erhoren. Es ist ein
Gott, aber wir haben gar keine Pflicht gegen ihn, d. h. wir
dirfen leben, als wire er nicht. Der Mensch ist ganz Sinn,
und was man Geist nennt, ist Materie; also die Erde ein Tier-
garten und nichts weiter. Der Mensch hat einen Geist, aber
der Geist modert im Grabe: also jenseits des Grabes kein Leben.
Der Mensch kann der Sinnlichkeit nicht entgegenarbeiten.
Gewissen und Tugend sind Traume. Sinnlicher Genuss ist die
einzig wahre Philosophie. Religion ist Pfaffentrug, und alle
Priester sind Bosewichter. Alle Selbstverleugnung ist Schwarmerei
und Ménchsposse. Moral muss von aller Religion, und die Politik
von aller Moral unabhidngig gemacht werden. Alle Autoritit
ist Tyrannei. — Die kriftigste Widerlegung dieser verderb-
lichen Grundsiitze liegt in der besseren Natur des Menschen,
in den Lehren des géttlichen Christentums und in dem Leben
der besten Menschen aller Zeiten.

Nunmehr verbreitet sich S. tber die Gefahren, die einzelne
Stiande fur das Gut- und Wohlsein haben. In der gelehrten Welt
konstatiert er folgende Hindernisse: Sorge fiir blosses Wissen
und Nichtsorge fiir das Tun. Vorliebe fir abstrakte Vernunft-
ideen ohne Beriicksichtigung der Erfahrung. Voriiebe fiir ein
bestimmtes Wissensgebiet und Geringschatzung der ubrigen.



— 197 —

Neid. Stolz. Eifer fir dussere Reformen, ohne Eifer, in sich zu
reformieren. - Witzeleien & la Voltaire. Bemiihung, den Aber-
elauben durch Mittel zu vertreiben, die schidlicher sind als das,
was sie vertreiben sollen. Ahnlich werden die Hindernisse des
Gut- und Wohlseins in der vornehmen, in der politischen und
in der religiocsen Welt behandelt. In letzterer Beziehung wird
auf die beiden verkehrten Extreme aufmerksam gemacht,
indem der eine zu viel am Ausseren, der andere za viel am
Inwendigen hingt.

ad b) Um auf fremdes Wohlsein einwirken zu kénnen, sei
man zunéchst selbst gut. Man betrachte sich als Diener des
Guten und lasse sich durch schlimme Erfahrungen, Widerspruch,
Undank u. dgl. nicht irre machen. Man wirke durch geeignete
Werkzeuge: Darstellung der Wahrheit, Beispiel, Aufsicht, Zucht,
GGebet etc. — Die grossen Werkzeuge aller Menschenbildung
aber sind: Erziehung, Religion, Gesetzgebung.

ad c¢) Die vornehmsten Gesetze der Ordnung in Forderung
des Gut- und Wohlseins anderer sind: 1. fange bei dir an:
2. wirke zunédchst auf deine ndhere Umgebung; 3. wirke mehr
durch Beispiel als durch Worte; 4. wihle fiir den Einzelnen
gerade die Wahrheit aus, die in dem betreffenden Zeitpunkt
fir ihn Bediirfnis ist; 5. fiihre deinen Freund auf der kiirzesten
Linie zum Ziele, d. h. zum wahren Gut- und Wohlsein.

DiesesZielund jene Fithrungaberist infolgendembeschlossen:
«) Es ist kein rechtes und dauerhaftes Wohlsein des Menschen
ohne Gutsein. 8) Es ist kein Gutsein fiir Menschen ohne Selbst-
verleugnung. y) Weder wahres Gutsein noch rechtes Wohlsein
ist fir Menschen erringbar ohne hoéhere Krifte, die uns zum
Gut- und Wohlsein neuschaffen. d) Diese hoheren Kriafte (Gnaden)
hat uns Jesus Christus verheissen, seinen Jingern mitgeteilt
und teilt sie noch mit in dem Reiche Gottes, das er auf Erden
zu stiften gekommen war.

Um fremdes Gut- und Wohlsein zu fordern, ahme der
Natur und nicht der Kunst nach, die die Erfahrung verachtet
und die Menschen elend macht. Die Natur gibt uns hier drei
Fingerzeige. «) Die Natur bildet Einheiten, die ganze Blume,
das ganze Tier: Dringe darauf, dass der politische, moralische
und religiose Mensch wieder ein Mensch werden. (Wenn heut-
zutage so viel iiber die Trennung von Religion und Politik
gesprochen wird, so hat S, davon nichts wissen wollen.) $) Die



— 198 —

Natur arbeitet von innen heraus. Im Innern der Blume ist die
bildende Kraft: mache den Zogling im Innern gut, und iiber-
schiitte ihn nicht mit Begriffen von aussen her. y) Die Natur
tut alles zur rechten Zeit und ohne Geridusch. Mache es ebenso,

Am Schlusse fasst S. die ganze Darstellung kurz in den
Satz zusammen: ,Dringe darauf, dass die Harmonie mit dem
allerbesten Wesen zuerst in dir hergestellt und dann auch in
andern, nach deinem jedesmaligen Kraftmasse und ihrer Em-
pfanglichkeit, immer mehr und mehr beférdert werde.“ So betet
S. und wir mit ihm: Dein Reich komme zu uns und mit ihm
wahres, ewiges Gut- und Wohlsein.

Die beiden letzten Binde der philosophischen Abteilung
= 6. und 7. Band der Gesamtausgabe) handeln ,Uber Er-
ziehung fiir Erzieher oder Pidagogik“. Obschon unser Schrift-
steller auch heute noch, mehr als 80 Jahre nach seinem Tode,
namentlich in der Piadagogik mit Ehren genannt wird, so miissen
wir uns an dieser Stelle mit einer kurzen Skizze begniigen.
Auch dieses Werk zeichnet sich aus durch seine irenische
Form, seine praktische Richtung, die herzliche, eindringliche
und iiberzeugende Darstellung, den wohlgelungenen Nachweis,
dass auch auf diesem Gebiete die Forderungen der Vernunft
und Erfahrung erst im Christentum ihre wvolle Befriedigung
finden.

yPosteritati® widmet S. diese Schrift, der besseren Nach-
welt, in der er, wie die schonste Frucht der guten Erziehung,
so die sicherste Probe der wahren Lehre: _Sei selbst Mensch,
um Menschen zu erziehen“, und die unparteiischste Rezension
aller Erziehungsschriften, also auch der seinigen, erblickte.

Inhalt des ganzen Buches ist die Idee des Erziehers und
die Darstellung derselben in der wirklichen Bildung des Men-
schen. Es wird also zunichst die Idee des Erziehers dargestellt,
und dann die Antwort gegeben auf die Frage: wie die wirk-
liche Erziehung als korperliche, intellektuelle und religiose
Bildung in Familien, Schulen, Instituten und im Laufe des
Lebens, nach dem Unterschiede des Geschlechtes und des gesell-
schaftlichen Verhiltnisses beschaffen sein solle. Der erste Teil
des ersten Bandes, welcher die Idee des Erziehers darzustellen



— 199 —

hat, behandelt das Allgemeine und umfasst die eigentliche
Philosophie der Erziehungslehre. Der zweite Teil bezieht die
im ersten aufgestellten allgemeinen und unverdnderlichen
Grundsatze auf die physische und psychische und in letzterer
Hinsicht auf die intellektuelle, die moralische und religiose
Entwicklung und Bildung des Menschen.

A. I. Der erste Teil des ersten Bandes umfasst fiinf Haupt-
stiicke: 1. Von der Menschheit und ihrer Vollendung hienieden,
oder in ihrer, der Vollendung sich ndhernden Entwicklung, in
ihrer Reife. 2. Von der Kindheit. 3. Von der Entwicklung der
Kindheit zur vollendeten Menschheit. 4. Von der Fihrung der
Kindheit zur entwickelten Menschheit. 5. Von der Fiihrung
der Kindheit bis zum Momente der eintretenden Selbstfiihrung.

ad 1. Es ist nicht genug, den Menschen zu disziplinieren,
zu kultivieren, zu zivilisieren und zu moralisieren, er muss
auch, wie S. es nennt, divinisiert, d. h. zum gottlichen Leben
gebildet, mit religiosem Sinn und Leben erfiillt werden, wenn
anders ihm das hochste Leben, das eigentliche Leben im
Menschenleben, nicht fehlen soll. Dieser ihrer Bestimmung néhert
sich die Menschheit in dem Masse, in welchem die Abhingig-
keit des Sinnlichen vom Geistigen und des Geistigen vom Gott-
lichen in ihrer Entwicklung zunimmt — bis die Abhingigkeit
in Einigung iibergeht, welch letztere, hienieden unerreichbar,
erst im Jenseits zur Vollendung gelangt.

ad 2. Die Kindheit umfasst die infantia, worin das Kind
noch keine potestas fandi hat, und die pueritia, d. h. die Zeit
vom Anfang des Selbstbewusstseins bis zur bestimmten Selbst-
tatigkeit, wihrend die adulescentia als Zeit des Heranwachsens
und der werdenden Mannbarkeit bis zur Reife des Wachstums
und des Entschlusses reicht. — In diesem Kapitel verbreitet
sich S. iiber das Kind vor und nach der Geburt, seine physische
und psychische Entwicklung; beziiglich der ersteren behandelt
er namentlich das Gehenlernen, bei der letzteren besonders
die Entwicklung des Sprachvermogens und der Vernunft; er
weist ferner hin auf die Gleichzeitigkeit und gegenseitige Be-
ziehung der inneren und der #usseren Entwicklung. Schliesslich
macht er noch auf den unverianderlichen Charakter der Kindheit
(z. B. Angewiesensein auf andere, langsames, stufenweises Fort-
schreiten, Bediirfnis der Ubung aller Krifte etc.) und auf die



— 200 —

Verschiedenheit der Temperamente aufmerksam, die sich schon
in diesem Lebensalter ankindigt.

ad 3. Der Verfasser legt zuniichst die Entwicklungsgesetze
der sinnlichen Potenz dar. Deren Entwicklung soll recht friih
beginnen und insofern erfolgen, als die Entwicklung der sinn-
lichen Potenz eine Bedingnng zur Entwicklung der geistigen
ist. — Beziiglich der Entwicklung der intellektuellen Potenz
wird u. a. vor gelehrten Treibhéiiusern gewarnt, die praecoces
erzeugen, und gesagt: ,Die Kinder sollen keine Drahtpuppen,
aber auch keine gelehrten Windmiihlen, keine Klétze und keine
Doctores werden.* Als die beste Bildungsweise wird die so-
kratische Methode empfohlen.

In der Lehre von der Entwicklung der moralischen und
der religiosen Potenz wird die Notwendigkeit einer friithen
Erziehung, der Autoritit und des guten Beispiels betont und
ausfiihrlich bewiesen.

ad 4. Im Kapitel Uber Fihrung der Kindheit zur ent-
wickelten Menschheit wird die negative und die positive Leitung
unterschieden und die richtige Anwendung der Kinderstrafen
gelehrt, wihrend die ganze Fihrung eines Menschenkindes
nichts anderes ist, als das Eine Werk der Einen verniinftigen,
unermiidlichen Liebe.

ad 5. Solange bedarf das Kind der Fiihrung, bis es sein
Selbstfilhrer werden kann. Das Prinzip aber der Erziehung
in seiner hochsten Wiirde lautet: Mensch, Bild Gottes, vertritt
du die Stelle des Vaters der Menschen an diesem Menschen-
kinde, das er dir anvertraut hat, und vertritt sie so lange, bis
es imstande sein wird, das Gottliche unter den Menschen, aus
eigener Selbstbestimmung, wie im Bilde, darzustellen.

Dieses Prinzip, bezogen auf den Zweck aller Erziehung,
- ergibt die Regel: Stehe der jungen Natur bei, dass sie an deiner
Hand ihre Selbsterzieherin werden und deine und jede fremde
Fiihrung entbehrlich machen kann. — In Riicksicht auf das
Ideal menschlicher Vollkommenheit fithrt das genannte Prinzip
zur Vorschrift: Lass’ es bei aller Einwirkung deinen héchsten
Zweck sein, dass der Leib des Zéglings seinem Geiste, und sein
Geist Gott gehorchen lerne. — Beziiglich der Anlagen des
Zoglings lautet das Gesetz: Fiihre den Zogling auf jene Stufe
der Vollkommenheit, die seinen individuellen Anlagen entspricht.
— In ahnlicher Weise wird obiges Erziehungsprinzip noch auf



— 201 —

die Umgebung des Zoglings, auf die Zeitverhaltnisse, auf das
menschliche Leben tiberhaupt, auf die bloss zeitliche Existenz
bezogen und jeweils daraus das entsprechende Verhalten ab-
geleitet. — Schliesslich werden noch die einseitigen (z. B. der
Gelehrten, der Vornehmen etc.) und die falschen Grundséitze
(Materialismus und Spiritualismus) der Erziehung vorgefiihrt
und letzteren als das Richtige der ,Christianismus“ entgegen-
gestellt, der Leib und Geist gehorig erzieht. Darauf werden
die Merkmale der vollkommenen Erziehung dargelegt, z. B.
dass sie das nicht trennt, was Goit vereinigt hat, die richtige
Ordnung, Koérper, Geist, Gott, beobachtet, Extreme meidet etc.

II. Wie bereits erwahnt, behandelt der zweite Teil die
Idee des Erziehers, in der Wirklichkeit dargestellt, in Hinsicht
1) auf die korperliche, 2. die intellektuelle und 3. die religios-
moralische Bildung.

ad 1. Um Gesundheit, Kraft und Stirke des Leibes zu
fordern, wird der Erzieher ) das Element, worin wir leben,
die Luft; b) das, was das Leben fortsetzt, die Nahrung; ¢/ was
es schiitzt, die Kleidung; d) was es stirkt, die Ubung; ¢ was
es erhilt und fordert, die Bewegung und Ruhe; /) was es vor
Selbstzerstorung bewahrt, die Entwaffnung, Stillung und Lenkung
der Leidenschaften; g) was es vor Krankheit sichert und wieder-
herstellt, die Didt und Arznei zu den vornehmsten Gegenstinden
seiner Aufmerksamkeit machen, wie dies im einzelnen ausfiihr-
lich entwickelt wird. — In bezug auf die verwiistendste aller
Leidenschaften wird u. a. die heute vielfach angefochtene Vor-
schrift gegeben: die Belehrung darf nicht Regel sein.

ad 2. Aus den Anweisungen uber die Verstandesbildung
mag gleichfalls etwas heutzutage vielfach ausser Acht Gelas-
senes hervorgehoben werden, dass namlich die intellektuelle Bil-
dung niemals von der siftlichen und beide nie von der reli-
giosen Erziehung getrennt werden diirfen.

ad 3. Einen wichtigen Fingerzeig gibt uns die Lehre des
Christentums, die eine angeborene Verderbnis, den Abfall der
urspriinglichen Menschheit von Gott voraussetzt. Daher muss
die moralische Erziehung gegen alles Bose und fiir alles Gute
im Zogling sein. Besondere Regeln werden aufgestellt in bezug
auf bose und gute Beispiele, Angewthnung und Entwoéhnung,
sowie das Verhalten des Pddagogen. Ein Kodex fiir Belohnung
und Strafe leitet zur Vermeidung der beiden Extreme an, von

Internat. kirchl. Zeitschrift, Heft 2, 1915, 14



— 202 —

denen das erste wie damals, so heute noch vielfach ausge-
storben ist: die Kinder miissen geschlagen werden, wenn die Er-
ziehung gedeihen soll; und: die Kinder diirfen nicht geschlagen
werden, wenn die Erziehung gedeihen soll. — Hauptsache aber
der sittlichen Bildung und Krone aller Menschenbildung iiber-
haupt ist die Bildung des Zoglings zur Religion, weil durch sie
erst eigentlich das zum Menschern wird, was bisher Menschen-
keim war.

B. Der zweite Band der Piddagogik (Bd. 7 der Gesamt-
ausgabe) behandelt die Verwirklichung der ewigen Idee der
Menschenentwicklung und Erziehung im Leben der Menschheit,
und beschridnkt sich im ersten Teile auf die Hauptorgane dieser
Verwirklichung, wobei von der Erziehung in den Familien, in
offentlichen Schulen, in besondern Instituten und in der Schule
des Lebens gesprochen wird.

Der zweite Teil hat zum Hauptgegenstand die Verwirk-
lichung der ewigen Ideen der Menschenerziehung in bezug auf
die Geschlechts-, die Standes- und Berufsverschiedenheit unter
den Menschen und handelt von der weiblichen und méannlichen
FErziehung, daher von Bildung der Tochter und Jinglinge, der
Frauen und Ménner, der Staatsblirger tberhaupt, und den Re-
genten niederen, héheren und héchsten Ranges. Das Ganze
schliesst mit einem Hinblick auf die Nationalbildung und den
herrschenden Zeitgeist.

I. 1. Die néchsten Erzieher der Kinder sind deren Eltern.
Wie sie ihnen das natiirliche Dasein gegeben, so sollen sie ihnen
zu einem verniinftigen Sein in der Welt verhelfen. Daher sollen
sie rein und keusch in die Ehe treten und ebenso in ihr leben.
Ferner ist der Einfluss der Mutter auf das Kind vor der Ge-
burt nicht gering anzuschlagen. Sie sorge fiir eine heitere Ge-
miitsstimmung, enthalte sich von rauschenden Vergniigungen,
Religion sei ihr das Hochste. — Es folgen Weisungen iber die
leibliche und geistige Erziehung, wobei besonders die miitter-
licher Pflichten beriicksichtigt sind und der Wert der religitsen
Bildung festgestellt wird. Die Aufgabe der Eltern in Hinsicht
der Versorgung, Standeswahl und Verehelichung der Kinder
wird ausfiihrlich geschildert. Aus der ,Haustafel fiir gute
Mitter mag der Schluss wortlich angefiihrt werden: ,Die
Perle der bildenden Mutterliebe ist jene wunabldssige Treue, die
das Gute zur anderen Natur des Kindes zu machen weiss. So



— 203 —

wie die Liebe von dem Mutterherzen ihren schonsten Namen
hat, so auch die Treue. Und diese Treue ersetzet denn auch
in durftigen Hiitten nicht bloss den Mangel an Geld, son-
dern selbst den Mangel an Verstandesbildung. Und diese Treue
loset wohl auch das grosse Ritsel, das nur sie 16sen kann, dies
ndmlich: woher der grosse Unterschied zwischen zwei Zog-
lingen desselben Alters komme? und loset dasselbe Rétsel
durch Tatsache.“

2. Vom Kapitel tiber die Erziehung durch Informatoren
(Hauslehrer) mag die Angabe geniigen, dass hier hauptséchlich
gehandelt wird tiber die notwendigen Eigenschaften des Haus-
lehrers, sein Verhiltnis zum Zogling und zu dessen Eltern.

3. Die besten oOffentlichen Lehrer haben den Zégling nur
ein paar Stunden des Tages bei sich, die Wirksamkeit der
Schulen ist also zwar beschrinkt, doch ihrer Idee nach gross
und wichtig. Was dem Zoglinge nicht durch die Eltern, nicht
durch Privatinformation im Hause der Eltern, nicht durch den
Zogling selber, nicht durch das freie L.eben des Zoglings ausser
dem Hause an Erkenntnis und Ubung werden oder nicht in
gleicher Trefflichkeit werden kann, das werde ihm durch die
Schule.

Zunichst richtet S. sein Augenmerk auf die Volksschulen,
deren Hebung (besonders auf dem Lande) er in der Erfiillung
folgender vier Bedingungen sieht: @) Jede grossere Dorfgemeinde
soll ihre Schule; &) jede Schule ein eigenes Haus; ¢) jedes Schul-
haus einen eigenen Lehrer; d) jeder Lehrer Frommigkeit und
Tugend als Mensch, Lehrfahigkeit und Lehreifer als Schulmann,
hinreichende Besoldung als ein Wesen, das nicht von der Luft
leben kann, haben. — Die Hauptsumme aller Schullehrer-
tugenden ist Liebe und frohe Laune,.

Nachdem er iiber die Gymnasien und die in Bayern iib-
lichen Lyzeen, die er nicht zu Universititen ausgestaltet wissen
will, gesprochen, wendet S, in lingerer Ausfithrung sich den
Universitdten zu. Hier beklagt er insbesondere den sittlichen
Verfall und den falschen Freiheitsbegriff, mit dem Unzucht,
Schwelgerei, Schuldenmachen etc. verbunden seien, wovon die
Wegwerfung zuerst der positiven und dann aller Religion nicht
lange getrennt bleiben kann. Was gibt das fir Gesetzgeber,
Richter, Arzte etc.! Die Grundursache des sittlichen Verder-
bens findet er in der falschen Maxime, die das Wissen von der



— 204 —

Weisheit, das Lernen von der Zucht, die Erziehung des Kopfes
von jener des ganzen Menschen trennt. Nach diesem modror
wetdos bestimmen sich die Pflichten der Universitéitslehrer.

Niher ausgesprochen hat sich S. in einer Rektoratsrede
tber den ,Geist der akademischen Gesetze. Das folgende Zitat
gibt tber Inhalt und Tendenz hinreichenden Aufschluss: ,Da
das Gesetz den akademischen Jinglingen nur das gebietet,
ohne was weder die zur Selbstbildung nétige Ruhe, noch der
rege Kifer in der Selbstbildung, ohne was weder der Stufen-
gang in der wissenschaftlichen Kultur, noch der Charakter der
kiinftigen Berufstreue bestehen kann; da das Gesetz nur das
verbietet, was den Zweck der Universititen entweder ganz
vernichtet oder wenigstens sehr erschwert: so sieht der Ver-
nunftblick, der nur auf den Sinn des Gesetzes sieht, in dem
Gesetze, das die zerriittete Willkiir bildet, notwendigerweise
nichts anderes, als einen Freund, der dem menschlichen Geiste
den Aufschwung in sein hoheres Element erleichtert, — denn
ist der Geist einmal in vollem Fluge, dann mag er sich selber
Gesetz sein.“

Vielleicht wire es nicht ganz iiberfliissig, wenn die im
Jahre 1910 gegriindete Gesellschaft fiir Hochschulpiadagogik
den einschligigen Bemerkungen unseres Schriftstellers einige
Beachtung schenken wollte.

4. Die Erziehung in besondern Instituten ausserhalb der
Familien soll alle Vorteile der Erziehung durch Eltern, Haus-
lehrer, offentliche Schulen mit den Vorteilen einer bestéindigen
Aufsicht und einer besonderen Organisation des Hauses ver-
binden und zugleich die Nachteile, die aus dem Zusammenleben
vieler Zoglinge leicht entstehen, fernhalten. Solche Anstalten
sind Ritter-, Militar-, Kunstakademien etc., Seminare fiir Lehrer
etc. Unter allen Instituten ist das bedeutendste die Pflanz-
schule werdender Seelsorger, das schwierigste aller Institute
ist die Idee einer Akademie der Wissenschaften.

5. Obgleick schon wihrend der Erzichungsepoche der Zog-
ling sein Selbsterzieher werden kann und soll, so ist doch der
Austritt aus der Gewalt der Erziehung der eigentliche Eintritt
in die Selbsterziehung, womit die Schule des Lebens beginnt.
Diese soll ihn zur Einsicht fiihren, was die Erziehung a) an
ihm versaumt, b) verdorben, ¢) ihm Gutes gegeben, d) was sie
ithm nicht geben konnte, ndmlich die ruhige Fassung des Ge-



— 205 —
miites, die nur durch die Feuerprobe der Leiden und die Energie
der Selbstbeherrschung errungen werden kann. — Daraus gehen
die vornehmsten Pflichten der Selbsterziehung hervor.

Im Jahre 1794 gab S. seinen Schiilern nach einem zehn-
jahrigen Unterricht Lebensregeln mit, die als , Warnungen an
Jiinglinge, die in die Schule des Lebens hiniibertreten® an dieser
Stelle der Piadagogik ihren Platz gefunden haben. Die wich-
tigsten sind: Lasset die Glaubens- und Sittenlehre der katho-
lischen Religion die Richtschnur eures Denkens, Wollens und
Handelns sein. — Die hl. Schrift und die Kirchenviter seien
euch die liebsten Biicher. — Verbindet mit der Lauterkeit der
Lehre Heiligkeit des Sinnes und Wandels. — Dringet auf Hand-
habung der Ordnung in Staat und Kirche. — Gegen jede Obrig-
keit beweiset Gehorsam, Ehre, Vertrauen. — Hiitet euch vor
Spaltung, Ketzerei, Schwirmerei und vor allen Ubeln, die damit
verbunden sind. — Machet zum Gegenstand eures Studiums
nur die besten Biicher; meidet subtile Fragen; leget kein Ge-
wicht auf das Ausserordentliche, z. B. auf Erscheinungen. —
Leget alles Gewicht auf Beseitigung der Eigenliebe; tuet Gutes
und hoffet auf den Herrn. — Hiitet euch vor geheimen Gesell-
schaften, sowie vor den torichten Versuchen der stiirmischen
Neuerungs- und Verbesserungssucht.

II. 1. Die Haupttugend des weiblichen Geschlechts ist
Reinheit, Schamhaftigkeit, Sittsamkeit. Darnach bestimmt sich
das Grundgesetz der weiblichen Bildung: Bewahre, wie dein
Auge, die zarte Scheu vor allem, was befleckt. Beherzigens-
wert, nicht zuletzt fiir die Gegenwart, sind auch Sailers Be-
merkungen iiber die vorziiglichsten Eigenschaften einer guten
Tochter, sowie iiber die notwendigen Wissenschaften und Kiinste
des Weibes. Wie weit ist man heutzutage von diesen selbst-
verstiandlichen Wahrheiten mancherorts entfernt!

Um den Jingling zu dem zu machen, was er sein soll,
miusste man ihm mit Beispiel, Zucht, Wort und Liebe das Uni-
verselle aller ménnlichen Bildung tief in die Seele prégen.
Dies Universelle heisst: Der Jingling lerne friihe tragen die
Biirde des Lebens, d. h. die Biirde des Entbehrens, des Dul-
dens, der Arbeit, der Selbstaufopferung, und lerne, bei dem
glithendsten Eifer fir Wissenschaft und Kunst, die héchste Weis-
heit in der heiligen Scheu vor Unrecht und in tiefer Achtung
fir das Gottliche zu setzen. Man halte den Jiingling sodann



— 206 —

fern von schlechter Gesellschaft und bringe ihn in die Atmo-
sphire guter, froher Jinglinge, deren Vorbild sein Gesetzbuch,
deren blosser Anblick sein rettender Schutzgeist wiirde. Drit-
tens miusste dem Jiingling der Mentor nicht fehlen, der sein
Vertrauen gewinnt und dadurch seinen Ratschligen eine sie-
gende Kraft verschafft.

2. Die staatsbiirgerliche Erziehung besteht in der Bildung
der Vaterlandsliebe in den jungen Menschenherzen. Um also
den jungen Biirger zu bilden, bilde man den Menschen, und
um den Menschen zu bilden, bilde man vorziiglich den Charakter
des Wohlwollens und der Religion. Das Wohlwollen wird das
Vaterland lieben, die Religion wird das Wohlwollen stets mit
himmlischer Kraft tranken und fruchtbar machen; Wohlwollen
und Religion werden in ihm keine Spur der Unbescheidenheit,
der Unenthaltsamkeit und der Ungerechtigkeit dulden. Ein
solcher Biirger wird nicht iiber das Bestehende rédsonieren, son-
dern es achten, der Obrigkeit gehorsam sein und das Interesse
fir das Gesamtwohl als seine hochste Biirgerpflicht ansehen.
Er wird ferner nicht fremde Sitten und Moden uberschitzen,
sondern etwas Rechtes lernen, um seine Stelle auszufillen.

3. Die schwerste und wichtigste aller Menschenbildungen
ist die des kiinftigen Regenten. Soll sie gedeihen, so miisste
a) im Regenten der Mensch und 6) im Menschen der Regent
ausgebildet werden.

ad @) Der Mensch ist im Regenten nicht gebildet, wenn
er nicht gelernt hat: «) sich selber zu kennen, sich selber zu
beherrschen, sich selber auf der Bahn des Guten stets vorwiirts
zu treiben; ) die Menschen zu kennen, in jedem Menschen
den Menschen zu ehren, mit jedem Menschen auf die menschen-
wirdigste Weise umzugehen; y) die Religion in ihrer Lauter-
keit zu kennen, die Religion in sich selber zu griinden nach
ihrer Heiligkeit, die Religion in seinem Leben darzustellen nach
ihrer Liebenswiirdigkeit.

ad b) Der Regent ist in dem Menschen gebildet, wenn er:
«) die grosse Aufgabe des Privatfiirsteniebens und die noch
grossere des oOffentlichen Fiurstenlebens kennen gelernt hat.
Wenn der First im Privatleben ein Bild der Ordnung ist, ein
treuer Gatte, ein guter Vater, ein edler Herr seinen Dienern,
so wird die Ordnung auch in den Staat iibergehen. Des 6ffent-
lichen Firstenlebens Aufgabe ist, die besten Manner zu sam-



— 207 —

meln, damit durch die Urteile der Weisesten und Recht-
schaffensten die Vernunft sich selber in dem Fiirsten personlich
konzentriert; damit dieselbe Vernunft durch dic Kanile der
Gesetzgebung auf die Volker ausfliesst und durch Vollstreckung
der Gesetze die Volker unter sich und mit dem Fiirsten einigen
und in dieser Einheit erhalten kann. @) Zur Regentenbildung
gehort ferner die Voriibung zur Erfillung dieses Fiirstenberufes
im Privat- und offentlichen Leben. Der Firstensohn wird ab-
weisen die Schmeichler, die blinden Eiferer, die das bessere
Neuere verketzern, die blinden Neuerer, endlich die geheimen
Denunzianten. y) Hiermit verkniipft der Regent die Kenntnis
der Geschichte seines Landes und des Zeitgeistes, sowie die
Ausforschung der besten Manner, die, gekannt oder ungekannt,
die Kleinodien seines L.andes ausmachen.

III. 1. Als erster Anhang zur Padagogik folgt nunmehr
die friher nicht gedruckte Weisheitslehre in Maximen fiir kiinf-
tige Regenten, welche 5. im Jahre 1803 fiir den damaligen Kron-
prinzen von Bayern, den spiitern Konig Ludwig I., verfasste.
Die Abhandlung ist im wesentlichen eine weitere Ausfiihrung
dessen, was der letzte Abschnitt der Pidagogik in kirzerer
Form bringt. — Es sei hier nur darauf hingewiesen, dass in
dem Kapitel tiber Nationalbildung ausgefiihrt wird, dass alle
Bildung einer Nation ohne Bildung durch Religion und zur Re-
ligion nichts sei, als ein Festungsbau in der Luft zwischen
Himmel und Erde. Denn unter allen Prinzipien der National-
bildung ist die Religion das Eine hochste und zugleich die Seele
aller tbrigen Bildungsprinzipien.

2. Als zweite Zugabe finden wir eine akademische Rede,
welche ,von dem Verhalten des denkenden Mannes in Hinsicht
aaf sein Zeitalter® handelt. Der Inhalt lasst sich kurz dahin
zusammenfassen: Es besteht das Gesetz: Priife, beherrsche, be-
arbeite dein Zeitalter. Und dieses Gesetz "ist dem Einzelnen
und der Gesellschaft, dem Philosophen und dem Theologen,
dem Staate und der Kirche gegeben.

Des Verfassers Worte, in denen er diese Lehre auf die
Kirche anwendet, moégen hier mitgeteilt werden: ,So wenig
die Kirche in ihren Anordnungen den Geist des Zeitalters aus
den Augen lassen darf, um nichts Unbestehliches bestehlich
machen zu wollen, und durch Festhalten unhaltbarer Einrich-
tungen sich nicht das notige Ansehen zur Aufrechthaltung der



— 208 —

offentlichen Gottesverehrung und zur Darstellung des Gott-
lichen, Ewigen zu rauben: so wenig darf sie den Geist des
Zeitalters zur Norm ihrer Verordnungen machen, indem sie
sonst aufhoren wiirde, bestehende Norm des religiosen Sinnes
und Wandels zu sein. Es miisste eine Anarchie aller Religionen
werden, wenn der jedesmalige Geist des Zeitalters, der nur
eine zeitliche Dauer haben kann, der Massstab der ewigen An-
gelegenheiten des menschlichen Geschlechtes werden sollte. —
Es darf aber ebensowenig die gerechte Erwerbung einer Ver-
besserung, die etwa das Zeitalter mitbringt, unbefriedigt gelassen
werden, damit nicht durch die Festhaltung des FEinzelnen, das
tiberfliissig und driickend geworden ist, die Auflésung des Ganzen
angebahnt und beschleunigt werden moge.“

3. Zuerst 1808 erschien ,Friedrich Christians Vermiichtnis
an seine lieben Sohne. Deutschen Jinglingen in die Hand gegeben
von einem threr Freunde.* Seine Lehren legt S. hier einem
guten, weisen Vater in den Mund, den er Friedrich Christian
nennt, weil er in Christus Heil und Friede gefunden hatte.
Dieser sieht, dass in seinem Zeitalter Religion und Gerechtig-
keit immer wankender wurden — ist es etwa in unserer Gegen-
wart anders? Um seine Sohne, die nun bald ohne Vater sein
werden, auf dem rechten Wege zu halten, hinterldsst er ihnen
seine Lehren als letztes Verméchtnis. Er warnt sie vor den
Idolen der Zeit, der Religionslosigkeit, der ziigellosen Freiheit,
der unbegrenzten Risonierlust etc. Er warnt sie, dem Scheine
zu trauen. Er mahnt sie: Suchet zuerst das Reich Gottes.

Mit Recht hat diese in besonders warmen Worten und in
herzlich-eindringender Sprache verfasste Abhandlung als letzter
Anhang zur Piddagogik eine Stelle gefunden. In Anbetracht
unserer Zeitverhiltnisse, die denen Sailers nur zu dhnlich sind,
wire es ein recht verdienstliches Unternehmen, ,Friedrich
Christians Vermichtnis* moglichst vielen Jiinglingen zuging-
lich zu machen und durch Wort und Beispiel sie zur Beherzi-
gung und Befolgung solcher Lehren anzuleiten. —

MENN.
(Weitere Artikel folgen.)




	Johann Michael Sailers Geistesarbeit : 1751-1832

