
Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 5 (1915)

Heft: 2

Artikel: Idee und Geschichte in der Theologie Fr. A. Staudenmaiers

Autor: Gilg, Arnold

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-403863

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 04.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-403863
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


162

Idee und Geschichte

in der Theologie Fr. A. Staudenmaiers.

II. Kapitel.

Die Schätzung des Individuellen, die im Gegensatz zur
Geistesrichtung der Aufklärung in den Tagen des deutschen
Idealismus sich wieder geltend machte und mehr und mehr
stieg, wurde keineswegs nur von Seite der ausgesprochenen,
hartnäckigen Vertreter der alten Denkweise bekämpft. Ernste
Gefahr drohte ihr sozusagen im eigenen Lager. Wie kam das '?

Zunächst Avaren überhaupt für die Meisten derer, die sich mit
Bewusstsein in die Reihen des neuen Geschlechts stellten, ja
an der Spitze des Zuges schritten, die neuen Motive und
Tendenzen noch mannigfach mit jenen andern verschlungen,
welche kaum erst ihre unumschränkte Herrschaft eingebüsst
hatten. Es verhielt sich nicht so, dass mit einem Mal in den

Köpfen der Gegner des Aufklärungszeitalters die Gedanken der
Väter völlig oder doch bis auf einen unbedeutenden Rest
ausgetilgt gewesen wären. Die Leidenschaftlichkeit ihrer Polemik
darf uns nicht irreleiten. Bei allem scharfen Kontrast, der sie

von der Aufklärung schied, konnten sie sich doch ihren
Nachwirkungen nicht einfach entziehen. Diese und jene ihrer
Auffassungen — und gar nicht bloss, soweit sie unverlierbare
Wahrheitsmomente in sich schlössen — lebten merklicher oder
leiser in ihnen fort und erzeugten dementsprechend zusammen
mit den neuen, mächtig sich regenden Anschauungen in ihrem
geistigen Dasein mehr oder wTehiger starke Spannungen. So

mochte auch das wiedererwachte Verständnis für das Besondere,
Einzelne bei manchen seiner eigenen Förderer auf das
überkommene Interesse am Allgemeinen, Ganzen stossen. Aber der



- 163 —

überall im Idealismus wahrzunehmende Versuch, das in
liebevoller Beobachtung erfasste Individuelle alsbald wieder mit
dem Allgemeinen zu verknüpfen J), wurzelte doch grösstenteils
in einem dem Allgemeinen zugewendeten Interesse, das sich
nicht lediglich als Erbe aus der Epoche der Aufklärung
begreifen lässt, wiewohl nicht zu verkennen ist, wie es im
Zusammenhang stand mit jener einen Hauptströmung innerhalb
der Auf klärungsbewegung, die mit Rücksicht auf die von ihr
verfochtene Erkenntnistheorie und Metaphysik als Rationalismus
bezeichnet wird. Seitdem die kritische Philosophie ihren Gang
in die Welt angetreten, bildete sich mehr und mehr ein neuer,
merkwürdiger Wissenschaftsbegriff heraus und gewann eben
zur Zeit der Romantik im geistigen Leben eine ungeheure
Macht und Bedeutung. Wer nach der treibenden Kraft in der
EntAvicklung dieses Wissenschaftsbegriffes forscht, der richtet
den Blick auf das genannte eigenartige Interesse am Allgemeinen.

Schon die Kantische Lehre zeugt von einer straffen
Konzentration auf das Allgemeine. Indem der Begründer des

Kritizismus unsere Erkenntnis als „ein Zusammengesetztes" *)

dartut und ihre konstitutiven Elemente, die aus dem Subjekt
stammenden formalen und das dem Subjekt in den .Empfin¬
dungen gegebene materiale, aufzeigt, erweckt er ZAvar den
Anschein, als ob er in keiner Weise das Apriorische gegenüber

dem Empirischen zu bevorzugen gesonnen sei, sondern
vielmehr die beiden Potenzen hinsichtlich ihres Wertes
einander koordiniere. Indessen lässt sich kaum übersehen, dass
das Rationale bei Kant doch einen merklichen Vorrang erhält.
Das Rationale trägt den Charakter der Allgemeinheit und
Notwendigkeit. Das aus der Erfahrung Fliessende ist zufällig.
Die cognitio ex datis, das „historische" Wissen, tritt zurück
vor der cognitio ex principiis. Es wird nicht ernstlich eine
Methode erstrebt, die einen Ausgleich zwischen Deduktion und
Induktion, eine innere Synthese beider Verfahren bedeuten
würde. Den Sätzen echter Wissenschaft eignet apodiktische
Gewissheit ; zu solcher bringt es die Erforschung des Einzelnen,
Empirischen niemals. Die rationale Art der Wissenschaft
bedingt auch ihre systematische Struktur. „Unter der Regierung

') Vgl. Köhler, W., Idee und Persönlichkeit in der Kirchengeschichte,
Tübingen 1910, S. 81.

*) Kritik der reinen Vernunft, ed. Kehrbach, S. 647.



— 164 —

der Vernunft dürfen unsere Erkenntnisse keine Rhapsodie,
sondern sie müssen ein System ausmachen *)." Die Idee eines
Ganzen, das den verschiedenen Erkenntnisteilen vorangeht,
bewirkt im Wissen eine architektonische Einheit. Alle Zufällig- •

keit ist ausgeschlossen. Die Avesentlichen ZAvecke der Vernunft
dominieren und gestalten das Ganze zum Organismus.

Weit stärker als bei Kant offenbart sich nun aber der Trieb
zum deduktiven Denken bei seinen Nachfolgern. K. L. Reinhold

entdeckt im Satz des BeAvusstseins ein höchstes Prinzip,
aus dem er die Resultate des Kantischen Philosophierens
ableitet, und Fichte übernimmt diesen obersten, unmittelbar
evidenten Grundsatz als Ausgangspunkt seiner Wissenschaftslehre.

Die Zaubermacht der Spekulation ergreift die Geister
und ruft ein gesteigertes Gefühl von der Souveränität der
a priori konstruierenden Vernunft hervor. Die Hemmungen,
welche mit der Position des Königsberger Meisters gegeben
sind, fallen weg. Immerhin respektiert Fichtes Philosophie
insofern noch eine Grenze, als ihr Urheber nicht die Möglichkeit
behauptet, „das einzelne der sinnlich gegebenen Materie des
Bewusstseins zu erklären oder aus dessen allgemeinen Formen
abzuleiten"2). Bei Schelling aber bricht der schrankenlose,
absolute Idealismus durch. Der neue Wissenschaftsbegriff
vollendet sich in einer Weise, die wohl gestattet, von ihm
geradezu als einem „dämonischen" zu reden, dessen erste
Forderung dahingeht, „alle Induktionen in Deduktionen
umzusetzen und so den natürlichen Zusammenhang der Dinge und
Gedanken zum ZAveck der Konstruktion in sein Gegenteil zu
verkehren" 3). Das klassische Dokument für diesen Höhepunkt
der Entwicklung liefern die Vorlesungen über die Methode des

akademischen Studiums4). Hier wird gleich zu Anfang vom
„absoluten Begriff der Wissenschaft" (541 ff.) gehandelt und
darauf hingewiesen, dass „auch in der Wissenschaft" — wie

') A. a. O., S. 628.
s) Windelband, W., Lehrbuch der Geschichte der Philosophie', Tübing*en

1907, S. 498.
3) Schols, Heinr., Christentum und Wissenschaft in Schleiermachers

Glaubenslehre2, Leipzig 1911, S. 51. Vgl. auch desselben Verfassers
„Einleitung" in der kritischen Ausgabe A-on Schleiermachers „Kurze Darstellung
des theologischen Studiums", Leipzig 1910, S. XX f.

4) Schellings Werke. Auswahl in drei Bänden. Herausgegeben von
Otto Weiss. Bd. II, S. 537—682, Leipzig 1911.



— 165 —

also überhaupt — „das Besondere nur WTert" hat, „sofern es

das Allgemeine in sich empfängt" (542). Die Forderung
Avird aufgestellt, dass man „vom Geist des Ganzen ergriffen",
die einzelne Disziplin des Wissens als „organisches Glied"
erfasse (544). „Der besondern Bildung* zu einem einzelnen Fach
muss also die Erkenntnis des organischen Ganzen der
Wissenschaften vorangehen" (543). Die Einsicht in den „lebendigen
Zusammenhang aller Wissenschaften" ist unerlässlich, zumal
in einer Zeit, „wo sich alles in Wissenschaft und Kunst
gewaltiger zur Einheit hinzudrängen scheint" (ibid.). Ins „Reich
des Allgemeinen" soll der Geist sich erheben. Dazu verhilft
ihm die Philosophie (542), „die Wissenschaft aller
Wissenschaften", die als „besondere Wissenschaft zugleich die absolut
allgemeine" ist (544). Aus dem schlechthin Allgemeinen quellen
die Ideen hervor, die „das Lebendige der Wissenschaft" sind
(561), die auch allererst bestimmen, „Avas rechte, Avas wirkliche
Erfahrung sei" (560). An die Ideen soll man sich denn halten,
nicht an die empirischen Erscheinungen. Diese Regel gilt
insbesondere jener Wissenschaft, die sich um ein wahres
Verständnis der Religion zu bemühen hat, der Theologie. Zwar
ist gerade ein charakteristisches Merkmal ihres Wesens eine

eigentümliche Beziehung auf die Geschichte (616). Sie stellt
„die höchste Synthese des philosophischen und historischen
Wissens" dar (ibid). Aber jene Beziehung gründet sich nicht
etwa allein darauf, „dass die besondern Formen des Christentums,

in welchen die Religion unter uns existiert, nur geschichtlich

erkannt werden können" (617); sie wird vielmehr recht
eigentlich dadurch bedingt, „dass in dem Christentum das
Universum überhaupt als Geschichte angeschaut wird"
(ibid.), dass „das Christentum seinem innersten Geist nach und
im höchsten Sinne historisch ist (618). Zur Theologie kommt
es darum nicht ohne „die höhere christliche Ansicht der
Geschichte", die endgültig mit der Wertung der Geschichte als
einer Reihe zufälliger Begebenheiten oder als bloss empirischer
NotAvendigkeit gebrochen hat (621), sie in ihrer „ewigen
NotAvendigkeit" begreift und so die Möglichkeit behauptet, sie zu
konstruieren (622). „Die historische Konstruktion des Christentums"

zu liefern, ist die erhabene Aufgabe. Wer sich damit
beschäftigt, erhebt sich „über die empirische Verkettung* der
Dinge" (629), vertieft sich überall in die spekulativen Elemente,



— 166 —

schält das „Esoterische" aus seiner Umhüllung heraus, und
wirrt nicht fort und fort die Fragen nach dem Faktischen und
nach dem Idealen ineinander (634 f.). Bei aller Betonung der
anzustrebenden Verbindung von Spekulativem und Historischem
läuft Schellings konstruktives Verfahren letztlich doch auf eine
strenge Deduktion der christlichen Grunddogmen hinaus.

Es ist ein eben in neuester Zeit wieder eifrig erörtertes
Problem, ob und inwieweit Schleiermacher dem idealistischen
Wissenschaftsbegriff, den er in seiner philosophischen Arbeit
leitend sein lässt, auf seine Theologie Einfluss verstattet, oder
mit andern Worten : ob und in welchem Mass er nach der
aprioristischen Methode in seiner Dogmatik verfährt. Die Ant-
Avorten l) auf diese ungemein schwierige Frage gehen sehr weit
auseinander. Der Grund davon liegt zweifellos zunächst in
einem Spezifikum des Schleiermacherschen Denkens, nämlich
in seiner Richtung aufs Konziliatorische, Ausgleichende,
Vermittelnde. Je nachdem von den Forschern die eine oder die
andere Seite der mannigfachen Spannungen im System des

grossen Mannes als dessen tiefste Intention hervorgehoben
wird, muss das Bild sich stark wandeln. So findet man bald,
dass Schleiermacher von den beiden theologischen Methoden,
die er kenne, in seiner Glaubenslehre absichtlich nur die eine,
diejenige der „kirchlichen" Theologie, handhabe, Avonach er
lediglich den Glaubensinhalt entfalte und, mit der der religiösen
Erfahrung immanenten GeAvissheit sich begnügend, auf einen
Avirklichen Wahrheitsbeweis verzichte, den er vermittelst der
spekulativen Methode der „wissenschaftlichen" Theologie in
der religionsphilosophischen Skizze seiner Ethik erbringe, bald,
dass seine Dogmatik keineswegs im rein deskriptiven Stil
verfasst sei, dass vielmehr auch hier der gegenüber dem Schelling-
schen freilich gemildert erscheinende Kantische Apriorismus
sich deutlich zeige, aber wegen seines Unvermögens, zu leisten,
was er leisten sollte, von Schleiermacher in verfehlter Weise
umgebogen und auf einen unzulänglichen Empirismus bezogen

1) Vgl. die bereits genannten einschlägigen Arbeiten von Schols und
Wehrung, ausserdem Süskind, H., Christentum und Geschichte bei Schleiermacher,

Tübingen 1911, und desselben Verfassers ausführliche Besprechung
vonWehrungs Buch „Die philosophisch-theologische Methode Schleiermachers"
in „Religion und Geisteskultur" (Herausgeber: Th. Steinmann), Göttingen
1914, Heft 1.



— 167 —

werde, bald endlich, dass Schleiermacher überhaupt nicht in
sich die Nötigung verspüre, das Christentum, dieses phaeno-
menon sui generis, irgendwie auf geschichtsphilosophischem,
spekulativem Weg zu sichern. Ohne mir schon ein definitives
Urteil zu erlauben, möchte ich es doch gegenAvärtig als ziemlich

verbürgt erachten, dass man von einer methodischen
Einheitlichkeit der Glaubenslehre nicht reden kann. Dass zumal
die Einleitung von ferne nicht den Charakter eines historischen
Referats trägt, gesteht der Verfasser selber zu. Allein auch
die eigentliche Dogmatik erweist sich trotz seiner gegenteiligen
Versicherungen weithin als durch seine philosophischen
Spekulationen bestimmt. So sehr Schleiermacher wider Schellings
Fassung der theologischen Disziplin sich wendet *), die Macht
des neuen Wissenschaftsbegriffs wirkt auch in seine Dogmatik
hinein.

Wir nähern uns Staudenmaier. Von Schleiermacher führt
nämlich der Weg hinüber zu Drey. Bereits Scholz ä) hat darauf
hingewiesen, dass dessen Enzyklopädie 3) das erste literarische
Zeugnis für die Wirkung der theologischen Programmschritt
des Berliner Gelehrten ist. Tatsächlich arbeitet der Begründer
der katholischen Tübinger Schule durchaus mit dem
Wissenschaftsbegriff des Idealismus, wie ihn eben auch Schleiermachers

„Kurze Darstellung" entwickelt. Es liegt ihm vor
allem daran, „dem Auffassen der Wissenschaft, zumal der
Religionswissenschaft, aus dem Gesichtspunkte der Zufälligkeit
vorzubeugen" (IV). Die Wissenschaft darf nicht „als etwas
bloss Gegebenes" erscheinen (ibid.). Es muss dem Kandidaten
klar werden, wie der Gegenstand seiner Studien „mit seinem

') In der Rezension von Schellings „Methode des akademischen
Studiums" (Aus Schleiermachers Leben. In Briefen, ed. Jonas und Dilthey,
1863, 4. Band, S. 584). Vgl. auch „Kurze Darstellung2 " §§ 32 und 59, soAvie

„Glaubenslehre"' § 2, 2.

2) Einleitung zur „Kurzen Darstellung", S. XVI.
3) Dreg, Joh. Seb., Kurze Einleitung in das Studium der Theologie mit

Rücksicht auf den wissenschaftlichen Standpunkt und das katholische
System, Tübingen 1819. Das Buch gehört zu den allerbedeutsamsten
Leistungen der katholischen Theologie des vorigen Jahrhunderts. Um so

mehr ist es zu bedauern, dass es nur in einer einzigen Auflage erschienen
und daher heute sehr selten geworden ist. Vgl. auch Vermeil, E-, a. a. O.,
S. 33 f. Befremdlich ist, dass Werner (a. a. O., S. 474) dem wichtigen
Werklein kaum ein paar flüchtige Bemerkungen widmet.



— 168 -
eigenen innersten Wesen zusammenhange, Avie das Wissen um
denselben, mit dem menschlichen Geiste ursprünglich identisch,
aus diesem aufsteige" (V). Es ergibt sich die NotAvendigkeit
einer Avissenschaftlichen Konstruktion der Theologie. Dem
streng wissenschaftlichen Geist der Zeit *) „genügt nicht mehr
ein willkürliches und bloss zufälliges Trennen und Verbinden
der Begriffe, selbst nicht das historische Nachweisen derselben
durch Zeugnisse an Tatsachen, er sucht überall ihre höchste
Einheit in Ideen durch Konstruktion" (34). Allerdings bleibt
die Kirche „die Avahre Basis alles theologischen Wissens. Von
ihr und durch sie erhält der Theolog den empirisch gegebenen
Stoff desselben ; durch die Beziehung auf sie müssen alle seine
Begriffe erst Realität gewinnen, ausserdem laufen sie in luftige,
haltungslose Spekulation aus; in sie muss sein Wissen sich
wieder praktisch ergiessen, sonst bleibt es müssiges, zweckloses

Umhertreiben" (33). Aber die bloss historische oder
empirische Kenntnis enthüllt das Wesen eines Dinges noch nicht
(150). Sie muss sich zu eigentlicher Wissenschaft erheben2).
Es gilt, den Inhalt der christlichen Religion auf eine Idee
zurückzubringen und aus dieser in gehöriger Deduktion des

Einzelnen darzustellen (41). Die echt Avissenschaftliche Theologie

Avandelt die Geschichte Christi in lauter Ideen um (ibid.!,

') Über die veränderte geistige Situation und deren Bedeutung vgl.
auch S. 56: „Seit den drei letzten Dezennien haben die grossen ReA-olutionen,
die auf dem Gebiete der deutschen Philosophie vorgefallen sind, natürlich
auch auf die Theologie herüberg'ewirkt, und zwar wegen der innig'ern
Berührung der beiden Wissenschaften, auf die Theologie zum Teil stärker
als auf die übrigen Wissenschaften. Dadurch hat sich das Gefühl der
Notwendigkeit ergeben, wie die Wissenschaft selbst, so auch die Einleitung
dazu auf eine Weise umzubilden, die den jetzt viel strenger gewordenen
Anforderungen an eine positive Wissenschaft mehr Genüge leiste. Und
da der Geist der neuern Philosophie überhaupt neben einer strengen
Begründung der Sachen aus ihren tiefsten Prinzipien auch eben so strenge
auf die wissenschaftliche Form in ihrer Anordnung und auf Systematismus
in der Durchführung hingearbeitet hat, so haben darin diejenigen, die in
der letzten Zeit Einleitungen in das Studium der Theologie \~erfassten,
auch ihren Hauptzweck gesetzt." — In demselben Paragraphen (§ 84)
zieht Drey anmerkungsweise Schellings enzyklopädische Vorlesungen heran
und urteilt, dass sich in der 8. und 9. „einzelne sehr zu beherzigende
Bemerkungen über eine Avissenschaftliche Auffassung des Christentums und eine
Avissenschaftliche Behandlung der Theologie" fänden.

2) Den Unterschied zwischen „Historie" und „Wissenschaft" macht
Drey durchweg in seinem Buch.



— 169 —

entreisst so die Offenbarungstatsachen der Zufälligkeit (65) und
begreift das Christentum in seiner Notwendigkeit und Wahrheit

(63; 209).
Staudenmaier ist kaum erst durch Drey mit dem neuen

Wissenschaftsbegriff bekannt geworden. Schon in Ellwangen
beschäftigen ihn, da er über Wesen und Studium der
Geschichte nachsinnt, Schellingsche Gedanken '). Aber allerdings
bringen dann die Universitätsjahre ein tieferes Verständnis.
Die Anregungen des geistvollen Lehrers Averden in emsiger
Schellinglektüre verarbeitet und verwertet2). Insbesondere
richtet sich der Blick auch auf die tapfern Bestrebungen der
Landshuter Theologen Thanner und Zimmer3), die zu
begeisterter Aneignung der Schellingschen Spekulation ermuntern.
Das Allgemeine, Ganze bewährt an dem jugendlichen Denker
seine Anziehungskraft. Schellings Genialität und Kühnheit packen
ihn mächtig. Die aus der Enzyklopädie des Philosophen
hervorleuchtende Wissenschaftsidee übt auf seinen empfänglichen
Geist eine faszinierende und nachhaltige Wirkung aus. Das
zeigt sich in manchen Publikationen aus der Giessener Zeit4).
In seiner E1 redet er von Schelling rühmend als von dem

*) Vgl. Lauchert, S. 14.

2) Lauchert, S. 48 f.
3) Über die katholische Schellingschule s. Werner, a. a. O., S. 305 ff.

und Vermeil, a. a. O., S. 22 f.
*) Laucherts Urteil, dass Staudenmaier seine ehemalige „schellingisie-

rende Richtung" bereits zur Zeit der frühesten gedruckten spekulativen
Arbeiten „überwunden" habe (S. 49), widerspricht dem tatsächlichen Befund.
So viel ist richtig, dass der Theologe Schellings Pantheismus sich nicht
zu eigen gemacht hat. Allein damit ist noch keineswegs ein völliges
Abrücken von Schellingschen Gedanken gegeben. Helfferich redet durchaus
zutreffend, wenn er in seiner Rezension der Ph Ch hervorhebt, Staudenmaier

lege „noch in seinem Scotus Erigena eine unverkennbare Hinneigung
zu den Prinzipien des Schellingschen Systems in seiner ursprünglichen
Form an den Tag" (Th St Kr 1842, S. 561). Es gilt mindestens für die
Giessener Jahre von Staudenmaiers Verhältnis zu Schelling' dasselbe, was
er selbst über seine Stellung zu Hegel verlauten lässt, dass er nämlich in
dessen Philosophie auch jene Seite sehe, die einen ewigen Charakter habe,
dass er nicht glaube, „mit einem Satz seien in dieser Philosophie auch alle
zusammen angenommen, und ZAvar notwendig angenommen, weil dies eben
durch die grosse Konsequenz gefordert werde", dass er, ohne vieles zu
adoptieren, dem Guten und Vortrefflichen des Systems sich nicht ver-
schliesse (Vgl. Sc E, S. 13 und E1, S. 8). Später freilich tritt allmählich eine
kühlere Schätzung ein.

Internat, kirchl. Zeitschrift, Heft 2, 1915. 12



— 170 —

Schöpfer des allein wahren Begriffs der Wissenschaft, der die
Schranken Kants und Fichtes überwunden habe (783). Bleiben
diese in der Statuierung starrer Gegensätze gefangen, so
schreitet er vorwärts zu einer Anschauung, die die Wissenschaft

als „systematische Totalität", als „Einheit in der Totalität
der Momente" begreift '). Er beginnt die Zeit, „in welcher das

spekulative Erkennen auch seine vollendete systematische Form
erhalten sollte" (ibid.). Die „trefflichen" Vorlesungen über die
Methode des akademischen Studiums, voll von grossen und
tiefen Gedanken, entfalten mehr und mehr ihre Wirkungen
(E1, 9; JThchPh 1834, Bd. I, 100). Die „philosophische
Konstruktion des Christentums" ermuntert Zimmer „zu der Idee
eines grossartigen Systems" (E1, 784). Hegels Methode ist nur
um weniger Aveiter entwickelt als die Schellingsche (ibid.). Der
beiden Philosophen Enzyklopädien stellen zwar noch nicht jene
allgemeine Wissenschaftslehre dar, „die uns in den vollen und
ungetrübten Besitz der höchsten und allgemeinsten Erkenntnis
setzen würde" (E1, 10). Doch wenn auch die Aufgabe der
Lösung noch harrt, so gilt es gleichwohl, dass „in der Gegenwart

und jüngsten Vergangenheit sehr viel für eine solche
Lösung geschehen ist". Das Angefangene eröffnet eine ver-
heissungsvolle Perspektive (ibid.). Jedenfalls ist der „Geist des

Philosophierens" mächtiger als vielleicht jemals zuvor
angeregt (E1, 9) «).

') Aus der obigen Skizze geht hervor, dass Staudenmaier Schellings
Verdienst überspannt. Die Begriffe des Systems und des Organismus
spielen bereits beim Begründer des Kritizismus eine bedeutsame Rolle.
Aber es tritt hier wie anderwärts zutage, dass unser Theolog'e mit manchen
Denkern des Idealismus sich gewöhnt hat, aus vornehmer Höhe auf Kants
Arbeit herabzusehen und sie fast danklos hinzunehmen.

2) „Haben sie (sc. die kurz vorher genannten Schriften Schellings,
Hegels und Fichtes) auch bisher noch nicht allgemeinen Eingang gefunden,
dies in weiterem Sinne genommen, so haben sie doch umso gewisser die
Wissenschaften um vieles schon auch darum weiter gebracht, weil sie den
Geist des Philosophierens mächtiger, als es A'ielleicht jemals geschehen war,
anregten". Diese Äusserung ist in der 2. Auflage vom Jahr 1840 (S. 13)

getilgt. Die bei der Wahrnehmung dieser Tatsache sich nahelegende
Vermutung, es möchte sich zwischen 1834 und 1840 gegenüber der philosophischen

Zeitlage eine geAvisse Differenz mindestens der Stimmung
herausgebildet haben, wird im weitern bestätigt. Die Begeisterung und frohe
Zuversicht von ehemals erscheint in E' etwas gedämpft. Man vergleiche
die folgenden Fassungen miteinander:



171 —

E', 9 f.

„Die Enzyklopädie oder die
Wissenschaftslehre in dem Sinne, wie
die Philosophie sie zu geben
verspricht, könnte ihre Aufgabe nur
dadurch lösen, dass sie in der
Wirklichkeit bewiese, sie sei die Wissenschaft

von den ersten und letzten
Gründen und von dem wesentlichen
Zusammenhange aller Wissenschaften,

selbst derjenigen, die zu ihrem
Inhalte Positives haben. Als diese
Wissenschaft dürfte sie nicht wie
die andern untergeordneten
Wissenschaften, die ihre Prinzipien von ihr
herholen, auf einem obersten Grundsatze

beruhen, sondern sie musste
für alle einzelnen die Prinzipien
enthalten; sie wäre ein Ganzes, in
dem sich alle Momente gegenseitig'
bestimmen

Da nun aber das wirkliche
Vorhandensein dieser allgemeinen
Wissenschaftslehre, die uns in den vollen
und ungetrübten Besitz der höchsten

und allgemeinsten Erkenntnis
setzen würde, gegenwärtig noch
nicht allgemein zugestanden werden
kann, und wir daher diese Aufgabe
als eine solche ansehen müssen, die
in ihrer Vollkommenheit noch zu
lösen, obschon in der Gegenwart
und jüngsten Vergangenheit sehr
viel für eine solche Lösung
geschehen ist, und wir wahrscheinlich
in dieser Beziehung erst am Anfang'
des Endes stehen, so etc."

„Wenn auch die von der
Philosophie ausgegangenen Versuche,
eine allgemeine Wissenschaftsichre
aufzustellen, nicht als vollkommen
gelungen angesehen Averden können,
so haben wir ihnen doch umso g'e-
Avisser die Idee von einer
Avissenschaftlichen Enzyklopädie im
allgemeinen zu verdanken, die etc."

E2, 13 f.
(Zunächst wörtlich übereinstimmend

mit der 1. Auflage.)

„Dies hat aber die Philosophie
umso weniger vermocht, je
einseitiger sie, überall nur von sich
selber ausgehend, auf sich selber
sich berufend, verfahren ist. Denn
zur Lösung des Problems Avird, bei
der grössten Allseitigkeit des Geistes,
wesentlich noch erfordert, alle Avirk-
lichen Resultate, die bisher von den
Wissenschaften geliefert worden sind,
in der Weise organisch unter
einander zu verbinden, dass die neu
entstehende universelle Wissenschaft
zu ihrem Inhalt hätte die Coincidenz
des Entgegengesetzten

(Wörtlich übereinstimmend mit
der 1. Auflage.)

„gegemvärtig' noch nicht
zugestanden werden kann, und wir
daher diese Aufgabe als eine solche
ansehen müssen, die in ihrer
Vollkommenheit noch zu lösen ist, wenngleich

in der Gegenwart und jüngsten

Vergangenheit sehr viel für
eine solche Lösung geschehen ist,
obschon wir wahrscheinlich in dieser
Beziehung erst am Anfang*e des

Endes stehen, so etc."
(S. 15.) „Während die von der

Philosophie ausgegangenen
Versuche, eine allgemeine Wissenschaftslehre

aufzustellen, nicht als gelungen

angesehen Averden können, haben
wir ihnen doch vielfach die Idee
einer wissenschaftlichen Enzyklopädie

im allgemeinen zu verdanken,
die etc."



— 172 —

Staudenmaier lehnt sich also in seiner Auffassung der
Wissenschaft an die grossen Systembildner seiner Zeit an.
Sein Streben ist zwar nicht von ihrer allzu kühnen Universalität

erfüllt, richtet sich nicht auf ein Umspannen des
gesamten menschlichen Wissens. Er steckt sich ein bescheideneres
Ziel. Er will für das besondere Wissensgebiet der Theologie
ihre methodischen Grundsätze fruchtbar machen (vgl. auch
JThchPh 1835, Bd. V, 334). Hierbei dokumentiert er aber
dann freilich ein starkes Interesse am Allgemeinen, Ganzen.
UnAvissenschaftlich und geistlos erscheint ihm jene bis auf
Schleiermacher herrschend gewesene Art der Theologie, die
deren einzelne Zweige prinziplos aneinanderreiht. Auf solche
Weise muss die ReligionsAvissenschaft etwas durchaus
Mechanisches und Zufälliges Averden. Die geAvaltigste Fülle von
gelehrtem Material bleibt ohne wirklichen Nutzen. Der glänzendste
Reichtum an Kenntnissen entbehrt des Avahren Wertes. Die
Theologie trägt den Charakter der Polyhistorie. Das Alphabet
ist der Standpunkt, v*on dem sie ausgeht (E1, 6). Ein blosses

Aggregat (16), weist sie als räumlich nebeneinanderstehend
auf, was sachlich niemals zusammengehört, und als getrennt,
was nicht auseinandergerissen Averden darf (6). Sie entspricht
daher einem Geist, der nur „mit äusserlichem mechanischem
Aggregieren sich zu befassen vermag" (36). Aber einen Geist,
der auf einer gewissen Bildungsstufe angelangt ist, treibt sie

von sich ab (6). Er empfindet ihre Unförmigkeit als unerträglich.

Allein misst man denn der Form in wissenschaftlichen
Dingen mit Recht eine so hervorragende Bedeutung bei?
Heben die Verehrer der Form nicht vielmehr einen Streit an,
der, Aveil er sich um persönliche Liebhabereien und Velleitäten
dreht, ein müssiger genannt zu werden verdient? Können sie
höhere als rein ästhetische Argumente ins Feld führen? Ja.
Die Form ist auch für die Wissenschaft „nichts Unwesentliches,
nicht ein Erzeugnis der menschlichen Willkür" ; sie „richtet
sich nicht nach subjektiven Meinungen und blossen
Ansichten" (70). Wäre sie dem Wesen des Geistes fremd, bloss
äusserlich und unnatürlich ihm umgehängt wie ein Kleid, dann
könnte man allerdings nichts Besseres tun, als sie zu zerstören,
„damit der Geist frei sich bewege, und wir zu ihm ungehindert
kommen"; denn dann dürfte man in ihr nicht einmal nur etwas
Gleichgültiges, für den von ihr umschlossenen Inhalt Bedeutungs-



— 173 -
loses sehen (ibid.). Nun aber steht sie zum Inhalt „in einem
notwendigen Verhältnisse" (69). „In der wahren Form" gibt
sich „die wesentliche Gestaltung des Geistes in seiner lebendigen

Entwicklung" zu erkennen (70). „Der Geist führt sich
überall selbst in seine Form ein." Darum würde, Aver sie
zerstören Avollte, „den Geist nicht nur tief verletzen, sondern zum
Entweichen bringen" (ibid.). Ohne Form lässt echte Wissenschaft

sich nicht denken. Die Form aber, in der sie auftritt,
ist das System (69). Es besteht somit der Satz zu Recht:
„Keine Wissenschaft ohne System" (16). Doch Avie charakterisiert

sich das System Es ist organischer Natur (69). Darin
liegt eben der Fehler der Aggregat-Theologie, dass sie nicht
vom Prinzip des Organismus durchwaltet Avird. Ihren
Bestimmungen gebricht es an NotAvendigkeit und Einheit. Durch
ihre ungeistige Form (oder eigentlich Formlosigkeit) geht sie
alles Lebendigen verlustig (6). Im Organismus haben wir vor
uns einen geschlossenen „Kreis von lebendigen Verhältnissen,
die sich wechselseitig bedingen und bestimmen" (J Th ch Ph
1834, Bd. II, 314). Hier zeigt es sich, dass

^alles sich zum Ganzen Avebt,
Eins in dem andern wirkt und lebt".

Nicht nur sind die verschiedenen Teile aneinandergefügt,
sondern sie bilden ein Ganzes, „und zwar so, dass sie alle in-,
durch- und miteinander, alle nur in, mit und durch das Ganze"
bestehen. „Jeder Teil ist etwas Bestimmtes, das zugleich durch
sich besteht; aber es besteht nur durch sich, indem es durch
das Ganze besteht" (ibid.). Wie die Gesamtheit der
Wissenschaften und wiederum jede besondere erweist sich auch die

Theologie als ein solches organisches Ganze, das seinerseits

getragen und zusammengehalten wird von einem die einzelnen
Teile durchdringenden und in der rechten gegenseitigen
Beziehung erhaltenden Prinzip. Dieses Prinzip, die dem Ganzen

zugrundeliegende Idee, „kann nichts anderes sein als der
immanente Begriff der Wissenschaft selbst" (E1, 13 f.). Es leuchtet
ein, dass in der Sphäre des Organischen die Zufälligkeit keinen
Raum hat, dass da strenge NotAvendigkeit herrscht. Mit der
Notwendigkeit aber, die in der Totalität begründet ist, ist die Wahrheit
gegeben. Die Momente bewahrheiten sich wechselweise (15).
„Wie das Organische die Form des vollendeten Seins ist, so
ist der wissenschaftliche Organismus die Form der vollendeten



— 174 —

Wahrheit1). Seine wissenschaftliche Wahrheit hat somit das

Einzelne nur im Ganzen, im Systeme" (16). Umgekehrt darf
man freilich auch sagen : „Ein System, in welchem alle Begriffe
zu einer Einheit so verbunden sind, wie es durch die Natur
des Inhaltes selbst geboten ist, wodurch denn auch mit der
innern Notwendigkeit zugleich die innere lebendige Harmonie
sich darstellt, braucht einer aveitern BeAvahrheitung nicht; das

System hat seine Wahrheit in sich selbst, und alle andere
Beweisführung für die Wahrheit, die darin enthalten ist, taugt
zu nichts" (72). Aus der Tatsache des wissenschaftlichen
Organismus folgt dann, dass die wissenschaftliche Funktion sich

keinesAvegs in dem verständig-abstrakten Denken erschöpft,
das sich um die Erkenntnis des Mannigfaltigen bemüht. Es ist
ja gerade das bezeichnende Merkmal dieser Verstandestätigkeit,
dass durch sie nur die Bestimmtheiten und die Unterschiede
der einander entgegengesetzten Begriffe festgehalten werden.
Das sich Entgegengesetzte, Verschiedene, kann jedoch eben in
seiner Beschränktheit nicht verharren, „denn es ist in dieser
nichts Wahres"1 (14). Es muss sich als Moment einer hohem
Einheit unterordnen. Ausser der Verstandesoperation ist die
dialektische Vernunfttätigkeit unumgänglich. Sie löst vorerst —
das ist ihre negative Seite — die Bestimmungen des Verstandes
auf, so dass sie einander nicht mehr entgegen sind, sondern
ineinander übergehen. Die Einheit vermag nun hervorzutreten;
immanter Zusammenhang kommt in den Inhalt der Wissenschaft

(ibid.). Indessen die Vernunft hat auch „eine positive
Seite ihrer Wirksamkeit, weil sie das Allgemeine erzeugt und
das Besondere darin begreift. Dieses positiv vernünftige Moment
ist das Spekulative, das die Einheit der Bestimmungen in ihrer
Entgegensetzung auffasst und das Positive festhält, das sich
aus dem Übergange der entgegengesetzten Bestimmungen
ineinander und aus der Auflösung ihres Gegensatzes sich
ergeben hat. Das Vernünftige ist keine einfache formlose Einheit,
sondern ein Konkretes, das die Einheit der unterschiedenen
Bestimmungen enthält. Wie daher die Dialektik in der Nega-

') Diesen schon im Sc E (S. 28) sich findenden Satz hat Vermeil, dei-
die romantische Tübinger Theologie unter dem Gesichtspunkt betrachtet,
dass sie durchweg das „Mechanische" durch das „Organische" ersetze, als
Motto über seine Darstellung geschrieben.



— 175 —

tivität der Aufhebung besteht, so besteht die Spekulation in
der Aufbewahrung des Inhalts" (15)1).

Fassen Avir zusammen : Staudenmaier dringt auf eine streng
systematische Struktur der Wissenschaft. Das bedeutet bei ihm
nicht ein müssiges Spiel oder ein Befriedigen lediglich
ästhetischer Bedürfnisse, sondern hinter seiner Forderung steht die
Überzeugung, dass echte Erkenntnis erst vorhanden sei, sobald
sie zum geschlossenen Organismus geAvorden.2) Überall liegt die
Wahrheit im Ganzen und geht vom Ganzen aus auf die Teile
über. Das Einzelne, Besondere partizipiert an dieser Wahrheit
so lange nicht, als es in der Isolierung verharrt. Soll es als
Moment im Allgemeinen begriffen werden, so muss an die Stelle

') Auch wenn Staudenmaier hier nicht selbst auf Hegel verwiese,
musste schon die Terminologie seinen Lehrmeister verraten. Es ist ja
notorisch, wie Hegel im Begriff deR „Aufhebens" die beiden Momente der
Negation und der Konservation unterscheidet, zu denen dann als drittes
noch dasjenige der Elevation hinzukommt. Vgl. Fischer, K., Hegels Leben,
Werke und Lehre, 1, S. 310 f. (Geschichte der neuen Philosophie, Heidelberg

1901). Von einer dreifachen wissenschaftlichen Funktion (analytische,
synthetische und systematische Tätigkeit) redet Staudenmaier bereits Sc E,
27 f. Die Anlehnung an Hegel gibt sich aber noch nicht so deutlich zu
erkennen wie in der E'. Eine bemerkensAverte Abweichung von der ersten
Ausgabe zeigt dann E2. Der ganze § 19 der ersten Fassung (das Zitat in
unserm Text) ist darin nicht enthalten. Anlässlich der Definition der
dialektischen Vernunftoperation (E', 20) wird in einer Note gesagt: „So viel
Verdienst sich auch Hegel um die Methodik und namentlich um die
dialektischen Bestimmung'en erworben hat, so gross ist doch wieder der Miss-

brauch, den er selbst auf diesem Gebiete treibt, indem er durch seine
Dialektik bloss dem Pantheismus fröhnt, da er alle wirklichen Bestimmtheiten,

die der Endlichkeit gelten, aufhebt, um nach Niederreissung alter
Schranken alles in Gott als in das i'v xca nav zu verflüchtigen". Über die
auflösende Tätigkeit wird mit Zurückhaltung gesprochen, und die
charakteristischen Hegeischen Termini sind so ziemlich verschwunden. Das alles
bestätigt unsere Aufstellung hinsichtlich der Diskrepanz der beiden
Auflagen. Das Kapitel über die spekulative Methode in der Ch D (I, 157 ff)
schliesst sich an die Darlegungen von E1 an und bemüht sich wo möglich
noch mehr, aus der Nähe Hegels wegzukommen.

2) Es ist mit ein Beweis für die Macht dieser seiner Überzeugung,
dass Staudenmaier, der in seiner Enzyklopädie den Organismus des speziellen
theologischen Wissens darstellt, doch auch zuweilen den Organismus des

gesamten Wissens zum Gegenstand seines Nachdenkens erwählt. So sucht
er das Problem des Zusammenhangs der Theologie mit den andern
Wissenschaften zu lösen und in den verschiedenen Disziplinen das theologische
Moment aufzuzeigen. Vgl. J Th ch Ph 1836, Bd. VI, 1 ff. Der Aufsatz ist
in spaterer Überarbeitung als Freiburger Antrittsrede bekannt (WU).



— 176 —

der Empirie, die am Individuellen haften bleibt, die Spekulation

treten.
Es ist kein Zweifel, dass mit alledem ein starkes Interesse

am Allgemeinen bekundet wird, ein Interesse, das für die
Schätzung des Individuellen, die bis zur Anerkennung eines
im Besondern wirksamen Irrationalen geht, nicht ungefährlich
sein kann. Staudenmaier gibt sich denn auch grosse Mühe, die
Gefahr nicht akut Averden zu lassen. So lehnt er einen
einseitigen, reinen Apriorismus nicht minder entschieden ab als
die gemeine, geistlose Empirie. Beide Verfahren erscheinen ihm
unfähig, dem Positiven des Glaubens gerecht zu Averden (J Th
ch Ph, 1834, Bd. II, 261). Er ist mit Schleiermacher der Meinung,
dass das Eigentümliche der christlichen Gemeinschaft so wenig
rein wissenschaftlich begriffen oder abgeleitet wie auf bloss
empirische Weise aufgefasst werden kann. Keiner Wissenschaft
ist es ja möglich, das Individuelle durch den blossen Gedanken
zu erreichen und hervorzubringen, sondern sie muss immer
bei einem Allgemeinen stehen bleiben. Alle Konstruktion a priori
auf dem Gebiet der Geschichte scheitert an der Aufgabe, dass
das von oben Abgeleitete sich nun auch als wirklich dasselbe

zeigen sollte mit dem geschichtlich Gegebenen (ibid.,vgl. Schleiermacher,

Glaubenslehre 2, § 2, 2). Die Philosophie geht hinsichtlich

ihres Inhaltes schlechthin von sich selbst aus. Die Theologie
kann es ihr hierin nicht gleich tun; sie bezieht sich auf ein
Gegebenes. Dadurch wird sie nicht unwissenschaftlich. Denn
Wissenschaft ist immer da, „wo die besondern Momente einer
Lehre, sie habe zum Inhalt, was sie wolle, organisch zu einem
Ganzen verbunden wrerden" (a. a. 0., 307). Die Philosophie
kommt aber eben niemals durch sich selbst zum Christentum
(E1, 73). Ja, sie ist nicht einmal dazu berufen, es mit eigenen
Massstäben zu beurteilen oder mit eigentümlichen Mitteln zu
beweisen. Zwar soll man gewiss das Christentum prüfen, um
es nicht blindlings anzunehmen; „aber es wird sich am Ende
doch immer zeigen, dass das Christentum seine eigene und höchste
Kritik" (J Th ch Ph, 1835, Bd. V, 349), „sein eigener Beweis"
ist (a. a. O., 375), dass es diesen seinen Wahrheitsbeweis im
Bewusstsein des Menschen und der Menschheit durch seine

Wirkungen vollzieht (ibid). „Der christliche Geist muss sich
selbst verkünden, explizieren, darstellen" (J Th ch Ph, 1834?

Bd. II, 304). Staudenmaier empfindet wohl, dass sich da leicht



— 177 -
die Frage erheben wird, ob so „das Apriorische nicht gänzlich
seine Kraft und Bedeutung verliere" (J Th ch Ph, 1835, Bd. IV, 38).
Er erledigt sie leider sehr rasch, da er am betreffenden Ort
keine Erkenntnistheorie geben will. Er betont, dass ja die
Vernunft mit ihren Gesetzen im Menschen wohne, dass aber diese

Vernunft, wie Schelling* richtig gesehen (a. a. 0., 32 f), als das

Allgemeine nur das Negative sei und in die Erkenntnis nur
das Negative hineinbringe (a. a. 0., 38). Die Erkenntnis ist —
wiederum nach Schelling (J Th ch Ph 1834, Bd. I, 304) — „ebenso
sehr a posteriori als a priori", und zwar „ganz a priori und
ganz a posteriori" (E1, 89).

Staudenmaiers Versuche, sein Interesse am Allgemeinen
einzudämmen, sind sehr charakteristisch und lehrreich. Sie
können und wollen es nicht ersticken. Es ist da, es lebt und
offenbart seine Kraft. Aber eben die Zwiespältigkeit im Denken
unseres Theologen drängt auf einen Kompromiss hin. Er liegt
vor in seiner Ideenlehre.

Arnold Gilg.
(Fortsetzung folgt.)


	Idee und Geschichte in der Theologie Fr. A. Staudenmaiers

