Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 5 (1915)

Heft: 2

Artikel: Idee und Geschichte in der Theologie Fr. A. Staudenmaiers
Autor: Gilg, Arnold

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-403863

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 04.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-403863
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

e TG =

Idee und Geschichte
in der Theologie Fr. A. Staudenmaiers.

II. Kapitel.

Die Schitzung des Individuellen, die im Gegensatz zur
Geistesrichtung der Aufklarung in den Tagen des deutschen
Idealismus sich wieder geltend machte und mehr und mehr
stieg, wurde Kkeineswegs nur von Seite der ausgesprochenen,
hartnickigen Vertreter der alten Denkweise bekdmpft. Ernste
Gefahr drohte ihr sozusagen im eigenen Lager. Wie kam das?
Zunichst waren Uberhaupt fir die Meisten derer, die sich mit
Bewusstsein in die Reihen des neuen Geschlechts stellten, ja
an der Spitze des Zuges schritten, die neuen Motive und
Tendenzen noch mannigfach mit jenen andern verschlungen,
welche kaum erst ibre unumschrinkte Herrschaft eingebiisst
hatten. Es verhielt sich nicht so, dass mit einem Mal in den
Kopfen der Gegner des Aufkldrungszeitalters die Gedanken der
Viter vollig oder doch bis auf einen unbedeutenden Rest aus-
getilgt gewesen waren. Die Leidenschaftlichkeit ihrer Polemik
darf uns nicht irreleiten. Bei allem scharfen Kontrast, der sie
von der Aufklidrung schied, konnten sie sich doch ihren Nach-
wirkungen nicht einfach entziehen. Diese und jene ihrer Auf-
fassungen — und gar nicht bloss, soweit sie unverlierbare
Wahrheitsmomente in sich schlossen — lebten merklicher oder
leiser in ihnen fort und erzeugten dementsprechend zusammen
mit den neuen, méchtig sich regenden Anschauungen in ihrem
geistigen Dasein mehr oder weniger starke Spannungen. So
mochte auch das wiedererwachte Verstandnis fiir das Besondere,
Einzelne bei manchen seiner eigenen Foérderer auf das iiber-
kommene Interesse am Allgemeinen, Ganzen stossen. Aber der

-



— 163 —

iberall im Idealismus wahrzunehmende Versuch, das in liebe-
voller Beobachtung erfasste Individuelle alsbald wieder mit
dem Allgemeinen zu verkniipfen '), wurzelte doch grosstenteils
in einem dem Allgemeinen zugewendeten Interesse, das sich
nicht lediglich als Erbe aus der Epoche der Aufklarung be-
greifen ldsst, wiewohl nicht zu verkennen ist, wie es im Zu-
sammenhang stand mit jener einen Hauptstromung innerhalb
der Aufklidrungsbewegung, die mit Riicksicht auf die von ihr
verfochtene Erkenntnistheorie und Metaphysik als Rationalismus
bezeichnet wird. Seitdem die kritische Philosophie ihren Gang
in die Welt angetreten, bildete sich mehr und mehr ein neuer,
merkwiirdiger Wissenschaftsbegriff heraus und gewann eben
zur Zeit der Romantik im geistigen Leben eine ungeheure
Macht und Bedeutung. Wer nach der treibenden Kraft in der
Entwicklung dieses Wissenschaftsbegriffes forscht, der richtet
den Blick auf das genannte eigenartige Interesse am Allgemeinen.

Schon die Kantische Lehre zeugt von einer straffen Kon-
zentration auf das Allgemeine. Indem der Begriinder des
Kritizismus unsere Erkenntnis als ,ein Zusammengesetztes“ ?)
dartut und ihre Kkonstitutiven Elemente, die aus dem Subjekt
stammenden formalen und das dem Subjekt in den.Empfin-
dungen gegebene materiale, aufzeigt, erweckt er zwar den
Anschein, als ob er in keiner Weise das Apriorische gegen-
iiber dem Empirischen zu bevorzugen gesonnen sei, sondern
vielmehr die beiden Potenzen hinsichtlich ihres Wertes ein-
ander koordiniere. Indessen ldsst sich kaum iibersehen, dass
das Rationale bei Kant doch einen merklichen Vorrang erhélt.
Das Rationale tragt den Charakter der Allgemeinheit und
Notwendigkeit. Das aus der Erfahrung Fliessende ist zufallig.
Die cognitio ex datis, das ,historische* Wissen, tritt zuriick
vor der cognitio ex principiis. Es wird nicht ernstlich eine
Methode erstrebt, die einen Ausgleich zwischen Deduktion und
Induktion, eine innere Synthese beider Verfahren bedeuten
wirde. Den Sitzen echter Wissenschaft eignet apodiktische
Gewissheit; zu solcher bringt es die Erforschung des Einzelnen,
Empirischen niemals. Die rationale Art der Wissenschaft be-
dingt auch ihre systematische Struktur. ,Unter der Regierung

1) Vgl. Kohler, W., Idee und Personlichkeit in der Kirchengeschichte,
Tiibingen 1910, S. 81.
%) Kritik der reinen Vernunft, ed. Kehrbach, S. 647.



— 164 —

der Vernunft diirfen unsere Erkenntnisse . .. keine Rhapsodie,
sondern sie miissen ein System ausmachen *).“ Die Idee eines
Ganzen, .das den verschiedenen Erkenntnisteilen vorangeht,
bewirkt im Wissen eine architektonische Einheit. Alle Zufallig- -
keit ist ausgeschlossen. Die wesentlichen Zwecke der Vernunft
dominieren und gestalten das Ganze zum Organismus.

Weit stirker als bei Kant offenbart sich nun aber der Trieb
zum deduktiven Denken bei seinen Nachfolgern. K. L. Rein-
hold entdeckt im Satz des Bewusstseins ein hochstes Prinzip,
aus dem er die Resultate des Kantischen Philosophierens
ableitet, und Fichte Ubernimmt diesen obersten, unmittelbar
evidenten Grundsatz als Ausgangspunkt seiner Wissenschafts-
lehre. Die Zaubermacht der Spekulation ergreift die Geister
und ruft ein gesteigertes Gefiihl von der Souveridnitit der
a priori konstruierenden Vernunft hervor. Die Hemmungen,
welche mit der Position des Konigsberger Meisters gegeben
sind, fallen weg. Immerhin respektiert Fichtes Philosophie
insofern noch eine Grenze, als ihr Urheber nicht die Moglichkeit
behauptet, ,das einzelne der sinnlich gegebenen Materie des
Bewusstseins zu erkliaren oder aus dessen allgemeinen Formen
abzuleiten“ ). Bei Schelling aber bricht der schrankenlose,
absolute Idealismus durch. Der neue Wissenschaftsbegriff
vollendet sich in einer Weise, die wohl gestattet, von ihm
geradezu als einem ,damonischen“ zu reden, dessen erste
Forderung dahingeht, jalle Induktionen in Deduktionen um-
zusetzen und so den natiirlichen Zusammenhang der Dinge und
Gedanken zum Zweck der Konstruktion in sein Gegenteil zu
verkehren“ %), Das klassische Dokument fiir diesen Hohepunkt
der Entwicklung liefern die Vorlesungen iiber die Methode des
akademischen Studiums*). Hier wird gleich zu Anfang vom
,absoluten Begriff der Wissenschaft“ (541 ff.) gehandelt und
darauf hingewiesen, dass ,auch in der Wissenschaft¥ — wie

) A. a. O, S. 628

%) Windelband, W., Lehrbuch der Geschichte der Philosophie?, Tiibingen
1907, S. 498.

%) Scholz, Heinr., Christentum und Wissenschaft in Schleiermachers
Glaubenslehre?, Leipzig 1911, S.51. Vgl. auch desselben Verfassers ,,Ein-
leitung* in der kritischen Ausgabe von Schleiermachers ,,Kurze Darstellung
des theologischen Studiums®, Leipzig 1910, S. XX {.

4 Schellings Werke. Auswahl in drei Binden. Herausgegeben von
Otto Weiss. Bd. II, S. 537—682, Leipzig 1911.



— 166 —

also iberhaupt — ,das Besondere nur Wert“ hat, ,sofern es
das Allgemeine . ..in sich empfingt® (542). Die Forderung
wird aufgestellt, dass man ,vom Geist des Ganzen ergriffen®,
die ecinzelne Disziplin des Wissens als ,organisches Glied”
erfasse (544). ,Der besondern Bildung zu einem einzelnen Fach
muss also die Erkenntnis des organischen Ganzen der Wissen-
schaften vorangehen“ (543). Die Einsicht in den ,lebendigen
Zusammenhang aller Wissenschaften“ ist unerlidsslich, zumal
in einer Zeit, ,wo sich alles in Wissenschaft und Kunst
gewaltiger zur Einheit hinzudringen scheint® (ibid.). Ins ,Reich
des Allgemeinen“ soll der Geist sich erheben. Dazu verhilft
ihm die Philosophie (542), ,die Wissenschaft aller Wissen-
schaften“, die als ,besondere Wissenschaft zugleich die absolut
allgemeine® ist (D44). Aus dem schlechthin Allgemeinen quellen
die Ideen hervor, die ,das Lebendige der Wissenschaft® sind
(561), die auch allererst bestimmen, ,was rechte, was wirkliche
Erfahrung sei“ (560). An die Ideen soll man sich denn halten,
nicht an die empirischen Erscheinungen. Diese Regel gilt ins-
besondere jener Wissenschaft, die sich um ein wahres Ver-
stindnis der Religion zu bemiihen hat, der Theologie. Zwar
ist gerade ein charakteristisches Merkmal ihres Wesens eine
cigentiimliche Beziehung auf die Geschichte (616). Sie stellt
.die hochste Synthese des philosophischen und historischen
Wissens“ dar (ibid). Aber jene Beziehung griindet sich nicht
etwa allein darauf, ,dass die besondern Formen des Christen-
tums, in welchen die Religion unter uns existiert, nur geschicht-
lich erkannt werden konnen® (617); sie wird vielmehr recht
eigentlich dadurch bedingt, ,dass in dem Christentum das
Universum tberhaupt als Geschichte .. .. angeschaut wird"
(ibid.), dass .das Christentum seinem innersten Geist nach und
im hochsten Sinne historisch ist (618). Zur Theologie kommt
es darum nicht ohne ,die hohere christliche Ansicht der Ge-
schichte“, die endgiiltig mit der Wertung der Geschichte als
einer Reihe zufédlliger Begebenheiten oder als bloss empirischer
Notwendigkeit gebrochen hat (621), sie in ihrer ,ewigen Not-
wendigkeit® begreift und so die Moglichkeit behauptet, sie zu
konstruieren (622). ,Die historische Konstruktion des Christen-
tums® zu liefern, ist die erhabene Aufgabe. Wer sich damit
beschiftigt, erhebt sich ,lber die empirische Verkettung der
Dinge® (629), vertieft sich iiberall in die spekulativen Elemente,



— 166 —

schilt das ,Esoterische“ aus seiner Umhiillung heraus, und
wirrt nicht fort und fort die Fragen nach dem Faktischen und
nach dem Idealen ineinander (634 f.). Bei aller Betonung der
anzustrebenden Verbindung von Spekulativem und Historischem
lauft Schellings konstruktives Verfahren letztlich doch auf eine
strenge Deduktion der christlichen Grunddogmen hinaus,.

Es ist ein eben in neuester Zeit wieder eifrig erortertes
Problem, ob und inwieweit Schleiermacher dem idealistischen
Wissenschaftsbegriff, den er in seiner philosophischen Arbeit
leitend sein léisst, auf seine Theologie Einfluss verstattet, oder
mit andern Worten: ob und in welchem Mass er nach der
aprioristischen Methode in seiner Dogmatik verfihrt. Die Ant-
worten ') auf diese ungemein schwierige Frage gehen sehr weit
auseinander. Der Grund davon liegt zweifellos zuniichst in
einem Spezifikum des Schleiermacherschen Denkens, nimlich
in seiner Richtung aufs Konziliatorische, Ausgleichende, Ver-
mittelnde. Je nachdem von den Forschern die eine oder die
andere Seite der mannigfachen Spannungen im System des
grossen Mannes als dessen tiefste Intention hervorgehoben
wird, muss das Bild sich stark wandeln. So findet man bald,
dass Schleiermacher von den beiden theologischen Methoden,
die er kenne, in seiner Glaubenslehre absichtlich nur die eine,
diejenige der ,kirchlichen* Theologie, handhabe, wonach er
lediglich den Glaubensinhalt entfalte und, mit der der religiosen
Erfahrung immanenten Gewissheit sich begniigend, auf einen
wirklichen Wahrheitsbeweis verzichte, den er vermittelst der
spekulativen Methode der ,wissenschaftlichen“ Theologie in
der religionsphilosophischen Skizze seiner Ethik erbringe, bald,
dass seine Dogmatik keineswegs im rein deskriptiven Stil ver-
fasst sel, dass vielmehr auch hier der gegeniiber dem Schelling-
schen freilich gemildert erscheinende Kantische Apriorismus
sich deutlich zeige, aber wegen seines Unvermégens, zu leisten,
was er leisten sollte, von Schleiermacher in verfehlter Weise
umgebogen und auf einen unzuldnglichen Empirismus bezogen

1) Vgl. die bereits genannten einschldgigen Arbeiten von Schole und
Wehrang, ausserdem Siskind, H., Christentum und Geschichte bei Schleier-
macher, Tiibingen 1911, und desselben Verfassers ausfiihrliche Besprechung
vonWehrungs Buch ,,Die philosophisch-theologische Methode Schleiermachers*
in ,Religion und Geisteskultur“ (Herausgeber: Th. Steinmann), Géttingen
1914, Heft 1.



— 167 —

werde, bald endlich, dass Schleiermacher tberhaupt nicht in
sich die Notigung verspiire, das Christentum, dieses phaeno-
menon sui generis, irgendwie auf geschichtsphilosophischem,
spekulativem Weg zu sichern. Ohne mir schon ein definitives
Urteil zu erlauben, mochte ich es doch gegenwirtig als ziem-
lich verbiirgt erachten, dass man von einer methodischen Ein-
heitlichkeit der Glaubenslehre nicht reden kann. Dass zumal
die Einleitung von ferne nicht den Charakter eines historischen
Referats tragt, gesteht der Verfasser selber zu. Allein auch
die eigentliche Dogmatik erweist sich trotz seiner gegenteiligen
Versicherungen weithin als durch seine philosophischen Speku-
lationen bestimmt. So sehr Schleiermacher wider Schellings
Fassung der theologischen Disziplin sich wendet!), die Macht
des neuen Wissenschaftsbegriffs wirkt auch in seine Dogmatik
hinein.

Wir niahern uns Staudenmaier. Von Schleiermacher fiihrt
ndmlich der Weg hinliber zu Drey. Bereits Scholz ?) hat darauf
hingewiesen, dass dessen Enzyklopadie ®) das erste literarische
Zeugnis fir die Wirkung der theologischen Programmschrift
des Berliner Gelehrten ist. Tatsidchlich arbeitet der Begriinder
der katholischen Tiibinger Schule durchaus mit dem Wissen-
schaftsbegriff des Idealismus, wie ihn eben auch Schleier-
machers ,Kurze Darstellung“ entwickelt. Es liegt ihm vor
allem daran, ,dem Auffassen der Wissenschaft, zumal der
Religionswissenschaft, aus dem Gesichtspunkte der Zufilligkeit
vorzubeugen® (IV). Die Wissenschaft darf nicht ,als etwas
bloss Gegebenes“ erscheinen (ibid.). Es muss dem Kandidaten
klar werden, wie der (Gegenstand seiner Studien ,mit seinem

1) In der Rezension von Schellings ,Methode des akademischen Stu-
diums“ (Aus Schleiermachers Leben. In Briefen. ed. Jonas und Dilthey,
1863, 4. Band, S. 584). Vgl. auch , Kurze Darstellung?“ §§ 32 und 59, sowie
,Glaubenslehre®* § 2, 2.

?) Einleitung zur ,,Kurzen Darstellung*, S. XVI.

%) Drey, Joh. Seb., Kurze Einleitung in das Studium der Theologie mit
Riicksicht auf den wissenschaftlichen Standpunkt und das katholische
System, Tiibingen 1819. Das Buch gehort zu den allerbedeutsamsten
Leistungen der katholischen Theologie des vorigen Jahrhunderts. Um so
mehr ist es zu bedauern, dass es nur in einer einzigen Auflage erschienen
und daher heute sehr selten geworden ist. Vgl. auch Vermeil, £., a. a, O.,
S. 33 f. Befremdlich ist, dass Werner (a. a. O., S. 474) dem wichtigen
Werklein kaum ein paar fliichtige Bemerkungen widmet.



— 168 —

eigenen innersten Wesen zusammenhange, wie das Wissen um
denselben, mit dem menschlichen Geiste urspriinglich identisch,
aus diesem aufsteige” (V). s ergibt sich die Notwendigkeit
einer wissenschaftlichen Konstruktion der Theologie. Dem
streng wissenschaftlichen Geist der Zeit?!) ,geniigt nicht mehr
ein willkiirliches und bloss zufélliges Trennen und Verbinden
der Begriffe, selbst nicht das historische Nachweisen derselben
durch Zeugnisse an Tatsachen, er sucht tiberall ihre hochste
Einheit in Ideen durch Konstruktion® (34). Allerdings bleibt
die Kirche ,die wahre Basis alles theologischen Wissens. Von
ihr und durch sie erhilt der Theolog den empirisch gegebenen
Stoff desselben ; durch die Beziehung auf sie miissen alle seine
Begriffe erst Realitiit gewinnen, ausserdem laufen sie in luftige,
haltungslose Spekulation aus; in sie muss sein Wissen sich
wieder praktisch ergiessen, sonst bleibt es miissiges, zweck-
loses Umhertreiben® (33). Aber die bloss historische oder em-
pirische Kenntnis enthiillt das Wesen eines Dinges noch nicht
(150). Sie muss sich zu eigentlicher Wissenschaft erheben 2).
Es gilt, den Inhalt der christlichen Religion auf eine Idee
zuriickzubringen und aus dieser in gehoriger Deduktion des
Kinzelnen darzustellen (41). Die echt wissenschaftliche Theo-
logie wandelt die Geschichte Christi in lauter Ideen um (ibid.),

1) Uber die verdnderte geistige Situation und deren Bedeutung vgl.
auch 8. 36: ,,Seit den drei letzten Dezennien haben die grossen Revolutionen,
die auf dem Gebiete der deutschen Philosophie vorgefallen sind, natiirlich
auch auf die Theologie heriibergewirkt, und zwar wegen der innigern
Beriihrung der beiden Wissenschaften, auf die Theologie zum Teil stirker
als auf die iibrigen Wissenschaften. Dadurch hat sich das Gefiihl der
Notwendigkeit ergeben, wie die Wissenschaft selbst, so auch die Einleitung
dazu auf eine Weise umzubilden, die den jetzt viel strenger gewordenen
Anforderungen an eine positive Wissenschaft mehr Geniige leiste. Und
da der Geist der neuern Philosophie tiberhaupt neben einer strengen
Begriindung der Sachen aus ihren tiefsten Prinzipien auch eben so strenge
auf die wissenschaftliche Form in ihrer Anordnung und auf Systematismus
in der Durchfiihrung hingearbeitet hat, so haben darin diejenigen, die in
der letzten Zeit Einleitungen in das Studium der Theologie verfassten,
auch ihren Hauptzweck gesetzt.“ — In demselben Paragraphen (§ 84)
zieht Drey anmerkungsweise Schellings enzyklopédische Vorlesungen heran
und urteilt, dass sich in der 8. und 9. ,einzelne sehr zu beherzigende Bemer-
kungen iiber eine wissenschaftliche Auffassung des Christentums und eine
wisseuschaftliche Behandlung der Theologie* finden.

?) Den Unterschied zwischen ,Historie* und ,,Wissenschaft® macht
Drey durchweg in seinem Buch.



— 169 —

entreisst so die Offenbarungstatsachen der Zufilligkeit (65) und
begreift das Christentum in seiner Notwendigkeit und Wahr-
heit (63; 209).

Staudenmaier ist kaum erst durch Drey mit dem neuen
Wissenschaftsbegriff bekannt geworden. Schon in Ellwangen
beschiftigen ihn, da er Uber Wesen und Studium der Ge-
schichte nachsinnt, Schellingsche Gedanken !). Aber allerdings
bringen dann die Universititsjahre ein tieferes Verstindnis.
Die Anregungen des geistvollen Lehrers werden in emsiger
Schellinglektiire verarbeitet und verwertet #). Insbesondere
richtet sich der Blick auch auf die tapfern Bestrebungen der
Landshuter Theologen Thanner und Zimmer3), die zu begei-
sterter Aneignung der Schellingschen Spekulation ermuntern.
Das Allgemeine, Ganze bewihrt an dem jugendlichen Denker
seine Anziehungskraft. Schellings Genialitiit und Kiihnheit packen
ibn méchtig. Die aus der Enzyklopidie des Philosophen her-
vorleuchtende Wissenschaftsidee iibt auf seinen empféanglichen
Geist eine faszinierende und nachhaltige Wirkung aus. Das
zeigt sich in manchen Publikationen aus der Giessener Zeit *).
In seiner E! redet er von Schelling rithmend als von dem

Yy Vgl. Lauchert, S. 14.

% Lanchert, S. 48 f.

3) Uber die katholische Schellingschule s. Werner, a.a. 0., S. 805 ff.
und Vermeil, a. a. 0., S. 22 £,

Y) Laacherts Urteil, dass Staudenmaier seine ehemalige ,,schellingisie-
rende Richtung‘‘ bereits zur Zeit der frithesten gedruckten spekulativen
Arbeiten ,iiberwunden‘ habe (S. 49), widerspricht dem tatsiichlichen Befund.
So viel ist richtig, dass der Theologe Schellings Pantheismus sich nicht
zu eigen gemacht hat. Allein damit ist noch keineswegs ein volliges Ab-
riicken von Schellingschen Gedanken gegeben. Helfferich redet durchaus
zutreffend, wenn er in seiner Rezension der Ph Ch hervorhebt, Stauden-
maier lege ,noch in seinem Scotus Erigena eine unverkennbare Hinneigung
zu den Prinzipien des Schellingschen Systems in seiner urspriinglichen
Form an den Tag* (Th St Kr 1842, S.561). Es gilt mindestens fiir die
Giessener Jahre von Staudenmaiers Verhéltnis zu Schelling dasselbe, was
er selbst iiber seine Stellung zu Hegel verlauten lisst, dass er nimlich in
dessen Philosophie auch jene Seite sehe, die einen ewigen Charakter habe,
dass er nicht glaube, ,,mit einem Satz seien in dieser Philosophie auch alle
zusammen angenommen, und zwar notwendig angenommen, weil dies eben
durch die grosse Konsequenz gefordert werde“, dass er, ohne vieles zu
adoptieren, dem Guten und Vortrefflichen des Systems sich nicht ver-
schliesse (Vgl. Sc E, S. 13 und E!, S. 8). Spéter freilich tritt allméhlich eine
kiihlere Schitzung ein.

Internat. kirchl. Zeitschrift, Heft 2, 1915, 12



— 110 —

Schopfer des allein wahren Begriffs der Wissenschaft, der die
Schranken Kants und Fichtes iberwunden habe (783). Bleiben
diese in der Statuierung starrer Gegensitze gefangen, so
schreitet er vorwérts zu einer Anschauung, die die Wissen-
schaft als ,systematische Totalitit“, als ,Einheit in der Totalitsit
der Momente“ begreift ). Er beginnt die Zeit, ,in welcher das
spekulative Erkennen auch seine vollendete systematische Form
erhalten sollte“ (ibid.). Die ,trefflichen“ Vorlesungen iiber die
Methode des akademischen Studiums, voll von grossen und
tiefen Gedanken, entfalten mehr und mehr ihre Wirkungen
(EY, 9; J Th ch Ph 1834, Bd. I, 100). Die ,philosophische Kon-
struktion des Christentums“ ermuntert Zimmer ,zu der Idee
eines grossartigen Systems® (E!, 784). Hegels Methode ist nur
um weniger weiter entwickelt als die Schellingsche (ibid.). Der
beiden Philosophen Enzyklopéddien stellen. zwar noch nicht jene
allgemeine Wissenschaftslehre dar, ,die uns in den vollen und
ungetriibten Besitz der hochsten und allgemeinsten Erkenntnis
setzen wiirde* (E!, 10). Doch wenn auch die Aufgabe der
Losung noch harrt, so gilt es gleichwohl, dass ,in der Gegen-
wart und jingsten Vergangenheit sehr viel fir eine solche
Losung geschehen ist“. Das Angefangene eroffnet eine ver-
heissungsvolle Perspektive (ibid.). Jedenfalls ist der ,Geist des
Philosophierens“ méchtiger als vielleicht jemals zuvor an-
geregt (EY, 9) 2).

) Aus der obigen Skizze geht hervor, dass Staudenmaier Schellings
Verdienst iiberspannt. Die Begriffe des Systems und des Organismus
spielen bereits beim Begriinder des Kritizismus eine bedeutsame Rolle.
Aber es tritt hier wie anderwiirts zutage, dass unser Theologe mit manchen
Denkern des Idealismus sich gewdhnt hat, aus vornehmer Hohe auf Kants
Arbeit herabzusehen und sie fast danklos hinzunehmen.

5 ,Haben sie (sc. die kurz vorher genannten Schriften Schellings,
Hegels und Fichtes) auch bisher noch nicht allgemeinen Eingang gefunden,
dies in weiterem Sinne genommen, so haben sie doch umso gewisser die
Wissenschaften um vieles schon auch darum weiter gebracht, weil sie den
Geist des Philosophierens méchtiger, als es vielleicht jemals geschehen war,
anregten®. Diese Ausserung ist in der 2. Auflage vom Jahr 1840 (S. 13)
getilgt. Die bei der Wahrnehmung dieser Tatsache sich nahelegende Ver-
mutung, es mdchte sich zwischen 1834 und 1840 gegeniiber der philosophi- '
schen Zeitlage eine gewisse Differenz mindestens der Stimmung heraus-
gebildet haben, wird im weitern bestitigt. Die Begeisterung und frohe
Zuversicht von ehemals erscheint in E? etwas geddmpft. Man vergleiche
die folgenden Fassungen miteinander:



EY 9f.

,Die Enzvklopidie oder die Wis-
senschaftslehre in dem Sinne, wie
die Philosophie sie zu geben ver-
spricht, koénnte ihre Aufgabe nur
dadurch losen, dass sie in der Wirk-
lichkeit bewiese, sie sei die Wissen-
schaft von den ersten und letzten
Griinden und von dem wesentlichen
Zusammenhange aller Wissenschaf-
ten, selbst derjenigen, die zu ihrem
Inhalte Positives haben. Als diese
Wissenschaft diirfte sie nicht wie
die andern untergeordneten Wissen-
schaften, die ihre Prinzipien von ihr
herholen, auf einem obersten Grund-
satze beruhen, sondern sie miisste
fiir alle einzelnen die Prinzipien
enthalten; sie wire ein Ganzes, in
dem sich alle Momente gegenseitig
bestimmen . . .

Da nun aber das wirkliche Vor-
handensein dieser allgemeinen Wis-
senschaftslehre, die uns in den vollen
und ungetriibten Besitz der héch-
sten und allgemeinsten Erkenntnis
setzen wiirde, gegenwirtiz noch
nicht allgemein zugestanden werden
kann, und wir daher diese Aufgabe
als eine solche ansehen miissen, die
in ihrer Vollkominenheit noch zu
losen, obschon in der Gegenwart
und jiingsten Vergangenheit sehr
viel fiir eine solche Lodsung ge-
schehen ist, und wir wahrscheinlich
in dieser Beziehung erst am Anfang
des Endes stehen, so ete.”

,Wenn auch die von der Philo-
sophie ausgegangenen Versuche,
eine allgemcine Wissenschaftslehre
aufzustellen, nicht als vollkommen
gelungen angesehen werden kénnen,
so haben wir ihnen doch umso ge-
wisser die Idee von einer wissen-
schaftlichen Enzyklopéidie im allge-
meinen zu verdanken, die ete.®

L |

E3 13¢£.
(Zunéchst wortlich iibereinstim-
mend mit der 1. Auflage.)

»dies hat aber die Philosophie
umso weniger vermocht, je ein-
seitiger sie, iiberall nur von sich
selber ausgehend, auf sich selber
sich berufend, verfahren ist. Denn
zur Losung des Problems wird, bei
der grossten Allseitigkeit des Geistes,
wesentlich noch erfordert, alle wirk-
lichen Resultate, die bisher von den
Wissenschaften geliefert worden sind,
in der Weise organisch unter ein-
ander zu verbinden, dass die neu
entstehende universelle Wissenschaft
zu ihrem Inhalt hiitte die Coincidenz
des Entgegengesetzten . . .

(Wortlich iibereinstimmend mit
der 1. Auflage.)

ngegenwiirtic noch nicht zuge-
standen werden kann., und wir da-
her diese Aufgabe als eine solche
ansehen miissen, die in ihrer Voll-
kommenheit noch zu losen ist, wenn-
gleich in der Gegenwart und jiing-
sten Vergangenheit sehr viel fiir
eine solche LoOsung geschehen ist,
obschon wir wahrecheinlich in dieser
Beziehung erst am Anfange des
Endes stehen, so ete.”

(S. 15.) .,Wihrend die von der
Philosophie ausgegangenen Ver-
suche, eine allgemeine Wissenschafts-
lehre aufzustellen, nicht als gelun-
gen angesehen werden konnen, haben
wir ihnen doch vielfach die Idee
einer wissenschaftlichen KEnzyklo-
pidie im allgemeinen zu verdanken,
die ete.“



— 112 —

Staudenmaier lehnt sich also in seiner Auffassung der
Wissenschaft an die grossen Systembildner seiner Zeit an,
Sein Streben ist zwar nicht von ihrer allzu kiihnen Univer-
salitdt erfiillt, richtet sich nicht auf ein Umspannen des ge-
samten menschlichen Wissens. Er steckt sich ein bescheideneres
Ziel. Er will fur das besondere Wissensgebiet der Theologie
ihre methodischen Grundséitze fruchtbar machen (vgl. auch
J Th ch Ph 1835, Bd. V, 334). Hierbei dokumentiert er aber
dann freilich ein starkes Interesse am Allgemeinen, Ganzen.
Unwissenschaftlich und geistlos erscheint ihm jene bis auf
Schleiermacher herrschend gewesene Art der Theologie, die
deren einzelne Zweige prinziplos aneinanderreiht. Auf solche
Weise muss die Religionswissenschaft etwas durchaus Mecha-
nisches und Zufidlliges werden. Die gewaltigste Fiille von ge-
lehrtem Material bleibt ohne wirklichen Nutzen. Der glinzendste
Reichtum an Kenntnissen entbehrt des wahren Wertes. Die
Theologie trigt den Charakter der Polyhistorie. Das Alphabet
ist der Standpunkt, von dem sie ausgeht (E!, 6). Ein blosses
Aggregat (16), weist sie als rdumlich nebeneinanderstehend
auf, was sachlich niemals zusammengehort, und als getrennt,
was nicht auseinandergerissen werden darf (6). Sie entspricht
daher einem Geist, der nur ,mit Ausserlichem mechanischem
Aggregieren sich zu befassen vermag" (36). Aber einen Geist,
der auf einer gewissen Bildungsstufe angelangt ist, treibt sie
von sich ab (6). Er empfindet ihre Unférmigkeit als unertréig-
lich. Allein misst man denn der Form in wissenschaftlichen
Dingen mit Recht eine so hervorragende Bedeutung bei?
Heben die Verehrer der Form nicht vielmehr einen Streit an,
der, weil er sich um personliche Liebhabereien und Velleitéten
dreht, ein miissiger genannt zu werden verdient? Konnen sie
hohere als rein é&sthetische Argumente ins Feld fiihren? Ja.
Die Form ist auch fur die Wissenschaft ,nichts Unwesentliches,
nicht ein Erzeugnis der menschlichen Willkiir“; sie ,richtet
sich . .. nicht nach subjektiven Meinungen und blossen An-
sichten“ (70). Wire sie dem Wesen des Geistes fremd, bloss
ausserlich und unnatiirlich ihm umgehéngt wie ein Kleid, dann
konnte man allerdings nichts Besseres tun, als sie zu zerstoren,
ndamit der Geist frei sich bewege, und wir zu ihm ungehindert
kommen“; denn dann dirfte man in ihr nicht einmal nur etwas
Gleichgiiltiges, fiir den von ihr umschlossenen Inhalt Bedeutungs-



— 1713 —

loses sehen (ibid.). Nun aber steht sie zum Inhalt ,in einem
notwendigen Verhiltnisse* (69). ,In der wahren Form“ gibt
sich ,die wesentliche (Gestaltung des Geistes in seiner leben-
digen Entwicklung® zu erkennen (70). ,Der Geist fithrt sich
iiberall selbst in seine Form ein.* Darum wiirde, wer sie zer-
storen wollte, ,den Geist nicht nur tief verletzen, sondern zum
Entweichen bringen“ (ibid.). Ohne Form lasst echte Wissen-
schaft sich nicht denken. Die Form aber, in der sie auftritt,
ist das System (69). Es besteht somit der Satz zu Recht:
,Keine Wissenschaft ohne System“ (16). Doch wie charakte-
risiert sich das System ? Es ist organischer Natur (69). Darin
liegt eben der Fehler der Aggregat-Theologie, dass sie nicht
vom Prinzip des Organismus durchwaltet wird. Ihren Be-
stimmungen gebricht es an Notwendigkeit und Einheit. Durch
ihre ungeistige Form (oder eigentlich Formlosigkeit) geht sie
alles Lebendigen verlustig (6). Im Organismus haben wir vor
uns einen geschlossenen ,Kreis von lebendigen Verhéltnissen,
die sich wechselseitig bedingen und bestimmen® (J Th ch Ph
1834, Bd. II, 314). Hier zeigt es sich, dass
palles sich zum Ganzen webt,
Eins in dem andern wirkt und lebt®.

Nicht nur sind die verschiedenen Teile aneinandergefiigt,
sondern sie bilden ein Ganzes, ,und zwar so, dass sie alle in-,
durch- und miteinander, alle nur in, mit und durch das Ganze“
bestehen. ,Jeder Teil ist etwas Bestimmtes, das zugleich durch
sich besteht; aber es besteht nur durch sich, indem es durch
das Ganze besteht® (ibid.). Wie die Gesamtheit der Wissen-
schaften und wiederum jede besondere erweist sich auch die
Theologie als ein solches organisches Ganze, das seinerseits
" getragen und zusammengehalten wird von einem die einzelnen
Teile durchdringenden und in der rechten gegenseitigen Be-
ziehung erhaltenden Prinzip. Dieses Prinzip, die dem Ganzen
zugrundeliegende Idee, ,kann nichts anderes sein als der im-
manente Begriff der Wissenschaft selbst* (E?!, 13 f.). Es leuchtet
ein, dass in der Sphire des Organischen die Zufilligkeit keinen
Raum hat, dass da strenge Notwendigkeit herrscht. Mit der Not-
wendigkeit aber, die in der Totalitat begriindet ist, ist die Wahrheit
gegeben. Die Momente bewahrheiten sich wechselweise (15).
» Wie das Organische die Form des vollendeten Seins ist, so
ist der wissenschaftliche Organismus die Form der vollendeten



— 174 —

Wahrheit!). Seine wissenschaftliche Wahrheit hat somit das
Einzelne nur im Ganzen, im Systeme“ (16). Umgekehrt darf
man freilich auch sagen: ,Ein System, in welchem alle Begriffe
zu einer Einheit so verbunden sind, wie es durch die Natur
des Inhaltes selbst geboten ist, wodurch denn auch mit der
innern Notwendigkeit zugleich die innere lebendige Harmonie
sich darstellt, braucht einer weitern Bewahrheitung nicht; das
System hat seine Wahrheit in sich selbst, und alle andere
Beweisfiihrung fiir die Wahrheit, die darin enthalten ist, taugt
zu nichts“ (72). Aus der Tatsache des wissenschaftlichen Or-
ganismus folgt dann, dass die wissenschaftliche Funktion sich .
keineswegs in dem verstindig-abstrakten Denken erschopft,
das sich um die Erkenntnis des Mannigfaltigen bemiiht. Es ist
ja gerade das bezeichnende Merkmal dieser Verstandestitigkeit,
dass durch sie nur die Bestimmtheiten und die Unterschiede
der einander entgegengesetzten Begriffe festgehalten werden.
Das sich Entgegengesetzte, Verschiedene, kann jedoch eben in
seiner Beschranktheit nicht verharren, ,denn es ist in dieser
nichts Wahres“ (14). Es muss sich als Moment einer héhern
Einheit unterordnen. Ausser der Verstandesoperation ist die
dialektische Vernunfttitigkeit unumgénglich. Sie 16st vorerst —
das ist ihre negative Seite — die Bestimmungen des Verstandes
auf, so dass sie einander nicht mehr entgegen sind, sondern in-
einander Ubergehen. Die Einheit vermag nun hervorzutreten;
immanter Zusammenhang kommt in den Inhalt der Wissen-
schaft (ibid.). Indessen die Vernunft hat auch ,eine positive
Seite ihrer Wirksamkeit, weil sie das Allgemeine erzeugt und
das Besondere darin begreift. Dieses positiv verniinftige Moment
ist das Spekulative, das die Einheit der Bestimmungen in ihrer
Entgegensetzung auffasst und das Positive festhilt, das sich
aus dem Ubergange der entgegengesetzten Bestimmungen in-
einander und aus der Auflésung ihres Gegensatzes sich (?) er-
geben hat. Das Verniinftige ist keine einfache formlose Einheit,
sondern ein Konkretes, das die Einheit der unterschiedenen
Bestimmungen enthilt. Wie daher die Dialektik in der Nega-

1) Diesen schon im Sc E (S. 28) sich findenden Satz hat Vermeil, der
die romantische Tiibinger Theologie unter dem Gesichtspunkt betrachtet.
dass sie durchweg das ,.Mechanische* durch das ,,Organische’ ersetze, als
Motto iiber seine Darstellung geschrieben.



— 115 —

tivitit der Aufhebung besteht, so besteht die Spekulation in
der Aufbewahrung des Inhalts* (15)%).

Fassen wir zusammen: Staudenmaier dringt auf eine streng
systematische Struktur der Wissenschaft. Das bedeutet bei ihm
nicht ein miissiges Spiel oder ein Befriedigen lediglich #sthe-
tischer Bediirfnisse, sondern hinter seiner Forderung steht die
Uberzeugung, dass echte Erkenntnis erst vorhanden sei, sobald
sie zum geschlossenen Organismus geworden.?) Uberall liegt die
Wahrheit im Ganzen und geht vom Ganzen aus auf die Teile
iiber. Das Einzelne, Besondere partizipiert an dieser Wahrheit
so lange nicht, als es in der Isolierung verharrt. Soll es als
Moment im Allgemeinen begriffen werden, so muss an die Stelle

') Auch wenn Staudenmaier hier nicht selbst auf Hegel verwiese,
miisste schon die Terminologie seinen Lehrmeister verraten. Es ist ja
notorisch, wie Hegel im Begriff des , Aufhebens* die beiden Momente der
Negation und der Konservation unterscheidet, zu denen dann als drittes
noch dasjenige der Elevation hinzukommt. Vgl. Fischer, K., Hegels Lieben,
Werke und Lehre, 1, S. 310 f. (Geschichte der neuen Philosophie, Heidel-
berg 1901). Von einer dreifachen wissenschaftlichen Funktion (analytische,
synthetische und systematische Titigkeit) redet Standenmaier bereits Sc E,
27 f. Die Anlehnung an Hegel gibt sich aber noch nicht so deutlich zu
erkennen wie in der E! Eine bemerkenswerte Abweichung von der ersten
Ausgabe zeigt dann E2. Der ganze § 19 der ersten Fassung (das Zitat in
unserm Text) ist darin nicht enthalten. Anlisslich der Definition der dia-
lektischen Vernunftoperation (E3, 20) wird in einer Note gesagt: ,,So viel
Verdienst sich auch Hegel um die Methodik und namentlich um die dia-
lektischen Bestimmungen erworben hat, so gross ist doch wieder der Miss-
brauch, den er selbst auf diesem Gebiete treibt, indem er durch seine
Dialektik bloss dem Pantheismus fréhnt, da er alle wirklichen Bestimmt-
heiten, die der Endlichkeit gelten, aufhebt, um nach Niederreissung alter
Schranken alles in Gott als in das & xet 7Ty zu verfliichtigen¥. Uber die
auflosende Tétigkeit wird mit Zuriickhaltung gesprochen, und die charakte-
ristischen Hegelschen Termini sind so ziemlich verschwunden. Das alles
bestétigt unsere Aufstellung hinsichtlich der Diskrepanz der beiden Auf-
lagen. Das Kapitel iiber die spekulative Methode in der Ch D (I, 157 ff.)
schliesst sich an die Darlegungen von E% an und bemiiht sich wo méglich
noch mehr, aus der Nihe Hegels wegzukommen.

?) Es ist mit ein Beweis fiir die Macht dieser seiner Uberzeugung,
dass Staudenmaier, der in seiner Enzyklopiddie den Organismus des speziellen
theologischen Wissens darstellt, doch auch zuweilen den Organismus des
gesamten Wissens zum Gegenstand seines Nachdenkens erwihlt. So sucht
er das Problem des Zusammenhangs der Theologie mit den andern Wissen-
schaften zu losen und in den verschiedemen Disziplinen das theologische
Moment aufzuzeigen. Vgl. J Th ch Ph 1836, Bd. VI, 1 ff. Der Aufsatz ist
in spiiterer U'berarbeitung als Freiburger Antrittsrede bekannt (WU).



— 176 —

der Empirie, die am Individuellen haften bleibt, die Speku-
lation treten.

Es ist kein Zweifel, dass mit alledem ein starkes Interesse
am Allgemeinen bekundet wird, ein Interesse, das fiir die
Schiitzung des Individuellen, die bis zur Anerkennung eines
im Besondern wirksamen Irrationalen geht, nicht ungeféhrlich
sein kann. Staudenmaier gibt sich denn auch grosse Miihe, die
(Gefahr nicht akut werden zu lassen. So lehnt er einen ein-
seitigen, reinen Apriorismus nicht minder entschieden ab als
die gemeine, geistlose Empirie. Beide Verfahren erscheinen ihm
unféhig, dem Positiven des Glaubens gerecht zu werden (J Th
ch Ph, 1834, Bd. II, 261). Er ist mit Schleiermacher der Meinung,
dass das Eigentiimliche der christlichen Gemeinschaft so wenig
rein wissenschaftlich begriffen oder abgeleitet wie auf bloss
empirische Weise aufgefasst werden kann. Keiner Wissenschaft
ist es ja moglich, das Individuelle durch den blossen Gedanken
zu erreichen und hervorzubringen, sondern sie muss immer
beil einem Allgemeinen stehen bleiben. Alle Konstruktion a priori
auf dem Gebiet der Geschichte scheitert an der Aufgabe, dass
das von oben Abgeleitete sich nun auch als wirklich dasselbe
zeigen sollte mit dem geschichtlich Gegebenen (ibid., vgl. Schleier-
macher, Glaubenslehre 2, § 2, 2). Die Philosophie geht hinsicht-
lich ihres Inhaltes schlechthin von sich selbst aus. Die Theologie
kann es ihr hierin nicht gleich tun; sie bezieht sich auf ein
Gegebenes. Dadurch wird sie nicht unwissenschaftlich. Denn
Wissenschaft ist immer da, ,wo die besondern Momente einer
Lehre, sie habe zum Inhalt, was sie wolle, organisch zu einem
Ganzen verbunden werden“ (a.a.O., 307). Die Philosophie
kommt aber eben niemals durch sich selbst zum Christentum
(EY, 73). Ja, sie ist nicht einmal dazu berufen, es mit €igenen
Massstiben zu beurteilen oder mit eigentiimlichen Mitteln zu
beweisen. Zwar soll man gewiss das Christentum prifen, um
es nicht blindlings anzunehmen; ,aber es wird sich am Ende
doch immer zeigen, dass das Christentum seine eigene und hochste
Kritik“ (J Th ch Ph, 1835, Bd. V, 349), ,sein eigener Beweis“
ist (a. a. 0., 375), dass es diesen seinen Wahrheitsbeweis im
Bewusstsein des Menschen und der Menschheit durch seine
Wirkungen vollzieht (ibid). ,Der christliche Geist muss sich
selbst verkiinden, explizieren, darstellen“ (J Th ch Ph, 1834,
Bd. II, 304). Staudenmaier empfindet wohl, dass sich da leicht



die Frage erheben wird, ob so ,das Apriorische nicht gianzlich
seine Kraft und Bedeutung verliere“ (J Th ch Ph, 1835, Bd.IV, 38).
Er erledigt sie leider sehr rasch, da er am betreffenden Ort
keine Erkenntnistheorie geben will. Er betont, dass ja die Ver-
nunft mit ihren Gesetzen im Menschen wohne, dass aber diese
Vernunft, wie Schelling richtig gesehen (a. a. 0., 32 f), als das
Allgemeine nur das Negative sei und in die Erkenntnis nur
das Negative hineinbringe (a. a. O., 38). Die Erkenntnis ist —
wiederum nach Schelling (J Th ch Ph 1834, Bd. I, 304) — ,ebenso
sehr a posteriori als a priori%, und zwar ,ganz a priori und
ganz a posteriori“ (E?, 89).

Staudenmaiers Versuche, sein Interesse am Allgemeinen
einzuddmmen, sind sehr charakteristisch und lehrreich. Sie
konnen und wollen es nicht ersticken. Es ist da, es lebt und
offenbart seine Kraft. Aber eben die Zwiespiltigkeit im Denken
unseres Theologen driangt auf einen Kompromiss hin. Er liegt
vor in seiner Ideenlehre.

Arnold GILG.

(Fortsetzung folgt.)




	Idee und Geschichte in der Theologie Fr. A. Staudenmaiers

