
Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 5 (1915)

Heft: 2

Artikel: Die Durchführung der kirchlichen Verordnungen des Konstanzer
Generalvikars J.H. von Wessenberg in der Schweiz

Autor: Küry, Adolf

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-403862

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-403862
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


— 132

Die Durchführung der kirchlichen Verordnungen

des Konstanzer Generalvikars J- H. von Wessenberg

in der Schweiz.

Die vorliegende Arbeit behandelt auf Grund von
Aktenmaterial die Aufnahme, die die Verordnungen Wessenbergs
in der Schweiz gefunden haben. Mit Ausnahme der Dekrete
über das Ehewesen und die Konkordate sind alle Erlasse, die
für die Schweiz in Betracht kommen, besonders die über die
Ausbildung des Klerus und die gottesdienstlichen Reformen
berücksichtigt worden. An Aktenmaterial wurden Faszikel
30—79 der Wessenbergbibliothek in Konstanz, Faszikel 120

und 121 des Stiftes Schönenwerd aus dem kantonalen Archiv in
Solothurn benützt. Ferner wmrden Akten aus den kantonalen
Archiven Luzern, Samen, Frauenfeld und dem Archiv der
Erzdiözese Freiburg i. B. und der Briefwechsel Wessenberg-
Th. Müller, der auf dem Kantonsarchiv Luzern aufbewahrt
Avird, zu Rate gezogen. Den Herren Archivaren, die mir das

Material in bereitwilliger Weise zur Verfügung stellten, so

dass ich vieles auf dem Staatsarchiv in Basel durchsehen
konnte, spreche ich meinen verbindlichen Dank aus,
insbesondere Herrn Stadtarchivar Dr. Maurer in Konstanz und den
Beamten des Staatsarchivs Basel. Bei der Durchsicht des Brief-
Avechsels WTessenberg-Müller Avar mir in verdankenswerter
Weise stud. phil. Sterk behülflich. Die benützte Literatur ist
in den Fussnoten angegeben.

Erstes Kapitel.

Die Aufgabe Wessenbergs.

§ i.
Der schweizerische Teil der Diözese Konstanz.

Als Generalvikar J. H. von Wessenberg zu Beginn des
Jahres 1802 sein Amt antrat, war die kirchliche und politische



— 133 —

Lage im Bistum Konstanz nicht erfreulich. Besonders
unerfreulich war sie im schAveizerischen Gebiet der Diözese, das

den weitaus grössten Teil der katholischen Schweiz deutscher
Zunge ausmachte. Nach dem Catalogus Personarum Ecclesiasti-
carum et locorum der Diözese aus dem Jahre 1794 zählte sie

55 Landkapitel mit 1233 Pfarreien. Davon gehörten 12 Kapitel
mit 297 Pfarreien zur Schweiz. Es waren Bremgarten mit 6,

Frauenfeld-Steckborn mit 31, Hochdorf mit 19, Meilingen mit
13, die Vienvaldstätte mit 53, RappersAvil mit 26, Regensberg
mit 10, RusAvil-Sursee mit 24, St. Gallen mit 56, Wil mit 28,

Willisau mit 22 und Zug mit 9 Pfarreien. Diese Einteilung hat
einige Verschiebungen erfahren. Es wurden nur wenige neue
Pfarreien errichtet, hingegen wurden die 8 solothurnischen
Pfarreien, die zum Bistum gehörten, vom Kapitel Willisau
losgelöst1), dasselbe Schicksal Avurde den Gemeinden des Kantons
Appenzell2), die vom St. Gallei* Kapitel getrennt Avurden.

Änderungen brachten die neuen politischen Verhältnisse im
Kanton Aargau.

Die Verbindung der katholischen SchAveiz mit Konstanz
war locker. Gegen den Bischof herrschte Misstrauen, weil man
in ihm auch den landesfremden Reichsfürsten erblickte3). Seine
Visitatoren „die schwäbischen Pfaffen" wurden nicht immer
freundlich aufgenommen. Dazu kam, dass durch die Reformation

für einen grossen Teil der katholischen Schweiz der lokale
Zusammenhang mit der Diözese unterbrochen wurde, was den

gegenseitigen Verkehr sehr erschwerte. Nach der Reformation
tauchte in der Zentralschweiz der Plan einer Ablösung von
Konstanz auf4), und als er nicht durchgeführt Averden konnte,
suchte man einen Teil der bischöflichen Rechte auf einheimische

Geistliche zu übertragen. Aus diesen Versuchen entstand
das Institut der bischöflichen Kommissare5). Sie besässen richterliche

Gewalt in Ehesachen und kleinern disziplinaren
Angelegenheiten des Klerus und besorgten den Verkehr des Bischofs

') Akten des Stiftes Schönenwerd, Faszikel 121, Nr. 266.
2) Akten der Erzdiözese Freiburg.
3) Vgl. A. Ph. von Segesser, Rechtsgeschichte der Stadt und Republik

Luzern, 1852, IV, S. 512.
4) Vgl. Alois Henggeler, Die Wiedereinführung des kanonischen Rechts

in Luzern zur Zeit der Gegenreformation (Das Kommissariat Luzern von
1G05—1798). Luzern 1909, S. 18.

5) A. a. O., S. 15.



— 134 —

mit Regierung und Geistlichkeit. Kommissariate bestanden in
Luzern für die Kantone Luzern und Unterwaiden, in Uri,
Schwyz, im Kanton Solothurn. Der erwähnte Diözesankatalog
erAvähnt einen Kommissar im Aargau und einen in Glarus.
Zu Beginn des 19. Jahrhunderts wurden Kommissariate in den
Kantonen St. Gallen '), Thurgau 2) und Appenzell3) eingerichtet.

Die einheitliche Verwaltung der Diözese litt unter den
zahlreichen exemten Stiften und Klöstern, denen noch
zahlreichere Pfarreien inkorporiert waren und deren Prälaten
geAvisse bischöfliche Befugnisse besässen. Der Abt von St. Gallen
übte durch ein eigenes Ordinariat die bischöfliche Gewalt über
sein weltliches Gebiet aus, wodurch die des Konstanzer
Bischofs sehr eingeschränkt Avar4).

In weitem Umfange hatte einst auch der Nuntius in
Luzern bischöfliche Rechte ausgeübt, beschränkte sie aber dann
auf die jura Pontificalia (Firmung und Priesterweihe)5). Der
Nuntius pflegte dabei die Kurie in Konstanz zu ignorieren. Mit
Recht hielt sich Wessenberg darüber auf, dass der Nuntius die
Firmung erteilte, ohne vorher dem Ordinariat Mitteilung zu
machen. „In Deutschland", schreibt er an den bischöflichen
Kommissar Th. Müller in Luzern, „würde es gar nicht geduldet
Averden"6).

Die Regierungen waren auf Grund alter Rechte und
Freiheiten gewohnt, sich in kirchliche Dinge einzumischen, nicht
nur in solche, avo sich Staat und Kirche berührten, sondern
in solche rein kirchlicher Natur M. Der Josephinismus brauchte
nicht in die Sclnveiz hinein getragen zu Averden, er war schon
heimisch und älter als sein Name.

Die Ausbildung des Klerus war nicht einheitlich. Die einen
studierten an den bestehenden theologischen Lehranstalten,
andere in den Klöstern, wieder andere in italienischen Semi-

') Vgl. G. J. Baumgartner, Geschichte des schweizerischen Freistaates
und des Kantons St. Gallen, Zürich und Stuttgart, 1868, S. 425 ff.

*) Vgl. J. A. Pupikofer, Geschichte des Thurgaus, 1889, II, S. 119.

3) Akten der Erzdiözese Freiburg i. B.
4) Vgl. F. GschAvend, Die Errichtung des Bistums St. Gallen, 1909,

S. XV.
5) Vgl. Segesser a. a. O., S. 528, 539.

6) Briefe Wessenbergs an Th. Müller, Staatsarchiv Luzern, vgl. Brief
vom 14. XII. 1803.

') Vgl. Segesser a. a. 0., S. 514.



— 135 —

narien. Das bischöfliche Seminar wurde nicht fleissig besucht.
Ungenügend Avar die praktische Ausbildung, einseitig das

theologische StudiumJ). Während in deutschen Diözesen
Anstrengungen gemacht wurden, im Theologiestudium, in der
Ausbildung des Klerus und im kirchlichen Leben Reformen
durchzuführen, und im österreichischen Teil der Diözese
Konstanz, Bischof Max Christoph von Rodt den Verordnungen
Josephs IL durch Dekrete und Hirtenbriefe Eingang zu
verschaffen suchte, blieb die Schweiz von solchen Versuchen
verschont. Trotzdem fehlte es nicht an hervorragenden Theologen,
Prälaten und Geistlichen, welche die Zeichen der Zeit
verstanden und auf eine Erneuerung und Vertiefung des
kirchlichen Lebens drangen. Von den Anhängern der alten Schule
wurden sie als ^Klubisten" bekämpft und verdächtigt2). Wie
tief im Klerus die Gegensätze waren, offenbarte sich, als die
helvetische Verfassung durchgeführt werden sollte. Vom Geiste
der Aufklärung war die gebildete Laienwelt noch mehr
erfasst. Eine reiche Literatur hatte ihm die Wege geebnet,
regen Anteil hatte man an der Aufhebung des Jesuitenordens

genommen und kritischer wurde das Urteil gegenüber dem
Klosterwesen. Wenn man den Bericht des Oberleutpriesters
Troxler über den sittlichen Zustand des Chorherrenstifts zu
Beromünster3) liest, begreift man, dass der Kredit solcher
Institute im Urteil eines kritisch geAvordenen Zeitalters sinken
musste. Männer, wie der letzte Fürstabt von St. Gallen oder
wie der Kapuziner Paul Styger schadeten dem Klostenvesen
mehr, als manch Avirklicher oder angeblicher Feind der Kirche-

Und nun der geistige WirrAvarr, das materielle Elend, der

ganze Jammer, den die französische Revolution, die Raubzüge
der Franzosen, die Einfälle fremder Heere über die Schweiz
und vor allem über die unglücklichen Urkantone gebracht
haben. Bischof Rodt erliess zwar am 16. Herbstmonat 1798
eine Verordnung an den Klerus in Helvetien, die versicherte,
dass durch den Bürgereid „unsere heilige Religion und christ-

') Vgl. S. Merkle, Die katholische Beurteilung des Aufklärungszeitalters,
Berlin 1909, S. 10 ff.; derselbe, Die kirchliche Aufklärung im katholischen
Deutschland, Berlin 1910, S. 47 ff.

2) Vgl. Bericht des Kaplans Steinach an Propst Pfyffer, Wessenberg-
bibliothek Konstanz (W. A.) Fasz. 31. Nr. 20.

3) W. A., 33, 32.



— 136 —

katholisches Bekenntnis nicht bekränket werde, und dass all
diejenigen, welche denselben geleistet und hinkünftig ablegen
werden, keiner derjenigen Pflichten und Glaubenslehren
entsagen, zu Avelchen sie sich bisher im Schosse unserer hl.
Mutter der Kirche bekannt haben" l). Sie war zu spät. Das

Unglück war in Nidwaiden acht Tage vorher geschehen. Auf
den Erlass des bischöflichen Kommissars Krauer in Luzern
hatte man nicht gehört oder nicht hören wollen2). Es ist zu
begreifen, dass das Volk, das so Entsetzliches erlebt hatte, erst
recht gegen alles Neue misstrauisch werden musste. Die
Revolution hatte dafür gesorgt, dass die Aufklärung nicht Fuss
fassen konnte. Durch die Helvetik wurde die Geistlichkeit
hart mitgenommen. Durch die Aufhebung des Zehnten geriet
sie in materielle Not. Ergreifend ist die Eingabe des bischöflichen

Kommissars Th. Müller an die helvetischen Behörden
im Jahre 1802, um der Geistlichkeit, die trotzdem drei Jahre auf
auf ihrem Posten ausgeharrt hatte, endlich Hülfe zu verschaffen3),
Die Mönche hatten vorgezogen, die Klöster zu Aderlässen, als
Sequester auf das Klostergut gelegt und es als Nationaleigentum

erklärt wmrde. Die Geistlichkeit verarmt, Klöster und
Stifte verödet, in ihrem Besitz und Bestand gefährdet, das

Volk infolge der Kriege verroht, die Jugend verwildert, der
Gottesdienst schlecht besucht, der Religionsunterricht vernachlässigt,

es ist kein erfreuliches Bild, das mancher Pfarrbericht
entrollt4).

') Vgl. Hirtenbriefe des Bischofs Maximilian Christoph in der Wessen-

bergbibliothek in Konstanz.
J) Vgl. F. J. Gut, Der Überfall in Nidwaiden, 1862, S. 233, 237, 612;

Ed. Herzog, Th. Müller, Bern, 1886, S. 8. Zur Behauptung des H. Zschokke
in den «Denkwürdigkeiten über die Revolutionsgeschichte der Schweiz im
Jahr 1798», 1803, Krauer habe die Geistlichen Lussi und Konsorten in einem
eigenhändigen Schreiben belobt, schreibt Wessenberg am 14. Januar 1804

an einen Expfarrer (Businger), dies scheine unrichtig zu sein. «Aus allen
Schreiben des Herrn Krauer erhellt offenbar das Widerspiel. Ebenso kiar
ergibt sich aus den Aktenstücken, welche im hiesigen bischöflichen Archiv
vorliegen, dass die fanatischen Geistlichen weder dem Ordinariat noch dem
Herrn Krauer Gehör gegeben haben, sondern lediglich ihrem eigensinnigen
Eifer gefolgt sind, nachdem sie vergebens gesucht haben, das Ordinariat
und Herrn Krauer auf ihre Seite zu bringen.» W. A. 43, 47.

3) Vgl. Aktensammlung aus der Zeit der Helvetischen Republik, V,S. 1462.

4) Stift Schönenwerd, 121, 3; W. A., 74, 33.



137

§ 2.

Das Programm Wessenbergs.

Es war ein starker Glaube nötig an die unverwüstliche
Kraft der christlichen Religion, an die tiefe Wahrheit des

Katholizismus, an den guten Willen des Klerus, an die klare
Einsicht der Behörden und an den gesunden Kern des Volkes,
um auf diesem Trümmerfeld mit positiver Arbeit beginnen
und unter diesen Gegensätzen versöhnend wirken zu können.
Mit diesem Glauben musste sich ein starker Wille verbinden,
der sich durch keine Schwierigkeiten zurückschrecken liess.
Beides trug Wessenberg in sich. Das kann ihm auf die Dauer
niemand absprechen, so heiss umstritten sonst seine
Persönlichkeit wrohl immer bleiben wird. Man hat gesagt, sein
Programm entbehre der Orginalität. Originell wollte und konnte
er nicht sein, da er sich lediglich vom Evangelium und der
Überlieferung der Kirche geleitet fühlte. Das betonte er in
seinen Verordnungen und Briefen stets. Mag er in manchen
Punkten geirrt haben oder nicht in die Tiefe gegangen sein,
er war ein Kind seiner Zeit und muss auch aus dieser
verstanden werden.

Bevor Wessenberg seine Stelle antrat — er war schon
1800 zum Generalvikar ernannt Avorden — hatte er in der
Schweiz eine Avichtige Mission erfüllt. Im Auftrag des Bischofs
Karl Theodor von Dalberg unterhandelte er in Bern mit den
helvetischen Behörden über die Klöster. Mit Erfolg erfüllte er
seine Aufgabe, so dass der Papst ihm ein Dankschreiben
schickte und die Äbte von Einsiedeln und Muri*) ihm ihre
Anerkennung bezeugten. In der Denkschrift, die er bei dieser
Gelegenheit dem Vollziehungsrat überreichte, entwickelte er
kurz das Programm, das in der Schweiz durchgeführt werden
sollte. Nicht in die innern politischen Verhältnisse will sich
der Bischof einmischen, sondern sich auf das beschränken,
was die Geistlichkeit angeht. Er ist bereit nach dem Avahren
Geist der Kirche alles beizutragen, was die Reinheit der
Gottesverehrung und die Abstellung aller etwa hie und da
eingeschlichenen Missbräuche befördern kann. Dabei werden jene
Mittel reife Erwägung und kluge Anwendung verdienen, durch

') W. A., 34,72; 35, 31.

Internat, kirchl. Zeitschrift, Heft 2, 1915. 10



— 138 —

Avelche hierin teils sogleich, teils nach und nach der gute Same
verbreitet und der wahre Geist des Evangeliums recht
einleuchtend mitgeteilt werden kann. Da das meiste von den
persönlichen Eigenschaften der Seelsorger abhängt, so Avird
der Bischof sehr darauf sehen, dass die Zahl der Avürdigen
Geistlichen in der Schweiz vermehrt werde. Gute Pflanzschulen
für künftige Theologen sind sehr zu wünschen. Es fehle aber
auch an der ersten Bildung. Hierin können die frommen
Stiftungen sehr Erpriessliches leisten. Mit den Ordenshäusern,
deren grosse Verdienste in kultureller und kirchlicher Beziehung

die Denkschrift anerkennt, „könnten nach den Bedürfnissen

gegen av artiger Zeiten die nützlichen Lehr- und Bildungsanstalten

für Jünglinge und Töchter verbunden werden, und
die Ordenshäuser werden sich lebhaft erfreuen, durch eine
solche ihrem ursprünglichen Beruf vollkommen angemessene
Gemeinnützigkeit das Andenken der Verdienste ihres Standes
fortzupflanzen". Die helvetischen Behörden werden gewiss
damit einverstanden sein, dass die Belebung solcher geistlicher
Institute mit einem edlen und gemeinnützigen Geiste dem
Staat einen weit sicherern, dauerhaftem Nutzen gewähren werde,
als ihre Auflösung und Zerstörung1). Wie Wessenberg sein

Reformprogramm in der Diözese im Einzelnen durchzuführen
gedachte, setzte er Dalberg in einem längern Bericht vom
15. Dezember 1802 auseinander. Wessenberg konstatiert, dass
der grösste Teil der Seelsorger in den meisten Kapiteln sich
mit Eifer bestrebe, die Berufspflichten mit Würde und Nutzen
zu erfüllen. „Der Antrieb zur geistigen Bildung und zu
berufsmässiger Aufklärung ist noch immer das seltenere Kleinod des

kleineren Teils. Im Süden herrscht noch viel Roheit, die neuere
Erziehung auf den hohen Schulen hat dieselbe bisher Avenig*

abgeschliffen." Zwischen dem Säkular- und Regularklerus
bestehe eine gewisse Eifersucht, die Konferenzen bieten aber
Gelegenheit zur Versöhnung. In vielen Kapiteln werde nicht
jeden Sonntag gepredigt, sondern es werde mit Predigt und
Katechese abgeAvechselt. Auf das bestehende Diözesangesetz,
Avelches die sonntägliche Predigt befiehlt, müsse besonders
aufmerksam gemacht werden. An vielen Orten sollten doppelte
Christenlehren für die Kinder und die erwachsene Jugend ein-

Vgl. Aktensammlung der Helvetik, a. a. 0., VII, S. 480.



— 139 —

geführt werden. Eine Verordnung in diesem Sinn sei zu
erlassen. Der Besuch der Wirtshäuser durch die Geistlichen sei

in Übung. Dagegen müsse eingeschritten werden. Wessenberg
meint, „dass die Linie des priesterlichen Anstandes viel zu
fein sei, als dass der Seelsorger sich zutrauen dürfe, dieselbe
beim Besuch der Schenkhäuser nicht zu überschreiten". Die
Wiedereinführung der Konferenzen sei zu empfehlen, die
geistlichen Exerzitien seien im Laufe des Krieges unterblieben. Bei
den Bittgängen hätten sich Avährend des Krieges im ganzen
Bistum sehr viele Missbräuche eingeschlichen. „Diese
Missbräuche haben nicht nur den schädlichsten Einfluss auf die
Sittlichkeit und die gottesdienstliche Ordnung, sondern
veranlassen auch seit geraumer Zeit sehr nachteilige Irrungen
zwischen rechtschaffenen Seelsorgern und ihren Gemeinden."
Eine diesbezügliche Verordnung soll Seelsorger und Volk
belehren. Sehr zu wünschen sei, dass die Bruderschaften weniger
auf Schmausereien und mehr auf den Zweck, ihrer Stiftungen,
die Unterstützung der Notleidenden, venvenden Avurden. Zu
loben sei, dass viele Seelsorger besonders eifrig in der
Verschönerung der Kirche und des Gottesdienstes seien, „weil nach
meiner Überzeugung dem Geist der Religion selbst ein wesentlicher

Dienst geschieht, wenn man das Äusserliche der
Gottesverehrung von alledem reinigt, was die Würde Gottes verletzt
und den Sinn für wahre Andacht und Moralität beleidigt1*x).
Dalberg verdankte in einem Brief vom 24. Dezember 1802 den
Bericht und erklärte, er habe ihm nichts beizufügen als den
Wunsch, dass der Geheralvikar in seinem rühmlichen Eifer
unermüdet fortfahre. Es sei ihm tröstlich und beruhigend, dass
die Geschäfte in dem grossen, wichtigen Konstanz in so guten
Händen seien. Wessenberg hatte hauptsächlich deutsche
Verhältnisse im Auge, als er diesen Bericht abfasste. Aber er traf
auch für die Schweiz zu. Jedenfalls war er entschlossen, die
Verordnungen auf das ganze Bistum auszudehnen und die
Diözesangesetze, die in Vergessenheit geraten waren, auch im
schweizerischen Teil des Bistums durchzuführen. So wurden
in rascher Aufeinanderfolge viele Verordnungen erlassen, die
sich auf die Ausbildung des Klerus und auf kirchliche und
gottesdienstliche Einrichtungen bezogen2).

') Vgl. W. A., 32, 9.

2) Vgl. Sammlung bischöflicher Hirtenbriefe und Verordnungen des
Bischofs zu Konstanz, 2 Bände, Konstanz 1808 ff.



140

Zweites Kapitel.

Ordinariat und Geistlichkeit.
§ 3.

Die bischöflichen Deputaten.

Eine der ersten Massregeln Wessenbergs Avar, Anordnungen
zu treffen, um eine engere Verbindung zwischen Bischof und
Geistlichkeit zu schaffen und den Einfluss auf diese zu
gewinnen, den eine geordnete Verwaltung der Diözese nötig
machte. Die Beamten der Kapitel genügten Wessenberg nicht,
da sie bei der Durchführung der Verordnungen des
Ordinariates vielfach versagten. Wie schwer es besonders in der
Schweiz war, die notwendigsten Reformen einzuführen, hatten
im Zeitalter der Gegenreformation nicht nur die bischöflichen
sondern auch die päpstlichen Visitatoren erfahren. Auch später
sahen sich die Bischöfe von Konstanz stets veranlasst,
selbstverständliche Dinge dem Klerus durch neue Verordnungen
einzuschärfen. Man vergleiche z. B. die Mandata episcopalia
aus dem Jahr 1777 und die Verordnungen, die stets erneuert
Averden mussten, damit die Pfarrbücher richtig geführt Avurden.

Wessenberg suchte durch das Institut der bischöflichen Deputaten

das Kirchenregiment zu befestigen. Von solchen Deputaten

ist in den Diözesanstatuten beiläufig die Rede und einige
Kapitel der Ostschweiz führen sie im Diözesankatalog des

Jahres 1794 an. Ihre Befugnisse scheinen aber nicht näher
umschrieben gewesen zu sein.

Das Zirkular, durch die das Institut für die ganze Diözese
eingerichtet wurde, ist am 11. Herbstmonat 1802 gegeben. Der
Kapitelsdekan wird als das Organ bezeichnet, durch welches
das Ordinariat mit dem Klerus und dieser mit jenem
Kommunikation unterhält. Es können aber mancherlei Hindernisse
von seiten der Personen, Orte, Geschäftsgegenstände usw.
eintreten, „wegen welchen der Dekan jezuweilen sich gehemmt
sieht, sein Amt so, wie es nötig wäre, zu handeln und zu
wirken." Er bedürfe deshalb öfters des Rates und der
Unterstützung durch einen einsichtsvollen Mitbruder. In ähnlicher
Weise könne sich das Ordinariat nicht an eine einzige Person
binden lassen. Aus diesem Grunde ist der Ordinarius ent-



— 141 —

schlössen, in jedem Landkapitel einen Deputaten selbst
auszuwählen und zu bestellen, der mit dem Dekan oder auch allein
besondere Geschäfte in wichtigeren Fällen zu besorgen hätte.1)
In der Ernennungsurkunde werden die Befugnisse des Deputaten
genau umschrieben. Die Geschäfte des Dekans w*erden nicht
eingeschränkt, doch soll dieser bei der Verwaltung der
Geschäfte, Avenn bischöfliche Gerechtsamen in Frage kommen,
sobald ein Zweifel eintritt, den Deputaten zu Rate ziehen. Der
Deputat hat ferner wie der Dekan auf den Klerus ein
wachsames Auge zu haben, Anzeigen gehen an den Dekan,
Vorschläge zur Verbesserung* der Disziplin und der Seelsorge an
das Ordinariat. Bei besondern Untersuchungen behält sich
dieses das Recht vor, damit nach Gutfinden den Einen oder
den Andern zu betrauen. Beide führen besondere Konduitenlisten
der Seelsorger und besorgen die Visitationen gemeinschaftlich.
Von der Mitwirkung wird der Kämmerer dispensiert, dessen
Rechte im übrigen gewahrt bleiben. Dem Deputaten wird im
Kapitel endlich der dritte Rang eingeräumt2). Wessenberg
wollte mit diesem Institut nicht in das Kapitelsrecht eingreifen,
Avie ihm vielfach vorgeworfen wurde. „Die Anordnung", äusserte
er sich im Dezember 1802, „geht dahin, diese Verfassung
aufrecht zu erhalten und den Dekanatwahlen ihre Freiheit zu
sichern. Der Dekan soll Organ des Bischofs sein. Er ist es

aber manchmal nicht oder nur schläfrig. In diesem Fall hätte
der Bischof im ganzen Kapitel kein verfassungsmässiges Organ.
Er könnte ihn ja absetzen, allein das ist sehr unangenehm, und
die Unfähigkeit musste sehr frappant sein. Ist der Dekan seinem
Amt gewachsen, so ist ein Deputat nicht notwendig" 3).

Die Durchführung der Verordnung erfolgte sukzessive nach
Bedürfnis, verursachte aber Misshelligkeiten und Schwierigkeiten.
Dass sie berechtigt Avar, lässt sich nicht in Abrede stellen, denn
die Dekane kümmerten sich in einzelnen Kapiteln um die

Kundgebungen des Ordinariates gar nicht und setzten den Klerus
davon gar nicht in Kenntnis. Einen charakteristischen Bericht
schickte Th. Müller am 14. April 1803 nach Konstanz. Nur
einen Dekan bezeichnet er als brauchbar. Doch sei nicht der

ganze Klerus der Meinung seiner ungeschickten Vorsteher, das

1) Hirtenbriefe und Verordnungen, a. a. 0., I, S. 75.
2) A. a. O.. S. 76.
3) W. A., 37. 37.



— 142 —

Gegenteil lasse sich sagen. Ein Dekan lache über alle
Verordnungen und bezeichne den Bischof als Illuminateli. Th.
Müller hält deshalb das Institut für zweckmässig A Er sah
sich aber schon nach weniger Zeit veranlasst, auf seine Meinung
zurückzukommen. Es hatten unterdessen Kapitelsversammlungen
stattgefunden und Müller hatte auch bei der Regierung sondiert,
so dass er Wessenberg abriet, für den Kanton Luzern Deputaten

zu ernennen, da insbesondere die Opposition der Regierung
zu befürchten sei und die Inhaber des Sextariates in ihrem
Eifer gehindert würden 2). Pfarrer Blattmann in Bernardzell
riet für die dortigen Kapitel ebenfalls von der Ernennung von
Deputaten ab 3). Als im Kanton Solothurn die Loslösung der
dortigen Pfarreien vom Kapitel Willisau erfolgt war, erklärte
die Regierung, sie wünsche keine Neueinteilung der Pfarreien
und keine Deputaten 4). In andern Kapiteln wurde jedoch das
Amt anstandslos eingeführt.

Wessenberg pflegte nur in solchen Kapiteln Deputaten zu
ernennen, wo sie notwendig Avaren. Als ihm im Jahre 1809

aus dem Kapitel Mellingen nahegelegt Avurde, den dortigen
Dekan abzuberufen, weil er die Opposition wider die Dekrete
des Ordinariates schürte, sah er von einem solchen Schritt ab,
ernannte aber den ihm treu ergebenen Pfarrei* Grettener in
Mellingen zum Deputaten. Die Mehrheit des Kapitels bat in
einem untertänigen Schreiben das Ordinariat, von dieser Massregel

abzusehen, da sie Bedenken gegen die Persönlichkeit des
Ernannten hatte und Aufsehen im Volke befürchtete, weil andere
Kapitel keine Deputaten kannten. Zu gleicher Zeit Avurden
die Kapitelsvorsteher bei der Regierung in Aarau vorstellig,
um ihr Einschreiten zu veranlassen, da das Kapitel in seinen
Rechten verkürzt werde. Wie es scheint, ohne Erfolg.
Grettener blieb Deputat5).

Zu einem schweren Konflikt führte die Verordnung im
Kanton ObAvalden, dessen Regierung, wie diejenigen von Uri
und NidAvalden, den Deputaten die Anerkennung versagte,
obschon sie dazu kein Recht hatte. Wessenberg hatte den

') W. A., 39, 28.

2) A. a. 0., 40, 32.

3) A. a. 0., 39, 113.

4) Stift SchöneiiAverd, 120, 27.

') W. A., G7, 41, 129; 68,47.



— 143 —

Regierungen, wie er am 20. September 1806 an den bischöflichen
Kommissar in Luzern schrieb, die Anzeige der Ernennung
„blos aus Höflichkeit" gemacht und war sehr ungehalten über
das Veto. „In den übrigen Kantonen und den deutschen
Ländern sind die bischöflichen Deputaten von allen Fürsten und
Regierungen ohne vorherige (Anzeige) anerkannt worden." In
Obwalden entstand ein scharfer Konflikt, weil sich hier die
päpstliche Nuntiatur einmischte, und zwar in einer Weise, die

typisch ist für den damaligen päpstlichen Geschäftsträger
Testaferrata in Luzern. Die Affaire nahm folgenden Verlauf:
Die Landeskonferenz der Geistlichen hatte ohne weiteres die
Ernennung des Pfarrers von Flue in Kerns zum Deputaten
angenommen, die Regierung beschloss aber, ihr Veto einzulegen,
und teilte ihren Beschluss Wessenberg mit, „dass wir nach
dem Beispiele unserer Väter und nach Massgabe der Verfassung
des altrühmlichen Vierwaldstätterkapitels das Amt eines Deputaten

noch andere Neuerungen anerkennen, dulden oder
unterstützen werden, wrelchen unsern Beschluss Avir auch bereits
unserer Landpriesterschaft angezeigt haben." ') Als Wessenberg
der Regierung sein Befremden über diesen Beschluss aussprach,
antAvortete sie, dass sie keineswegs geAvillt sei, darauf
zurückzukommen „und dies um so mehr, da dieselbe (die Beschlussfassung)

auch höchste Genehmigung ihrer päpstlichen Heiligkeit
erhalten hat." 2) Der Streit kam am 7. November im Rat
Obwalden zur Sprache und wurde dort „mit unanständiger
Hetze" behandelt. Es wurde sogar der Beschluss gefasst, dass
der regierende Landammann sich in den Konvent der Priester
mit dem in die Landesfarben gekleideten StaatsAveibel begeben
soll, um dem Klerus den Willen der Regierung bekannt zu
geben. Die Regierung belief sich im Rat auf eine Kundgebung
des Papstes, der die Wahl eines Deputaten für unzulässig
erkläre und die Regierung in ihrem Widerstand bestärke.
Man Aveigerte sich aber im Rat, den Brief des Nuntius und
des päpstlichen Staatssekretärs der Gegenpartei vorzuAveisen.5)
Th. Müller setzte sich mit dem Nuntius wegen der Angelegenheit
in Verbindung, denn ObAvalden gehörte zu seinem Kommissariat.
Er begründete diesen Schritt in seinem Bericht an Wessenberg

') Vgl. Akten des Archives des Standes Obwalden.
2) W. A., 56, 66.
3) W. A., 56, 72.



— 144 —

damit, „weil nun der Nuntius mir sehr oft sagte, er sei

gekommen, um die bischöflichen Rechte zu unterstützen und weil
ich Betrug ahnde." l) Der Nuntius gab Müller zu, dass er
— freilich auf Ersuchen der Regierung — nach Rom geschrieben
habe. Richtig bemerkt Müller im Bericht an Wessenberg, „er
hätte sich über die Sache bei Ihnen oder bei mir erkundigen
können, ehe er so hinterlistig (ich kann mich nicht anders
ausdrücken) nach Rom schrieb. Seine Ausrede und Entschuldigung
an mich bestand darin, dass der Papst nicht den Ungehorsam
der ObAvaldnerregierung, sondern ihren ihm geäusserten
Entschluss, standhaft bei der katholischen Religion zu verbleiben,
belobt habe." Der Nuntius fügte noch bei, Avenn man solches

vorhabe, was nur die innere Disziplin angehe, so soll man die

Landesregierung gar nicht befragen2). Alle Versuche Wessenbergs,

die fraglichen Briefe zur Einsicht zu bekommen, scheiterten
an der hartnäckigen Weigerung der Regierung, sie auszuliefern.
Sie hätten ihm einen zu lehrreichen Einblick in das Intrigenspiel

des Nuntius geboten. Am 27. September 1806 hatte der
Nuntius wirklich der Regierung geschrieben, dass ihm die sehr
angenehme Nachricht von der Verwerfung der letzten
Neuerungen, die den Umsturz der Kirchendisziplin beabsichtigen,
eine solche Freude bereitet habe, die er gar nicht ausdrücken
könne. Er dankt der Regierung für die sehr weise und fromme
Handlungsweise und bittet sie dringend, in Sachen der Religion
und Kirchengesetze immer den Fusstapfen ihrer so mächtigen
Vorfahren zu folgen. Er habe den hl. Vater von der Sache
sofort in Kenntnis gesetzt. Am 23. Oktober berichtete der
Nuntius über die päpstliche Antwort. Er habe dem hl. Vater
die Beschlüsse der Regierung, das Schreiben des Generalvikars
und die sehr Aveise Antwort der Regierung* mitgeteilt. Der
Papst billige durchaus das Vorgehen der Regierung und sei

höchst erfreut darüber. Er habe ihm durch den Kardinal
Caseni aufgetragen, der Regierung seine Approbation und sein

ganz besonderes Wohlwollen kundzutun. Der Nuntius
übermittelt diese Stelle des Briefes Avörtlich: „Sie können der
Regierung von Obwalden das Wohlgefallen unseres Herrn über
die an den Generalvikar von Konstanz erlassene weisheits-

') W. A., 56, 72.

2) W. A., 56, 80.



- 145 —

volle Antwort und über ihre Anhänglichkeit an den hl. Stuhl
kundtun und zugleich dieselbe des besondern väterlichen
Wohlwollens seiner Heiligkeit versichern"*). Man vergleiche
diesen Brief, den der Nuntius am 23. Oktober nach
Obwalden geschrieben mit dem, Avas er in der Audienz wenige
Tage später Th. Müller sagte. Wessenberg und Müller haben
den Avirklichen Sachverhalt nicht erfahren, wohl aber
geahnt. Unter diesen Umständen konnte keine Einigung erzielt
Averden. Wessenberg beharrte auf der Ernennung des Deputaten
und brach mit der Regierung von ObAvalden die Beziehungen
ab2). Der Beschluss vom 20. September war den Regierungen
von Uri, Schwyz und Nidwaiden bekannt gegeben worden.
Es handelte sich also bei der ganzen Affäre um eine
systematische Opposition gegen das Ordinariat in Konstanz. Sie

wird in dieser schroffen Form, die sie von Anfang an genommen
hat, erklärlich, wenn man in Berücksichtigung zieht, dass der
Nuntius kurz vor Ausbruch des Konfliktes Land und Regierung
von Obwalden besucht hatte. In NidAvalden trug man sich
ernsthaft mit dem Gedanken, sich vom Kommissariat Luzern
zu trennen und sich demjenigen von Uri anzuschliessen3).
Später betrieb der Nuntius die Lostrennung, weil „auch Müller
ein gefährlicher Mann" sei*). Das Eine hatte der Nuntius
erreicht. Es war ihm gelungen, die Beziehungen zwischen der
Kurie in Konstanz und der Regierung in Obwalden zu stören
und das Misstrauen gegen Konstanz auch den übrigen
Regierungen der Innerschweiz einzuimpfen. Er hatte später dann
um so leichteres Spiel, seine Pläne durchzuführen. Das
Verlangen Wessenbergs, der Nuntius möchte den Regierungen von
ObAvalden und Nidwaiden schreiben, es sei der ernste Wunsch
und die bestimmte Gesinnung des päpstlichen Stuhles, dass der
Bischof in disziplinarer Verfügung, wozu auch die Aufstellung
von Deputaten gehöre, von der weltlichen Gewalt nicht
verhindert werde, entsprach den Äusserungen des Nuntius an
Th. Müller, bei dem Doppelspiel, das er sich geleistet hatte,
konnte er ihm aber nicht willfahren6).

') Vgl. Originalbrief in den Akten des Archives des Standes Obwalden.
") W. A., 56, 124.

3) W. A., 56, 131.

4) W. A., 76, 83.
6) W. A., 56, 82.



146

§ 4.

Die Amtstätigkeit und der Lebenswandel der Geistlichen.

Kurz seien die Verordnungen über die Amtsführung und
den Lebenswandel der Geistlichen erwähnt. Darüber erhielt
das Ordinariat Auskunft durch die Visitationsberichte. In den

unruhigen Zeiten der Revolution Avaren die Visitationen durch
die Kommissare und Dekane, aber auch die durch die Beamten
des Ordinariats unterblieben. Die bischöflichen Visitationen
waren überhaupt nie so streng vorgenommen worden, wie
die Diözesanstatuten bestimmten. Die letzten hatten in den
innern Kantonen in den Jahren 1768, 1780, 1796 und in den
äussern 1767,1781 und 1797 stattgefunden '). Im Jahre 1804 erliess
das Generalvikariat an die Kommissariate und Dekane ein
Schreiben, damit sie ihre Bezirke visitierten2). Zugleich sollte
mit den bischöflichen Visitationen begonnen Averden. Auf
Schwierigkeiten stiess das Ordinariat nur im Kanton St. Gallen. Die
Regierung äusserte Bedenken, trotzdem ihr der Generalvikar
auseinander setzte, es sei doch Sache der bischöflichen
Verwaltung, zu unterscheiden, ob Visitationen, Firmungen
abzuhalten seien. Die Regierung beharrte darauf, bei der Festsetzung
dieser Veranstaltungen ein Wort mitzusprechen, Avie dies „in
den Zeiten der Eidgenossenschaft gegen die Kantone beobachtet
wurde"8). Eine Einigung kam schliesslich zustande. Die Visitation
Avurde durch den Weihbischof Aron Bissingen vorgenommen,
der auch die andern Kantone besuchte. Im Jahre 1805 wurde
ein ausführliches Frageschema aufgestellt, das bei den Visitationen

ausgefüllt wrerden sollte4). Fünf Jahre später wurde es

erweitert. Von da an waren 8 Tabellen auszufüllen6). Aber
auch auf andere Weise suchte sich das Ordinariat zu
vergewissern, dass die Diözesanvorschriften eingehalten wurden.
Durch ein Zirkular vom 11. November 1809 wurde verfügt,
dass jährlich durch die Dekanate eingehende Auskunft auf
gedruckten Tabellen über die Geistlichen, die Hilfspriester, den
öffentlichen Gottesdienst und die abgehaltenen Konferenzen

1) Vgl. Akten im Archiv der Erzdiözese Freiburg.
2) W. A., 43, 7.

3) W. A., 44, 94.

4) Hirtenbriefe und Verordnungen, I, S. 218.
5) A. a. 0.. II, S. 105.



— 147 —

gegeben werden musste x). Die Tabellen sind aber nach einer

spätem Weisung, die strikte Handhabung verlangte, nicht
regelmässig* eingeschickt worden2). Sie wie die Visitationstabellen
sind in den noch vorhandenen Beständen des Archivs des
Ordinariates nicht mehr zu finden, mit Ausnahme weniger Bruchstücke

3). Von den Verordnungen sind in diesem Zusammenhang
zu nennen : die über genaue Führung der Tauf- und
Sterberegister vom 14. Oktober 1802*), die am 6. November aufs neue
eingeschärft wurde5), die über die Messtiftungen6) und die

Aufbewahrung der amtlichen Akten in jeder Pfarrei7).
Die Zahl der Verordnungen, die sich mit dem Lebenswandel

der Geistlichkeit befasst, ist nicht gross. Die Disziplin gab dem
Bischof nicht so viel zu schaffen, wie seinen Vorgängern. Alle
die vielen Vorschriften waren noch in Kraft. Die bischöflichen
Richter konnten sich einfach darauf berufen. Die priesterliche
Kleidung und der Wirtshausbesuch der Geistlichen veranlassten
Wessenberg zu besondern Mandaten. Sie waren in der Diözese
nichts Neues, denn durch das ganze 18. Jahrhundert gestatteten
sich die Geistlichen in diesen Stücken allerlei Freiheiten.
Besonders zur Zeit der Revolution kümmerten sich die Bürgerpfarrer

wenig mehr um die alten Kleidervorschriften, wie auch
der Wirtshausbesuch allgemein war. Im Jahre 1799 war
Th. Müller beim Ordinariat u. a. eingeklagt worden, dass er
sich gegen die Kleidermandate Verstösse und in „unanständiger
weltlicher Kleidung" einhergehe. Die vom Bischof Dalberg
angehobene Untersuchung fiel zugunsten Müllers aus, der sich
über diese wie über andere Anklagen rechtfertigen konnte8).
Am 18. April 1803 erliess Wessenberg ein ausführliches
Zirkular in lateinischer Sprache an den Klerus der ganzen
Diözese, um das alte Diözesanverbot des Wirtshausbesuches
zu wiederholen9). In einem ZAveiten vom 16. November des-

>) A. a. 0.. II, S. 73.
2) A. a. 0.. II, S. 169.
3) Im W. A. und im Archiv der Freiburger Erzdiözese ist nur weniges

vorhanden, auf dem Landesarchiv in Karlsruhe und auf der Universitäts-
othek in Heidelberg,
*) A. a. O.. I, S. 74.

5) A. a. 0.. II, S. 104.
6) A. a. 0.. I, S. 173.
7) A. a. O.. II, S. 101.
s) W. A., 31, 94; 30. 1; 32,80.
9) Hirtenbriefe und Verordnungen, I, S. 141.



— 148 —

selben Jahres gab er genaue Vorschriften über die priesterliche

Kleidung innerhalb und ausserhalb der Kirche. Ausser
dem Wirtshausbesuch AAird auch der Besuch des Theaters, der
Tanzsäle und das Tabakrauchen auf der Strasse verboten1).
Kurz vorher hatte Kommissar Müller in Luzern ein Kleidermandat

für seinen Bezirk erlassen, das die volle Billigung des
Ordinariats erlangt hatte2). Das Wirtshausverbot war in der
Schweiz schwer durchzuführen. Der Urner bischöfliche
Kommissar meldete, dass ihm in einem früheren Rezess der bischöflichen

Visitatoren die Kompetenz eingeräumt worden sei, zwei
Wirtshäuser in Altdorf zu bestimmen, die von den Geistlichen
besucht werden dürfen. Ein Priester bediene sich dieses
Privilegiums, er sei kein Trunkenbold, sondern ein exemplarischer
Geistlicher, der das Wirtshaus nur recreationis et societatis
causa besuche3). Wessenberg gab dazu seine Zustimmung,
jedoch ohne Konsequenz für andere. „Ein Privilegium, das Wirtshaus

besuchen zu dürfen, scheint mir den geistlichen Stand
herabzusetzen"4). Als im Jahre 1806 Wessenberg in Münster
die Geistlichkeit an das Verbot erinnerte, berief man sich dort
auf die Sitte in Luzern, wo die Geistlichen aller Klassen die
Abende im Wirtshaus zubrächten. Wie sehr ihm um strikte
Durchführung des Verbotes zu tun Avar, geht aus dem Brief
hervor, den WTessenberg sofort an Kommissar Müller richtete,
damit dem Ärgernis gesteuert werde, indem sich sonst die
Landgeistlichkeit beharrlich auf das Beispiel der Hauptstadt
zu berufen fortfahren werde. Er schlug vor, die Geistlichkeit
solle eine geschlossene Gesellschaft bilden, zu der nur den
Gliedern der Regierung der Zutritt gestattet wrerden sollte5).

Drittes Kapitel.

Die Ausbildung der Geistlichkeit.
§ ö.

Studium und Seminarbildung.
Die unzulängliche Ausbildung der schweizerischen

Priesteramtskandidaten war die nicht seltene Klage der Bischöfe von

') A. a. O., S. 159.
2) W. A., 40, 158.
3) VV. A., 39, 125.
*>) A. a. 0., 39, 146.
5) Brief vom 18. III. 06.



— 149 —

Konstanz und ihr abzuhelfen die beständige Sorge der
Regierungen der katholischen Orte. Die Tatsache, dass zur Zeit der
Reformation der Klerus der Zentral Schweiz den Reformatoren
an Bildung nicht gewachsen war, hatte schon damals die
Regierungen veranlasst, die Errichtung einer gemeinsamen Bildungsstätte

für die SchAveiz ins Auge zu fassen. Der Plan wurde
nicht durchgeführt*). Das Tridentinum schrieb jeder Diözese ein
Seminar vor. Für Konstanz blieb diese Vorschrift lange
Zeit ein frommer Wunsch, denn das Seminar zu Meersburg
konnte erst im Jahre 1737 eröffnet werden. Für die Schweiz kam
es wenig in Betracht, Aveil es für viele Gegenden Aveit entfernt
und für alle im Ausland lag. Dazu hatte es seit der
Gegenreformation neue Gelegenheiten zum Theologiestudium für die
Schweizer gegeben. Der Plan einer gemeinsamen Lehranstalt, der
neuerdings erwogen wurde und zu Verhandlungen mit den
Jesuiten geführt hatte — als Ort wurde Rapperswil genannt —
scheiterte abermals2). Dafür wurde den Schweizern im Jahre 1579

das Collegium Helveticum in Mailand und das Collegium Romanum

in Rom zugänglich und seit 1647 Avurden an der i. J. 1574

gegründeten Jesuitenschule in Luzern theologische und
philosophische Fächer gelehrt. Diese Anstalt war fortan sehr gut
besucht. Nach Aufhebung des Ordens Avurde die Anstalt weiter
geführt. Sie hatte einige ausgezeichnete Lehrkräfte", aber sie

litt an den Mängeln damaliger Zeit, vermittelte den Studenten
weder die notwendige Ausbildung in den praktischen Fächern
noch die erforderlichen Kenntnisse in der Bibelwissenschaft
und im Kirchenrecht3).

Wessenberg griff den Plan, für die Schweiz besondere
Lehranstalten zu gründen, mit der ihm eigenen Energie auf. Als
die gegebenen Stätten, wo solche errichtet werden konnten,
betrachtete er die Stifte und Klöster. In seinem Gutachten an
den Vollziehungsrat hatte er auf eine solche Lösung der Klosterfrage

hingewiesen. Dabei leitete ihn nicht Abneiguug gegen
diese Institute sondern die Sorge um ihren Fortbestand. In
einem Gutachten über die Klöster des Kantons Thurgau schreibt
Wessenberg im Jahre 1804, „Dass kein Kloster, welches nicht mit

') Vgl. Segesser, a. a. 0., IV, S. 392.
2) Vgl. Segesser, a. a. O., IV, S. 395.

3) Vgl. Dr. Troxler, Luzerns Gymnasium und Lyceum; Glarus 1832,
S. 49, 68, 71 ; Segesser, a. a. 0., IV, S. 553 ff.



— 150 —

einem gemeinnützigen Institut verbunden ist, das nächste
Dezennium überleben dürfte, darüber lassen die deutlichen Zeichen
der Zeit keinen gegründeten Zweifel mehr übrig". Er rät den
Klöstern, selbst die Initiative zu ergreifen, damit die neuen
Einrichtungen für Klöster und Kirche günstiger ausfallen, als
wenn die Klöster nichts tun und abAvarten, bis die Regierungen
eingreifen. Jede Widersetzlichkeit und jeder Kampf der Klöster
gegen die Vorschriften der Regierungen könnte ihrer Existenz
gefährlich werden '). Das letztere hat das Kloster St. Gallen
erfahren, die Bemühungen Wessenbergs, den Abt zur
Nachgiebigkeit zu bringen, blieben wirkungslos2). Wessenberg
handelte in der Klosterangelegenheit im Einverständnis mit Dalberg,
der ihm gleich bei seinem Amtsantritt geraten hatte, mit den
Vorstehern der schweizerischen Stifte und Klöster in vertraulichen

Verkehr zu treten, um von ihnen selbst zu erfahren,
auf Avelche Weise sie sich dem Lande nach ihrer Überzeugung
nützlich machen könnten3). Übrigens stand er mit seinen
Anschauungen nicht allein. Im Wessenbergarchiv zu Konstanz
liegt aus der Feder des Abtes Karl Ambros von St. Urban ein
Gutachten über gemeinnützige Reformen der Stifte und Ordenshäuser

in Helvetien, datiert am 5. November 1801 *). Auch in
Rheinfelden trug man sich ernsthaft mit dem Gedanken, mit
dem dortigen Stift ein Seminar zu verbinden5). Mit der Regierung

des Kantons Thurgau unterhandelte Wessenberg, um mit
dem projektierten Lehrerseminar im Stift Kreuzungen ein solches
für Geistliche zu verbinden5) und reiflich wurde die Gründung
eines Seminars für die Urkantone in Einsiedeln erwogen. Hier
scheiterte der Plan, weil der Bischof sich die Aufsicht
ausbedingen wollte, der Abt aber dazu seine Einwilligung* nicht
geben konnte7). Noch andere Pläne tauchten auf, schliesslich
ist nur einer verwirklicht wTorden, als in Luzern das theologische

Seminar errichtet wurde. Das Konkordat, das Bischof

') W. A., 47, 101.

2) W. A., 34, 56.

3) A. a. O., S. 34, 50.

4) A. a. 0., S. 37, 100.

5) Stift Schönenwerd, 121, 118.

6) Akten im kantonlen Archiv in Frauenfeld.
7) Vgl. F. Segmüiler, Blätter aus der Kirchengeschichte der Schweiz

zur Zeit der Mediation und Kestauration ; Jahresbericht der Lehr- und
Erziehungsanstalt Einsiedeln, 1897, S. 15.



— 151 —

Dalberg im Jahre 1806 mit der Luzernerregierung abschloss, sah in
seinem ersten Abschnitt die Errichtung eines Priesterhauses vor,
das schon im folgenden Frühjahr in Luzern eröffnet werden
konnte *).

Welche Bedingungen an die Aufnahme ins Seminar in
Luzern geknüpft wurden, Avelche Anforderungen also Wessenberg

von den Seminaristen und Geistlichen verlangte, bestimmen
die betreffenden Anordnungen. Die Geistlichen müssen das

theologische Studium, welches aufs mindeste die Dogmatik, die
Moral, die Pastoral und das Kirchenrecht in sich begreifen
muss, entweder Avährend drei Jahren auf einer öffentlichen
Schule oder während zwei Jahren auf einer solchen und einem
Jahre im Priesterhause vollendet und in beiden Fällen wenigstens

ein Jahr in diesem letzteren die praktische Seelsorge
erlernt und ausgeübt haben. Die Aufnahme ins Seminar geschieht
nach einer Prüfung über das ganze theologische Studium und
insbesondere die Fächer, die im Seminar nicht gelehrt werden.
Die Entlassung aus dem Seminar geschieht nach einem Jahr2).

Die Seminarausbildung war wiederholt der Gegenstand
bischöflicher Verordnungen. Die erste vom 8. Juli 1802 setzte
den Aufenthalt im Seminar zu Meersburg auf 10 Monate fest.
Als es nicht gelang auch an andern Orten Seminare ins Leben
zu rufen, wurde durch ein Zirkular vom 20. Juli 1808 bekannt
gemacht, dass künftig kein Kandidat mehr geweiht werde, der
nicht eine praktische Ausbildung in den Fächern des christlichen

Hirtenamtes erhalten habe. Den Kandidaten aus solchen
Kantonen, die kein Seminar besitzen, wird die Weisung gegeben,
nach Vollendung des theologischen Studiums entweder in das

bischöfliche Seminar zu Meersburg oder zu Luzermeinzutreten3).
An die Seminaristen wurden immer höhere Anforderungen
gestellt. Eine Verordnung vom 1. Juli 1808 erklärt zum
Hauptgegenstand der Aufnahmeprüfung ins Seminar neben den
bisherigen Fächern die praktische Bibelerklärung*), und eine zweite
Verordnung vom 20. Februar verlangt beim Eintritt in ein
bischöfliches Seminar befriedigende Zeugnisse über guten und
tadellosen Wandel während der Studienjahre, über das Studium

') Vgl. Dr. J. L. Weibel, Über die Luzerner Maigesetze, Luzern 1886.

2) Vgl. Hirtenbriefe und Verordnungen, a. a O., I, S. 276.

s) Vgl. a. a. O., I, S. 257.

4) Vgl. a. a. O.. I, S. 260.



— 152 —

der Philosophie und insbesondere auch der Physik („einer
Wissenschaft, die dem Seelsorger in mancher Hinsicht
unentbehrlich ist") und über das Studium der Dogmatik, Moral.
Kirchengeschichte, Kirchenrecht, Pastoral und Exegesex). Eine
Verordnung vom 14. Oktober 1812 regelt die Zulassung der
schweizerischen Kandidaten zu den Weihen.

„Das bischöfliche Ordinariat kann um so Aveniger an dem
Beifall der betreffenden hohen Kantonsregierungen zAveifeln,
als bei dieser Vorkehre einzig die w7ahre sittlich-religiöse Wohlfahrt

der Kantonsangehörigen nach dem Geist und der
Vorschrift der christkatholischen Kirche beabsichtigt wird." So

schloss das Zirkular vom 20. Juli 1808. Der erwartete Beifall
traf nicht von allen Kantonsregierungen ein. Die von Solothurn
stellte das Gesuch an das Ordinariat, ihre Kantonsbürger nach
Freiburg ins Seminar schicken zu dürfen, da der Besuch des

Seminars in Meersburg oder Luzern zu kostspielig sei. Mit dem
Grundsatz der Verordnung ist sie einverstanden. Auch sie
möchte keinen Kandidaten zur Weihe zulassen, ohne den
einjährigen Aufenthalt in einem Seminar2). Andere Gründe führten
die Urkantone gegen die Verordnung ins Feld. Seit einiger Zeit
war die Luzerner theologische Lehranstalt der Irrlehre
verdächtig. Der Nuntius selbst warnte davor, waren doch Professoren

Avie Widmer und Gügler nicht orthodox genug8). Nicht
besser ging es dem Seminar, das unter Leitung Th. Müllers
einige Jahre einen erfreulichen Aufschwung nahm, aber unter
den Verdächtigungen der Gegner Müllers und den Kämpfen
um Prof. Dereser sehr zu leiden hatte. Die Urkantone weigerten
sich, ihre Kandidaten nach Luzern zu schicken *). In den Kreisen,
die sich um den Nuntius scharten, um einen Vernichtungskrieg
gegen Wessenberg und seinen Anhang zu führen, war man in
Avissenschaftlicher Beziehung bescheidener. Dereser wurde es

zum Vorwurf gemacht, dass er die Studenten in den hebräischen

und griechischen Text der Bibel einführte, das Latein
genüge ja völlig6). Auch hier hatte der Nuntius seine Hand
im Spiel. Er schrieb an die Regierung in Uri in starken Aus-

») Vgl. a. a. 0., II, S. 133.

2) Vgl. Stift Schönenwerd, 120, 212, 249.

3) Vgl. Herzog, a. a. 0., S. 37.

*) Vgl. Herzog, a. a. O., S. 41 ff.
6) Vgl. Herzog, a. a. O., S. 43.



— 153 —

drücken, Dereser sei ein Abtrünniger und Müller nehme ihn in
Schutz. Uri solle seine Kandidaten nach Einsiedeln zur Weihe
schicken. Dieses Einschreiten des Nuntius machte in Uri deshalb
besonders grosse Sensation, Aveil das Ordinariat in Konstanz
Dereser von der Anklage auf Häresie frei gesprochen hatte1).
Schwyz trat jetzt aufs neue mit der Anregung hervor, sich

von Konstanz zu trennen, „wenn man die katholisch Religion
in diesen Gegenden erhalten wolle". Anders dachte ein grosser
Teil der Geistlichkeit. Der bischöfliche Kommissar Anton de

Vaya in Altdorf berichtete am 15. Januar 1813 über diese
Machenschaften : „Das Lügenwerk, der Verdacht, die
Verleumdung ist halt mit der Revolution aus dem Abgrunde recht
heraufgekommen und noch nicht zurückgekehrt" 2). Eine
endgültige Erledigung erfuhr die Frage der Seminarausbildnng in
den Urkantonen nicht. Sie gab den Anstoss, dass sie die

gänzliche Trennung von Konstanz mit neuem Eifer betrieben,
Avas sie auch nach kurzer Zeit erreichten3).

Als selbstverständliche Aufgabe des Seminars betrachtete
Wessenberg die Einführung in das Breviergebet. In diesem
Punkt war er sicher konservativer als das ausgehende 18.

Jahrhundert. Wie die Geistlichkeit über das Brevier urteilte, musste

am besten der Buchhändler wissen. Als in der Diözese Konstanz
die Herausgabe einer Monatsschrift erwogen wurde, äusserte
sich die Herdersche Hofbuchhandlung in einem Briefe vom
18. Dezember 1801 des längeren über anzustrebende Reformen
in Liturgie, Katechismus und Brevier. Sie schrieb : „Das Brevier
in seinem jetzigen Zustand findet bei den wenigsten Geistlichen
jenen Beifall, der dazu antreibt, es ordentlich zu beten.
Manche beten es gar nicht, eine Verbesserung scheint darum
notAvendig Der Nutzen täglicher Betrachtungen, besonders
für Priester, ist zu anerkannt, und ich bin überzeugt, dass sie

nur bei wenigen in der Tagesordnung stehen. Den Grund davon
glaube ich bei den altern Priestern in ihrer gänzlichen
Abneigung gegen alle Bücher und bei den Jüngern in dem Vor-,
urteil gegen alle Arten, besonders lateinische Aszeten, das in
dem Verhältnisse der meisten zu unsern Zeiten seinen Ursprung

l) AV. A., 76, 82.

») W. A., 76, 18.

3) Vgl. M. Kothing, Die Bistums\~erhandlungen der schweizerisch-
konstanzischen Diözesansstände A-on 1803—1862, Schwyz 1863, S. 22.

Internat, kirchl. Zeitschrift, Heft 2, 1915. 11



— 154 -
hat, zu finden"J). Wessenberg war von der Notwendigkeit der
täglichen Betrachtungen der Geistlichen überzeugt, und wenn
er auch in manchen Fällen vom lateinischen Brevier dispensierte

— dass er es gegen einige Kreuzer getan, geht aus den
benutzten Akten nicht hervor2)*— so tat er es nur, Avenn für
guten Ersatz gesorgt wurde. „Die Pflicht des Brevierbetens
trifft jeden Geistlichen ohne Ausnahme, ausser wenn Berufsfälle

es unmöglich machen. In diesem Fall bedarf es keiner
förmlichen Dispensation", schrieb er einem Geistlichen8). Im
bischöflichen Seminar in Meersburg wurden alle jungen Priester
angehalten, den kirchlichen Vorschriften über das Brevierbeten
Genüge zu leisten *) und als einige Theologen aus Luzern an
das Ordinariat das Gesuch richteten, während der Studienzeit
das deutsche Brevier Deresers benützen zu dürfen, antwortete
Wessenberg: „Wir müssen fest darauf bestehen, sich das Brevier
eigens anzuschaffen und sich damit bekannt zu machen.
Erleichterungen Averden erlaubt und Dereser kann nur solchen
zugestanden w*erden, von denen wir die Überzeugung haben,
dass sie mit dem Brevier vertraute Bekanntschaft gemacht
haben" 5).

§ 6.

Das Prüfungswesen.

Wessenberg suchte das Bildungsniveau der Geistlichen durch
eine konsequente und strenge Handhabung des Prüfungswesens
zu heben. Es Avar ZAvar schon in der Kirche durch das Tridentinum

geordnet, aber die an sich guten Vorschriften wurden
nicht strikte durchgeführt. Es blieb in den deutschen
Diözesen bei blossen Versuchen. In der SchAveiz waren die
Prüfungen der Geistlichen nicht einheitlich geordnet. Im Kanton
Luzern z. B. bestand eine von der Regierung bestellte
Kommission, die die an der Lehranstalt erzogenen Kandidaten zu
examinieren hatte. Diejenigen, die in Italien ihre theologische
Ausbildung erhielten, empfingen auch dort die Priesterweihe,

') W. A., 33, 99.

2) Dr. C. Gröber, «Katholisches Jahrbuch für die Stadt Konstanz», 1911,
S. 173, spricht von 48 Kreuzern Dispensgebühr.

3) W. A., 40, 92.

4) W. A., 57, 23.

5) W. A., 56, 74.



— 155 —

und die Prüfung der für die Seelsorge bestimmten
Klostergeistlichen blieb dem Obern vorbehalten, der Bischof bewilligte
bloss die Admissio ad curam*). Besondere Prüfungskommissionen
bestanden auch in andern Kantonen. Da die Lehranstalten
den Ansprüchen der Zeit nicht mehr genügten, musste auch
die alte Examenordnung* versagen. Aus Schwyz war Anfang 1803

Wessenberg der Wunsch des Landammanns Reding nahe gelegt
worden, es möchte mit den Kandidaten vor den Weihen ein

strenges Examen vorgenommen und für ein besseres Einkommen
gesorgt werden. Wessenberg antwortete dem bischöflichen
Kommissar von Schwyz, dass das biedere SchAveizervolk, das
der Geistlichkeit anhänglich sei, nicht abgeneigt sein Averde,
den „kärglichen Unterhalt" zu erhöhen. „Noch wichtiger", so

fährt er fort, „als die Erhöhung der Besoldung des Seelsorgers
scheint mir eine zweckmässige Fürsorge für ihre bessere
Ausbildung und Vorbereitung zu dem wichtigen Hirtenamt zu sein."
Dem Wunsche des Landammanns werde er bestens nachkommen
und keinen Kandidaten zum Examen pro ordinibus zulassen,
der nicht Zeugnisse beibringe, dass er die nötigen Fächer der
Theologie mit gutem Fortgang studiert habe. Er Avünscht, dass
die Anstalten der SchAveiz eine bessere Einrichtung erhalten
und mehr für die praktische Ausbildung gesorgt werde 2). Nicht
nur die Kandidaten sollten sich über ihren Studiengang
ausweisen, sondern auch die Geistlichen, die sich um eine Pfründe
bewerben, sollten durch regelmässige Examen, die sogenannten
Konkursprüfungen, auf ihr theologisches Wissen erforscht werden.
Diese Spezialprüfungen Avaren im Tridentinum vorgesehen,
wurden durch Josef II. der Vergessenheit entrissen 3) und durch
Wessenberg auch in der Schweiz eingeführt.

Durch besondere Verordnungen wurden in den einzelnen
Kantonen bischöfliche Prüfungskommissionen und Examenregle-
mente aufgestellt. Vorbildlich Avurde die Vereinbarung für den
Kanton Zug vom 20. Oktober L803. Zur Priesterweihe wird
nur noch zugelassen, wer Zeugnisse beibringt, dass er Dogmatik,
Moral, Kirchenrecht und Pastoral vorzüglich in Beziehung auf

') Vgl. Henggeler, a. a. O., S. 114 ff.
») W. A., 39, 27.
3) Vgl. E. Gothein, Der Breisgau unter Maria Theresia und Joseph IL,

«Neujahrsblätter der badischen historischen Kommission», neue Folge 10,
1907, S. 82 ff.



— 156 —

geistliche Beredsamkeit, Katechetik, den Beichtstuhl und den
Krankenbesuch studiert habe und daraus ordnungsgemäss
geprüft w7orden sei. Vor der Admission zum Subdiakonat hat
jeder, der kein Seminar besucht hat, eine Probepredigt und
eine Christenlehre zu halten. Der Ordinarius wird sich mit
den Aveltlichen Behörden in Beziehung setzen, dass jene vier
Fächer in besondern Vorlesungen und mit praktischen Übungen
an den Lyzeen gelehrt werden. Geistliche, die sich um eine
Pfründe bewerben, können das Zeugnis der Kompetenz und
Wahlfähigkeit nur durch ein Examen vor der bischöflichen
Prüfungskommission des Kantons erlangen. Die Kommission
besteht aus drei Mitgliedern und die Prüfungsgegenstände sind
dieselben, einschliesslich Pädagogik. Aus allen Fächern sollen
drei Fragen, die in Beziehung zur Seelsorge stehen, beantwortet
und eine Predigt und Katechese gehalten werden. Die
Kompetenzfähigkeit wird, je nach dem die Prüfung ausgefallen ist,
auf 2, 3, höchstens 5 Jahre erteilt. Nur solche Geistliche, die
25 Jahre die Seelsorge ohne wesentlichen Tadel versehen haben,
können von dieser Konkursprüfung dispensiert werden r). Durch
ein Zirkular vom 20. Januar 1804 w*urde eine Examenordnung
aufgestellt. Am 20. Juni 1812 wurde durch eine Verordnung
festgesetzt, dass auch die Ordenspriester der Mendikanten-
klöster ein Examen, und zwar vor den betreffenden bischöflichen
Kommissaren oder Dekanen, abzulegen haben. So oft ein neues
Mitglied in den Konvent tritt, muss dem Kommissar Nachricht
gegeben werden. Die Prüfung geschieht aus denselben Fächern,
wie bei den Weltpriestern. Die Aufsätze sind mit einem
Gutachten dem Generalvikar einzusenden. Dem Prüfungskommissar
Avird eingeschärft, sich besonders bei jüngeren Ordenspriestern
genau über die Beschaffenheit ihrer bisherigen theologischen
Studien und insbesondere über die Lehrbücher, die dabei
gebraucht wrerden, zu erkundigen und darüber an das Ordinariat
Bericht zu erstatten, damit die Ordensobern zur Verbesserung
des Mangelhaften gehörig angeAviesen werden können. Ferner
soll der Examinator den Anlass benutzen, um den
Ordenspriestern die Grundsätze echter christkatholischer Pastoralweisheit

einzuprägen. Besitzt ein Ordenspriester bei seinem
Eintritt schon eine Admission, so muss entschieden werden, ob
eine neue Prüfung notwendig ist oder nicht2).

1) Hirtenbriefe und Verordnungen, a. a. 0.. I, S. 154.
2) A. a. 0., II, S. 135.



- 157 —

Über die Zweckmässigkeit dieser Verordnungen entstand
keine Kontroverse. In Zug wurde die von der Regierung
gewählte frühere Prüfungskommission fortan vom Bischof
ernannt '). In Luzern entstanden Schwierigkeiten. Hier existierte
schon eine von der Regierung ernannte Prüfungskommission.
Wessenberg wollte von dem Einfluss bei der Prüfung seiner
Geistlichen nicht ausgeschlossen sein, da der Bischof für die
Lehre und Fähigkeiten der Seelsorger vor Gott verantwortlich
sei, und beharrte auf seiner Vertretung wenigstens durch den
bischöflichen Kommissar 2). Im Kanton Solothurn bemühte sich
der bischöfliche Kommissar um ein Zusammengehen der drei
Ordinariate — Solothurn gehörte zu den Diözesen Lausanne,
Basel, Konstanz — bei den Konkursprüfungen. Die Zusammensetzung

der Kommission ging nicht leicht von statten, da die
zwei gewählten Geistlichen versagten, die übrigen aber nach
dem Urteil des Kommissars „für solche Dinge so wenig geboren
als erzogen und unterrichtet waren" 3). Besch.Averde führten
die in der Seelsorge tätigen Kapuziner, selbst als das
Konstanzer Ordinariat in einem konkreten Fall sich mit einem
Aufsatz begnügen wollte. Wessenberg weigerte sich im Jahre
1806 dem Konvente der Minoriteli und Kapuziner die
unbedingte Admission ad curam subsidiaram zu bewilligen, die er
dem Klerus der Diözese Lausanne eingeräumt hatte, und
beauftragte den Kommissar, die Priester der beiden Konvente,
die wegen Fähigkeit und Religiosität Vorzug verdienen,
vorzuschlagen und nach den Vorschriften zu examinieren. Wessenberg

bestand auch auf der Durchführung der Konkursprüfungen,
trotzdem im Kanton Solothurn nur wenige Geistliche Avaren,
wobei er vorschlug, dass die Prüfungen der Geistlichen der
drei Diözesen in Gegemvart der bischöflichen Vertreter
miteinander vorgenommen werden sollten4). Ein einheitliches
Regulativ wurde aufgestellt und von der Prüfung nur die
Geistlichen dispensiert, die auf keine bessere Pfarrei aspirierten
und die seit 10 Jahren mit Erfolg amtiert hatten 5). Unwillen
erregten im Kanton Solothurn die strengen Massregeln, die

') W. A., 38, 124.

2) Briefe W. an Th. M., 29. VI. 03; 19. VII. 03.
3) Akten Stift Schönenwerd, 120, 186.

4) Vgl. Akten des Stiftes Schönenwerd, 120, 1.

5) Vgl. a. a. O., 120, 9.



— 158 —

das Ordinariat im Jahre 1812 gegen die Mendikantenklöster
ergriff. Der bischöfliche Kommissar Glutz Avar ob verschiedener
Angelegenheiten (Kontroversen über seine Kompetenzen,
Dispensangelegenheiten) mit dem Ordinariat in Konflikt geraten
und reichte nun auf das Jahr 1813 seine Demission ein. Die
genannte Verordnung überschickte er den Vorstehern der
Konvente in Ölten und Solothurn als neuen Beweis, „wie abgeneigt
und misstrauisch Herr von Wessenberg gegen ihre Ordensbrüder

ist." Die Bestimmungen seien eine Beleidigung gegen
den Bischof von Lausanne, da sie den Vorwurf enthielten, dass

er die Zöglinge ohne erforderliches Studium zu den Weihen
zulasse. Glutz schrieb in ähnlichem Sinne an den Generalvikar
von Lausanne *). Der Provinzial hatte bei der Solothurner
Regierung dringende Vorstellungen gegen die Verordnung
eingelegt. Die Regierung meinte, solche Behandlung sei geeignet,
den Mut und Eifer dieser Ordensgeistlichen zu schwächen *).

Wessenberg hatte natürlich seine guten Gründe, dass er diese

Verfügungen erliess. Gerade in den Konventen des Kantons
Solothurn hatte es Ordenspriester, Avelche den minimsten
Anforderungen in theologischer Hinsicht kaum geAvachsen waren.
Einem Pater konnte er z. B. die Admission nur für ein Jahr
erteilen, weil die Prüfung sehr schwach ausgefallen war 3).

§ 7.

Die Fortbildung der Geistlichkeit.

Als eigentliche praktische Schule der Seelsorge betrachtete

Wessenberg die Hülfspriesterstellen. Ihnen Avidmete er
seine besondere Aufmerksamkeit. Um über diese Kategorie
von Geistlichen eine genaue Kenntnis zu erhalten, verlangte
er von den Dekanen und Kommissaren genaue Verzeichnisse,
die am Ende jedes halben Jahres dem Ordinariat eingeschickt
werden sollten. Darin sollte auch Aufschluss gegeben Averden
über ihre Fähigkeit und Übung in der Seelsorge und ihre
Beschäftigung. Den Hülfspriestern wird Achtung und Folgsamkeit

gegen ihre Pfarrer, Verträglichkeit, Bescheidenheit,
Geduld, unverdrossene Arbeitsamkeit, Gelehrigkeit und Genüg-

') A. a. 0., 120, 391.

2) A. a. 0., 120, 402.

3) A. a. 0., 386.



— 159 —

samkeit mit der Bemerkung anempfohlen, dass sie lediglich
durch Übung dieser Tugenden sich in der Seelsorge wahrhaft

vervollkommnen, Fortschritte darin machen und sich zu
Beförderungen empfehlen können. Den Pfarrern wird dagegen
ans Herz gelegt, die Hülfspriester wie Brüder zu behandeln,
sie in der Ausübung der Seelsorge zu leiten und ihnen in jeder
priesterlichen und Pastoraltugend selbst das Beispiel zu geben.
Verordnung vom 16. Juni 18021). Eine zweite Verordnung
vom 23. Juni desselben Jahres regelt Anstellung, Entlassung
und Besoldungsverhältnisse der Hülfspriester2).

Die praktische Ausbildung in einem Jahreskurs des bischöflichen

Seminars genügte Wessenberg noch nicht. Deshalb
suchte er das dort begonnene Werk, die jungen Geistlichen
gründlich in die Homiletik und Katechetik einzuführen, zu
vollenden, indem er durch eine allgemeine bischöfliche Verordnung

vom 6. März 1809 den Hülfspriestern die fortgesetzte
Ausbildung im Fache der Homiletik und Katechetik empfahl. Wie
er die Notwendigkeit solcher Weiterbildung begründete und
diese zu erreichen suchte, ist bezeichnend für den Generalvikar.

Er führt aus: Die Kunst mittelst des Unterrichts den
Verstand zu erleuchten, das Herz zum Guten zu lenken, es

zur Tugend zu bilden und vom Bösen zu entwöhnen, sei ein
wesentliches Erfordernis des Seelsorgers. Daraus soll er ein
Hauptgeschäft seines Lebens machen. Die beste Beredsamkeit sei die
des Herzens, weil sie vom Herzen kommt und zum Herzen
dringt. Aber eben diese Beredsamkeit, um die Menschen Gott
und der Tugend zu gewinnen, setze einen aufgeklärten
Verstand, ein gebildetes Herz, ein geläutertes Gefühl, einen regen
Eifer für das Wohl des Nächsten, eine gründliche Kenntnis
des Menschen und der Quellen jener ewigen Wahrheiten voraus,

die Gott geoffenbart hat, um durch deren Befolgung das

Heil zu erwirken. Die jungen Geistlichen seien unmöglich durch
den Aufenthalt im Seminar, so für das Predigt- und Katechetenamt

befähigt, wie es erwünscht wäre. Um nun dies zu
erreichen, bestellt das Ordinariat in jedem Kapitel einen oder
mehrere Pfarrer zu Zensoren der Hülfspriester für ihre
Ausbildung im Fache der Homiletik und Katechetik. An den

') Vgl. Hirtenbriefe und Verordnungen, I, S. 64.
2) A. a. 0., I, S. 67.



— 160 —

Zensoren hat jeder Hülfspriester jeden Monat eine von ihm
verfasste, wirklich gehaltene Predigt und Katechese zur
Beurteilung einzusenden. Beurteilt werden die Einsendungen auf
die darin ausgesprochenen Grundsätze, auf die Popularität des

Vortrags, die Bestimmtheit und Deutlichkeit der Begriffe, die
Würde und Reinheit der Diktion, die Anordnung und den
Zusammenhang der Teile und insbesondere auf die zweckmässige
Anwendung der hl. Schrift. Jeder Verstoss ist vom Zensor zu
bemerken, damit ihn der Hülfspriester verbessere. Jedes Jahr
hat der Hülfspriester wenigstens einmal in der Kirche des

Zensors, bei verschlossenen Türen — benachbarte Pfarrer sind
einzuladen — vor dem Zensor eine Predigt zu halten. Bei den
Visitationen durch die Dekane haben die Hülfspriester ihre
schriftlichen Predigten und Katechesen vorzulegen, vor den
Visitatoren und dem Zensor zu predigen und zu katechesieren.
Das Urteil ist den Akten beizulegen. Der Zensor hat die
Hülfspriester mit älterer und neuerer Literatur über Homiletik und
Katechetik bekannt zu machen. Solche Werke sind von den
Lesegesellschaften der Geistlichen anzuschaffen. An den
Konferenzen haben die Hülfspriester über das, was sie daraus
gelernt haben, zu berichten. Alle Jahre haben die Zensoren zweimal

Zeugnisse über die Hülfspriester an das Ordinariat zu
senden *).

Gegen das neue Amt eines Zensors erhoben die Dekane
der Kapitel Willisau, Hochdorf und Luzern Widerspruch, und
zwar sowohl beim Generalvikariat wie bei der Regierung. Die
Regierung legte sich ins Mittel und schlug Modifikationen vor
in der Weise, dass das Zensorat den Kapitelsbeamten
übertragen werden sollte. Sie schlug die Sextare dafür vor. Sie
meinte ferner, es genüge eine vierteljährliche, anstatt monatliche

Prüfung, schliesslich behielt sie sich das Plazet für die
Verordnung vor. Th. Müller schien es, es sei von der Regierung
zu viel gefordert, wenn sie das Plazet für Verfügungen
verlange, „die keine öffentliche Ausführung haben und nur die
Disziplin und Bildung der Geistlichen bezwecken". Die Sextare
eigneten sich nicht als Vertrauensmänner des Bischofs, da sie nicht
„nach Verdienst, sondern auf Intrigen der Kapitularen" hin
gewählt werden. Doch befürwortete er eine friedliche Lösung

') A. a. O., II, S. 60.



— 161 -
der Meinungsverschiedenheiten auf folgender Basis: Jedes
Kapitel soll zwei Zensoren haben, die aus den Kapitelsbeamten
vom Bischof geAvählt werden in der Voraussetzung, dass dieses
die Fähigsten als Vorgesetzte wählt. Die Plazetfrage soll in
der Weise gelöst werden, indem man der Regierung erkläre,
man übergebe ihr die Verordnung zur Einsicht, damit die
Ausführung kräftig gehandhabt werde. Die Sache dürfe man nicht
als beseitigt ansehen, damit die Geistlichen nicht einen so

leichten Triumph mit ihrem Widerstand feiern1).
Müssige Geistliche Avaren dem unermüdlich tätigen Generalvikar

ein Greuel. Deshalb suchte er die Frühmesser und Ka-
pläne zur Seelsorgearbeit heranzuziehen. Diese Bemühungen
fasste er in das Ordinariatszirkular vom 10. August 1808

zusammen2). Kaplaneien und Frühmesspfründen, so wird dekretiert,

sind zur Aushülfe in der Seelsorge bestimmt. Wenn auch
viele Stiftungsbriefe von dieser Verpflichtung schweigen oder
ihr gar entgegenstehen, so gibt es doch einen höhern Stiftungsbrief,

dem alle andern untergeordnet sind, das Evangelium.
„Das Evangelium duldet aber keine Diener des Altars, die im
Weinberge des Herrn müssig sind und nicht zur Beförderung
christlicher Wahrheit und Tugend tätig mitwirken. Jeder Geistliche

ist demnach zu zweckmässiger Aushülfe in dem ganzen
Umfange der Seelsorge verbunden." Die Kapläne und Bene-
fiziaten Averden angehalten, in den Schulen den christlichen
Unterricht zu übernehmen und in Krankheitsfällen den Pfarrer
zu vertreten. In Erinnerung* wird eine frühere Verfügung
gerufen, die die Benefiziaten zur Unterstützung des Pfarrers bei
der sonntäglichen Christenlehre verpflichtet (siehe unten).

Adolf Küky.

') W. A., 72, 73, 80.

2) A. a. O., I, S. 258.

(Fortsetzung folgt.)


	Die Durchführung der kirchlichen Verordnungen des Konstanzer Generalvikars J.H. von Wessenberg in der Schweiz

