Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 5 (1915)

Heft: 2

Artikel: Die Durchflhrung der kirchlichen Verordnungen des Konstanzer
Generalvikars J.H. von Wessenberg in der Schweiz

Autor: Kiry, Adolf

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-403862

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-403862
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

— 132 —

Die Durchfiihrung der kirchlichen Verordnungen
des Konstanzer Generalvikars J. H. von Wessenberg
in der Schweiz.

Die vorliegende Arbeit behandelt auf Grund von Akten-
material die Aufnahme, die die Verordnungen Wessenbergs
in der Schweiz gefunden haben. Mit Ausnahme der Dekrete
liber das Ehewesen und die Konkordate sind alle Erlasse, die
fiir die Schweiz in Betracht kommen, besonders die iiber die
Ausbildung des Klerus und die gottesdienstlichen Reformen
bertcksichtigt worden. An Aktenmaterial wurden Faszikel
30—179 der Wessenbergbibliothek in Konstanz, Faszikel 120
und 121 des Stiftes Schonenwerd aus dem kantonalen Archiv in
Solotharn benitzt. Ferner wurden Akten aus den kantonalen
Archiven Luzern, Sarnen, Frauenfeld und dem Archiv der
Erzdiozese Freiburg i. B. und der Briefwechsel Wessenberg-
Th. Miller, der auf dem Kantonsarchiv Luzern aufbewahrt
wird, zu Rate gezogen. Den Herren Archivaren, die mir das
Material in bereitwilliger Weise zur Verfiigung stellten, so
dass ich vieles auf dem Staatsarchiv in Basel durchsehen
konnte, spreche ich meinen verbindlichen Dank aus, insbe-
sondere Herrn Stadtarchivar Dr. Maurer in Konstanz und den
Beamten des Staatsarchivs Basel. Bei der Durchsicht des Brief-
wechsels Wessenberg- Miiller war mir in verdankenswerter
Weise stud. phil. Sterk behiilflich. Die beniitzte Literatur ist
in den Fussnoten angegeben.

Erstes Kapitel.
Die Aufgabe Wessenbergs.
§ 1.

Der schweizerische Teil der Diiozese Konstanz.

Als Generalvikar J. H. von Wessenberg zu Beginn des
Jahres 1802 sein Amt antrat, war die kirchliche und politische



— 133 —

Lage im Bistum Konstanz nicht erfreulich. Besonders uner-
freulich war sie im schweizerischen Gebiet der Diozese, das
den weitaus grossten Teil der katholischen Schweiz deutscher
Zunge ausmachte. Nach dem Catalogus Personarum Ecclesiasti-
carum et locorum der Diozese aus dem Jahre 1794 zéihlte sie
55 Landkapitel mit 1233 Pfarreien. Davon gehoérten 12 Kapitel
mit 297 Pfarreien zur Schweiz. Es waren Bremgarten mit 6,
Frauenfeld-Steckborn mit 31, Hochdorf mit 19, Mellingen mit
13, die Vierwaldstatte mit 53, Rapperswil mit 26, Regensberg
mit 10, Ruswil-Sursee mit 24, St. Gallen mit 56, Wil mit 28,
Willisau mit 22 und Zug mit 9 Pfarreien. Diese Einteilung hat
einige Verschiebungen erfahren. Es wurden nur wenige neue
Pfarreien errichtet, hingegen wurden die 8 solothurnischen
Pfarreien, die zum Bistum gehoérten, vom Kapitel Willisau los-
gelost!), dasselbe Schicksal wurde den Gemeinden des Kantons
Appenzell ?), die vom St. Galler Kapitel getrennt wurden.
Anderungen brachten die neuen politischen Verhiltnisse im
Kanton Aargau.
_ Die Verbindung der katholischen Schweiz mit Konstanz
war locker. Gegen den Bischof herrschte Misstrauen, weil man
in ihm auch den landesfremden Reichsfiirsten erblickte ?). Seine
Visitatoren ,die schwébischen Pfaffen“ wurden nicht immer
freundlich aufgenommen. Dazu kam, dass durch die Reforma-
tion fiir einen grossen Teil der katholischen Schweiz der lokale
Zusammenhang mit der Diozese unterbrochen wurde, was den
gegenseitigen Verkehr sehr erschwerte. Nach der Reformation
tauchte in der Zentralschweiz der Plan einer Abldsung von
Konstanz auf*), und als er nicht durchgefiihrt werden konnte,
suchte man einen Teil der bischoflichen Rechte auf einheimi-
sche Geistliche zu iibertragen. Aus diesen Versuchen entstand
das Institut der bischéflichen Kommissare %), Sie besassen richter-
liche Gewalt in Ehesachen und kleinern disziplindren Ange-
legenheiten des Klerus und besorgten den Verkehr des Bischofs

1) Akten des Stiftes Schonenwerd, Faszikel 121, Nr. 266.

%) Akten der Erzditzese Freiburg.

%) Vgl. A. Ph. von Segesser, Rechtsgeschichte der Stadt und Republik
Luzern, 1832, IV, S. 512.

*) Vgl Alois Henggeler, Die Wiedereinfithrung des kanonischen Rechts
in Luzern zur Zeit der Gegenreformation (Das Kommissariat Luzern von
1605 —1798). Luzern 1909, S. 18.

) A.a. 0, S.15.



— 134 —

mit Regierung und Geistlichkeit. Kommissariate bestanden in
Luzern fir die Kantone Luzern und Unterwalden, in Uri,
Schwyz, im Kanton Solothurn. Der erwihnte Ditzesankatalog
erwahnt einen Kommissar im Aargau und einen in Glarus.
Zu Beginn des 19. Jahrhunderts wurden Kommissariate in den
Kantonen St. Gallen ), Thurgau ) und Appenzell ) eingerichtet.

Die einheitliche Verwaltung der Ditzese litt unter den
zahlreichen exemten Stiften und Klostern, demen noch zahl-
reichere Pfarreien inkorporiert waren und deren Pralaten ge-
wisse bischofliche Befugnisse besassen. Der Abt von St. Gallen
tibte durch ein eigenes Ordinariat die bischéfliche Gewalt iiber
sein weltliches Gebiet aus, wodurch die des Konstanzer Bi-
schofs sehr eingeschrinkt war*).

In weitem Umfange hatte einst auch der Nuntius in Lu-
zern bischofliche Rechte ausgeiibt, beschriinkte sie aber dann
auf die jura Pontificalia (Firmung und Priesterweihe)?). Der
Nuntius pflegte dabei die Kurie in Konstanz zu ignorieren. Mit
Recht hielt sich Wessenberg dartiber auf, dass der Nuntius die
Firmung erteilte, ohne vorher dem Ordinariat Mitteilung zu
machen. ,In Deutschland®, schreibt er an den bischoflichen
Kommissar Th. Miiller in Luzern, ,wirde es gar nicht geduldet
werden* ®),

Die Regierungen waren auf Grund alter Rechte und Frei-
heiten gewohnt, sich in kirchliche Dinge einzumischen, nicht
nur in solche, wo sich Staat und Kirche beriihrten, sondern
in solche rein kirchlicher Natur "). Der Josephinismus brauchte
nicht in die Schweiz hinein getragen zu werden, er war schon
heimisch und é&lter als sein Name.

Die Ausbildung des Klerus war nicht einheitlich. Die einen
studierten an den bestehenden theologischen Lehranstalten,
andere in den Klostern, wieder andere in italienischen Semi-

) Vgl. G.J. Baumgartner, Geschichte des schweizerischen Freistaates
und des Kantons St. Gallen, Ziirich und Stuttgart, 1868, S. 425 ff.

%) Vgl. J. A. Pupikofer, Geschichte des Thurgaus, 1889, II, S. 119.

%) Akten der Erzdiozese Freiburg i. B.

4) Vgl. F. Gschwend, Die Errichtung des Bistums St. Gallen, 1909,
S. XV.

®) Vgl. Segesser a. a. 0., S. 528, 539.

®) Briefe Wessenbergs an Th. Miiller, Staatsarchiv Luzern, vgl. Brief
vom 14. XII. 1803.

") Vgl Segesser a. a. 0., S. 514.



— 130 —

narien. Das bischofliche Seminar wurde nicht fleissig besucht.
Ungeniigend war die praktische Ausbildung, einseitig das
theologische Studium?'). Wihrend in deutschen Ditzesen An-
strengungen gemacht wurden, im Theologiestudium, in der
Ausbildung des Klerus und im kirchlichen Leben Reformen
durchzufiihren, und im 6sterreichischen Teil der Diczese Kon-
stanz, Bischof Max Christoph von Rodt den Verordnungen
Josephs II. durch Dekrete und Hirtenbriefe Eingang zu ver-
schaffen suchte, blieb die Schweiz von solchen Versuchen ver-
schont. Trotzdem fehlte es nicht an hervorragenden Theologen,
Pralaten und Geistlichen, welche die Zeichen der Zeit ver-
standen und auf eine Erneuerung und Vertiefung des Kkirch-
lichen Lebens drangen. Von den Anhiingern der alten Schule
wurden sie als ,Klubisten“ bekdmpft und verdichtigt 2). Wie
tief im Klerus die Gegensitze waren, offenbarte sich, als die
helvetische Verfassung durchgefithrt werden sollte. Vom Geiste
der Aufklarung war die gebildete Laienwelt noch mehr er-
fasst. Kine reiche Literatur hatte ihm die Wege geebnet,
regen Anteil hatte man an der Aufhebung des Jesuitenordens
genommen und kritischer wurde das Urteil gegeniiber dem
Klosterwesen. Wenn man den Bericht des Oberleutpriesters
Troxler tiiber den sittlichen Zustand des Chorherrenstifts zu
Beromiinster 3) liest, begreift man, dass der Kredit solcher In-
stitute im Urteil eines kritisch gewordenen Zeitalters sinken
musste. Ménner, wie der letzte Firstabt von St. Gallen oder
wie der Kapuziner Paul Styger schadeten dem Klosterwesen
mehr, als manch wirklicher oder angeblicher Feind der Kirche.

Und nun der geistige Wirrwarr, das materielle Elend, der
ganze Jammer, den die franzosische Revolution, die Raubziige
der Franzosen, die Einfille fremder Heere iiber die Schweiz
und vor allem iber die ungliicklichen Urkantone gebracht
haben. Bischof Rodt erliess zwar am 16. Herbstmonat 1798
eine Verordnung an den Klerus in Helvetien, die versicherte,
dass durch den Burgereid ,unsere heilige Religion und christ-

1) Vgl S. Merkle, Die katholische Beurteilung des Aufklirungszeitalters,
Berlin 1909, S. 10 ff.; derselbe, Die kirchliche Aufklirung im katholischen
Deutschland, Berlin 1910, S. 47 ff.

?) Vgl. Bericht des Kaplans Steinach an Propst Pfyffer, Wessenberg-
bibliothek Konstanz (W. A.) Fasz. 31, Nr. 20.

W A; 83; 32,



— 136 —

katholisches Bekenntnis nicht bekridnket werde, und dass all
diejenigen, welche denselben geleistet und hinkiinftig ablegen
werden, keiner derjenigen Pflichten und Glaubenslehren ent-
sagen, zu welchen sie sich bisher im Schosse uunserer hl.
Mutter der Kirche bekannt haben®!). Sie war zu spit. Das
Ungliick war in Nidwalden acht Tage vorher geschehen. Auf
den Erlass des bischoflichen Kommissars Krauer in Luzern
hatte man nicht gehort oder nicht héren wollen?). KEs ist zu
begreifen, dass das Volk, das so Entsetzliches erlebt hatte, erst
recht gegen alles Neue misstrauisch werden musste. Die
Revolution hatte dafiir gesorgt, dass die Aufklarung nicht Fuss
fassen konnte. Durch die Helvetik wurde die Geistlichkeit
hart mitgenommen. Durch die Aufhebung des Zehnten geriet
sie in materielle Not. Ergreifend ist die Kingabe des bischof-
lichen Kommissars Th. Miiller an die helvetischen Behorden
im Jahre 1802, um der Geistlichkeit, die trotzdem drei Jahre auf
auf ihrem Posten ausgeharrt hatte, endlich Hiilfe zu verschaften ),
Die Monche hatten vorgezogen, die Kloster zu verlassen, als
Sequester auf das Klostergut gelegt und es als Nationaleigen-
tum erklirt wurde. Die Geistlichkeit verarmt, Kloster und
Stifte verddet, in ihrem Besitz und Bestand gefihrdet, das
Volk infolge der Kriege verroht, die Jugend verwildert, der
Gottesdienst schlecht besucht, der Religionsunterricht vernach-
lassigt, es ist kein erfreuliches Bild, das mancher Pfarrbericht
entrollt ).

1) Vgl. Hirtenbriefe des Bischofs Maximilian Christoph in der Wessen-
bergbibliothek in Konstanz.

3 Vgl. F. J. Gut, Der Uberfall in Nidwalden, 1862, S. 233, 237, 612:
Ed. Herzog, Th. Miiller, Bern, 1886, S.8. Zur Behauptung des H. Zschokke
in den «Denkwiirdigkeiten iiber die Revolutionsgeschichte der Schweiz im
Jahr 1798», 1803, Krauer habe die Geistlichen Lussi und Konsorten in einem
eigenhindigen Schreiben belobt, schreibt Wessenberg am 14. Januar 1804
an einen Expfarrer (Businger), dies scheine unrichtig zu sein. <Aus allen
Schreiben des Herrn Krauer erhellt oftenbar das Widerspiel. Ebenso kiar
ergibt sich aus den Aktenstiicken, welche im hiesigen bischéflichen Archiv
voriiegen, dass die fanatischen Geistlichen weder dem Ordinariat noch dem
Herrn Krauer Gehdr gegeben haben, sondern lediglich ihrem eigensinnigen
Eifer gefolgt sind, nachdem sie vergebens gesucht haben, das Ordinariat
und Herrn Krauer auf ihre Seite zu bringen.» W. A. 43, 47.

3) Vgl. Aktensammlung aus der Zeit der Helvetischen Republik, V, 5.1462.
) Stift Schonenwerd, 121, 3; W. A, 74, 33.



— 137 —

§ 2.
Das Programm Wessenbergs.

Es war ein starker Glaube notig an die unverwiistliche
Kraft der christlichen Religion, an die tiefe Wahrheit des Ka-
tholizismus, an den guten Willen des Klerus, an die klare
Einsicht der Behorden und an den gesunden Kern des Volkes,
um auf diesem Trimmerfeld mit positiver Arbeit beginnen
und unter diesen Gegensatzen versohnend wirken zu konnen.
Mit diesem Glauben musste sich ein starker Wille verbinden,
der sich durch keine Schwierigkeiten zurtickschrecken liess.
Beides trug Wessenberg in sich. Das kann ihm auf die Dauer
niemand absprechen, so heiss umstritten sonst seine Person-
lichkeit wohl immer bleiben wird. Man hat gesagt, sein Pro-
gramm entbehre der Orginalitit. Originell wollte und konnte
er nicht sein, da er sich lediglich vom Evangelium und der
Uberlieferung der Kirche geleitet fiihite. Das betonte er in
seinen Verordnungen und Briefen stets. Mag er in manchen
Punkten geirrt haben oder nicht in die Tiefe gegangen sein,
er war ein Kind seiner Zeit und muss auch aus dieser ver-
standen werden.

Bevor Wessenberg seine Stelle antrat — er war schon
1800 zum Generalvikar ernannt worden — hatte er in der
Schweiz eine wichtige Mission erfillt. Im Auftrag des Bischofs
Karl Theodor von Dalberg unterhandelte er in Bern mit den
helvetischen Behorden liber die Kloster. Mit Erfolg erfiillte er
seine Aufgabe, so dass der Papst ihm ein Dankschreiben
schickte und die Abte von Einsiedeln und Muri!) ihm ihre An-
erkennung bezeugten. In der Denkschrift, die er bei dieser
Gelegenheit dem Vollziehungsrat iiberreichte, entwickelte er
kurz das Programm, das in der Schweiz durchgefiihrt werden
sollte. Nicht in die innern politischen Verhéltnisse will sich
der Bischof einmischen, sondern sich auf das beschrinken,
was die Geistlichkeit angeht. Er ist bereit nach dem wahren
(Geist der Kirche alles beizutragen, was die Reinheit der Gottes-
verehrung und die Abstellung aller etwa hie und da einge-
schlichenen Missbriauche beférdern kann. Dabei werden jene
Mittel reife Erwigung und kluge Anwendung verdienen, durch

Y W. A, 34, 72; 85, 31.
Internat. kirchl. Zeitschrift, Heft 2, 1915. 10



— 138 —

welche hierin teils sogleich, teils nach und nach der gute Same
verbreitet und der wahre Geist des Evangeliums recht ein-
leuchtend mitgeteilt werden kann. Da das meiste von den
personlichen Eigenschaften der Seelsorger abhingt, so wird
der Bischof sehr darauf sehen, dass die Zahl der wiirdigen
Geistlichen in der Schweiz vermehrt werde. Gute Pflanzschulen
fur kinftige Theologen sind sehr zu wiinschen. Es fehle aber
auch an der ersten Bildung. Hierin koénnen die frommen
Stiftungen sehr Erpriessliches leisten. Mit den Ordenshiusern,
deren grosse Verdienste in kultureller und kirchlicher Bezie-
hung die Denkschrift anerkennt, ,kénnten nach den Bediirf-
nissen gegenwdértiger Zeiten die nttzlichen Lehr- und Bildungs-
anstalten fir Jinglinge und Téchter verbunden werden, und
die Ordenshiuser werden sich lebhaft erfreuen, durch eine
solche ihrem urspriinglichen Beruf vollkommen angemessene
Gemeinniitzigkeit das Andenken der Verdienste ihres Standes
fortzupflanzen“. Die helvetischen Behorden werden gewiss
damit einverstanden sein, dass die Belebung solcher geistlicher
Institute mit einem edlen und gemeinniitzigen Geiste dem
Staat einen weit sicherern, dauerhaftern Nutzen gewéhren werde,
als ihre Auflosung und Zerstérung?!). Wie Wessenberg sein
Reformprogramm in der Ditzese im Einzelnen durchzufiihren
gedachte, setzte er Dalberg in einem lingern Bericht vom
156. Dezember 1802 auseinander. Wessenberg konstatiert, dass
der grosste Teil der Seelsorger in den meisten Kapiteln sich
mit Eifer bestrebe, die Berufspflichten mit Wiirde und Nutzen
zu erfiillen. ,Der Antrieb zur geistigen Bildung und zu berufs-
massiger Aufklirung ist noch immer das seltenere Kleinod des
kleineren Teils. Im Siiden herrscht noch viel Roheit, die neuere
Erziehung auf den hohen Schulen hat dieselbe bisher wenig
abgeschliffen. Zwischen dem Sidkular- und Regularklerus be-
stehe eine gewisse Eifersucht, die Konferenzen bieten aber
Gelegenheit zur Versohnung. In vielen Kapiteln werde nicht
jeden Sonntag gepredigt, sondern es werde mit Predigt und
Katechese abgewechselt. Auf das bestehende Diozesangesetz,
welches die sonntégliche Predigt befiehlt, miisse besonders
aufmerksam gemacht werden. An vielen Orten sollten doppelte
Christenlehren fiir die Kinder und die erwachsene Jugend ein-

) Vgl. Aktensammlung der Helvetik, a. a. 0., VII, S. 480.



— 139 —

gefihrt werden. Eine Verordnung in diesem Sinn sei zu er-
lassen. Der Besuch der Wirtshiiuser durch die Geistlichen sei
in Ubung. Dagegen miisse cingeschritten werden. Wessenberg
meint, ,dass die Linie des priesterlichen Anstandes viel zu
fein sei, als dass der Seelsorger sich zutrauen diirfe, dieselbe
beim Besuch der Schenkhiiuser nicht zu tberschreiten®. Die
Wiedereinfithrung der Konferenzen sei zu empfehlen, die geist-
lichen Exerzitien seien im Laufe des Krieges unterblieben. Bei
den Bittgéingen hitten sich wihrend des Krieges im ganzen
Bistum sehr viele Missbrauche eingeschlichen. ,Diese Miss-
briuche haben nicht nur den schidlichsten Einfluss auf die
Sittlichkeit und die gottesdienstliche Ordnung, sondern ver-
anlassen auch seit geraumer Zeit sehr nachteilige Irrungen
zwischen rechtschaffenen Seelsorgern und ihren Gemeinden.
Eine diesbeziigliche Verordnung soll Seelsorger und Volk be-
lehren. Sehr zu wiinschen sei, dass die Bruderschaften weniger
auf Schmausereien und mehr auf den Zweck ihrer Stiftungen,
die Unterstitzung der Notleidenden, verwenden wiirden. Zu
loben sei, dass viele Seelsorger besonders eifrig in der Ver-
schonerung der Kirche und des Gottesdienstes seien, ,weil nach
meiner Uberzeugung dem Geist der Religion selbst ein wesent-
licher Dienst geschieht, wenn man das Ausserliche der Gottes-
verehrung von alledem reinigt, was die Wiirde Gottes verletzt
und den Sinn fiir wahre Andacht und Moralitit beleidigt“?).
Dalberg verdankte in einem Brief vom 24. Dezember 1802 den
Bericht und erklirte, er habe ihm nichts beizufiigen als den
Wunsch, dass der Generalvikar in seinem rihmlichen Eifer
unermiidet fortfahre. Es sei ihm trostlich und beruhigend, dass
die Geschifte in dem grossen, wichtigen Konstanz in so guten
Hénden seien. Wessenberg hatte hauptsidchlich deutsche Ver-
héiltnisse im Auge, als er diesen Bericht abfasste. Aber er traf
auch fir die Schweiz zu. Jedenfalls war er entschlossen, die
Verordnungen auf das ganze Bistum auszudehnen und die
Divzesangesetze, die in Vergessenheit geraten waren, auch im
schweizerischen Teil des Bistums durchzufithren. So wurden
in rascher Aufeinanderfolge viele Verordnungen erlassen, die
sich auf die Ausbildung des Klerus und auf kirchliche und
gottesdienstliche Einrichtungen bezogen 2).

) Vgl. W. A, 32, 9.
*) Vgl. Sammlung bischéflicher Hirtenbriefe und Verordnungen des
Bischofs zu Konstanz, 2 Binde, Konstanz 1808 ff.



— 140 —

Zweites Kapitel.
Ordinariat und Geistlichkeit.

§ 3.
Die bischoflichen Deputaten.

Eine der ersten Massregeln Wessenbergs war, Anordnungen
zu treffen, um eine engere Verbindung zwischen Bischof und
Geistlichkeit zu schaffen und den Einfluss auf diese zu ge-
winnen, den eine geordnete Verwaltung der Dibdzese notig
machte. Die Beamten der Kapitel geniigten Wessenberg nicht,
da sie bei der Durchfithrung der Verordnungen des Ordi-
nariates vielfach versagten. Wie schwer es besonders in der
Schweiz war, die notwendigsten Reformen einzufiihren, hatten
im Zeitalter der Gegenreformation nicht nur die bischoéflichen
sondern auch die pépstlichen Visitatoren erfahren. Auch spiter
sahen sich die Bischofe von Konstanz stets veranlasst, selbst-
verstindliche Dinge dem Klerus durch neue Verordnungen
einzuschédrfen. Man vergleiche z. B. die Mandata episcopalia
aus dem Jahr 1777 und die Verordnungen, die stets erneuert
werden mussten, damit die Pfarrbiicher richtig gefithrt wurden.
Wessenberg suchte durch das Institut der bischéflichen Depu-
taten das Kirchenregiment zu befestigen. Von solchen Depu-
taten ist in den Dibzesanstatuten beildufig die Rede und einige
Kapitel der Ostschweiz fiithren sie im Diozesankatalog des
Jahres 1794 an. Ihre Befugnisse scheinen aber nicht néher
umschrieben gewesen zu sein.

Das Zirkular, durch die das Institut fir die ganze Didzese
eingerichtet wurde, ist am 11. Herbstmonat 1802 gegeben. Der
Kapitelsdekan wird als das Organ bezeichnet, durch welches
das Ordinariat mit dem Klerus und dieser mit jenem Kom-
munikation unterhélt. Es konnen aber mancherlei Hindernisse
von seiten der Personen, Orte, Geschiftsgegenstinde usw.
eintreten, ,wegen welchen der Dekan jezuweilen sich gehemmt
sieht, sein Amt so, wie es noétig wire, zu handeln und zu
wirken.“ Er bedurfe deshalb 6fters des Rates und der Unter-
stitzung durch einen einsichtsvollen Mitbruder. In &hnlicher
Weise konne sich das Ordinariat nicht an eine einzige Person
binden lassen. Aus diesem Grunde ist der Ordinarius ent-



— 141 —

schlossen, in jedem Landkapitel einen Deputaten selbst auszu-
wiahlen und zu bestellen, der mit dem Dekan oder auch allein
besondere Geschifte in wichtigeren Fallen zu besorgen hiitte, )
In der Ernennungsurkunde werden die Befugnisse des Deputaten
genau umschrieben. Die Geschifte des Dekans werden nicht
eingeschriinkt, doch soll dieser bei der Verwaltung der Ge-
schéifte, wenn bischofliche Gerechtsamen in Frage kommen,
- sobald ein Zweifel eintritt, den Deputaten zu Rate ziehen. Der
Deputat hat ferner wie der Dekan auf den Klerus ein wach-
sames Auge zu haben, Anzeigen gehen an den Dekan, Vor-
schldge zur Verbesserung der Disziplin und der Seelsorge an
das Ordinariat. Bei besondern Untersuchungen behilt sich
dieses das Recht vor, damit nach Gutfinden den Einen oder
den Andern zu betrauen. Beide fiihren besondere Konduitenlisten
der Seelsorger und besorgen die Visitationen gemeinschaftlich,
Von der Mitwirkung wird der Kammerer dispensiert, dessen
Rechte im ibrigen gewahrt bleiben. Dem Deputaten wird im
Kapitel endlich der dritte Rang eingerdumt?). Wessenberg
wollte mit diesem Institut nicht in das Kapitelsrecht eingreifen,
wie ihm vielfach vorgeworfen wurde. ,Die Anordnung®, dusserte
er sich im Dezember 1802, ,geht dahin, diese Verfassung aui-
recht zu erhalten und den Dekanatwahlen ihre Freiheit zu
sichern. Der Dekan soll Organ des Bischofs sein. Er ist es
aber manchmal nicht oder nur schlifrig. In diesem Fall hitte
der Bischof im ganzen Kapitel kein verfassungsmiissiges Organ.
Er konnte ihn ja absetzen, allein das ist sehr unangenehm, und
die Unféihigkeit miisste sehr frappant sein. Ist der Dekan seinem
Amt gewachsen, so ist ein Deputat nicht notwendig® 3).

Die Durchfiithrung der Verordnung erfolgte sukzessive nach
Bediirfnis, verursachte aber Misshelligkeiten und Schwierigkeiten.
Dass sie berechtigt war, lisst sich nicht in Abrede stellen, denn
die Dekane klimmerten sich in einzelnen Kapiteln um die
Kundgebungen des Ordinariates gar nicht und setzten den Klerus
davon gar nicht in Kenntnis. Einen charakteristischen Bericht
schickte Th. Miiller am 14. April 1803 nach Konstanz. Nur
einen Dekan bezeichnet er als brauchbar. Doch sei nicht der
ganze Klerus der Meinung seiner ungeschickten Vorsteher, das

1) Hirtenbriefe und Verordnungen, a. a. O, I, S. 75.
A a. 0., S. 76.
3 W. A, 37, 37.



— 142 —

Gegenteil lasse sich sagen. Ein Dekan lache iiber alle Ver-
ordnungen und bezeichne den Bischof als Illuminaten. Th.
Miiller h&lt deshalb das Institut fiir zweckmiissig!). Er sah
sich aber schon nach weniger Zeit veranlasst, auf seine Meinung
zuriickzukommen. Es hatten unterdessen Kapitelsversammlungen
stattgefunden und Miiller hatte auch bei der Regierung sondiert,
so dass er Wessenberg abriet, fir den Kanton Luzern Depu-
taten zu ernennen, da insbesondere die Opposition der Regierung
zu befiirchten sei und die Inhaber des Sextariates in ihrem
Eifer gehindert wiirden ?). Pfarrer Blattmann in Bernardzell
riet fiir die dortigen Kapitel ebenfalls von der Ernennung von
Deputaten ab ). Als im Kanton Solothurn die Loslosung der
dortigen Pfarreien vom Kapitel Willisau erfolgt war, erklarte
die Regierung, sie wiinsche keine Neueinteilung der Pfarreien
und keine Deputaten #). In andern Kapiteln wurde jedoch das
Amt anstandslos eingefiihrt.

Wessenberg pflegte nur in solchen Kapiteln Deputaten zu
ernennen, wo sie notwendig waren. Als ihm im Jahre 1809
aus dem Kapitel Mellingen nahegelegt wurde, den dortigen
Dekan abzuberufen, weil er die Opposition wider die Dekrete
des Ordinariates schiirte, sah er von einem solchen Schritt ab,
ernannte aber den ihm treu ergebenen Pfarrer Grettener in
Mellingen zum Deputaten. Die Mehrheit des Kapitels bat in
einem untertiinigen Schreiben das Ordinariat, von dieser Mass-
regel abzuschen, da sie Bedenken gegen die Personlichkeit des
Ernannten hatte und Aufsehen im Volke befiirchtete, weil andere
Kapitel keine Deputaten kannten. Zu gleicher Zeit wurden
die Kapitelsvorsteher bei der Regierung in Aarau vorstellig,
um ihr Einschreiten zu veranlassen, da das Kapitel in seinen
Rechten verkirzt werde. Wie es scheint, ohne Erfolg. Gret-
tener blieb Deputat ®).

Zu einem schweren Konflikt fithrte die Verordnung im
Kanton Obwalden, dessen Regierung, wie diejenigen von Uri
und Nidwalden, den Deputaten die Anerkennung versagte, ob-
schon sie dazu kein Recht hatte. Wessenberg hatte den

1 W. A, 89, 28.
2 A.a. 0., 40, 32.

% A a. 0., 39, 113,

4) Stift Schonenwerd, 120, 27.
% W. A., 67,41, 129; 68, 47.



— 143 —

Regierungen, wie er am 20. September 1806 an den bischoflichen
Kommissar in Luzern schrieb, die Anzeige der Ernennung
,blos aus Hoflichkeit“ gemacht und war sehr ungehalten tber
das Veto. ,In den lbrigen Kantonen und den deutschen Lé&n-
dern sind die bischoflichen Deputaten von allen Firsten und
Regierungen ohne vorherige (Anzeige) anerkannt worden.* In
Obwalden entstand ein scharfer Konflikt, weil sich hier die
pépstliche Nuntiatur einmischte, und zwar in einer Weise, die
typisch ist fiir den damaligen pépstlichen Geschiftstriger
Testaferrata in Luzern. Die Affaire nahm folgenden Verlauf:
Die Landeskonferenz der Geistlichen hatte ohne weiteres die
Ernennung des Pfarrers von Flue in Kerns zum Deputaten
angenommen, die Regierung beschloss aber, ihr Veto einzulegen,
und teilte ihren Beschluss Wessenberg mit, ,dass wir nach
dem Beispiele unserer Viter und nach Massgabe der Verfassung
des altriihmlichen Vierwaldstiatterkapitels das Amt eines Depu-
taten noch andere Neuerungen anerkennen, dulden oder unter-
stitzen werden, welchen unsern Beschluss wir auch bereits
unserer Landpriesterschaft angezeigt haben.“ ') Als Wessenberg
der Regierung sein Befremden tiber diesen Beschluss aussprach,
antwortete sie, dass sie keineswegs gewillt sei, darauf zuriick-
zukommen ,und dies um so mehr, da dieselbe (die Beschluss-
fassung) auch hochste Genehmigung ihrer pépstlichen Heiligkeit
erhalten hat.“ ?) Der Streit kam am 7. November im Rat
Obwalden zur Sprache und wurde dort ,mit unanstindiger
Hetze“ behandelt. Es wurde sogar der Beschluss gefasst, dass
der regierende Landammann sich in den Konvent der Priester
mit dem in die Landesfarben gekleideten Staatsweibel begeben
soll, um dem Klerus den Willen der Regierung bekannt zu
geben. Die Regierung berief sich im Rat auf eine Kundgebung
des Papstes, der die Wahl eines Deputaten fiir unzulissig
erklire und die Regierung in ihrem Widerstand bestirke.
Man weigerte sich aber im Rat, den Brief des Nuntius und
des pépstlichen Siaatssekretirs der Gegenpartei vorzuweisen. ?)
Th. Miiller setzte sich mit dem Nuntius wegen der Angelegenheit
in Verbindung, denn Obwalden gehorte zu seinem Kommissariat.
Er begriindete diesen Schritt in seinem Bericht an Wessenberg

) Vgl. Akten des Archives des Standes Obwalden.
%) W. A, 56, 66.
%) W. A, 56, 72.



— 144 —

damit, ,weil nun der Nuntius mir sehr oft sagte, er sei ge-
kommen, um die bischoéflichen Rechte zu unterstiitzen und weil
ich Betrug ahnde.* !} Der Nuntius gab Miller zu, dass er
— freilich auf Ersuchen der Regierung — nach Rom geschrieben
habe. Richtig bemerkt Miiller im Bericht an Wessenberg, .er
hatte sich tber die Sache bei Thnen oder bei mir erkundigen
kénnen, ehe er so hinterlistig (ich kann mich nicht anders aus-
driicken) nach Rom schrieb. Seine Ausrede und Entschuldigung
an mich bestand darin, dass der Papst nicht den Ungehorsam
der Obwaldnerregierung, sondern ihren ihm geédusserten Ent-
schluss, standhaft hei der katholischen Religion zu verbleiben,
belobt habe.* Der Nuntius fiigte noch bei, wenn man solches
vorhabe, was nur die innere Disziplin angehe, so soll man die
Landesregierung gar nicht befragen?). Alle Versuche Wessen-
bergs, die fraglichen Briefe zur Einsicht zu bekommen, scheiterten
an der hartniickigen Weigerung der Regierung, sie auszuliefern.
Sie hétten ihm einen zu lehrreichen Einblick in das Intrigen-
spiel des Nuntius geboten. Am 27. September 1806 hatte der
Nuntius wirklich der Regierung geschrieben, dass ihm die sehr
angenehme Nachricht von der Verwerfung der letzten Neue-
rungen, die den Umsturz der Kirchendisziplin beabsichtigen,
eine solche Freude bereitet habe, die er gar nicht ausdriicken
konne. Er dankt der Regierung fiir die sehr weise und fromme
Handlungsweise und bittet sie dringend, in Sachen der Religion
und Kirchengesetze immer den Fusstapfen ihrer so méchtigen
Vorfahren zu folgen. Er habe den hl. Vater von der Sache
sofort in Kenntnis gesetzt. Am 23. Oktober berichtete der
Nuntius iiber die pépstliche Antwort. Er habe dem hl. Vater
die Beschliisse der Regierung, das Schreiben des Generalvikars
und die sehr weise Antwort der Regierung mitgeteilt. Der
Papst billige durchaus das Vorgehen der Regierung und sei
hochst erfreut dariiber. Er habe ihm durch den Kardinal
Caseni aufgetragen, der Regierung seine Approbation und sein
ganz besonderes Wohlwollen kundzutun. Der Nuntius iber-
mittelt diese Stelle des Briefes wortlich: ,Sie kénnen der Re-
gierung von Obwalden das Wohlgefallen unseres Herrn iiber
die an den Generalvikar von Konstanz erlassene weisheits-

N W. A., 36, 72.
) W. A., 56, 80.



— 145 —

volle Antwort und iiber ihre Anhinglichkeit an den hl. Stuhl
kundtun und zugleich dieselbe des besondern viiterlichen
Wohlwollens seiner Heiligkeit versichern“?!). Man vergleiche
diesen Brief, den der Nuntius am 23. Oktober nach Ob-
walden geschrieben mit dem, was er in der Audienz wenige
Tage spiter Th. Miller sagte. Wessenberg und Miiller haben
den wirklichen Sachverhalt nicht erfahren, wohl aber ge-
ahnt. Unter diesen Umstdnden konnte keine Einigung erzielt
werden. Wessenberg beharrte auf der Ernennung des Deputaten
und brach mit der Regierung von Obwalden die Beziehungen
ab?). Der-Beschluss vom 20. September war den Regierungen
von Uri, Schwyz und Nidwalden bekannt gegeben worden.
Es handelte sich also bei der ganzen Affire um eine syste-
matische Opposition gegen das Ordinariat in Konstanz. Sie
wird in dieser schroffen Form, die sie von Anfang an genommen
hat, erklarlich, wenn man in Berilicksichtigung zieht, dass der
Nuntius kurz vor Ausbruch des Konfliktes Land und Regierung
von Obwalden besucht hatte. In Nidwalden trug man sich
ernsthaft mit dem Gedanken, sich vom Kommissariat Luzern
zu trennen und sich demjenigen von Uri anzuschliessen ®).
Spéter betrieb der Nuntius die Lostrennung, weil ,auch Miiller
ein gefihrlicher Mann“ sei4). Das Eine hatte der Nuntius
erreicht. Es war ihm gelungen, die Beziehungen zwischen der
Kurie in Konstanz und der Regierung in Obwalden zu stéren
und das Misstrauen gegen Konstanz auch den iibrigen Regie-
rungen der Innerschweiz einzuimpfen. Er hatte spéiter dann
um so leichteres Spiel, seine Pline durchzufiithren. Das Ver-
langen Wessenbergs, der Nuntius mdchte den Regierungen von
Obwalden und Nidwalden schreiben, es sei der ernste Wunsch
und die bestimmte Gesinnung des pépstlichen Stuhles, dass der
Bischof in disziplindrer Verfiigung, wozu auch die Aufstellung
von Deputaten gehore, von der weltlichen Gewalt nicht ver-
hindert werde, entsprach den Ausserungen des Nuntius an
Th. Miller, bei dem Doppelspiel, das er sich geleistet hatte,
konnte er ihm aber nicht willfahren 2).

') Vgl Originalbrief in den Akten des Archives des Standes Obwalden.
) W. A., 56, 124.

3 W. A, 56, 131.

) W. A, 76, 83.

%) W. A, 56, 82.



— 146 —

§ 4.
Die Amtstitigkeit und der Lebenswandel der Geistlichen.

Kurz seien die Verordnungen iiber die Amtsfithrung und
den Lebenswandel der Geistlichen erwihnt. Dartiber erhielt
das Ordinariat Auskunft durch die Visitationsberichte. In den
unruhigen Zeiten der Revolution waren die Visitationen durch
die Kommissare und Dekane, aber auch die durch die Beamten
des Ordinariats unterblieben. Die bischoflichen Visitationen
waren Ulberhaupt nie so streng vorgenommen worden, wie
die Diozesanstatuten bestimmten. Die letzten hatten in den
innern Kantonen in den Jahren 1768, 1780, 1796 und in den
aussern 1767, 1781 und 1797 stattgefunden ). Im Jahre 1804 erliess
das Generalvikariat an die Kommissariate und Dekane ein
Schreiben, damit sie ihre Bezirke visitierten?2). Zugleich sollte
mit den bischoflichen Visitationen begonnen werden. Auf Schwie-
rigkeiten stiess das Ordinariat nur im Kanton St. Gallen. Die
Regierung #usserte Bedenken, trotzdem ihr der Generalvikar
auseinander setzte, es sei doch Sache der bischoflichen Ver-
waltung, zu unterscheiden, ob Visitationen, Firmungen abzu-
halten seien. Die Regierung beharrte darauf, bei der Festsetzung
dieser Veranstaltungen ein Wort mitzusprechen, wie dies ,in
den Zeiten der Eidgenossenschaft gegen die Kantone beobachtet
wurde” %). Eine Einigung kam schliesslich zustande. Die Visitation
wurde durch den Weihbischof von Bissingen vorgenommen,
der auch die andern Kantone besuchte. Im Jahre 1805 wurde
ein ausfiihrliches Frageschema aufgestellt, das bei den Visita-
tionen ausgefiillt werden sollte*). Fiinf Jahre spiter wurde es
erweitert. Von da an waren 8 Tabellen auszufiillen?). Aber
auch auf andere Weise suchte sich das Ordinariat zu verge-
wissern, dass die Diozesanvorschriften eingehalten wurden.
Durch ein Zirkular vom 11. November 1809 wurde verfiigt,
dass jihrlich durch die Dekanate eingehende Auskunft auf
gedruckten Tabellen tiber die Geistlichen, die Hilfspriester, den
offentlichen Gottesdienst und die abgehaltenen Konferenzen

1) Vgl. Akten im Archiv der Erzdiézese Freiburg.
) W. A, 45, 1.

) W. A, 44, %4

*) Hirtenbriefe und Verordnungen, I, S. 218

%) A.a. O, II, S. 105.



— 147 —

gegeben werden musste !). Die Tabellen sind aber nach einer
spitern Weisung, die strikte Handhabung verlangte, nicht regel-
miissig eingeschickt worden?). Sie wie die Visitationstabellen
sind in den noch vorhandenen Bestinden des Archivs des Ordi-
nariates nicht mehr zu finden, mit Ausnahme weniger Bruch-
stilcke 3). Von den Verordnungen sind in diesem Zusammenhang
zu nennen: die tiber genaue Fihrung der Tauf- und Sterbe-
register vom 14. Oktober 18024), die am 6. November aufs neue
eingeschiirft wurde?®), die tiber die Messtiftungen®) und die
Aufbewahrung der amtlichen Akten in jeder Pfarrei?”).

Die Zahl der Verordnungen, die sich mit dem Lebenswandel
der Geistlichkeit befasst, ist nicht gross. Die Disziplin gab dem
Bischof nicht so viel zu schaffen, wie seinen Vorgiangern. Alle
die vielen Vorschriften waren noch in Kraft. Die bischoflichen
Richter konnten sich einfach darauf berufen. Die priesterliche
Kleidung und der Wirtshausbesuch der Geistlichen veranlassten
Wessenberg zu besondern Mandaten. Sie waren in der Didzese
nichts Neues, denn durch das ganze 18. Jahrhundert gestatteten
sich die Geistlichen in diesen Stiicken allerlei Freiheiten. Be-
sonders zur Zeit der Revolution kiimmerten sich die Biirger-
pfarrer wenig mehr um die alten Kleidervorschriften, wie auch
der Wirtshausbesuch allgemein war. Im Jahre 1799 war
Th. Miller beim Ordinariat u. a. eingeklagt worden, dass er
sich gegen die Kleidermandate verstosse und in ,unanstédndiger
weltlicher Kleidung“ einhergehe. Die vom Bischof Dalberg
angehobene Untersuchung fiel zugunsten Miillers aus, der sich
iiber diese wie iliber andere Anklagen rechtfertigen konnte$®).
Am 18. April 1803 erliess Wessenberg ein ausfiihrliches
Zirkular in lateinischer Sprache an den Klerus der ganzen
Didzese, um das alte Diozesanverbot des Wirtshausbesuches
zu wiederholen?®). In einem zweiten vom 16. November des-

Al a. 0, II, S.73.

%) A a 0. II, S. 169.

%) Im W. A, und im Archiv der Freiburger Erzditzese ist nur weniges
vorhanden, auf dem Landesarchiv in Karlsruhe und auf der Universitits-
bibliothek in Heidelberg, wo sich Wessenbergiana befinden, liegt gar nichts.

A a 0,1 S T4

) A a. 0, 11, S. 104

 A.a. 0,1, 8. 173

A a 0,11, S. 101,

) W. A, 21, 94; 380, 1; 32, 80.

?) Hirtenbriefe und Verordnungen, I, S. 141.



— 148 —

selben Jahres gab er genaue Vorschriften tiber die priester-
liche Kleidung innerhalb und ausserhalb der Kirche. Ausser
dem Wirtshausbesuch wird auch der Besuch des Theaters, der
Tanzsile und das Tabakrauchen auf der Strasse verboten?!).
Kurz vorher hatte Kommissar Miller in Luzern ein Kleider-
mandat fir seinen Bezirk erlassen, das die volle Billigung des
Ordinariats erlangt hatte?). Das Wirtshausverbot war in der
Schweiz schwer durchzufiihren. Der Urner bischofliche Kom-
missar meldete, dass ihm in einem fritheren Rezess der bischof-
lichen Visitatoren die Kompetenz eingeriumt worden sei, zwei
Wirtshauser in Altdorf zu bestimmen, die von den Geistlichen
besucht werden dirfen. Ein Priester bediene sich dieses Privi-
legiums, er sei kein Trunkenbold, sondern ein exemplarischer
Geistlicher, der das Wirtshaus nur recreationis et societatis
causa besuche?®). Wessenberg gab dazu seine Zustimmung, je-
doch ohne Konsequenz fir andere. ,Ein Privilegium, das Wirts-
haus besuchen zu dirfen, scheint mir den geistlichen Stand
herabzusetzen“*). Als im Jahre 1806 Wessenberg in Miinster
die Geistlichkeit an das Verbot erinnerte, berief man sich dort
auf die Sitte in Luzern, wo die Geistlichen aller Klassen die
Abende im Wirtshaus zubrichten. Wie sehr ihm um strikte
Durchfiihrung des Verbotes zu tun war, geht aus dem Brief
hervor, den Wessenberg sofort an Kommissar Miiller richtete,
damit dem Argernis gesteuert werde, indem sich sonst die
Landgeistlichkeit beharrlich auf das Beispiel der Hauptstadt
zu berufen fortfahren werde. Er schlug vor, die Geistlichkeit
solle eine geschlossene Gesellschaft bilden, zu der nur den
Gliedern der Regierung der Zutritt gestattet werden sollte %),

Driftes Kapitel.
Die Ausbildung der Geistlichkeit.
§ 5.
Studium und Seminarbildung.

Die unzulidngliche Ausbildung der schweizerischen Priester-
amtskandidaten war die nicht seltene Klage der Bischéfe von

) A.a. 0, S. 159.

) W. A., 40, 158.

% W. A, 39, 125.

4 A. a. 0., 39, 146.

%) Brief vom 18. IIL. 06.



— 149 —

Konstanz und ihr abzuhelfen die bestindige Sorge der Regie-
rungen der katholischen Orte. Die Tatsache, dass zur Zeit der
Reformation der Klerus der Zentralschweiz den Reformatoren
an Bildung nicht gewachsen war, hatte schon damals die Regie-
rungen veranlasst, die Errichtung einer gemeinsamen Bildungs-
stitte fir die Schweiz ins Auge zu fassen. Der Plan wurde
nicht durchgefiithrt!). Das Tridentinum schrieb jeder Diézese ein
Seminar vor. Fir Konstanz blieb diese Vorschrift lange
Zeit ein frommer Wunsch, denn das Seminar zu Meersburg
konnte erst im Jahre 1737 eroffnet werden. Fiir die Schweiz kam
es wenig in Betracht, weil es fiir viele Gegenden weit entfernt
und fur alle im Ausland lag. Dazu hatte es seit der Gegen-
reformation neue Gelegenheiten zum Theologiestudium fiir die
Schweizer gegeben. Der Plan einer gemeinsamen Lehranstalt, der
neuerdings erwogen wurde und zu Verhandlungen mit den
Jesuiten gefiihrt hatte — als Ort wurde Rapperswil genannt —
scheiterte abermals?). Dafiir wurde den Schweizern im Jahre 1579
das Collegium Helveticum in Mailand und das Collegium Roma-
num in Rom zugidnglich und seit 1647 wurden an der i. J. 1574
gegriindeten Jesuitenschule in Luzern theologische und philo-
sophische Fécher gelehrt. Diese Anstalt war fortan sehr gut
besucht. Nach Aufhebung des Ordens wurde die Anstalt weiter
gefithrt, Sie hatte einige ausgezeichnete Lehrkrifte; aber sie
litt an den Mingeln damaliger Zeit, vermittelte den Studenten
weder die notwendige Ausbildung in den praktischen Féachern
noch die erforderlichen Kenntnisse in der Bibelwissenschaft
und im Kirchenrecht 2).

Wessenberg griff den Plan, fiir die Schweiz besondere Lehr-
anstalten zu grinden, mit der ihm eigenen Energie auf. Als
die gegebenen Stitten, wo solche errichtet werden konnten,
betrachtete er die Stifte und Kloster. In seinem Gutachten an
den Vollziehungsrat hatte er auf eine solche Lésung der Kloster-
frage hingewiesen. Dabei leitete ihn nicht Abneiguug gegen
diese Institute sondern die Sorge um ihren Fortbestand. In
einem Gutachten tiber die Kloster des Kantons Thurgau schreibt
Wessenberg im Jahre 1804, , Dass kein Kloster, welches nicht mit

1 Vgl Segesser, a. a. O., IV, S. 392

?) Vgl. Segesser, a. a. 0., IV, S. 395,

%) Vgl. Dr. Troxler, Luzerns Gymnasium und Lyceum; Glarus 1832,
S. 49, 68, T1; Segesser, a. a. 0., IV, S. 553 ff.



— 180 —

einem gemeinniitzigen Institut verbunden ist, das nichste De-
zennium iiberleben diirfte, dartiber lassen die deutlichen Zeichen
der Zeit keinen gegriindeten Zweifel mehr Gbrig“. Er rit den
Klostern, selbst die Initiative zu ergreifen, damit die neuen
Einrichtungen fir Kloster und Kirche giinstiger ausfallen, als
wenn die Kloster nichts tun und abwarten, bis die Regierungen
eingreifen. Jede Widersetzlichkeit und jeder Kampf der Kloéster
gegen die Vorschriften der Regierungen konnte ihrer Existenz
gefahrlich werden!). Das letztere hat das Kloster St. Gallen
erfahren, die Bemiithungen Wessenbergs, den Abt zur Nach-
giebigkeit zu bringen, blieben wirkungslos?). Wessenberg han-
delte in der Klosterangelegenheit im Einverstindnis mit Dalberg,
der ihm gleich bei seinem Amtsantritt geraten hatte, mit den
Vorstehern der schweizerischen Stifte und Kloéster in vertrau-
lichen Verkehr zu treten, um von ihnen selbst zu erfahren,
auf welche Weise sie sich dem Lande nach ihrer Uberzeugung
niitzlich machen konnten?). Ubrigens stand er mit seinen An-
schauungen nicht allein. Im Wessenbergarchiv zu Konstanz
liegt aus der Feder des Abtes Karl Ambros von St. Urban ein
Gutachten iiber gemeinniitzige Reformen der Stifte und Ordens-
héuser in Helvetien, datiert am 5. November 1801%). Auch in
Rheinfelden trug man sich ernsthaft mit dem Gedanken, mit
dem dortigen Stift ein Seminar zu verbinden ®). Mit der Regie-
rung des Kantons Thurgau unterhandelte Wessenberg, um mit
dem projektierten Lehrerseminar im Stift Kreuzlingen ein solchces
fiir Geistliche zu verbinden ) und reiflich wurde die Grindung
eines Seminars fir die Urkantone in Einsiedeln erwogen. Hier
scheiterte der Plan, weil der Bischof sich die Aufsicht aus-
bedingen wollte, der Abt aber dazu seine Einwilligung nicht
geben konnte?). Noch andere Pline tauchten auf, schliesslich
ist nur einer verwirklicht worden, als in Luzern das theolo-
gische Seminar errichtet wurde. Das Konkordat, das Bischof

Y W. A, 47, 101

D W. A, 34, 56.

% A.a. O, S. 34, 50.

) A.a. O, S. 37, 100

%) Stift Schinenwerd, 121, 118.

6) Akten im kantonlen Archiv in Frauenfeld.

") Vgl. F. Segmiiiler, Blitter aus der Kirchengeschichte der Schweiz
zur Zeit der Mediation und Restauration; Jahresbericht der Lehr- und
Erziehungsanstalt Einsiedeln, 1897, S. 15.



— 151 —

Dalberg im Jahre 1806 mit der Luzernerregierung abschloss, sah in
seinem ersten Abschnitt die Errichtung eines Priesterhauses vor,
das schon im folgenden Friihjahr in Luzern eriffnet werden
konnte 1).

Welche Bedingungen an die Aufnahme ins Seminar in
Luzern geknipft wurden, welche Anforderungen also Wessen-
berg von den Seminaristen und Geistlichen verlangte, bestimmen
die betreffenden Anordnungen. Die Geistlichen miissen das
theologische Studium, welches aufs mindeste die Dogmatik, die
Moral, die Pastoral und das Kirchenrecht in sich begreifen
muss, entweder wihrend drei Jahren auf einer o6ffentlichen
Schule oder wihrend zwei Jahren auf einer solchen und einem
Jahre im Priesterhause vollendet und in beiden Fallen wenig-
stens ein Jahr in diesem letzteren die praktische Seelsorge
erlernt und ausgeiibt haben. Die Aufnahme ins Seminar geschieht
nach einer Priafung tber das ganze theologische Studium und
insbesondere die Fécher, die im Seminar nicht gelehrt werden.
Die Entlassung aus dem Seminar geschieht nach einem Jahr ?).

Die Seminarausbildung war wiederholt der Gegenstand
bischoflicher Verordnungen. Die erste vom 8. Juli 1802 setzte
den Aufenthalt im Seminar zu Meersburg auf 10 Monate fest.
Als es nicht gelang auch an andern Orten Seminare ins Leben
zu rufen, wurde durch ein Zirkular vom 20. Juli 1808 bekannt
gemacht, dass kiinftig kein Kandidat mehr geweiht werde, der
nicht eine praktische Ausbildung in den Féchern des christ-
lichen Hirtenamtes erhalten habe. Den Kandidaten aus solchen
Kantonen, die kein Seminar besitzen, wird die Weisung gegeben,
nach Vollendung des theologischen Studiums entweder in das
bischofliche Seminar zu Meersburg oder zu Luzern'einzutreten 2).
An die Seminaristen wurden immer héhere Anforderungen ge-
stellt. Eine Verordnung vom 1. Juli 1808 erkldrt zum Haupt-
gegenstand der Aufnahmepriifung ins Seminar neben den bis-
herigen Fichern die praktische Bibelerklirung+), und eine zweite
Verordnung vom 20. Februar verlangt beim Eintritt in ein
bischofliches Seminar befriedigende Zeugnisse iiber guten und
tadellosen Wandel wihrend der Studienjahre, {iber das Studium

1) Vgl. Dr. J. L. Weibel, Uber die Luzerner Maigesetze, Luzern 1886.
?) Vgl Hirtenbriefe und Verordnungen, a. a 0., I, S. 276.

®) Vgl a.a. 0, I, S. 257.

*) Vgl a.a. 0, 1, S. 260.



der Philosophie und insbesondere auch der Physik (,einer
Wissenschaft, die dem Seelsorger in mancher Hinsicht unent-
behrlich ist*) und {iiber das Studium der Dogmatik, Moral,
Kirchengeschichte, Kirchenrecht, Pastoral und Exegese!). Einc¢
Verordnung vom 14. Oktober 1812 regelt die Zulassung der
schweizerischen Kandidaten zu den Weihen.

,Das bischofliche Ordinariat kann um so weniger an dem
Beifall der betreffenden hohen Kantonsregierungen zweifeln,
als bei dieser Vorkehre einzig die wahre sittlich-religiose Wohl-
fahrt der Kantonsangehorigen nach dem Geist und der Vor-
schrift der christkatholischen Kirche beabsichtigt wird.* So
schloss das Zirkular vom 20. Juli 1808. Der erwartete Beifall
traf nicht von allen Kantonsregierungen ein. Die von Solothurn
stellte das Gesuch an das Ordinariat, ihre Kantonsbiirger nach
Freiburg ins Seminar schicken zu diirfen, da der Besuch des
Seminars in Meersburg oder Luzern zu kostspielig sei. Mit dem
Grundsatz der Verordnung ist sie einverstanden. Auch sie
moéchte keinen Kandidaten zur Weihe zulassen, ohne den ein-
jahrigen Aufenthalt in einem Seminar?). Andere Griinde fiihrten
die Urkantone gegen die Verordnung ins Feld. Seit einiger Zeit
war die Luzerner theologische Lehranstalt der Irrlehre ver-
déchtig. Der Nuntius selbst warnte davor, waren doch Profes-
soren wie Widmer und Gigler nicht orthodox genug?). Nicht
besser ging es dem Seminar, das unter Leitung Th. Miillers
einige Jahre einen erfreulichen Aufschwung nahm, aber unter
den Verdidchtigungen der Gegner Miillers und den Kémpfen
um Prof. Dereser sehr zu leiden hatte. Die Urkantone weigerten
sich, ihre Kandidaten nach Luzern zu schicken #). In den Kreisen,
die sich um den Nuntius scharten, um einen Vernichtungskrieg
gegen Wessenberg und seinen Anhang zu fiihren, war man in
wissenschaftlicher Beziehung bescheidener. Dereser wurde es
zum Vorwurf gemacht, dass er die Studenten in den hebri-
ischen und griechischen Text der Bibel einfiihrte, das Latein
geniige ja vollig®. Auch hier hatte der Nuntius seine Hand
im Spiel. Er schrieb an die Regierung in Uri in starken Aus-

1 Vgl a.a. O, II, S. 133.

%) Vgl. Stift Schonenwerd, 120, 212, 249,
®) Vgl. Herzog, a. a. O, S.37.

Y) Vgl. Herzog. a. a. O, S. 41 ff.

®) Vgl. Herzog, a. a. O, S. 43.



— 153 —

driicken, Dereser sei ein Abtriinniger und Miiller nehme ihn in
Schutz. Uri solle seine Kandidaten nach Einsiedeln zur Weihe
schicken. Dieses Einschreiten des Nuntius machte in Uri deshalb
besonders grosse Sensation, weil das Ordinariat in Konstanz
Dereser von der Anklage auf Hiresie frei gesprochen hatte?).
Schwyz trat jetzt aufs neue mit der Anregung hervor, sich
von Konstanz zu trennen, ,wenn man die katholisch Religion
in diesen Gegenden erhalten wolle“. Anders dachte ein grosser
Teil der Geistlichkeit. Der bischofliche Kommissar Anton de
Vayva in Altdorf berichtete am 15. Januar 1813 {iiber diese
Machenschaften: ,Das Ligenwerk, der Verdacht, die Ver-
leumdung ist halt mit der Revolution aus dem Abgrunde recht
heraufgekommen und noch nicht zuriickgekehrt“ ?). FEine end-
giiltige Erledigung erfuhr die Frage der Seminarausbildnng in
den Urkantonen nicht. Sie gab den Anstoss, dass sie die
géanzliche Trennung von Konstanz mit neuem Eifer betrieben,
was sie auch nach kurzer Zeit erreichten ?).

Als selbstverstindliche Aufgabe des Seminars betrachtete
Wessenberg die Einfiihrung in das Breviergebet. In diesem
Punkt war er sicher konservativer als das ausgehende 18. Jahr-
hundert. Wie die Geistlichkeit iber das Brevier urteilte, musste
am besten der Buchhéndler wissen. Als in der Diozese Konstanz
die Herausgabe einer Monatsschrift erwogen wurde, #usserte
sich die Herdersche Hofbuchhandlung in einem Briefe vom
18. Dezember 1801 des lingeren iiber anzustrebende Reformen
in Liturgie, Katechismus und Brevier. Sie schrieb: ,Das Brevier
in seinem jetzigen Zustand findet bei den wenigsten Geistlichen
jenen Beifall, der dazu antreibt, es ordentlich zu beten.
Manche beten es gar nicht, eine Verbesserung scheint darum
notwendig . . . Der Nutzen tédglicher Betrachtungen, besonders
fir Priester, ist zu anerkannt, und ich bin iiberzeugt, dass sie
nur bei wenigen in der Tagesordnung stehen. Den Grund davon
glaube ich bei den &ltern Priestern in ihrer génzlichen Ab-
neigung gegen alle Bicher und bei den jiingern in dem Vor-.
urteil gegen alle Arten, besonders lateinische Aszeten, das in
dem Verhdiltnisse der meisten zu unsern Zeiten seinen Ursprung

) W. A, 76, 82.

N W. A, T 18.

3) Vgl. M. Kothing, Die Bistumsverhandlungen der schweizerisch-
konstanzischen Dibzesansstinde von 1803 —1862, Schwyz 1863, S. 22.

Internat. kirchl. Zeitschrift, Heft 2, 1915. 11



— 154 —

hat, zu finden“?!). Wessenberg war von der Notwendigkeit der
taglichen Betrachtungen der Geistlichen iiberzeugt, und wenn
er auch in manchen Fillen vom lateinischen Brevier dispen-
sierte — dass er es gegen einige Kreuzer getan, geht aus den
benutzten Akten nicht hervor?)*— so tat er es nur, wenn fir
guten Ersatz gesorgt wurde. ,Die Pflicht des DBrevierbetens
trifft jeden Geistlichen ohne Ausnahme, ausser wenn Berufs-
falle es unmoglich machen. In diesem Fall bedarf es keiner
formlichen Dispensation“, schrieb er einem Geistlichen?), Im
bischoflichen Seminar in Meersburg wurden alle jungen Priester
angehalten, den kirchlichen Vorschriften tiber das Brevierbeten
Gentige zu leisten*) und als einige Theologen aus Luzern an
das Ordinariat das Gesuch richteten, wiithrend der Studienzeit
das deutsche Brevier Deresers beniitzen zu diirfen, antwortete
Wessenberg: ,, Wir miissen fest darauf bestehen, sich das Brevier
eigens anzuschaffen und sich damit bekannt zu machen. Er-
leichterungen werden erlaubt und Dereser kann nur solchen
zugestanden werden, von denen wir die Uberzeugung haben,
dass sie mit dem Brevier vertraute Bekanntschaft gemacht
haben“ ?),

Y

$ 6.
Das Priifungswesen.

Wessenberg suchte das Bildungsniveau der Geistlichen durch
eine konsequente und strenge Handhabung des Priiffungswesens
zu heben. Es war zwar schon in der Kirche durch das Triden-
tinum geordnet, aber die an sich guten Vorschriften wurden
nicht strikte durchgefiihrt. Es blieb in den deutschen Dis-
zesen bei blossen Versuchen. In der Schweiz waren die
Priifungen der Geistlichen nicht einheitlich geordnet. Im Kanton
Luzern z. B. bestand eine von der Regierung bestellte Kom-
mission, die die an der Lehranstalt erzogenen Kandidaten zu
examinieren hatte. Diejenigen, die in Italien ihre theologische
Ausbildung erhielten, empfingen auch dort die Priesterweihe,

) W. A, 33, 99.

) Dr. C. Grober, «<Katholisches Jahrbuch fiir die Stadt Konstanz», 1911,
S. 173, spricht von 48 Kreuzern Dispensgebiihr.

%) W. A, 40, 92.

) W. A, 57,23

%) W. A, 56, 74.



— 155 —

und die Prifung der fir die Seelsorge bestimmten Kloster-
geistlichen blieb dem Obern vorbehalten, der Bischof bewilligte
bloss die Admissio ad curam?). Besondere Priifungskommissionen
bestanden auch in andern Kantonen. Da die Lehranstalten
den Anspriichen der Zeit nicht mehr gentigten, musste auch
die alte Examenordnung versagen. Aus Schwyz war Anfang 1803
Wessenberg der Wunsch des Landammanns Reding nahe gelegt
worden, es mochte mit den Kandidaten vor den Weihen ein
strenges Examen vorgenommen und fiir ein besseres Einkommen
gesorgt werden. Wessenberg antwortete dem bischoflichen
Kommissar von Schwyz, dass das biedere Schweizervolk, das
der Geistlichkeit anhénglich sei, nicht abgeneigt sein werde,
den _kiirglichen Unterhalt zu erhohen. ,Noch wichtiger®, so
fahrt er fort, ,als die Erhohung der Besoldung des Seelsorgers
scheint mir eine zweckmaissige Fiirsorge fiir ihre bessere Aus-
bildung und Vorbereitung zu dem wichtigen Hirtenamt zu sein.“
Dem Wunsche des Landammanns werde er bestens nachkommen
und keinen Kandidaten zum Examen pro ordinibus zulassen,
der nicht Zeugnisse beibringe, dass er die notigen Facher der
Theologie mit gutem Fortgang studiert habe. Er wiinscht, dass
die Anstalten der Schweiz eine bessere Einrichtung erhalten
und mehr fir die praktische Ausbildung gesorgt werde 2). Nicht
nur die Kandidaten sollten sich tiber ihren Studiengang aus-
weisen, sondern auch die Geistlichen, die sich um eine Pfriinde
bewerben, sollten durch regelmissige Examen, die sogenannten
Konkurspriifungen, aufihr theologisches Wissen erforscht werden.
Diese Spezialprifungen waren im Tridentinum vorgesehen,
wurden durch Josef II. der Vergessenheit entrissen *) und durch
Wessenberg auch in der Schweiz eingefiihrt.

Durch besondere Verordnungen wurden in den einzelnen
Kantonen bischoéfliche Priifungskommissionen und Examenregle-
mente aufgestellt. Vorbildlich wurde die Vereinbarung fiir den
Kanton Zug vom 20. Oktober 1803. Zur Priesterweihe wird
nur noch zugelassen, wer Zeugnisse beibringt, dass er Dogmatik,
Moral, Kirchenrecht und Pastoral vorziiglich in Beziehung auf

) Vgl. Henggeler, a. a. 0., S. 114 ff,
) W. A, 39, 21,

) Ygl. E. Gothein, Der Breisgau unter Maria Theresia und Joseph II.,

«Neujahrsblitter der badischen historischen Kommission», neue Folge 10,
1907, S. 82 ff.



— 156 —

geistliche Beredsamkeit, Katechetik, den Beichtstuhl und den
Krankenbesuch studiert habe und daraus ordnungsgemiss ge-
priift worden sei. Vor der Admission zum Subdiakonat hat
jeder, der kein Seminar besucht hat, eine Probepredigt und
eine Christenlehre zu halten. Der Ordinarius wird sich mit
den weltlichen Behoérden in Beziehung setzen, dass jene vier
Fécher in besondern Vorlesungen und mit praktischen Ubungen
an den Lyzeen gelehrt werden. Geistliche, die sich um eine
Pfriinde bewerben, kénnen das Zeugnis der Kompetenz und
‘Wahlfihigkeit nur durch ein Examen vor der bischoflichen
Prifungskommission des Kantons erlangen. Die Kommission
besteht aus drei Mitgliedern und die Prifungsgegenstinde sind
dieselben, einschliesslich Padagogik. Aus allen Fédchern sollen
drei Fragen, die in Beziehung zur Seelsorge stehen, beantwortet
und eine Predigt und Katechese gehalten werden. Die Kom-
petenzfihigkeit wird, je nach dem die Prifung ausgefallen ist,
auf 2, 3, hochstens 5 Jahre erteilt. Nur solche Geistliche, die
20 Jahre die Seelsorge ohne wesentlichen Tadel versehen haben,
konnen von dieser Konkursprifung dispensiert werden *). Durch
ein Zirkular vom 20. Januar 1804 wurde eine Examenordnung
aufgestellt. Am 20. Juni 1812 wurde durch eine Verordnung
festgesetzt, dass auch die Ordenspriester der Mendikanten-
kloster ein Examen, und zwar vor den betreffenden bischoflichen
Kommissaren oder Dekanen, abzulegen haben. So oft ein neues
Mitglied in den Konvent tritt, muss dem Kommissar Nachricht
gegeben werden. Die Priifung geschieht aus denselben Féchern,
wie bei den Weltpriestern. Die Aufsidtze sind mit einem Gut-
achten dem Generalvikar einzusenden. Dem Priifungskommissar
wird eingeschérft, sich besonders bei jiingeren Ordenspriestern
genau uber die Beschaffenheit ihrer bisherigen theologischen
Studien und insbesondere iiber die Lehrbiicher, die dabei ge-
braucht werden, zu erkundigen und dariiber an das Ordinariat
Bericht zu erstatten, damit die Ordensobern zur Verbesserung
des Mangelhaften gehorig angewiesen werden koénnen. Ferner
soll der Examinator den Anlass benutzen, um den Ordens-
priestern die Grundsitze echter christkatholischer Pastoral-
weisheit einzuprigen. Besitzt ein Ordenspriester bei seinem
Eintritt schon eine Admission, so muss entschieden werden, ob
eine neue Prifung notwendig ist oder nicht ¥).

1) Hirtenbriefe und Verordnungen, a. a. O., I, S. 154.
7 A a. O, II, S.135.



— 157 —

Uber die Zweckmissigkeit dieser Verordnungen entstand
keine Kontroverse. In Zug wurde die von der Regierung ge-
wahlte frihere Priifungskommission fortan vom Bischof er-
nannt '), In Luzern entstanden Schwierigkeiten. Hier existierte
schon eine von der Regierung ernannte Priifungskommission.
Wessenberg wollte von dem Einfluss bei der Priufung seiner
Geistlichen nicht ausgeschlossen sein, da der Bischof fiir die
Lehre und Fahigkeiten der Seelsorger vor Gott verantwortlich
sei, und beharrte auf seiner Vertretung wenigstens durch den
bischoflichen Kommissar 2). Im Kanton Solothurn bemiihte sich
der bischofliche Kommissar um ein Zusammengehen der drei
Ordinariate — Solothurn gehérte zu den Diozesen Lausanne,
Basel, Konstanz — bei den Konkurspriifungen. Die Zusammen-
setzung der Kommission ging nicht leicht von statter, da die
zwei gewédhlten Geistlichen versagten, die iibrigen aber nach
dem Urteil des Kommissars ,fiir solche Dinge so wenig geboren
als erzogen und unterrichtet waren® 3). Beschwerde fiihrten
die in der Seelsorge tiitigen Kapuziner, selbst als das Kon-
stanzer Ordinariat in einem konkreten Fall sich mit einem
Aufsatz begniligen wollte. Wessenberg weigerte sich im Jahre
1806 dem Konvente der Minoriten und Kapuziner die unbe-
dingte Admission ad curam subsidiaram zu bewilligen, die er
dem Klerus der Diozese Lausanne eingeraumt hatte, und be-
auftragte den Kommissar, die Priester der beiden Konvente,
die wegen Fahigkeit und Religiositit Vorzug verdienen, vorzu-
schlagen und nach den Vorschriften zu examinieren. Wessen-
berg bestand auch auf der Durchfiihrung der Konkurspriifungen,
trotzdem im Kanton Solothurn nur wenige Geistliche waren,
wobei er vorschlug, dass die Prafungen der Geistlichen der
drei Ditzesen in Gegenwart der bischoflichen Vertreter mit-
einander vorgenommen werden sollten ). Ein einheitliches
Regulativ wurde aufgestellt und von der Prifung nur die
Geistlichen dispensiert, die auf keine bessere Pfarrei aspirierten
und die seit 10 Jahren mit Erfolg amtiert hatten %. Unwillen
erregten im Kanton Solothurn die strengen Massregeln, die

) W. A, 38,124

?) Briefe W. an Th. M., 29. VL. 03; 19. VIL 03.
%) Akten Stift Schonenwerd, 120, 186.

¢) Vgl. Akten des Stiftes Schonenwerd, 120, 1.
%) Vgl a. a. O, 120, 9.



— 158 —

das Ordinariat im Jahre 1812 gegen die Mendikantenkloster
ergriff. Der bischoéfliche Kommissar Glutz war ob verschiedener
Angelegenheiten (Kontroversen iiber seine Kompetenzen, Dis-
pensangelegenheiten) mit dem Ordinariat in Konflikt geraten
und reichte nun auf das Jahr 1813 seine Demission ein. Die
genannte Verordnung iiberschickte er den Vorstehern der Kon-
vente in Olten und Solothurn als neuen Beweis, ,wie abgeneigt
und misstrauisch Herr von Wessenberg gegen ihre Ordens-
brider ist. Die Bestimmungen seien eine Beleidigung gegen
den Bischof von Lausanne, da sie den Vorwurf enthielten, dass
~er die Zoglinge ohne erforderliches Studium zu den Weihen
zulasse. Glutz schrieb in dhnlichem Sinne an den Generalvikar
von Lausanne!). Der Provinzial hatte bei der Solothurner
Regierung dringende Vorstellungen gegen die Verordnung ein-
gelegt. Die Regierung meinte, solche Behandlung sei geeignet,
den Mut und Eifer dieser Ordensgeistlichen zu schwichen 2).
Wessenberg hatte natiirlich seine guten Griinde, dass er diese
Verfiigungen erliess. Gerade in den Konventen des Kantons
Solothurn hatte es Ordenspriester, welche den minimsten An-
forderungen in theologischer Hinsicht kaum gewachsen waren.
Einem Pater konunte er z. B. die Admission nur fir ein Jahr
erteilen, weil die Prifung sehr schwach ausgefallen war 3).

§ 7.
Die Fortbildung der Geisilichkeit.

Als eigentliche praktische Schule der Seelsorge betrach-
tete Wessenberg die Hulfspriesterstellen. Ihnen widmete er
seine besondere Aufmerksamkeit. Um {iber diese Kategorie
von Geistlichen eine genaue Kenntnis zu erhalten, verlangte
er von den Dekanen und Kommissaren genaue Verzeichnisse,
die am Ende jedes halben Jahres dem Ordinariat eingeschickt
werden sollten. Darin sollte auch Aufschluss gegeben werden
iber ihre Fihigkeit und Ubung in der Seelsorge und ihre
Beschiftigung. Den Hiulfspriestern wird Achtung und Folgsam-
keit gegen ihre Pfarrer, Vertriglichkeit, Bescheidenheit, Ge-
duld, unverdrossene Arbeitsamkeit, Gelehrigkeit und Geniig-

1 AL a. 0., 120, 391.
%) A. a. 0., 120, 402.
3 A. a. 0., 386.



— 139 —

samkeit mit der Bemerkung anempfohlen, dass sie lediglich
durch Ubung dieser Tugenden sich in der Seelsorge wahr-
haft vervollkommnen, Fortschritte darin machen und sich zu
Beférderungen empfehlen konnen. Den Pfarrern wird dagegen
ans Herz gelegt, die Hiilfspriester wie Briider zu behandeln,
sie in der Ausiibung der Seelsorge zu leiten und ihnen in jeder
priesterlichen und Pastoraltugend selbst das Beispiel zu geben.
Verordnung vom 16. Juni 18021). Eine zweite Verordnung
vom 23. Juni desselben Jahres regelt Anstellung, Entlassung
und Besoldungsverhiltnisse der Hilfspriester #).

Die praktische Ausbildung in einem Jahreskurs des bischof-
lichen Seminars geniigte Wessenberg noch nicht. Deshalb
suchte er das dort begonnene Werk, die jungen Geistlichen
griindlich in die Homiletik und Katechetik einzufithren, zu voll-
enden, indem er durch eine allgemeine bischofliche Verord-
nung vom 6. Marz 1809 den Hiilfspriestern die fortgesetzte Aus-
bildung im Fache der Homiletik und Katechetik empfahl. Wie
er die Notwendigkeit solcher Weiterbildung begriindete und
diese zu erreichen suchte, ist bezeichnend fiir den General-
vikar. Er fuhrt aus: Die Kunst mittelst des Unterrichts den
Verstand zu erleuchten, das Herz zum Guten zu lenken, es
zur Tugend zu bilden und vom Bodsen zu entwoéhnen, sei ein
wesentliches Erfordernis des Seelsorgers. Daraus soll er ein Haupt-
geschift seines Lebens machen. Die beste Beredsamkeit sei die
des Herzens, weil sie vom Herzen kommt und zum Herzen
dringt. Aber eben diese Beredsamkeit, um die Menschen Gott
und der Tugend zu gewinnen, setze einen aufgeklirten Ver-
stand, ein gebildetes Herz, ein geldutertes Gefiithl, einen regen
Eifer fir das Wohl des Nichsten, eine griindliche Kenntnis
des Menschen und der Quellen jener ewigen Wahrheiten vor-
aus, die Gott geoffenbart hat, um durch deren Befolgung das
Heil zu erwirken. Die jungen Geistlichen seien unmoglich durch
den Aufenthalt im Seminar, so fiir das Predigt- und Katecheten-
amt befahigt, wie es erwiinscht wire. Um nun dies zu er-
reichen, bestellt das Ordinariat in jedem Kapitel einen oder
mehrere Pfarrer zu Zensoren der Hiulfspriester fir ihre Aus-
bildung im Fache der Homiletik und Katechetik. An den

1) Vgl Hirtenbriefe und Verordnungen, I, S. 64.
H A a 0,1 8. 67



— 160 —

Zensoren hat jeder Hiilfspriester jeden Monat eine von ihm ver-
fasste, wirklich gehaltene Predigt und Katechese zur Beur-
teilung einzusenden. Beurteilt werden die Einsendungen auf
die darin ausgesprochenen Grundsitze, auf die Popularitit des
Vortrags, die Bestimmtheit und Deutlichkeit der Begriffe, die
Wiirde und Reinheit der Diktion, die Anordnung und den Zu-
sammenhang der Teile und insbesondere auf die zweckmissige
Anwendung der hl. Schrift. Jeder Verstoss ist vom Zensor zu
bemerken, damit ihn der Hiilfspriester verbessere. Jedes Jahr
hat der Hilfspriester wenigstens einmal in der Kirche des
Zensors, bei verschlossenen Tiiren — benachbarte Pfarrer sind
einzuladen — vor dem Zensor eine Predigt zu halten. Bei den
Visitationen durch die Dekane haben die Hiilfspriester ihre
schriftlichen Predigten und Katechesen vorzulegen, vor den
Visitatoren und dem Zensor zu predigen und zu katechesieren.
Das Urteil ist den Akten beizulegen. Der Zensor hat die Hiilfs-
priester mit élterer und neuerer Literatur tiber Homiletik und
Katechetik bekannt zu machen. Solche Werke sind von den
Lesegesellschaften der Geistlichen anzuschaffen. An den Kon-
ferenzen haben die Hiilfspriester iiber das, was sie daraus ge-
lernt haben, zu berichten. Alle Jahre haben die Zensoren zwei-
mal Zeugnisse iiber die Hilfspriester an das Ordinariat zu
senden ).

Gegen das neue Amt eines Zensors erhoben die Dekane
der Kapitel Willisau, Hochdorf und T.uzern Widerspruch, und
zwar sowohl beim Generalvikariat wie bei der Regierung. Die
Regierung legte sich ins Mittel und schlug Modifikationen vor
in der Weise, dass das Zensorat den Kapitelsheamten iiber-
tragen werden sollte. Sie schlug die Sextare dafir vor. Sie
meinte ferner, es geniige eine vierteljahrliche, anstatt monat-
liche Prufung, schliesslich behielt sie sich das Plazet fiir die
Verordnung vor. Th. Miiller schien es, es sei von der Regierung
zu viel gefordert, wenn sie das Plazet fir Verfiigungen ver-
lange, _die keine offentliche Ausfilhrung haben und nur die
Disziplin und Bildung der Geistlichen bezwecken“. Die Sextare
eigneten sich nicht als Vertrauensminner des Bischofs, da sie nicht
whach Verdienst, sondern auf Intrigen der Kapitularen* hin
gewihlt werden. Doch befiirwortete er eine friedliche Loésung

" A. a. 0., II, S. 60.



— 161 —

der Meinungsverschiedenheiten auf folgender Basis: Jedes Ka-
pitel soll zwei Zensoren haben, die aus den Kapitelsbeamten
vom Bischof gewiihlt werden in der Voraussetzung, dass dieses
die Fahigsten als Vorgesetzte wéhlt. Die Plazetfrage soll in
der Weise gelost werden, indem man der Regierung erklére,
man iibergebe ihr die Verordnung zur Einsicht, damit die Aus-
fihrung kriftig gehandhabt werde. Die Sache diirfe man nicht
als beseitigt ansehen, damit die Geistlichen nicht einen so
leichten Triumph mit ihrem Widerstand feiern?!).

Miissige Geistliche waren dem unermiidlich titigen General-
vikar ein Greuel. Deshalb suchte er die Friihmesser und Ka-
pline zur Seelsorgearbeit heranzuziehen. Diese Bemiihungen
fasste er in das Ordinariatszirkular vom 10. August 1808 zu-
sammen ). Kaplaneien und Friihmesspfriinden, so wird dekre-
tiert, sind zur Aushilfe in der Seelsorge bestimmt. Wenn auch
viele Stiftungsbriefe von dieser Verpflichtung schweigen oder
ihr gar entgegenstehen, so gibt es doch einen hohern Stiftungs-
brief, dem alle andern untergeordnet sind, das Evangelium.
,Das Evangelium duldet aber keine Diener des Altars, die im
Weinberge des Herrn miissig sind und nicht zur Befoérderung
christlicher Wahrheit und Tugend tatig mitwirken. Jeder Geist-
liche ist demnach zu zweckméssiger Aushiilfe in dem ganzen
Umfange der Seelsorge verbunden.“ Die Kapldne und Bene-
fiziaten werden angehalten, in den Schulen den -christlichen
Unterricht zu iibernehmen und in Krankheitsfillen den Pfarrer
zu vertreten. In Erinnerung wird eine frithere Verfiigung ge-
rufen, die die Benefiziaten zur Unterstiitzung des Pfarrers bei
der sonntéglichen Christenlehre verpflichtet (siehe unten).

Adolf KURry.

1y W. A, 72, 73, 80.
5 A. a0, I, S.258.

(Fortsetzung folgt.)




	Die Durchführung der kirchlichen Verordnungen des Konstanzer Generalvikars J.H. von Wessenberg in der Schweiz

