Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 5 (1915)

Heft: 2

Artikel: Ausschau : Betrachtungen tber das Verhaltnis der christlichen Ethik zu
Staat und Kultur

Autor: Keussen, R.

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-403861

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-403861
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

— 121 —

AUSSCHAU.

Betrachtungen iiber das Verhéltnis der christlichen
Ethik zu Staat und Kultar.

Das Wort des Heraklit, dass der Krieg der Vater aller Dinge
sei, trifft auch in dem Sinne zu, dass das Mass der subjektiven
Beurteilung, der er in seiner tatséichlichen Auswirkung unter-
worfen ist — ganz abgesehen von der Frage nach dem Recht
oder Unrecht der Kriegfiihrenden —, so verschieden ist, wie nur
moglich. Die einen verabscheuen ihn als einen Riickfall in
atavistische Barbarei, die anderen 'sehen in ihm einen Heros,
der mit starker Hand Uberlebtes und Veraltetes beseitigt und
junger, unverbrauchter Volkskraft Raum und Recht verschafft.
Man hat ihn als eine Fortsetzung der Politik des Staates nur
mit gewaltsamen Mitteln beschrieben und auf der anderen Seite
die Anwendung solcher Mittel als ein Unrecht verschrieen, das
das Ziel aller Politik, die friedliche Verstindigung unter den
Volkern, immer wieder bedrohe und unmdéglich mache. — Die
Verteidiger des Friedensgedankens pflegen jedoch ihre Ver-
urteilung des Krieges viel weniger mit politischen Griinden zu
stiitzen — denn sie fithlen wohl, wie wenig ihre politischen Ziele
gegeniiber den realen Machtinteressen der Einzelstaaten be-
deuten — als durch das Mittel sittlicher und religioser Bewer-
tungen. Mit diesen glauben sie an die Einsicht und das Gewissen
der Menschheit appellieren zu koénnen: Der Krieg sei der
schlimmste Zerstorer der menschlichen Kulturgemeinschaft; er
sei der offene, aus Siinde und Selbstsucht geborene Widerspruch
gegen den Reichsgottesgedanken. Eine von christlicher Kultur
durchdrungene Menschheit werde notwendig sich dem Ideal
des ewigen Friedens zuwenden, so wie es einst Prophetenmund
verkiindigt: Jehovahs Wort wird richten zwischen den Nationen
und Recht sprechen zahlreichen Volkern; und sie werden ihre

Internat. kirchl. Zeitschrift, Heft 2, 1915, 9



— 122 —

Schwerter umschmieden zu Pflugscharen und ihre Spiesse zu
Sicheln; nicht mehr wird Volk wider Volk das Schwert er-
heben, noch werden sie fiirder zum Kriege sich tiben. (Jes. 2, 4.)

Je deutlicher diese Erwartungen ein chiliastisches Geprige
an sich tragen, um so leidenschaftlicher pflegt das Gemiit sich
an sie zu héngen. Fast einem Angriff auf das Gebot der
Nichstenliebe scheint es gleichzukommen, wenn man ihre
Geltung fiir unsere Welt und ihre politischen Zustinde bestreitet.
Der Staat wird in seinen sittlichen Verpflichtungen dem In-
dividuum gleichgesetzt, und, wie es in einer Kundgebung des
unter Carnegies Patronat stehenden ,Kirchlichen Friedens-
vereins“ (Church Peace Union) heisst: ,Rechtschaffene Leute
toten nicht, stehlen nicht, nehmen nicht Rache, erledigen ihre
Zwistigkeiten nicht mit Eisen und Pulver. Gelten diese Grund-
satze nicht auch fiir ganze Nationen?“ — In Verfolgung der
gleichen Gedankenrichtung wird dann gefragt: , Wie weit kénnen
Christi Lehre und Ubung, nicht Widerstand zu leisten, auf
Nationen angewendet werden ? Ist Christi Lehre praktisch
durchfihrbar?“ ') — Schon die Meinung, dass dem Individuum
jegliche gewaltsame Selbsthiilfe verboten sei, ldsst sich nicht
aufrecht halten. Angriffen auf Leib und Leben darf auch der
einzelne kraft des Rechtes der Notwehr in gleicher Art be-
gegnen. Das Naturrecht wird hier durch die christliche Ethik
nicht aufgehoben. Der Staat aber hat in einem ihm aufge-
zwungenen Kampfe ungleich wichtigere Rechte und Iunteressen
zu vertreten wie das Individuum. Es ist daher, wie auch Bischof
Herzog in seinem Hirtenbrief itiber Christentum und Kultur
nachdriicklich betont hat, kein Zweifel, dass die christliche
Ethik dem Staate das Recht zu einem Verteidigungskriege un-
bedingt zugestehen muss. Das Recht zur Fiihrung eines Krieges
wird man nur dann in jedem Falle ablehnen, wenn man die
individuellen Rechte und Interessen, die im Kriege verletzt
werden, hoher bewertet als das vom Staat vertretene und ge-
schiitzte Gesamtinteresse des Volkes. Eben in dieser Bevor-
zugung individueller Lebenswerte gegeniiber der Pflicht sozialer
und nationaler Selbsterhaltung, ,in der Unterschéitzung des
Staates und seines Wesens und seiner Lebensnotwendigkeiten
liegt die Schwiche aller Theorien vom ewigen Frieden®?). —

1) Siehe «Der Katholik», Bern, 1915, Nr. 13, S. 103.
) Rud. Smend, Krieg und Kultur. Tiibinger Kriegsschriften. Heft 8,
1915, 8. 14.



— 123 —

Was aber wiirde vollends aus einem Staatswesen werden, das
als politische Gemeinschaft den Grundsatz verwirklichen wollte,
man diirfe dem Boésen und dem Unrecht nicht widerstreben!
Es miisste mit sich selbst in Widerspruch treten, sich selbst
als Idee aufheben. Denn gewiss hat Plato nicht nur darin
recht gesehen, dass er geschichtlich Werden und Wachstum
des Staates an die Ausbreitung der wirtschaftlichen Bediirfnisse
einer Volksgemeinschaft gebunden sein liess; auch fiir seine
sittliche Notwendigkeit hat er die tiefste Begriindung geboten,
indem er den Staat zum Reprisentanten der Idee der Gerechtig-
keit machte. — Wie aber konnte der Staat sich als Idee auch
in dem Bewusstsein der Staatsglieder behaupten, wenn er sich
selbst durch freie Zulassung des Bosen zerstoren liesse, wenn
er gegen Gewalt und Unrecht keinen Schutz mehr biote! Eine
Verzichtleistung auf das eigene Recht, eine Selbstiiberwindung
gegenlber erfahrenem Unrecht, wie sie das Gebot Christi ins
Auge fasst, kann dem einzelnen als freie Liebestat, als ,Opfer®
im eigentlichen Sinne zugemutet werden, nicht aber dem Staate,
der im Boden der natiirlichen Sittlichkeit und der von ihr er-
zeugten Rechtsbildung wurzelt und ihn nicht verlassen kann,
ohne sich selbst aufzugeben. Nur dadurch, dass diese Boden-
standigkeit des Staates libersehen wird, ist es moglich, an ihn
sittliche Forderungen zu stellen, die mit seinem Wesen und
der geschichtlichen Entwicklung, die er erfahren hat, unver-
einbar sind. Der Staat zeigt den gleichen naturhaften Lebens-
instinkt und Willen, wie die von ihm befassten Volksindividuali-
taten. Fir diese wie fur ihn gilt Spinozas Satz: ,Unaquae-
que res, quantum in se est, in suo esse perseverare conatur.®
(Eth. III, prop. 6.) Schwerlich aber werden sich der Lebens-
wille und die Individualitiat eines Volkes erhalten und durch-
setzen, ohne auf Widerstinde zu stossen und in Kampfe ver-
wickelt zu werden. Im einzelnen Falle mag es gelingen, die
durch die Volksindividualititen, durch den politischen und wirt-
schaftlichen Gegensatz der Staaten bedingten Verwicklungen
aufzulosen und auszugleichen (nur zu leicht bildet sich auf
Grund eines solchen Ausgleichs die Illusion, es sei, was einmal
gelungen ist, immer moglich); im ganzen aber driangen diese
naturhaft gebundenen Gegenséitze zum gewaltsamen Austrag,
zur kriegerischen Auseinandersetzung. In diesem Sinne ist und
bleibt der Krieg ein Schicksal, das, wie man wohl mit Recht



— 124 ~

gesagt hat, nicht viel anders hingenommen werden muss wie
Katastrophen im Naturleben, die aller menschlichen Voraus-
sicht spotten, wie Erdbeben, Sturmfluten, Hungersnote usw. Auch
diese werden, wie noch die Erfahrung der letzten Jahre ge-
legentlich des Erdbebens in Messina gezeigt hat, fir das religiose
Empfinden zum schwersten Anstoss, der iiberwunden werden
muss, wenn anders sich die religiése Weltbetrachtung in ihrem
Rechte behaupten soll.

Nun liegt ja allerdings der Einwand nahe genug: Gottes
Absichten und Filigungen in Hinsicht auf die Totalitit des Welt-
und Naturgeschehens vermégen wir nicht zu durchdringen,
noch viel weniger zu beeinflussen, aber das Gewebe der rein
menschlichen Beziehungen im politischen, wirtschaftlichen und
sozialen Leben lasst sich durch unsern Willen richten und
dndern. Soll nicht gerade hier die Eigenmacht unseres geistigen
Lebens zur Offenbarung kommen? Soll nicht die Natur durch
den Geist verklirt und geheiligt, der naturhaft gebundene Wille
auf eine hohere Stufe der Sittlichkeit gehoben werden? Stellt
nicht die Lehre Christi dem alttestamentlichen Gesetz ,Auge
um Auge“, ,Zahn um Zahn“ das Gebot der Feindesliebe und
die Aufforderung entgegen, dem Bosen nicht zu widerstreben,
vielmehr es ausschliesslich durch die Macht des Guten zu tber-
winden? Wird nicht durch den Reichsgottesgedanken die volle
Verwirklichung der Néchstenliebe gefordert und damit jeder
gewaltsame Kampf auf wirtschaftlichem und politischem Gebiste
verboten? — Diese Fragen riihren zweifellos an ethische und
geschichtsphilosophische Probleme, die zu allen Zeiten als eine
schwere Last gerade den ernstesten Christen auf dem Herzen
gelegen haben. Thr Widerspruch gegen den Staat und sein
»unheiliges Wesen“ hat gerade aus diesen Quellen seine Nahrung
gesogen. Nur an Tolstoi braucht hier erinnert zu werden. Und
doch beruht die Kritik, die er und seine Gesinnungsverwandten an
der durch Gewalt gestiitzten Rechtsiibung des modernen Staates
iiben, nicht nur auf dem Unvermaogen, die Grundlagen des Staats-
lebens tiberhaupt zu begreifen, sondern ebenso auch auf einem
Missverstindnis dessen, was die christliche Sittlichkeit in dieser
Welt leisten kann und soll.

Sie tbersieht zunichst, dass die Gesinnungsethik der Berg-
predigt und des Neuen Testamentes in einem Rahmen gefasst
ist, der wesentlich durch die zeitgeschichtliche Vorstellung von



— 120 —

dem bevorstehenden Weltende gefiirbt ist. Die Uberzeugung
wirkt auch auf das sittliche Verhalten bestimmend ein, dass
man sein Recht nicht in der in unaufhaltsamer Auflosung be-
findlichen Welt der irdischen Gewalthaber suchen soll, sondern
bei dem ewigen Gott, der die Sanftmitigen das Land erben
lassen wird. So zieht sich die Reichsgottesgemeinde auf sich
selbst zuriick und nimmt Anteil an der Welt nur so weit sie
Objekt der Mission, der Bekehrung ist, solange Gott fir diese
noch Zeit .lasst, d. i. bis zum Tage des bevorstehenden Gerichts.
— Aber dieser Rahmen zeitgeschichtlicher Vorstellungen kann
zerbrechen, und der ewige Gehalt der neutestamentlichen Ethik
bleibt. — Es bleibt das Gebot der Nichstenliebe in der umfas-
senden Erweiterung, die seine Anwendung auch auf den Feind
fordert; es bleibt die Herzensgiite, die dem Schuldigen immer
wieder zu vergeben bereit ist, die glithende Kohlen auf das
Haupt des Widersachers sammelt und ihn durch ihre Arglosig-
keit entwaffnet; es bleibt die Vollkommenheit der Liebe, die
nichts fir sich selbst sucht und alles glaubt, hofft und duldet.
Solche Liebe kann nicht #usserlich erzwungen werden; in ihr
entfaltet sich die Gnadenerfahrung eines Herzens, das von der
Vaterliebe Gottes durchdrungen ist. Diese Liebe, die reinste
Bliite christlicher Sittlichkeit, wachst nicht aus dem Verhilinis
des Menschen zum Menschen hervor, sondern nur aus dem
Verhaltnis des Menschen zu Gott, sie wurzelt ganz im religiosen
Boden. Sie bedeutet darum eine Stufe der Sittlichkeit, die hoher
steht als das Ideal der Humanitit, soweit dieses auf die natiir-
lichen Gefithle der Sympathie und das Prinzip der Gerechtig-
keit gegrindet wird. Die Sittlichkeit des ,,do ut des® ist ja nach
der Bergpredigt auch bei Heiden und Zéllnern iiblich.

Von hier aus wird es erst verstindlich, dass die christ-
liche Ethik die Sphére des natiirlichen Rechts zunichst unbe-
rihrt ldsst: denn sie steht tiber ihr. Ausdriicklich hat Jesus es
abgelehnt, sich zum Sachwalter in einem Streite ernennen zu
lassen, der die Grenzen des Eigentumsrechts in einem bestimmten
Falle festsetzen wollte. Das war nicht seines Berufes. Scharf
charakterisiert er das Gewaltrecht, das Staat und Fursten gegen
die ihnen unterworfenen Volker zur Anwendung bringen, als
ein von der Dienstbereitschaft der christlichen Liebe durchaus
verschiedenes Prinzip des sittlichen Handelns. Fir die Junger
Jesu gilt: [ Wer der erste sein will, der soll aller Diener sein®



— 126 —

(Marc. 10, 44). Die Seele der christlichen Dienstbereitschaft ist
der Opfergedanke, der in hochster Steigerung selbst die Hingabe
des Lebens fordert. ,Niemand hat grossere Liebe, als dass er
sein Leben ldsst fur seine Freunde.® — Gewiss fordert auch
der Staat im Kriege die Lebenshingabe; aber er stellt diese
Forderung in weitem Umfang unter den Zwang militdrischer
Pflichterfiillung und des Gehorsams. — Im ganzen diirften schon
diese wenigen Ziige geniigen, um den wesentlichen Unterschied
zwischen der christlichen Gesinnungs- und Liebesethik und der
natiirlich erwachsenen oder philosophisch konstruierten Gesetzes-
und Gerechtigkeitsethik klar erkennen zu lassen. Jene ist indi-
vidualistisch in ihrem Ausgangspunkt, sofern sie sich auf die
Gesinnung der einzelnen griindet, sozial in ihren Zielen, da sie
eine (Gemeinschaft erstrebt, in der das Gebot der Nichstenliebe
vollkommen verwirklicht ist. Die Bindung zwischen Individuum
und Gemeinschaft aber sichert der religiose Gedanke, dass alle
Kinder des himmlischen Vaters, alle Brider Christi, des erst-
geborenen unter vielen sind, und dass jede Menschenseele vor
Gott gleichen Wertes ist. — Die Gerechtigkeitsethik dagegen
ist sozial in ihrer Begriindung; sie erfasst den einzelnen von
vornherein als Glied der staatlichen Gemeinschaft, indem sie
dabei den antiken Gedanken voraussetzt, dass der Staat wenig-
stens ideell frither sei als das Individuum, das nach Anlage,
Erziehung und Bildung durchaus auf das Gemeinschaftsleben
angewiesen und ihm verpflichtet sei. Das Ziel dieser Ethik
dagegen ist wieder individualistisch; denn, was sie will, ist das
grosste Glick der einzelnen. Sie hofft es zu erreichen, indem
sie die Einzelinteressen zu moglichstem Ausgleich bringt und
in solchem Ausgleich das wohlverstandene Eigeninteresse ge-
wahrt sieht. — Die christliche Gesinnungsethik ist die Ethik
des freien Menschen, an dessen opferbereiten Willen sie immer
wieder appelliert. Die Gerechtigkeitsethik ist die Ethik des
durch soziale Bindung Verpflichteten, dem diese Verpflichtung
dauernd in Form des Gesetzes und des Zwanges vor Augen
gefithrt wird. Die christliche Ethik ist in ihrem letzten Grunde
eine staatslose Ethik; sie fiihrt zu freier Liebesgemeinschaft,
zur Bildung der Kirche als freier Glaubensgemeinschaft — aber
sie kennt in ihrem urspriinglichen Wesen keine rechtlichen
Verpflichtungen und keinen irgendwie gearteten dusseren Zwang.
— Die Gerechtigkeitsethik ist, wie die platonische Gedanken-



— 9

konstruktion in ganz einzigartiger Form und fir alle Zeiten
gezeigt hat, Staatsethik, damit aber eine Ethik, die der Macht,
des Zwanges, des Kriegerstandes bedarf, um sich in ihren For-
derungen durchzusetzen.

Aus dieser Verschiedenheit im Wesen der christlichen Ethik
und der Gerechtigkeitsethik ergeben sich ebenso tiefgreifende
Verschiedenheiten im Wesen der Gemeinschaften, die wir zur
Pflege und Verwirklichung des Sittlichkeitsideals in dem einen
wie in dem anderen Falle berufen ansehen: der Kirche und
des Staates. ,Die Kirche“, sagt Rudolf Sohm in seinem Kirchen-
recht, ist kraft ihres Ideals und Wesens die Christenheit, das
Volk und das Reich Gottes, der Leib Christi auf Erden. Es ist
undenkbar, dass das Reich Gottes menschliche (rechtliche) Ver-
fassungsformen, dass der Leib Christi menschliche (rechtliche)
Herrschaft an sich trage. Das Wesen des Rechts ist dem idealen
Wesen der Kirche entgegengesetzt. Wie Rechtsordnung mit
dem Wesen des Staates in Einklang, so steht Rechtsordnung
mit dem innersten Wesen der Kirche in Widerspruch“!). ,Die
(Gedanken des Urchristentums bedeuten einen kiithnen, von der
Kraft christlichen Glaubens emporgetragenen Idealismus. Sie
bedeuten die Uberzeugung, dass Kirchenrecht (Rechtsordnung
der Ecclesia) nicht bloss unmdéglich, sondern ebenso unndtig ist.
Die Macht der Liebe ist stirker als die Macht der Siinde, und
vor allem: der Geist Gottes ist michtiger in der Ecclesia als
der Geist der Welt. Das ist die entschlossene Glaubensiiber-
zeugung der ersten Zeit. Darum bedarf es keiner Rechtsordnung.
Rechtsordnung, Zwangsordnung, formale Befugnisse ertoten
vielmehr den Geist der Kirche!“?2) Die Kirche als ideale Ge-
sinnungs-, Glaubens- und Gnaden-Gemeinschaft verkennt den
Boden, auf dem sie steht, verkennt auch die ihr eigentiimlichen
Aufgaben, wenn sie sich richtend und scheltend in den Streit
der Volker und in den Kampf der Staaten einmischen will. Sie
nimmt mit der Rechtssphire und der Entscheidung von Rechts-
fragen ein Gebiet fiir sich in Anspruch, das lingst von anderer
Seite, eben vom Staate besetzt ist. Ebenso vergeblich ist es,

1 R. Sohm, Kirchenrecht. I. Band, 1892, S. 2.

H A a 0, S.162. Trotz prinzipieller Zustimmung zu den Anschau-
ungen Sohms glauben wir, dass er die ,,aus der Macht der Siinde* gefol-
gerte Notwendigkeit einer Rechtsbildung in der Kirche unterschitzt.



— 128 —

wenn sie den Gedanken des ewigen Friedens als politische
Forderung erhebt; denn nur mit politischen Machtmitteln lasst
sich im Leben der Staaten der Friede aufrechthalten. Die An-
wendung solcher Machtmittel aber wiirde die Kirche ebenso in
einen Widerspruch mit sich selbst bringen, wie der Staat seinem
Wesen widerspricht, der von der ihm verliehenen Zwangs-
gewalt im gebotenen Falle keinen Gebrauch macht.

Welche Stellung bleibt nach all dem fiir Christentum und
Kirche in der Welt greifbarer Interessen und realer Macht-
mittel noch tibrig? Bedeutet nicht der Verzicht auf diese zu-
gleich eine Verzichtleistung auf jeden tatséichlichen Einfluss in
einer Welt, die immer nur den Erfolg anzubeten und die Macht

zu verehren bereit ist? — Der politische Katholizismus hat sich
gegentliber diesen Fragen liingst entschieden, — der religitse

Katholizismus nimmt sie zum Anlass, das Problem des Reiches
Gottes und seiner Wirkungen von neuem zu durchdenken. Das
Evangelium allerdings scheint hier ein Problem gar nicht zu
kennen. Das Reich Gotjes lebt in der unsichtbaren Welt des
Geistes: es kommt nicht mit Schaugepridnge; man kann nicht
sagen, es sei hier oder dort; es ist in uns. Doch wenn auch
das Reich Gottes wie ein verborgener Schatz im Geiste ruht,
so kann es doch nicht in seiner Verborgenheit bleiben. Die
Gesinnung dréangt durch den Willen zur Tat. Wie eine Stadt,
die auf einem Berge liegt, soll sie iiberall sichtbar werden.
Wirkungslos darf das Evangelium nicht bleiben, wenn es nicht
dem tauben Salze gleichen soll. Als ,Kraft Gottes“ durchdringt
es das Leben seiner Bekenner, und so véllig sind sie seiner
Wirkung gewiss, dass Johannes zu einer Zeit, wo die Welt wie
ein drohendes Ungeheuer am schmalen Wege der kleinen
Christengemeinde lag, die Worte niederschreiben konnte: Unser
Glaube ist der Sieg, der die Welt iiberwunden bhat. Wenn wir
irgend eines Zeugnisses fiir die Anschauung bediirften, dass Evan-
gelium und Kirche ihren Sieg tiber die Welt nur auf den Ge-
winn der sittlichen Freiheit griinden, die das Evangelium denen
erschliesst, die seine Wirksamkeit als Kraft Gottes au sich er-
leben, — so sind diese Apostelworte beweisend. Denn sie sind
tiur die Zeit, in der sie gelten, unméglich, wenn der Sieg des
christlichen Glaubens in einer politischen Machtstellung der
Kirche, in der Beherrschung der wissenschaftlichen Kulturwelt
durch christliche Gedanken gesucht wird.



— 129 —

Allerdings bereitet sich schon bald nach dem apostolischen
Zeitalter eine Verschiebung der Massstibe vor. Indem der
christliche Glaube als seelischer Machtfaktor in immer weiteren
Kreisen sich verbreitet, wichst die Kirche  zum realen Macht-
faktor heran: hinter ihr stehen die begeisterten und opfer- -
bereiten Gemeinden, nach wenigen Generationen schon die fir
Schlagworte empfianglichen, leicht zu fanatisierenden Massen
der Grossstidte. Gleichzeitig erweitert sich die kirchliche Orga-
nisation und nimmt immer mehr einen formal-juristischen Cha-
rakter an. Ihren Abschluss findet die Entwicklung in dem
Staatskirchentum eines Theodosius und Justinian fiir das ost-
romische, in dem Staatskirchentum Karls des Grossen fiir das
westromische Imperium. FEs liegt nur in der Konsequenz der
Tatsachen, wenn das Papsttum mit dem ihm zugefallenen geist-
lichen Imperium auch ein unbeschrinktes Recht auf die poli-
tische Weltherrschaft verbindet und damit freilich in einem
ganz veranderten Sinne die Wahrheit des Satzes erweisen will:
~unser Glaube ist der Sieg, der die Welt tiberwunden hat“.

Nicht viel anders verliauft die Entwicklung in dem Ver-
hiltnis des Christentums zur. wissenschaftlichen Kultur. Das
Bemiihen der altesten Apologeten beschrinkt sich vorerst auf
die Absicht, die Weisheit dieser Welt als Torheit vor Gott zu
erweisen. Aber schon die alexandrinische Katechetenschule
strebt tiber diese nur negativ kritische Leistung hinaus. Eine
philosophische Rechtfertigung des christlichen Glaubens er-
scheint schon Clemens und Origenes als das hochste, wissen-
schaftlich erstrebenswerte Ziel. — Diesem Ziel aber musste sich
auf die Dauer die Philosophie und ihre Methode, als das Mittel
zu diesem Ziel zu gelangen, unterordnen und so bildet sich die
an Autoritdten sich orientierende scholastische Methode, deren
hochste Autoritiat naturgemiss der durch die Kirche offenbarte
christliche Glaube selbst ist. Der bekannte Satz, dass die Philo-
sophie der Theologie als Magd zu dienen habe, driickt sinn-
gemiss das Ergebnis dieser Entwicklung aus. Mehr und mehr
aber gestaltete sich dieser Dienst zu einem Zwangsdienste um,
der unter der eifersiichtigen und peinlichen Uberwachung der
geistlichen Autorititen geleistet wurde. In allen ihren Teilen
wurde die christliche Lehre einer fortschreitenden dogmatischen
Bindung unterworfen, bis schliesslich fiir eine individuelle Aus-
gestaltung der Glaubensiiberzeugung kaum noch ein Streifen



— 130 —

Boden iibrig blieb. Dafiir war allerdings die ,Herrschaft“ der
katholischen Lehre in den christlichen Staaten und Vélkern
um so sicherer gestellt, wenigstens fiir eine auf den Schein
zielende Berechnung. — Nur dass diese Berechnung triigen musste,
- sobald die Krifte, die man zu einem Zwangsbiindnis zusammen-
geschlossen hatte, ihr eigentiimliches Wesen und damit ihre
auseinanderstrebende Natur zur Offenbarung brachten.

Der mittelalterliche Universalstaat, erwachsen aufdem Boden
der Vorstellung einer allgemeinen Christenheit (Ranke), ver-
fliichtigte sich zu einer abstrakten Idee, als um die Wende des
13.Jahrhunderts das Nationalbewusstsein und mit ihm die National-
staaten in KEuropa zu erstarken und sich in ihrer Eigenart politisch
zu organisieren begannen. Wie sehr diese Entwicklung auch auf
die kirchliche Organisation einwirkte, zeigt die Tatsache, dass
100 Jahre spiter auf den Reformkonzilien nach Nationen abge-
stimmt wurde. — Das geistliche Imperium iiber die Welt zerbrach
an dem Missverhidltnis zwischen den Anspriichen, die es erhob,
und den Leistungen, die es zustande brachte. Seinem idealen
Begriff nach wollte und sollte es das Reich Gottes auf Erden
darstellen. In Verfolgung ihrer politischen Ziele aber war die
romische Kurie genétigt, sich der gleichen Intriguen und der
gleichen gewaltsamen Massnahmen zu bedienen wie die welt-
lichen Machthaber, deren Gewalt nach der Meinung Gregors VII.
vom Teufel stammte. — Die sittliche Volkskultur des Mittelalters
verleugnete trotz der Kkirchlichen Feste und Gebriuche, mit
denen sie umsponnen war, weder die Neigung zu altiiberliefertem
heidnischen Aberglauben noch eine recht massive Freudigkeit
des Sinnenlebens, die von einer Verkldrung des Natiirlichen
durch den Geist héufig weit entfernt war. — Die scholastische
(tlaubensphilosophie aber ist, entgegen aller Anpreisung ihrer
Bedeutung als philosophia perennis, nicht imstande gewesen,
der nominalistischen Zersetzung ihrer Ergebnisse und ihrer
Methode zu begegnen. Am Ausgang ihrer Entwicklung stossen
wir in der Renaissance auf die verzweifelte Lehre von der
doppelten Wahrheit, wonach ein Satz theologisch wahr und
philosophisch falsch sein kénne und umgekehrt. Wie dieser
Satz die Notwendigkeit, das unnatiirliche Bilindnis zwischen
Glauben und Wissen in der Form, in der die Scholastik es
vertreten hatte, zu trennen, mit grellem Licht beleuchtet, so
bringen die dem Reformationszeitalter folgenden religionspoli-



— 131 —

tischen Kampfe mit ungleich grosserem Nachdruck die Not-
wendigkeit zur Offenbarung, zwischen den christlichen Kirchen
und dem modernen Staatswesen eine Trennung zu vollziehen. —
Nun ist kein Zweifel, dass die Sdkularisierung der Wissenschaft
im weitesten Umfang gelungen ist (ob sie ganz gelingen kann,
ist eine Frage, der wir nicht nachgehen wollen), nicht aber
die Sédkularisierung der Staaten. Schon die Rechtsstellung der
Kirchen innerhalb der meisten modernen Kulturstaaten bringt
das zum Ausdruck, dariuber hinaus aber die Tatsache, dass das
allgemeine Bewusstsein mit Begriffen wie ,christlicher Staat,
christliche Kultur, christliche Vélker* wie mit sicheren Marken,
die ihren festen Bedeutungswert haben, rechnet. Dass diese
Rechnung auf zweifelhafte Werte aufgebaut sein konnte, hat
uns das furchtbare Erlebnis dieses Krieges gezeigt. Es diirfte
darum die Frage geboten sein, ob denn das Christentum, ob
die christlichen Kirchen ihrem Wesen nach ein so enges Ver-
haltnis zu Volksleben und Kultur und zuletzt zum Staat fordern.
(Eine abschliessende Betrachtung folgt im nidchsten Heft.)

Bonn. Rud. KEUSSEN.




	Ausschau : Betrachtungen über das Verhältnis der christlichen Ethik zu Staat und Kultur

