
Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 5 (1915)

Heft: 2

Artikel: Ausschau : Betrachtungen über das Verhältnis der christlichen Ethik zu
Staat und Kultur

Autor: Keussen, R.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-403861

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-403861
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


121 —

AUSSCHAU.

Betrachtungen über das Verhältnis der christlichen
Ethik zu Staat und Kultur.

Das Wort des Heraklit, dass der Krieg der Vater aller Dinge
sei, trifft auch in dem Sinne zu, dass das Mass der subjektiven
Beurteilung, der er in seiner tatsächlichen Auswirkung
unterworfen ist — ganz abgesehen von der Frage nach dem Recht
oder Unrecht der Kriegführenden —, so verschieden ist, Avie nur
möglich. Die einen verabscheuen ihn als einen Rückfall in
atavistische Barbarei, die anderen sehen in ihm einen Heros,
der mit starker Hand Überlebtes und Veraltetes beseitigt und
junger, unverbrauchter Volkskraft Raum und Recht verschafft.
Man hat ihn als eine Fortsetzung der Politik des Staates nur
mit gewaltsamen Mitteln beschrieben und auf der anderen Seite
die Anwendung solcher Mittel als ein Unrecht verschrieen, das
das Ziel aller Politik, die friedliche Verständigung unter den

Völkern, immer wieder bedrohe und unmöglich mache. — Die
Verteidiger des Friedensgedankens pflegen jedoch ihre
Verurteilung des Krieges viel weniger mit politischen Gründen zu
stützen — denn sie fühlen Avohl, wie Avenig ihre politischen Ziele
gegenüber den realen Machtinteressen der Einzelstaaten
bedeuten — als durch das Mittel sittlicher und religiöser BeAver-

tungen. Mit diesen glauben sie an die Einsicht und das GeAvissen

der Menschheit appellieren zu können: Der Krieg sei der
schlimmste Zerstörer der menschlichen Kulturgemeinschaft ; er
sei der offene, aus Sünde und Selbstsucht geborene Widerspruch
gegen den Reichsgottesgedanken. Eine von christlicher Kultur
durchdrungene Menschheit werde notwendig sich dem Ideal
des ewigen Friedens zuwenden, so wie es einst Prophetenmund
verkündigt: Jehovahs Wort wird richten zwischen den Nationen
und Recht sprechen zahlreichen Völkern; und sie werden ihre

Internat, kirchl. Zeitschrift, Heft 2, 1915. 9



— 122 —

Schwerter umschmieden zu Pflugscharen und ihre Spiesse zu
Sicheln; nicht mehr wird Volk Avider Volk das Schwert
erheben, noch werden sie fürder zum Kriege sich üben. (Jes. 2, 4.)

Je deutlicher diese Erwartungen ein chiliastisches Gepräge
an sich tragen, um so leidenschaftlicher pflegt das Gemüt sich
an sie zu hängen. Fast einem Angriff auf das Gebot der
Nächstenliebe scheint es gleichzukommen, wenn man ihre
Geltung für unsere Welt und ihre politischen Zustände bestreitet.
Der Staat wird in seinen sittlichen Verpflichtungen dem
Individuum gleichgesetzt, und, wie es in einer Kundgebung des

unter Carnegies Patronat stehenden „Kirchlichen Friedensvereins"

(Church Peace Union) heisst: „Rechtschaffene Leute
töten nicht, stehlen nicht, nehmen nicht Rache, erledigen ihre
Zwistigkeiten nicht mit Eisen und Pulver. Gelten diese Grundsätze

nicht auch für ganze Nationen?" — In Verfolgung der
gleichen Gedankenrichtung wird dann gefragt: „Wie weit können
Christi Lehre und Übung, nicht Widerstand zu leisten, auf
Nationen angewendet averden Ist Christi Lehre praktisch
durchführbar?"1) — Schon die Meinung, dass dem Individuum
jegliche gewaltsame Selbsthülfe verboten sei, lässt sich nicht
aufrecht halten. Angriffen auf Leib und Leben darf auch der
einzelne kraft des Rechtes der Notwehr in gleicher Art
begegnen. Das Naturrecht wird hier durch die christliche Ethik
nicht aufgehoben. Der Staat aber hat in einem ihm
aufgezwungenen Kampfe ungleich wichtigere Rechte und Interessen
zu vertreten wie das Individuum. Es ist daher, wie auch Bischof
Herzog in seinem Hirtenbrief über Christentum und Kultur
nachdrücklich betont hat, kein Zweifel, dass die christliche
Ethik dem Staate das Recht zu einem Verteidigungskriege
unbedingt zugestehen muss. Das Recht zur Führung eines Krieges
wird man nur dann in jedem Falle ablehnen, Avenn man die
individuellen Rechte und Interessen, die im Kriege verletzt
werden, höher beAvertet als das vom Staat vertretene und
geschützte Gesamtinteresse des Volkes. Eben in dieser
Bevorzugung individueller Lebenswerte gegenüber der Pflicht sozialer
und nationaler Selbsterhaltung, „in der Unterschätzung des

Staates und seines Wesens und seiner Lebensnotwendigkeiten
liegt die Schwäche aller Theorien vom ewigen Frieden"2). —

l) Siehe «Der Katholik», Bern, 1915, Nr. 13, S. 103.

3) Eud. Smend, Krieg und Kultur. Tübinger Kriegsschriften. Heft 8,

1915, S. 14.



— 123 —

Was aber würde vollends aus einem Staatswesen werden, das
als politische Gemeinschaft den Grundsatz verwirklichen wollte,
man dürfe dem Bösen und dem Unrecht nicht widerstreben
Es musste mit sich selbst in Widerspruch treten, sich selbst
als Idee aufheben. Denn gewiss hat Plato nicht nur darin
recht gesehen, dass er geschichtlich Werden und Wachstum
des Staates an die Ausbreitung der wirtschaftlichen Bedürfnisse
einer Volksgemeinschaft gebunden sein liess; auch für seine
sittliche NotAvendigkeit hat er die tiefste Begründung geboten,
indem er den Staat zum Repräsentanten der Idee der Gerechtigkeit

machte. — Wie aber könnte der Staat sich als Idee auch
in dem Bewusstsein der Staatsglieder behaupten, wenn er sich
selbst durch freie Zulassung des Bösen zerstören liesse, wenn
er gegen Gewalt und Unrecht keinen Schutz mehr böte Eine
Verzichtleistung auf das eigene Recht, eine Selbstübenvindung
gegenüber erfahrenem Unrecht, wie sie das Gebot Christi ins
Auge fasst, kann dem einzelnen als freie Liebestat, als „Opfer"
im eigentlichen Sinne zugemutet werden, nicht aber dem Staate,
der im Boden der natürlichen Sittlichkeit und der vTon ihr
erzeugten Rechtsbildung wurzelt und ihn nicht verlassen kann,
ohne sich selbst aufzugeben. Nur dadurch, dass diese
Bodenständigkeit des Staates übersehen wird, ist es möglich, an ihn
sittliche Forderungen zu stellen, die mit seinem Wesen und
der geschichtlichen Entwicklung, die er erfahren hat, unvereinbar

sind. Der Staat zeigt den gleichen naturhaften Lebensinstinkt

und Willen, wie die von ihm befassten Volksindividualitäten.

Für diese wie für ihn gilt Spinozas Satz: „Unaquae-
que res, quantum in se est, in suo esse perseverare conatur."
(Eth. Ill, prop. 6.) SchAverlich aber Averden sich der Lebens-
Aville und die Individualität eines Volkes erhalten und
durchsetzen, ohne auf Widerstände zu stossen und in Kämpfe
verwickelt zu werden. Im einzelnen Falle mag es gelingen, die
durch die Volksindividualitäten, durch den politischen und
wirtschaftlichen Gegensatz der Staaten bedingten Verwicklungen
aufzulösen und auszugleichen (nur zu leicht bildet sich auf
Grund eines solchen Ausgleichs die Illusion, es sei, was einmal
gelungen ist, immer möglich); im ganzen aber drängen diese
naturhaft gebundenen Gegensätze zum gewaltsamen Austrag,
zur kriegerischen Auseinandersetzung. In diesem Sinne ist und
bleibt der Krieg ein Schicksal, das, wie man wohl mit Recht



_ 124 —

gesagt hat, nicht viel anders hingenommen werden muss Avie

Katastrophen im Naturleben, die aller menschlichen Voraussicht

spotten, Avie Erdbeben, Sturmfluten, Hungersnöte usw. Auch
diese Averden, Avie noch die Erfahrung der letzten Jahre
gelegentlich des Erdbebens in Messina gezeigt hat, für das religiöse
Empfinden zum schwersten Anstoss, der überAvunden werden
muss, wenn anders sich die religiöse Weltbetrachtung in ihrem
Rechte behaupten soll.

Nun liegt ja allerdings der Einwand nahe genug: Gottes
Absichten und Fügungen in Hinsicht auf die Totalität des Welt-
und Naturgeschehens vermögen wir nicht zu durchdringen,
noch viel weniger zu beeinflussen, aber das GeAvebe der rein
menschlichen Beziehungen im politischen, wirtschaftlichen und
sozialen Leben lässt sich durch unsern Willen richten und
ändern. Soll nicht gerade hier die Eigenmacht unseres geistigen
Lebens zur Offenbarung kommen Soll nicht die Natur durch
den Geist verklärt und geheiligt, der naturhaft gebundene Wille
auf eine höhere Stufe der Sittlichkeit gehoben Averden? Stellt
nicht die Lehre Christi dem alttestamentlichen Gesetz „Auge
um Auge", „Zahn um Zahn" das Gebot der Feindesliebe und
die Aufforderung entgegen, dem Bösen nicht zu widerstreben,
vdelmehr es ausschliesslich durch die Macht des Guten zu
überwinden Wird nicht durch den Reichsgottesgedanken die volle
Verwirklichung der Nächstenliebe gefordert und damit jeder
gewaltsame Kampf auf wirtschaftlichem und politischem Gebiete
verboten? — Diese Fragen rühren zweifellos an ethische und
geschichtsphilosophische Probleme, die zu allen Zeiten als eine
schwere Last gerade den ernstesten Christen auf dem Herzen
gelegen haben. Ihr Widerspruch gegen den Staat und sein
„unheiliges Wesen" hat gerade aus diesen Quellen seine Nahrung
gesogen. Nur an Tolstoi braucht hier erinnert zu Averden. Und
doch beruht die Kritik, die er und seine Gesinnungsvenvandten an
der durch GeAvalt gestützten Rechtsübung des modernen Staates
üben, nicht nur auf dem Unvermögen, die Grundlagen des Staatslebens

überhaupt zu begreifen, sondern ebenso auch auf einem
Missverständnis dessen, was die christliche Sittlichkeit in dieser
Welt leisten kann und soll.

Sie übersieht zunächst, dass die Gesinnungsethik der
Bergpredigt und des Neuen Testamentes in einem Rahmen gefasst
ist, der wesentlich durch die zeitgeschichtliche Vorstellung von



— 125 —

dem bevorstehenden Weltende gefärbt ist. Die Überzeugung
wirkt auch auf das sittliche Verhalten bestimmend ein, dass

man sein Recht nicht in der in unaufhaltsamer Auflösung
befindlichen Welt der irdischen Gewalthaber suchen soll, sondern
bei dem ewigen Gott, der die Sanftmütigen das Land erben
lassen Avird. So zieht sich die Reichsgottesgemeinde auf sich
selbst zurück und nimmt Anteil an der Welt nur so weit sie

Objekt der Mission, der Bekehrung ist, solange Gott für diese
noch Zeit -lässt, d. i. bis zum Tage des bevorstehenden Gerichts.
— Aber dieser Rahmen zeitgeschichtlicher Vorstellungen kann
zerbrechen, und der ewige Gehalt der neutestamentlichen Ethik
bleibt. — Es bleibt das Gebot der Nächstenliebe in der
umfassenden Erweiterung, die seine Anwendung auch auf den Feind
fordert; es bleibt die Herzensgüte, die dem Schuldigen immer
wieder zu vergeben bereit ist, die glühende Kohlen auf das

Haupt des Widersachers sammelt und ihn durch ihre Arglosigkeit

entwaffnet; es bleibt die Vollkommenheit der Liebe, die
nichts für sich selbst sucht und alles glaubt, hofft und duldet.
Solche Liebe kann nicht äusserlich erzwungen w*erden ; in ihr
entfaltet sich die Gnadenerfahrung eines Herzens, das von der
Vaterliebe Gottes durchdrungen ist. Diese Liebe, die reinste
Blüte christlicher Sittlichkeit, wächst nicht aus dem Verhältnis
des Menschen zum Menschen hervor, sondern nur aus dem
Verhältnis des Menschen zu Gott, sie wurzelt ganz im religiösen
Boden. Sie bedeutet darum eine Stufe der Sittlichkeit, die höher
steht als das Ideal der Humanität, soweit dieses auf die natürlichen

Gefühle der Sympathie und das Prinzip der Gerechtigkeit

gegründet wird. Die Sittlichkeit des „do ut des" ist ja nach
der Bergpredigt auch bei Heiden und Zöllnern üblich.

Von hier aus wird es erst verständlich, dass die christliche

Ethik die Sphäre des natürlichen Rechts zunächst unberührt

lässt: denn sie steht über ihr. Ausdrücklich hat Jesus es

abgelehnt, sich zum Sachwalter in einem Streite ernennen zu
lassen, der die Grenzen des Eigentumsrechts in einem bestimmten
Falle festsetzen wollte. Das war nicht seines Berufes. Scharf
charakterisiert er das Gewaltrecht, das Staat und Fürsten gegen
die ihnen unterworfenen Völker zur Anwendung bringen, als
ein von der Dienstbereitschaft der christlichen Liebe durchaus
verschiedenes Prinzip des sittlichen Handelns. Für die Jünger
Jesu gilt: „Wer der erste sein will, der soll aller Diener sein"



— 126 —

(Marc. 10, 44). Die Seele der christlichen Dienstbereitschaft ist
der Opfergedanke, der in höchster Steigerung selbst die Hingabe
des Lebens fordert. „Niemand hat grössere Liebe, als dass er
sein Leben lässt für seine Freunde." — Gewiss fordert auch
der Staat im Kriege die Lebenshingabe; aber er stellt diese

Forderung in weitem Umfang unter den Zwang militärischer
Pflichterfüllung und des Gehorsams. — Im ganzen dürften schon
diese wenigen Züge genügen, um den wesentlichen Unterschied
zwischen der christlichen Gesinnungs- und Liebesethik und der
natürlich erwachsenen oder philosophisch konstruierten Gesetzesund

Gerechtigkeitsethik klar erkennen zu lassen. Jene ist
individualistisch in ihrem Ausgangspunkt, sofern sie sich auf die
Gesinnung der einzelnen gründet, sozial in ihren Zielen, da sie
eine Gemeinschaft erstrebt, in der das Gebot der Nächstenliebe
vollkommen verwirklicht ist. Die Bindung zwischen Individuum
und Gemeinschaft aber sichert der religiöse Gedanke, dass alle
Kinder des himmlischen Vaters, alle Brüder Christi, des

erstgeborenen unter vielen sind, und dass jede Menschenseele vor
Gott gleichen Wertes ist. — Die Gerechtigkeitsethik dagegen
ist sozial in ihrer Begründung; sie erfasst den einzelnen von
vornherein als Glied der staatlichen Gemeinschaft, indem sie
dabei den antiken Gedanken voraussetzt, dass der Staat wenigstens

ideell früher sei als das Individuum, das nach Anlage,
Erziehung und Bildung durchaus auf das Gemeinschaftsleben
angewiesen und ihm verpflichtet sei. Das Ziel dieser Ethik
dagegen ist wieder individualistisch ; denn, was sie will, ist das

grösste Glück der einzelnen. Sie hofft es zu erreichen, indem
sie die Einzelinteressen zu möglichstem Ausgleich bringt und
in solchem Ausgleich das wohlverstandene Eigeninteresse
gewahrt sieht. — Die christliche Gesinnungsethik ist die Ethik
des freien Menschen, an dessen opferbereiten Willen sie immer
wieder appelliert. Die Gerechtigkeitsethik ist die Ethik des

durch soziale Bindung Verpflichteten, dem diese Verpflichtung
dauernd in Form des Gesetzes und des Zwanges vor Augen
geführt wird. Die christliche Ethik ist in ihrem letzten Grunde
eine staatslose Ethik; sie führt zu freier Liebesgemeinschaft,
zur Bildung der Kirche als freier Glaubensgemeinschaft — aber
sie kennt in ihrem ursprünglichen Wesen keine rechtlichen
Verpflichtungen und keinen irgendwie gearteten äusseren Zwang.
— Die Gerechtigkeitsethik ist, wie die platonische Gedanken-



— 127 —

konstruktion in ganz einzigartiger Form und für alle Zeiten
gezeigt hat, Staatsethik, damit aber eine Ethik, die der Macht,
des Zwanges, des Kriegerstandes bedarf, um sich in ihren
Forderungen durchzusetzen.

Aus dieser Verschiedenheit im Wesen der christlichen Ethik
und der Gerechtigkeitsethik ergeben sich ebenso tiefgreifende
Verschiedenheiten im Wesen der Gemeinschaften, die wir zur
Pflege und Verwirklichung des Sittlichkeitsideals in dem einen
wie in dem anderen Falle berufen ansehen: der Kirche und
des Staates. „Die Kirche", sagt Rudolf Sohm in seinem Kirchenrecht,

„ist kraft ihres Ideals und Wesens die Christenheit, das
Volk und das Reich Gottes, der Leib Christi auf Erden. Es ist
undenkbar, dass das Reich Gottes menschliche (rechtliche)
Verfassungsformen, dass der Leib Christi menschliche (rechtliche)
Herrschaft an sich trage. Das Wesen des Rechts ist dem idealen
Wesen der Kirche entgegengesetzt. Wie Rechtsordnung mit
dem Wesen des Staates in Einklang, so steht Rechtsordnung
mit dem innersten Wesen der Kirche in Widerspruch" *). „Die
Gedanken des Urchristentums bedeuten einen kühnen, von der
Kraft christlichen Glaubens emporgetragenen Idealismus. Sie
bedeuten die Überzeugung, dass Kirchenrecht (Rechtsordnung
der Ecclesia) nicht bloss unmöglich, sondern ebenso unnötig ist.
Die Macht der Liebe ist stärker als die Macht der Sünde, und
vor allem: der Geist Gottes ist mächtiger in der Ecclesia als
der Geist der Welt. Das ist die entschlossene Glaubensüberzeugung

der ersten Zeit. Darum bedarf es keiner Rechtsordnung.
Rechtsordnung, ZAvangsordnung, formale Befugnisse ertöten
vielmehr den Geist der Kirche!"2) Die Kirche als ideale Ge-

sinnungs-, Glaubens- und Gnaden-Gemeinschaft verkennt den
Boden, auf dem sie steht, verkennt auch die ihr eigentümlichen
Aufgaben, wenn sie sich richtend und scheltend in den Streit
der Völker und in den Kampf der Staaten einmischen will. Sie

nimmt mit der Rechtssphäre und der Entscheidung von Rechtsfragen

ein Gebiet für sich in Anspruch, das längst von anderer
Seite, eben vom Staate besetzt ist. Ebenso vergeblich ist es,

') E. Sohm, Kirchenrecht. I. Band, 1892, S. 2.

*) A. a. 0., S. 162. Trotz prinzipieller Zustimmung* zu den Anschauungen

Sohms glauben wir, dass er die „aus der Macht der Sünde" gefolgerte

Notwendigkeit einer Rechtsbildung in der Kirche unterschätzt.



— 128 —

wenn sie den Gedanken des ewigen Friedens als politische
Forderung erhebt ; denn nur mit politischen Machtmitteln lässt
sich im Leben der Staaten der Friede aufrechthalten. Die An-
Avendung solcher Machtmittel aber würde die Kirche ebenso in
einen Widerspruch mit sich selbst bringen, wie der Staat seinem
Wesen Aviderspricht, der von der ihm verliehenen Zwangsgewalt

im gebotenen Falle keinen Gebrauch macht.
Welche Stellung bleibt nach all dem für Christentum und

Kirche in der Welt greifbarer Interessen und realer Machtmittel

noch übrig? Bedeutet nicht der Verzicht auf diese
zugleich eine Verzichtleistung auf jeden tatsächlichen Einfluss in
einer Welt, die immer nur den Erfolg anzubeten und die Macht
zu verehren bereit ist? — Der politische Katholizismus hat sich
gegenüber diesen Fragen längst entschieden, — der religiöse
Katholizismus nimmt sie zum Anlass, das Problem des Reiches
Gottes und seiner Wirkungen von neuem zu durchdenken. Das
Evangelium allerdings scheint hier ein Problem gar nicht zu
kennen. Das Reich Gotjtes lebt in der unsichtbaren Welt des
Geistes : es kommt nicht mit Schaugepränge ; man kann nicht
sagen, es sei hier oder dort; es ist in uns. Doch wenn auch
das Reich Gottes wie ein verborgener Schatz im Geiste ruht,
so kann es doch nicht in seiner Verborgenheit bleiben. Die
Gesinnung drängt durch den Willen zur Tat. Wie eine Stadt,
die auf einem Berge liegt, soll sie überall sichtbar werden.
Wirkungslos darf das Evangelium nicht bleiben, Avenn es nicht
dem tauben Salze gleichen soll. Als „Kraft Gottes" durchdringt
es das Leben seiner Bekenner, und so völlig sind sie seiner
Wirkung geAviss, dass Johannes zu einer Zeit, wo die Welt wie
ein drohendes Ungeheuer am schmalen Wege der kleinen
Christengemeinde lag, die Worte niederschreiben konnte: Unser
Glaube ist der Sieg, der die Welt überwunden bat. Wenn wir
irgend eines Zeugnisses für die Anschauung bedürften, dass
Evangelium und Kirche ihren Sieg über die Welt nur auf den
Gewinn der sittlichen Freiheit gründen, die das Evangelium denen

crschliesst, die seine Wirksamkeit als Kraft Gottes an sich
erleben, — so sind diese Apostelworte beweisend. Denn sie sind
für die Zeit, in der sie gelten, unmöglich, wrenn der Sieg des

christlichen Glaubens in einer politischen Machtstellung der
Kirche, in der Beherrschung der wissenschaftlichen Kulturwelt
durch christliche Gedanken gesucht wird.



— 129 —

Allerdings bereitet sich schon bald nach dem apostolischen
Zeitalter eine Verschiebung der Massstäbe vor. Indem der
christliche Glaube als seelischer Machtfaktor in immer weiteren
Kreisen sich verbreitet, Avächst die Kirche- zum realen Machtfaktor

heran: hinter ihr stehen die begeisterten und
opferbereiten Gemeinden, nach wenigen Generationen schon die für
SchlagAvorte empfänglichen, leicht zu fanatisierenden Massen

der Grossstädte. Gleichzeitig erweitert sich die kirchliche
Organisation und nimmt immer mehr einen formal-juristischen
Charakter an. Ihren Abschluss findet die Entwicklung in dem
Staatskirchentum eines Theodosius und Justinian für das

oströmische, in dem Staatskirchentum Karls des Grossen für das
Aveströmische Imperium. Es liegt nur in der Konsequenz der
Tatsachen, Avenn das Papsttum mit dem ihm zugefallenen
geistlichen Imperium auch ein unbeschränktes Recht auf die
politische Weltherrschaft verbindet und damit freilich in einem

ganz veränderten Sinne die Wahrheit des Satzes erweisen will :

„Unser Glaube ist der Sieg, der die Welt überAvunden hat".
Nicht viel anders verläuft die Entwicklung in dem

Verhältnis des Christentums zur wissenschaftlichen Kultur. Das
Bemühen der ältesten Apologeten beschränkt sich vorerst auf
die Absicht, die Weisheit dieser Welt als Torheit vor Gott zu
erweisen. Aber schon die alexandrinische Katechetenschule
strebt über diese nur negativ kritische Leistung hinaus. Eine
philosophische Rechtfertigung des christlichen Glaubens
erscheint schon Clemens und Origenes als das höchste,
wissenschaftlich erstrebenswerte Ziel. — Diesem Ziel aber musste sich
auf die Dauer die Philosophie und ihre Methode, als das Mittel
zu diesem Ziel zu gelangen, unterordnen und so bildet sich die
an Autoritäten sich orientierende scholastische Methode, deren
höchste Autorität naturgemäss der durch die Kirche offenbarte
christliche Glaube selbst ist. Der bekannte Satz, dass die
Philosophie der Theologie als Magd zu dienen habe, drückt
sinngemäss das Ergebnis dieser EntAvicklung aus. Mehr und mehr
aber gestaltete sich dieser Dienst zu einem Zwangsdienste um,
der unter der eifersüchtigen und peinlichen Übenvachung der
geistlichen Autoritäten geleistet Avurde. In allen ihren Teilen
wurde die christliche Lehre einer fortschreitenden dogmatischen
Bindung unterworfen, bis schliesslich für eine individuelle
Ausgestaltung der Glaubensüberzeugung kaum noch ein Streifen



— 130 —

Boden übrig blieb. Dafür war allerdings die „Herrschaft" der
katholischen Lehre in den christlichen Staaten und Völkern
um so sicherer gestellt, wenigstens für eine auf den Schein
zielende Berechnung. — Nur dass diese Berechnung trügen musste,
sobald die Kräfte, die man zu einem Zwangsbündnis
zusammengeschlossen hatte, ihr eigentümliches Wesen und damit ihre
auseinanderstrebende Natur zur Offenbarung brachten.

Der mittelalterliche Universalstaat, erwachsen aufdem Boden
der Vorstellung einer allgemeinen Christenheit (Ranke),
verflüchtigte sich zu einer abstrakten Idee, als um die Wende des
13. Jahrhunderts das Nationalbewusstsein und mit ihm die Nationalstaaten

in Europa zu erstarken und sich in ihrer Eigenart politisch
zu organisieren begannen. Wie sehr diese Entwicklung auch auf
die kirchliche Organisation einwirkte, zeigt die Tatsache, dass
100 Jahre später auf den Reformkonzilien nach Nationen
abgestimmt wurde. — Das geistliche Imperium über die Welt zerbrach
an dem Missverhältnis ZAvischen den Ansprüchen, die es erhob,
und den Leistungen, die es zustande brachte. Seinem idealen
Begriff nach wollte und sollte es das Reich Gottes auf Erden
darstellen. In Verfolgung ihrer politischen Ziele aber Avar die
römische Kurie genötigt, sich der gleichen Intriguen und der
gleichen geAvaltsamen Massnahmen zu bedienen wie die
weltlichen Machthaber, deren Gewalt nach der Meinung Gregors VH.
vom Teufel stammte. — Die sittliche Volkskultur des Mittelalters
verleugnete trotz der kirchlichen Feste und Gebräuche, mit
denen sie umsponnen Avar, weder die Neigung zu altüberliefertem
heidnischen Aberglauben noch eine recht massive Freudigkeit
des Sinnenlebens, die von einer Verklärung des Natürlichen
durch den Geist häufig weit entfernt war. — Die scholastische
Glaubensphilosophie aber ist, entgegen aller Anpreisung ihrer
Bedeutung als philosophia perennis, nicht imstande gewesen,
der nominalistischen Zersetzung ihrer Ergebnisse und ihrer
Methode zu begegnen. Am Ausgang ihrer Entwicklung stossen
wir in der Renaissance auf die verzweifelte Lehre von der
doppelten Wahrheit, wonach ein Satz theologisch wahr und
philosophisch falsch sein könne und umgekehrt. Wie dieser
Satz die Notwendigkeit, das unnatürliche Bündnis zwischen
Glauben und Wissen in der Form, in der die Scholastik es

vertreten hatte, zu trennen, mit grellem Licht beleuchtet, so

bringen die dem Reformationszeitalter folgenden religionspoli-



— 131 -
tischen Kämpfe mit ungleich grösserem Nachdruck die
Notwendigkeit zur Offenbarung, zwischen den christlichen Kirchen
und dem modernen Staatswesen eine Trennung zu vollziehen. —
Nun ist kein Zweifel, dass die Säkularisierung der Wissenschaft
im weitesten Umfang gelungen ist (ob sie ganz gelingen kann,
ist eine Frage, der wir nicht nachgehen wollen), nicht aber
die Säkularisierung der Staaten. Schon die Rechtsstellung der
Kirchen innerhalb der meisten modernen Kulturstaaten bringt
das zum Ausdruck, darüber hinaus aber die Tatsache, dass das
allgemeine Bewusstsein mit Begriffen wie „christlicher Staat,
christliche Kultur, christliche Völker" wie mit sicheren Marken,
die ihren festen Bedeutungswert haben, rechnet. Dass diese

Rechnung auf zweifelhafte Werte aufgebaut sein könnte, hat
uns das furchtbare Erlebnis dieses Krieges gezeigt. Es dürfte
darum die Frage geboten sein, ob denn das Christentum, ob
die christlichen Kirchen ihrem Wesen nach ein so enges
Verhältnis zu Volksleben und Kultur und zuletzt zum Staat fordern.

(Eine abschliessende Betrachtung folgt im nächsten Heft.)
Bonn. Rud. Keussen.


	Ausschau : Betrachtungen über das Verhältnis der christlichen Ethik zu Staat und Kultur

