Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 5 (1915)

Heft: 1

Artikel: Idee und Geschichte in der Theologie Fr. A. Staudenmaiers
Autor: Gilg, Arnold

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-403860

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 01.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-403860
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Idee und Geschichte
in der Theologie Fr. A. Staudenmaiers.

Abkiirzungen.

Werke Staudenmaiers:

Johannes Scotus Erigena und die Wissenschaft seiner Zeit. Frankfurt a. M.
1834 (Sc E).

Enzyklopidie der theologischen Wissenschaften. Mainz 1834 (E!).

Enzyklopiddie der theologischen Wissenschaften, I. Bd., 2. Auflage. Mainz
1840 (E?).

Der Pragmatismus der Geistesgaben. Tiibingen 1835 (P Gg)-

Geist der gottlichen Offenbarung. Giessen 1837 (G g O).

Uber das Wesen der Universitit. Freiburg i. Br. 1839 (W U).

Die Philosophie des Christentums, I. Bd. Giessen 1840 (Ph Ch).

Die christliche Dogmatik. Freiburg i. Br. 1844 ff. (Ch D).

Ausserdem Aufsditze in folgenden Zeitschriften:

(Giessener) Jahrbiicher fiir Theologie und christliche Philosophie (J Th ch Ph).
{Tiibinger) Theologische Quartalschrift (Th Q).

Material aus Staudenmaiers handschriftlichem Nachlass, enthalten im
Anhang von Lancherts Monographie (Lauchert, Fr., Franz Anton Stauden-
maier in seinem Leben und Wirken dargestellt, Freiburg i. Breisgau 1901)
{Lauchert).

Einleitung.

Die philosophiegeschichtliche Forschung der letzten Jahre
weist eine immer intensiver gewordene Beschiftigung mit der
Zeit des deutschen Idealismus auf. Das ist keineswegs erstaun-
lich. Grosse geistige Bewegungen, in denen sich urspringliche
Krifte und aufbauende Tendenzen als wirksam erzeigen, kon-
nen niemals endgiiltig der Vergessenheit anheimfallen ; sie lenken
frither oder spiter wieder die Aufmerksamkeit der Nachwelt



— 59 —

auf sich und sichern sich zum mindesten ein lebhaftes histo-
risches Interesse. Im deutschen Idealismus stellt sich eine Be-
wegung dar, in welcher die schopferische Macht des Geistes
auf ganz ausserordentliche Weise hervortritt. Es wére zu ver-
wundern, wenn es nicht neuerdings als reizvoll empfunden
wiirde, sich in die Gedankenarbeit der fithrenden Philosophen
und Dichter der glianzenden Epoche zu vertiefen, die Motive
ihrer Systembildung aufzusuchen, ihr Ringen nach einem um-
fassenden Begreifen und Deuten von Welt und Leben sorgfiltig
zu beobachten. Allein was gegenwirtig zur emsigen Durchfor-
schung der von Kant ausgehenden Spekulation treibt, erschopft
sich nicht in einem geschichtlichen Interesse. Neben diesem
macht sich ein starkes systematisches Interesse geltend. Man
hofft, hingenommen von dem heissen Bemiihen, die dunkeln
Réitsel und Geheimnisse der Wirklichkeit aufzuhellen, dass in
jener gewaltigen Geistesarbeit trotz mancher ihr anhaften
den befremdlichen und krausen Absonderlichkeiten verheissungs-
volle Ansitze zur Losung schwieriger Probleme sich finden.
Im Zusammenhang mit den der deutschen Philosophie
gewidmeten energischen Studien sind nun mehr und mehr aus-
gebreitete Untersuchungen erwachsen, die sich — freilich in
sehr ungleich verteilter Art — auf die grossen protestanti-
schen Theologen richten, welche empfangend und gebend, be-
fruchtet und anregend in der idealistischen Bewegung gestanden.
Die Wiedererweckung der Fries’schen Lehre ist der Beachtung
de Wettes zugut gekommen; die Neubelebung des Hegelianis-
mus hat Manner wie Baur und Rothe neuerdings in den Kreis
der Betrachtung geriickt. Insbesondere aber zieht der alle
seine Fachgenossen weit tiberragende Schleiermacher, der pro-
testantische Kirchenvater des neunzehnten Jahrhunderts, die
Blicke vieler auf sich. Eine fast von Tag zu Tag anschwellende
Literatur befasst sich mit der ungemein mannigfalticen Pro-
duktion seines reichen und tiefen Geistes, handelt tber die
verschiedenen Perioden seiner innern Entwicklung, sptrt den
Bildungseinfliissen nach, denen er sich gedffnet, arbeitet seine
philosophisch - spekulativen Gedanken und seine christlichen
(zlaubenstiberzeugungen heraus und setzt sie zueinander in
Beziehung, wagt Stetigkeit und Gegensitzlichkeit in seinem
Denken gegeneinander ab, prift, was an seinem Werk neu
ist, und was sich als alt und iiberkommen erweist. Und auch



aus dieser Literatur weht einen meist nicht ,die Kiihle einer
schlecht und recht sachlichen Feststellung“?!) an, sondern sie
verrit deutlich genug die rege Anteilnahme der Forscher, ihr
lebendiges Interesse, das sie belm Belauschen des mit den
Problemen sich miihenden Meisters fortwihrend begleitende
Gefiihl: Tua res agitur.

Von ferne nicht so zahlreich und eindringend wie die Unter-
suchungen tber die genannten protestantischen Theologen sind
die Arbeiten, die sich mit den wissenschaftlichen Leistungen
der katholischen Theologie aus der ersten Halfte des vorigen
Jahrhunderts beschiftigen und dabei nachdriicklich auf deren
enge Berithrung mit den geistigen Stromungen der Zeit hin-
weisen. Wirklich fordernden Studien begegnet man nur selten.
In den naturgemiss zumeist von romischkatholischer Seite
stammenden Schriften zeigt sich hier und dort, wie ihre Au-
toren eine leisere oder stiarkere Scheu davor empfinden, die
theologischen Viter in unmittelbarem Kontakt mit der neuen
Bildung ihrer Tage und voll unbefangener Aufgeschlossenheit
fiir die sie umwogenden kiihnen Gedanken zu sehen. Bis vor
kurzem durfte man hinsichtlich der Behandlung hochst be-
deutender Gestalten von einer im enischeidenden Punkt iber
die altere, sehr verdienstliche Wernersche Darstellung?) hinaus-
fiihrenden Forschung kaum reden. Das ist bedauerlich. Denn
obgleich ja ohne weiteres zugegeben werden muss, dass die
Werke der katholischen Theologen mit Ausnahme etwa der
berithmten Biicher Mdéhlers nicht denselben imponierenden Ein-
druck zu machen vermoégen wie die wichtigen Werke ihrer
grossen protestantischen Fachgenossen, so liasst sich doch keines-
wegs bestreiten, dass darin eine gewaltige Fiille verehrungs-
wirdiger Arbeit und beachtenswerter Gedanken steckt. An-
regungen, wie die unldngst von Heinrich Scholz ausgegangene?),
die katholische Theologie der Zeit Schleiermachers daraufhin
zu studieren, ob sie an sich Einwirkungen des Berliner Ge-
lehrten erfahren, sind tatsdchlich berechtigt und lebhaft anzu-
erkennen. Indessen ist nun vor wenigen Monaten aus der

) Wehrnng, G., Die philosophisch-theologische Methode Schleiermachers.
Gottingen 1911, S. IIL.

7) Werner, K., Geschichte der katholischen Theologie. Miinchen 1866.

%) Analekta zu Schleiermacher, in der ,Zeitschrift fiir Theologie und
Kirche® 1911, S. 294 (Note).



81 —

Feder eines Franzosen!) eine umfangreiche Untersuchung er-
schienen, die den Hauptausschnitt aus der hier in Betracht -
kommenden Periode katholischer Theologiegeschichte zum Gegen-
stande hat, und der wohl das Lob gebiihrt, dass sie die z. B.
auch von Stephan ?) vermisste griindliche Behandlung der éltern
Tibinger Schule bietet. Vermeils Buch verfolgt die Absicht,
iiberall die deutlichen Zusammenhinge aufzuzeigen, die zwi-
schen der mit Drey einsetzenden und unter Mohlers Fiihrung
méachtig aufblithenden schwiibischen Theologie und dem Idealis-
mus der Romantik bestehen. Eben vermoge der weiten Ge-
sichtspunkte, unter denen es die reichen Stoffmassen darstellt,
wie vermoge einer soliden Sachkenntnis bedeutet es einen
wahrhaft erfreulichen Fortschritt in der Erforschung des zu
sehr vernachlissigten Gebiets. Dass auch in Vermeils Arbeit
ein aktuelles Interesse nicht fehlt, gibt schon der Untertitel
seines Werkes zu verstehen; der Verfasser entdeckt in der
Tiibinger Theologie die Quellen des heutigen, von ihm selbst
geteilten Modernismus und zeichnet am Schlusse seiner Er-
orterungen eine Linie von der Wirttemberger Schule iiber
Newman zu Tyrrell und Loisy hin. Dagegen wird man gewiss
grundsétzlich nichts einzuwenden haben. Aber unbeschadet
aller anerkennenden Urteile muss gesagt werden, dass Vermeil
dann und wann leicht in Gefahr gerit, iiber der Freude an
aufgefundenen Analogien und Beriihrungspunkten feinere ge-
dankliche Differenzen und verschiedenartige Farbungen ein-
ander ahnlicher Motive und Stimmungen zu iibersehen.

Die vorliegende Abhandlung méchte insofern einen Beitrag
zum Verstdndnis der katholischen Theologie in der Epoche des
deutschen Idealismus liefern, als sie einen der hervorragendsten
Vertreter der alten Tiibinger Richtung in der Auseinander-
setzung mit einem Problem begriffen zeigt, das aus der geistigen
Situation seiner Zeit erwachsen oder mindestens im Zusammen-
hang der idealistischen Bewegung deutlich spiirbar geworden
ist. Staudenmaier, der geistvolle Schiiler und Freund Dreys
und Méhlers, weist zwar in seiner Arbeit die uns geliufige

') Vermeil, Ed., Jean-Adam Mohler et 1'école catholique de Tubingue
(1815-—1840), Etude sur la théologie romantique en Wurtemberg et les
origines germaniques du modernisme. Paris 1913.

*) Kriiger, (., Handbuch der Kirchengeschichte, Vierter Teil, Die Neu-
zeit, bearbeitet von Horst Stephan. Tiibingen 1909, S. 179,



— 62 -

Formulierung des Problems nur selten und nebenbei (z, B. L%
S. 14) auf. Allein es wéire durchaus verkehrt, deswegen zu
glauben, dass es fiir sein Empfinden eigentlich nicht vorhanden
gewesen sei. Es ist schon von vornherein wahrscheinlich, dass
ein Mann, welcher wie er mit Eifer und Liebe auf die neuen
philosophischen Tendenzen eingegangen, so dass wirklich, wie
Werner?) urteilt, sein Gedankenleben ohne Beziehung auf die
deutsche Spekulation gar nicht zu verstehen ist, gleich den
Grossen seines Geschlechts etwas von der Spannung gefiihlt,
die ihr begriffliches Denken zwischen den beiden Potenzen des
Idealen und Geschichtlichen statuierte. Und diese Vermutung
wird durch den tatsichlichen Befund gerechtfertigt. Stauden-
maiers Theologie ist weithin ein Zeugnis dafiir, wie ihr Urheber
ernstlich um eine Losung jener Spannung sich bemiiht, wie er
bald klarer und bewusster, bald mehr aus instinktivem Er-
fassen der Schwierigkeiten heraus nach Gewinnung einer be-
friedigenden Synthese von Idee und Geschichte ringt. Aufgabe
unserer Untersuchung soll es sein, das im KEinzelnen deutlich
zu machen. Zu diesem Zweck wird vorerst dargetan werden,
dass Staudenmaier von Anfang an dem Besondern, Positiven
ein tiefes Interesse zuwendet und bestrebt ist, den Wert des
Individuellen in vollem Umfang und ohne Restriktionen zu be-
tonen. Sodann wird gezeigt werden, wie neben diesem Interesse
ein anderes, nicht minder lebendiges, am Allgemeinen, Ratio-
nalen haftendes hergeht, das als antagonistischer Faktor natur-
gemiss die freie Entfaltung des ersten gefdhrden muss. Ein
drittes Kapitel soll Staudenmaiers Versuch einer eigenen Ideeu-
lehre behandeln und deren Kompromisscharakter nachweisen.
Im letzten Teil endlich wird beleuchtet werden, welche Be-
deutung die Ideenlehre fiir die geschichtsphilosophischen An-
schauungen, die in Staudenmaiers Systematik enthalten sind,
bekommt.

Mit der Bearbeitung unseres Themas verbindet sich nicht
die Absicht oder der Wunsch, in den Aufstellungen des schwibi-
schen Theologen eine brauchbare Grundlage zu entdecken,
auf welcher die gegenwirtige Dogmatik unmittelbar weiter-
bauen diirfte, Der Gegenstand entbehrt an sich der Aktualitat
jedenfalls nicht. Der Einblick in Staudenmaiers Denken und

1) Werner, K., a. a. 0., S. 493,



— 63 —

Empfinden mag auch Kenner der heutigen romischen Systematik
zu erneuten Vergleichen zwischen Einst und Jetzt anregen und
in ihnen ernste, vielleicht wehmiitige Reflexionen wecken.

I. Kapitel.

Es ist unter den zahlreichen, in der Aufklarung wahrzu-
nehmenden Widerspriichen einer der merkwiirdigsten, dass diese
Bewegung trotz ihres kriftigen und fruchtbaren Strebens, die
menschliche Subjektivitit gegeniiber den sie umklammernden
traditionellen Méachten wieder in ihre Rechte einzusetzen, doch
letzterdings kein wirkliches Verstindnis fiir personliche Eigenart
aufzubringen vermochte. Bei aller warmen und ehrlichen Be-
geisterung fiir das von den driickenden Fesseln befreite, keck
und mutig jedes Forschungsgebiet durchstreifende, dankbar an
jeglicher Schonheit sich labende, nach Kriiften gliickspendende
Ich hielt sie unerschiitterlich fest an der These von der einen,
iiberall sich selbst gleichen Vernunft und beurteilte daher die
ganze Summe individueller Ziige im Wesen und Leben der
Einzelnen wie der Volker und Epochen bestenfalls als neben-
sdchlich, unbedeutend, zufillig. Vor der Majestiat der keinerlei
Mannigfaltigkeit fordernden Ratio musste die Geschichte mit
ihrer Fiille verschiedenster Gestalten und Erscheinungen zuriick-
treten. Das Christentum wurde seines positiven Gehaltes ent-
leert und in ,natiirliche“ Religion verwandelt. Es bedurfte
eines radikalen Kampfes gegen die herrschende Nivellierungs-
sucht und Abstraktionstendenz, um den Blick fiir das Besondere
neu zu schirfen und eine ernsthafte Wiirdigung und Schéitzung
des Singuldren, in eben solcher Auspridgung nicht mehr sich
Darbietenden, zu ermdéglichen. Man darf nicht sagen, dass zu
diesem Kampfe Leibniz das Signal gab. Von vornherein lag
es nicht in dessen Art, irgendeiner geistigen Stromung schroff
entgegenzutreten; er war eine irenische Natur. Aber indem
er den Gedanken konzipierte, dass die einzelne Monade, dem
ihr eigenen Gesichtspunkt entsprechend, das Universum spiegle,
und so ein uniibersehbares Reich unendlich inhaltsvoller Indivi-
dualititen erstehen liess, durchbrach er seinerseits die enge
und kleine Auffassungsweise der Aufklirung und wies, wiewohl
durch deren Schranken noch vielfach gehemmt, den neuen,



— 64 —

vom spiatern Geschlecht tatsdchlich beschrittenen Weg. Auch
Lessing kann nicht als der erste eigentliche Rufer im Streit
bezeichnet werden. Zu sehr stand er noch im Banne des zeit-
genossischen Rationalismus. Geschichtstatsachen behielten fir
ihn den Charakter des Minderwertigen. Insbesondere zu einer
religiosen Verwendung historischer Ereignisse wollte er sich
nicht verstehen. Nur absolute Vernunftwahrheiten besassen
die seinen Anforderungen geniigende Dignitdt, und auf den
Ausbruch eines neuen, allen historischen Verkniipfungen ent-
hobenen, ewigen Evangeliums richtete sich seine Sehnsucht.
Und doch ist unverkennbar, wie es L.essing mehr und mehr
gelang, den innern Reichtum grosser Individualititen zu er-
messen. Die Helden seiner reifen Dramen, jene scharfgezeich-
neten, lebendigen, wahrhaft menschlichen Gestalten bekunden
hinldnglich, dass sich vor dem Auge ihres Schopfers eine Welt
aufgetan, welche fiir alle verschlossen war, die von der eigen-
sinnigen Gleichmacherei der Aufkldrung nicht loskamen. Als
machtvolle Herolde der neuen Zeit erschienen aber auf dem
Plan drei einander in mehrfacher Hinsicht verwandte und teil-
weise in enger wechselseitiger Fihlung stehende Geister: Ha-
mann, Herder und Lavater. Namentlich in den beiden erst-
genannten erwuchs der alten Denk- und Gefiihlsrichtung ein
feuriger Widerpart!). Der nordische Seher reprisentierte in
allen Stiicken den vollendeten Gegensatz zur rationalistischen
Periode. Seine Sphire war nicht das Klare, Einleuchtende,
Eindeutige; mit magischer Gewalt zog ihn das Dunkle und
Geheimnisvolle an. Verédchtlich blickte er auf die aufkldrerische
Verniinftigkeit und pries als die allen Verstand weit tiber-
ragenden Krifte des Geistes die Ahnung, den Glauben, die
unmittelbare Erfahrung. Leidenschaftlich wandte er sich dem
Besondern, Originalen, Personlichen zu und nahm es durch
tausend Poren in sich auf. Vermoge seiner genialen Intuition ent-
riatselte er das Geschehen in Natur und Geschichte und zeigte
darin die gottlichen Spuren. Was in Hamanns tiefsinnigem,
griiblerisch-phantastischem Wesen girte, das wirkte auf den
jungen Herder wie eine Erlésung. Die Seelen der beiden Ménner
gingen wunderbar zusammen., Sie durften sich frei ihre ver-
borgensten Regungen enthiillen. Bei solch intimem Austausch

) Siehe dariiber Kithnemann, E., Herder?. Miinchen 1912.



— 85 —

der Gedanken und Stimmungen erwachte und entfaltete sich
die in Herder schlummernde Fahigkeit, das Erhabene und Gi-
gantische, das Urwiichsige und eigentiimlich Gefarbte, das Zarte
und Feine in Poesie und Wirklichkeit zu erfassen. Die ent-
legensten Volker und fernsten Zeitalter wurden vor ihm lebendig.
Er belauschte sie in ihrem Treiben und entdeckte, dass -auch
ihnen der Stempel des Individuellen aufgedriickt sei. Die Ein-
sicht der Leibnizschen Monadologie gewann iiber ihre Bedeutung
fiir das Einzelich hinaus Geltung fiir ganze geschichtliche For-
mationen. Die Erkenntnis: ,Alles ist erst positiv, ehe es ab-
strakt wird%?), erhielt fundamentale Wichtigkeit. Immerhin
verleugnete selbst Herder, zumal in religios-theologischer Be-
ziehung, spezifisch aufklarerische Elemente nicht véllig. Un-
cleich stiarker als er, band sich der Zircher Prophet an das
genuin Christliche. Herders herrliche Gabe, im Weben der
GGeschichte die grossen Zusammenhinge zu schauen, war ihm
freilich nicht eigen. Ihninteressierte der cinzelne Mensch in seinem
Verhaltnis zu Gott?). So bohrte er sich in die psychische Welt
hinein und sammelte ein reiches Material von Beobachtungen
innerer Wesensmerkmale, wie er in seinen physiognomischen
Forschungen Messung zu Messung fiigte. Selbst eine zauberische
Personlichkeit, durchgliiht vom Feuer genialer Inspiration und
tiberwallend im Gefithl hingebender Liebe, bot er seinen Zeit-
genossen in dithyrambischen Ergiissen die Definition des Genies
und verkiindete, was den wahren Dichter mache 3).

Indem er das letztere tat, versuchte er das Bild seines
grossen Freundes zu zeichnen?), welcher wie er und Herder
mit heisser Leidenschaft die Ideale von Sturm und Drang ver-
focht, aber zudem aus dem Borne schopferischer Phantasie
Werke von unvergéanglicher Schonheit und Kraft hervorquellen
liess. Goeethes Gestalt schwebte ihm vor. Der Dichter des
,(otz* und des ,, Werther* verharrte nun allerdings nicht dauernd

1y Herder, Briefe, das Studium der Theologie betreffend, *I. Weimar
1316, S. 263.

%) Vel. v. Schulthess-Rechberg, G., Lavater als religiose Personlichkeit,
in der ,Denkschrift zur hundertsten Wiederkehr seines Todestages“, heraus-
gegeben von der Stiftung von Schnyder von Wartensee. Ziirich 1902, S. 203.

%) Vgl. Maier, H., Lavater als Philosoph und Physiognomiker, in der
genannten ,Denkschrift®, S. 447 ff.

Y Maier, H., a. a. 0., S. 450.

Internat. kirchl. Zeitschrift, Heft 1, 1915. 0



66 —

in der Geniestimmung. Er iiberwand sie. Das jugendliche Un-
gestiim wich der klaren, ménnlich-festen Ruhe. Die Versenkung
in die Antike, die Beschiftigung mit Spinoza, die weitverzweigte,
rastlose Administrationstiatigkeit — das alles brachte Besanfti-
gung ins brausende Blut. Allein davon kann nicht die Rede
sein, dass Geethe die urspriingliche Wertschitzung des Indivi-
duellen jemals endgiiltig aufgegeben hétte. Sie erfubr wohl
bedeutsame Modifikationen und Einschrankungen; doch sie blieb.
Fiur beides finden sich die Beweise im ,Faust“ wie insbesondere
auch im ,Meister“. Als Bildungsroman ging dieser in die Welt.
Die Geschichte Wilhelms ist die Geschichte seiner Bildung.
Das zentrale Interesse des Dichters haftete an der vermoge
mannigfaltigster Anregungen und Schicksale sich entwickelnden
und steigernden Individualitit seines Helden. So versetzte er
ihn mitten in eine Gesellschaft von Menschen, die selbst durch
ausgepragteste Eigenart tiberraschen und fesseln. Was in ihrem
Kreis sich abspielt, was hier empfunden, gedacht, getan wird,
sprengt die kleinbiirgerliche Enge und die alles Ungewohnliche
fernhaltende Schablone des Jahrhunderts. Sozusagen in jeder
Zeile des denkwiirdigen Buches mussten die Leser das neue
Lebensgefiihl, das den Verfasser durchstromte, wahrnehmen
und die Intensitit seiner Aufgeschlossenheit fir das unendlich
verschieden gestaltete Dasein spiliren. Es war denn auch kein
Wunder, dass der ,Meister* auf viele einen starken, nach-
haltigen Einfluss ausiibte. Mit enthusiastischem Lobpreis nahmen
ihn jene Geister auf, welche die Fiihrer der romantischen Schule
wurden?!). Friedrich Schlegel nannte ihn, indem er das Werk
in eine Reihe mit der franzosischen Revolution und Fichtes
Wissenschaftslehre stellte, eine der drei grossten Tendenzen
des Zeitalters. Tatséchlich hatte der Roman keinen geringen
Anteil an dem zunidchst in Jena und Berlin zutage tretenden
méchtigen Aufstreben einer neuen, glinzenden, in vollster Aus.
wirkung der eigenen Individualitiat schwelgenden Gesellschaft.
Lebendige Bildung im Sinne einer der unendlichen Fiille und
Tiefe des Gemiites Rechnung tragenden Innenkultur wurde ja
gerade unter den Romantikern zur Losung. Hier deutete man

) Vgl. zum Folgenden Haym, R., Die romantische Schule, 1870. Dii-
they, W., Leben Schleiermachers, I. Berlin 1870. Airn, 0., Schleiermacher
und die Romantik, in ,Vortrige und Aufsétze“, herausgegeben von I.
Ziegler. Leipzig 1912.



— 87 —

Fichtes Erkenntnistheorie in charakteristischer Weise um und
riistete mit der unerschopflichen Produktionsmacht, die der
Philosoph der absoluten Vernunft zugewiesen, das individuelle
Ich aus. Der starke ethische Einschlag der Wissenschaftslehre
kam bei dem herrschenden #sthetischen Interesse meist nicht
gebiithrend zur Geltung. Die ,ewig bewegliche Tochter Jovis®,
die Phantasie, war die Konigin, der man huldigte. Ihr Reich
aber hatte sie in der grenzenlosen Welt des inwendigen Wesens.
sNach innen geht der geheimnisvolle Weg. In uns oder nirgends
ist die Ewigkeit mit ihren Welten, die Vergangenheit und Zu-
kunft.“ Dieses Wort Hardenbergs lisst indessen auch deutlich
den Gegensatz erkennen, der zwischen Geethe und der Romantik
bestand. Der klassische Dichter machte den romantischen
Riickzug aus der dussern Wirklichkeit ins innere Selbst nicht
mit. Seine Konzentration auf das Subjektive schloss eine leiden-
schaftliche Hingabe an das Gegenstindliche niemals aus. Auf
der andern Seite ist es freilich wiederum so, dass es fir das
neue Geschlecht nicht bei einer endgiiltigen Abwendung von
der Welt des Objektiven blieb. Wie wire sonst die in der
Romantik verbreitete Naturandacht méglich geworden? Wie
ware es eben damals zum Erwachen des historischen Sinnes
gekommen? Das Subjekt kehrte, wie Eucken!) treffend sagt,
“zu den Dingen zuriick und teilte ihnen die vertiefte Innerlich-
keit mit, und die vom Subjekt belebte Welt wirkte wie eine
objektive Macht auf das Subjekt zurtick. Was Herder begonnen,
fand eine bedeutsame Fortsetzung.

Um die Wende des Jahrhunderts erschienen in der preussi-
schen Hauptstadt kurz nacheinander zwei anonyme Schriften,
die keinen Augenblick dariiber im Zweifel lassen konnten, dass
ihr Verfasser der romantischen Richtung zagehore, und die doch
den Eindruck des Neuen, bisher nicht Vernommenen hervor-
rufen mussten. Schleiermachers?) ,Reden“ (1799) und ,Mono-
logen* (1800) traten ihren Gang in die Welt an. Als Charité-
prediger war der ehemalige Herrnhuter nach Berlin gekommen

') Die Lebensanschauungen der grossen Denker®. Leipzig 1911, S. 450.

) Vgl. ausser der unter Anm. '), S. 66, bereits angefithrten Literatur
Wehrung, ., Der geschichtsphilosophische Standpunkt Schleiermachers zur
Zeit seiner Freundschaft mit dem Romantikern, Stuttgart 1907, und Siis-
kind, H., Der Einfluss Schellings auf die Entwicklung von Schleiermachers
System, Tiibingen 1909.



und hatte hier ausserordentlich fruchtbare Beziehungen zum
Kreis der Romantiker angekniipft. Einst noch halbswegs bereit,
sich mit dem Gedanken abzufinden, dass alles Besondere, In-
dividuelle lediglich dusserlich, zufillig sei, dass die Vernunft
uns am wenigsten individualisiere, und ihre Betrachtung uns
fast eher vom Wahn der Individualitit zuriickfihre, hatte er
es doch immer weniger vermocht, der dringlichen Frage aus-
zuweichen: ,Wes Ursprungs ist die Idee von einem Individuo
und worauf beruht sie?* Schon in Schlobitten war er ange-
sichts der lebendigen Personlichkeiten des Dohnaschen Hauses
zu einer tiefern Wirdigung menschlicher Eigenart vorgedrungen.
Die Berliner Jahre mit ihrer Fille von Anregungen hatten die
verianderten Anschauungen vollig zur Reife gebracht. Und so
unternahm er es, mit gesammelter Energie in seinen beiden
Erstlingswerken!) die religiose, ethische, metaphysische Be-
deutung der Individualitdt ins Licht zu setzen, darzutun, wie
die Religion als Anschauung und Gefithl des Universums ihren
Ort im innersten, geheimnisvollen Wesen des Geistes, in der
tiefen Verborgenheit des Gemdiites habe, wie sie sich daher
unendlich individualisiere, wie der Inhalt der religiosen An-
schauung, die Gegenwart des Unendlichen im Endlichen, die
Individualitat sei, wie tiiberall dem Positiven ein hoher Wert
eigne, wie jeweils die Wirksamkeit der religiosen Heroen, der
Mittler und Stifterpersonlichkeiten in der Geschichte folgenreich
gewesen, wie jeder Mensch auf eigene Art, in einer eigenen
Mischung ihrer Elemente, die Menschheit darstellen solle, wie
er zu einem Werk der Gottheit emporgehoben werde, das einer
besondern Gestalt und Bildung sich zu erfreuen hat.

Von der eben skizzierten méchtigen, als Kampf um die
Schitzung des Individuellen verlaufenden Bewegung sehen wir
nun auch den jungen Staudenmaier erfasst?). Achtzehnjihrig

') Ich beniitze die kritische Ausgabe der ,Reden“! von Offo, R., G6t-
tingen 1906, und diejenige der ,Monologen“! von Schiele, M., Leipzig 1902.
Da indessen Staudenmaier je die dritte Auflage der beiden Werke vorlag,
kommen fiir uns im folgenden die ,Reden® und ,Monologen* in ihrer
letzten Fassung in Betracht. Ich zitiere also von nun an die erstern nach
der 4. (gegeniiber der 3. nicht mehr verinderten) bei Reimer- Berlin er-
schienenen Auflage von 1831; die Anderungen der Monologen-Ausgabe von
1822 (wie iibrigens auch derjenigen von 1810) finde ich im Apparat bei
Schiele.

") Vgl. zum Biographischen ZLanckert.



—

trat er 1818 ins Obergymnasium zu Ellwangen ein und besuchte
diese Anstalt bis 1822; wihrend der Dauer von acht Semestern
studierte er sodann an der Tiibinger katholisch-theologischen
Fakultat, weilte ein Jahr lang als Priesteramtskandidat im Se-
minar zu Rottenburg und war seit 1827 in der Seelsorge tiitig,
bis er im Herbst 1828 als Repetent ans Wilhelmstift in Tua-
bingen berufen wurde. Dieses Jahrzehnt vom Beginn seiner
Ellwanger Gymnasialzeit bis zum Abschluss des kurzen Vika-
riats bedeutete fiir ihn die Periode der eigentlichen Bildung.
In dieser Zeit offnete sich seinem Blick auch mehr und mehr
die geistig so ungemein angeregte Welt, in die er hineingeboren
war. In diesen Jahren entstanden und formten sich scine Ge-
danken iiber Wesen und Wert der Individualitiat. Schon in
Ellwangen las er sich mit steigender Lust und Liebe in die
Goeethesche Dichtung hinein und legte damit den Grund zu seinem
spatern schénen und tiefen Urteil tiber die geistesgeschichtliche
Bedeutung des grossen Weimarers, das er z. B. iin Todesjahr
Gaethes also formuliert: ,Da stand endlich nach langen, diirren
Versuchen unser Geethe auf und brachte Leben in die Kunst.
Das ist Uiberhaupt Geethes unsterbliches Verdienst, Leben und
lebendige Bildung in die deutsche Wissenschaft gebracht zu
haben. Wie er eine neue Naturwissenschaft durch seine Meta-
morphosen der Pflanzen begriindete, so begriindete er auch eine
neue Philosophie, und wir diirfen sagen, auch eine neue Theo-
logie, durch seine Gesamttitigkeit von Anfang bis jetzt!)...
Gethe selbst war der allgewaltige Geist, den er uns in seinem
unsterblichen Gedichte vorfiihrt, das keine andere Nation aut-
zuweisen hat. In dieser Uberfiille von Kraft musste der Geist
auftreten, wenn der starre Tod der Wissenschaft liberwunden
werden sollte.“ (Andenken an Friedrich von Schlegel. Th Q
1832, 616.) Auch der Jingling mochte sich zwar wohl nicht
verhehlen, ,dass der Geist, der in Goethes Werken weht, der
christliche gerade nicht sei“ (619), dass das neu entziindete
Leben noch nicht als das wahre diirfe bezeichnet werden (650);
aber er schitzte es jedenfalls freudig und dankbar, dass der
Dichter tiberhaupt zuerst auf das Leben hingewiesen, aus dem
fortan alles begriffen und erkannt werden sollte (619 f.). Jetzt

') Dieses ,bis jetzt* legt die Vermutung nahe, dass der Aufsatz, der
zwar einige Monate nach Gothes Tod — der Dichter starb am 22, Midrz —
erschienen ist, doch noch zu dessen Lebzeiten geschrieben worden.




war man doch aus der vom Leben abgewandten, 6den, kalten
Schattenwelt des Rationalismus gerettet. Man sah Fille und
Mannigfaltigkeit vor sich ausgebreitet, wo ehedem Armut und
Einformigkeit geherrscht. Starke Antriebe zu scharfer Beob-
achtung und umfassender Wiirdigung charakteristischer Erschei-
nungen, welche fir die Augen der Aufkliarer verborgen blieben,
empfing Staudenmaier im fernern sicherlich auch von Baader,
mit dessen aphorismenartigen Abhandlungen er sich, soweit sie
damals bereits vorhanden waren, ebenfalls withrend seiner
Gymnasialzeit beschiftigte. Hier fand er u. a. energische An-
sitze einer religios fundamentierten Theorie des Erkennens und
ein entschiedenes Hervorkehren des im Denkakt sich geltend
machenden Affektmoments?!). Baader unternahm es, was eine
gegeniber den tiefsten Eigentiimlichkeiten des geistigen Lebens
verstindnislose Zeit auseinandergerissen, wiederum fest zu-
sammenzufiigen. Durch die Lektire der Schriften des Minchner
Philosophen kam der junge Student in Berithrung mit der ro-
mantischen Stromung. Doch keineswegs allein auf diese Weise.
I'r lernte die literarische Produktion Friedrich Schlegels ken-
nen und begeisterte sich fiir Jean Paul und Novalis. Insbe-
sondere zu des letztern poetischen Werken fiihite er sich méchtig
hingezogen. 1hn nannte er den .unsterblichen®, ,in dem so rein
und klar das Heilige sich spiegelte, dem liebreicher als Millionen
andern die Natur sich aufschloss“, aus dem innige Wirme
stromte. (Lauchert, 493.) Tatsachlich war Novalis’ Bild wie kaum
ein zweites geeignet, in ihm Sinn fir die Individualitiat nach
ihrer zarten, gemiitvollen Seite zu wecken. Und neben Philo-
sophie und Dichtung steigerte endlich sein Interesse am Beson-
dern die Geschichte, die er in der grosszigigen Darstellung
Johannes von Miillers auf sich wirken liess. Mit wahrer Leiden-
schaft versenkte er sich in die Arbeit des genialen, von ihm
schwéirmerisch verehrten Historikers und horchte gespannt in
die Welt des Vergangenen hinein.

Die Tibinger Jahre brachten die bedeutsamen Keime aus
der Ellwanger Zeit zur Entfaltung. Staudenmaier verband mit
den theologischen weitere intensive philosophische Studien und
vertiefte seine Kenntnis der poetischen Literatur. Sein histo-

_ 1) Vgl z. B. die erstmalig 1809 gedruckten ,Fragmente zu einer Theorie
des Erkennens“, S. W., Leipzig 1851 ff., I, 49 ff.



risches Talent betitigte und forderte er, indem er eine von der
juristischen Fakultit gestellte Preisfrage aus der Geschichte der
kirchlichen Verfassung beantwortete!). Ob Schleiermacher
bereits in seinen Gesichtskreis trat? Dass der Schiiler Dreys
in den enzyklopadischen und dogmatischen Vorlesungen von
dem Verfasser der ,Kurzen Darstellung des theologischen Stu-
diums“ und der ,Glaubenslehre® horte, ist sehr wahrscheinlich.
Allein fiir uns kommt hier lediglich in Betracht, ob er schon
auf der Universitdt mit dem Schleiermacher der ,Reden“ und
-Monologen* bekannt geworden. Diese Frage muss offen bleiben.
Die vorliegenden Dokumente gestatten nicht, dariiber etwas
Sicheres auszumachen. Denkbar wire es, dass er damals die
beiden Erstlingswerke des Berliner Theologen, die wenige Jahre
vorher (1821 und 1822) zum dritten Male in die Welt gegangen
waren, in sich aufgenommen hitte. So gut wie gewiss dirfte
indessen sein, dass ihm noch vor 1828, d. h. zur Zeit der Kon-
zeption des P Gg, mindestens die ,Reden“ vertraut waren. Nicht
nur enthdlt der auch nach Lauchert jedenfalls schon in der
ersten Niederschrift sich findende Schlussabschnitt des Buches
'S, 218 ff.) einen Hinweis auf dieselben (S. 224), sondern er er-
innert lberhaupt wie manche Teile der Abhandlung durch den
blossen Ton und Stil deutlich an die Schleiermachersche Rhe-
torik. Die von Staudenmaier nachmals in der grossen Rezen-
sion der Schleiermacherschen Glaubenslehre? (Th Q 1833, 299)
mit Beifall zitierte Stelle aus der vierten Rede, wo verlautet,
dass es sich gebiihre, auf das Hochste, was die Sprache errei-
chen kann, auch die ganze Fille und Pracht der menschlichen
Rede zu verwenden, dass es unmdglich sei, ohne Dichtkunst
Religion anders auszusprechen und mitzuteilen als rednerisch,
in aller Kraft und Kunst der Sprache, mochte dem jugendlichen,
in heiliger Ergriffenheit ans Herz der Freunde sich wendenden
(P Gg, 218) Schriftsteller vorschweben und ihn aneifern, seine
Ausdrucksweise mehr oder weniger auf den Ton der ,Reden“
zu stimmen. (Vgl. P Gg, 109.) Aber auch die iibrigen, in der
Buchausgabe von 1835 vorkommenden Hinweise auf das Werk

1 Die Aufgabe lautete: ,Quid auctoritatis quidque iuris fuerit prinei-
pibus christianis circa episcoporum electionem a Constantino Magno ad
hodierna usque tempora?“ Staudenmaier arbeitete die preisgekronte Ab-
handlung wihrend seiner Repetentenzeit um und gab sie 1830 als ,Geschichte
der Bischofswahlen“ in Buchform heraus. S. die Vorrede.



yuber die Religion“ (P Gg, 87, 142—144, 149) werden, obwohl
sie alle Zusammenhingen angehoren, die in der Fassung der
Th Q fehlen, nicht erst aus der Giessener Zeit stammen. Sie
waren hochst wahrscheinlich schon in der ersten (unverkiirzten)
Niederschrift zu lésen, der gegeniiber die spitere Gestalt der
Arbeit nach Staudenmaiers eigenem Zeugnis (P Gg, IX f.)
keinerlei wesentliche Anderungen zeigte. Eine direkte Heran-
ziehung der ,Monologen“ sucht man vergebens. Und doch glaube
ich auf Grund von hier und dort zu bemerkenden unverkenn-
baren Anklidngen an diesen Hochgesang eines der Kraft und
Herrlichkeit geistiger Individualititen lebendig sich bewussten
Gemites annehmen zu durfen, dass dem im Rottenburger Se-
minar iber das Individualititsproblem nachsinnenden Priester-
amtskandidaten auch die Gedanken von Schleiermachers zweiter
Schrift gegenwirtig gewesen seien.

Es trat also, wenn vielleicht noch nicht in Tibingen, so
doch unmittelbar nach den Universititsjahren der Romantiker
Schleiermacher in Staudenmaiers Gesichtskreis!') und fesselte
ihn durch die Originalitit seines Geistes und sein tiefes Gemiit
(Th Q 1833, 297), so dass der katholische Theologe in ihm einen
jener Genien bewunderte, die nach Art der vom Verfasser der
,Reden* selbst geschilderten ,Mittler* in ihrem Kreise auf die
Menschheit immer einen so wichtigen Einfluss ausiiben, altes
Leben zerstoren und neues herbeifithren (ibid.), und ihn wegen
seiner ausserordentlichen Fihigkeit, auf ungemein feine und
scharfe Weise die zartesten und tiefsten Verhiltnisse und Be-
rihrungspunkte des Lebens aufzufinden, sehr lieb gewann (Th Q
1833, 307). Nicht so frih wurde Staudenmaier mit Leibniz, dem
,Grinder des Systems der Individualitit und der Personlich-
keit* (P Gg, 150) bekannt, Die Abhandlung iiber den Pragma-
tismus der Geistesgaben entstand ohne jede Beziehung zu dessen
Monadenlehre. Es gereichte ihrem Urheber zur liberraschenden

') Ein Argument fiir die Behauptung von Staudenmaiers Bekanntschaft
mit den ,Reden® in der angegebenen Zeit darf vielleicht auch in seinen ca.
1826—1828 aufgezeichneten Reflexionen iiber ,Christentum und christliche
Weltansicht* (Lauchert, 490 ff.) gefunden werden. Hier steht nach einem
Zitat aus Novalis das bereits oben angefiihrte Urteil iiber diesen Roman-
tiker. Der ganze Passus (a. a. 0. 493) aber scheint in formeller, teilweise
auch in sachlicher Hinsicht an die Stelle aus der zweiten Rede zu erinnern,
welche den beriihmten Hinweis auf Spinoza und Novalis enthilt (,Reden*® 4, 48).



— 73 —

Freude, spiiter anlisslich eindringender Leibnizstudien die Ent-
deckung zu machen, dass manche der von ihm entwickelten
Anschauungen Ahnlichkeit mit Leibnizschen Gedanken besiissen
(P Gg, 15 f.; Sc E, 15 f.). — Was der Student in emsiger Lek-
tiire an Anregung und Belehrung auf sich einstromen liess, das
wurde zweifellos noch gliicklich ergénzt durch seinen Verkehr
mit so prachtigen Charakteren, wie sie ihm in den Gestalten
seiner theologischen Meister begegneten. In Drey, Hirscher,
Mohler hatte der fiir ausgepriigte Individualititen sich begei-
sternde Jingling Médnner von kriftiger, edelster Eigenart vor
Augen. Er spiirte in ihrer Nidhe insbesondere auch die Wirme
priesterlicher Gesinnung, also gerade die Seite menschlicher
Begabung, die er, selbst auf priesterliches Wirken sich vorbe-
reitend, bel seinen Betrachtungen tiber die Individualitit zum
Ausgangspunkt machte (P Gg, VI).

Wir treten an Staudenmaiers Individualititslehre selbst
heran. Wir fragen: Wie beantwortet der junge Denker das ihn
beschiftigende Réitsel, das einst den jugendlichen Schleiermacher
gequiltt): Wes Ursprungs ist die Idee von einem Individuo
und worauf beruht sie?“? Wie umschreibt er das Wesen der
Individualitit? Weiter: Worin sieht er ihre Erscheinungen?
Dann aber: Was empfiehlt er als rechte Art der Bildung zur
Individualitit ?

Mit Nachdruck betont Staudenmaier den unsinnlichen Cha-
rakter der Individualitat. Sie bricht sich wohl oftmals am Sinn-
lichen, um zur Selbstkenntnis zu gelangen; allein sie stellt sich
als etwas wahrhaft Geistiges dar. Noch mehr. Wer nach ihrem
Ursprung forscht, kann die Entdeckung machen, dass sie auf
etwas Heiliges hindeutet (P Gg, 19). Sie ist ein Werk des gott-
lichen Geistes. Wenn der Apostel (1. Kor. 12, 4 ff.) der mancherlei
Gaben, Amter und Krifte gedenkt, die von dem einen Schopfer
und Spender herkommen, so redet er ja von der Individualitat
und bezeichnet sie eben als etwas Gottgewolltes und darum
schlechthin Erhabenes. ,Gabe, Beruf und Kraft sind ... mit-
einander in demjenigen von Gott selbst verliehen und ange-
kiindigt, was wir Individualitit nennen“ (VI). Das Individuum
erscheint sowohl der Gabe als dem Berufe nach als ,eine
eigentlimliche, aus dem Geiste Gottes fliessende Kraft, eine be-

Y Vgl. Dilthey, a. a. O., S. 151.



— 4

sondere Offenbarung des gottlichen Wesens, ein eigenttimlicher
Strahl des gottlichen Lichtes* (19). Es entsteht durch Zerspal-
tung der einen Idee des menschlichen Wesens. Diese Teilung
aber nimmt der ewige Herr selbst vor. Er teilt die Weltrollen
aus. Und jedes Individuum erhiilt ,einen besondern Anteil am
gottlichen Leben, welches ja in allen offenbar werden soll in
seiner unendlichen Fiille und in seinem unermesslichen Reich-
tum® (ibid.). Das Individuum wird ,zur wirklichen Erscheinung
Gottes in der Welt und unter den Menschen“ (20)!). Zwischen
ihm und dem heiligen Geist besteht eine dem Verhiltnis von
Radius und Kreiszentrum analoge Beziehung (18 f.). Wie der
Radius, vom Mittelpunkt aus in einer eigenen, von den librigen
Radien divergierenden Richtung der Peripherie zustrebend und
ins Zentrum wieder zurickkehrend, auf diesem ewig steht und
ruht, so grindet sich das Individuum im gottlichen Pneuma,
besitzt hier seinen Ursprung und verfolgt von hier aus
eine besondere, ihm allein gewiesene, préidestinierte Direktion.
Das Wesen der Individualitit ist ein von Gott gegebenes. Der
Mensch kann es sich nicht selbst verleihen (20). ,Er kann
es nicht einmal wagen wollen, jenes Wesen sich zu erdenken,
es durch Denken zu erzeugen; auch konnen es ihm andere
~nicht geben® (ibid.)'). Als das Urspriinglichste (147), in der

1) Hier lehnt sich Staundenmaier an Ficklte an. In der neunten Vor-
lesung seiner ,Anweisung zum seligen Leben® (vgl. die Ausgabe von
Heinr. Scholz, Deutsche Bibliothek) redet der Philosoph davon, dass das
sittliche Individuum einen ,eigentiimlichen Anteil am {ibersinnlichen Sein“,
am ,gottlichen Leben“ besitzt (S. 151; 150), dass es ,die unmittelbare Er-
scheinung Gottes ist* (155), dass ,diesen seinen eigentiimlichen Anteil am
iibersinnlichen Sein ... nun keiner sich erdenken oder aus einer andern
Wahrheit durch Schliisse ableiten, oder von einem andern Individuum sich
bekanntmachen lassen“ kann, ,indem dieser Anteil durchaus keinem an-
dern Individuum bekannt zu sein vermag¥®, dass er vielmehr ,ihn unmittel-
bar in sich selber finden“ muss (151 f.). Ob Staudenmaiers Beschiiftigung
mit Fichte bereits in die Zeit der ersten Niederschrift des P Gg féallt, muss
dahingestellt bleiben. Ich mochte es nicht fiir wahrscheinlich halten. Seine
Schitzung des  kriftigen Geistes® gibt er in seiner Schleiermacher-Rezen-
sion zu erkennen, wo er sagt: ,In der Entwicklung der deutschen Philo-
sophie hat auch dieses System vom Ich und seiner unendlichen Titigkeit
seine grosse Bedeutung, und es ist gerade Fichte, der noch am wenigsten
allseitig gewiirdigt ist. Auch das, was Schleiermacher in den Monologen
und selbst in den Reden iiber Religion, iiber die /ndividaalitit und ihr Ver-
hiltnis zur Menschheit vorbringt, erinnert sehr an Fichte, namentlich an



— T —

iberirdischen Region Wurzelnde, trigt die Individualitat auch
den Charakter der Unzerstorbarkeit. Wir haben in ihr nicht
ein flichtiges Phinomen vor Augen, das frither oder spiter
erlischt; sie ist vielmehr das Unvertilgbarste (147). Der Person-
lichkeit, der vollendeten Individualitidt, eignet Unsterblichkeit
(164). ,Einmal von Gott ins Dasein gerufen, bleibt die Person
in Ewigkeit“ (17). Eingegangen in die Herrlichkeit der jen-
seitigen Welt, fihrt sie fort, in ihrer Weise an sich das Gott-
liche zu offenbaren, wie sie es im Leben hienieden begonnen
(149). So zeigen sich selbst im Verklarungszustande noch Ver-
schiedenheiten. Ein jedes der heimgekehrten Kinder ,tritt vor
den Ewigen hin als besonderer Strahl seiner Offenbarung. Die
Verschiedenheit, in der sie erscheinen, ist nun der besondere
Blick des Gottlichen aus ihnen, das Leuchten des ewigen Vaters
in ihrem Wesen% (150). Uber das Sterben des Leibes hinaus
bleibt die Individualitit. Denn in ihr manifestiert sich die Energie
des heiligen Geistes. Sollte man es im Blick auf diese Tat-
sache noch tberraschend finden, dass die Individualitit nicht
vom Geheimnis zu lésen ist? Das Unendliche greift ins End-
liche hinein! Zwar muss die gottliche Wirksamkeit nicht so
gedacht werden, dass sie in das innere Leben des Menschen
einen Riss brichte, ,als etwas von der menschlichen Natur
und ihren Kriften Abgesondertes und Nebenhergehendes“ er-
schiene und im Bewusstsein zwei Reihen von einander gleich-
laufenden geistigen Tétigkeiten bedingte; ,dadurch wiirde der
Zusammenhang unseres Daseins zerstort, und das reine, klare
Selbstbewusstsein, das nur in seiner Einheit ein solches sein
kann, aufgehoben® (10). ,Der heilige Geist hebt die urspriing-

die schon im Jahre 1794 herausgegebenen Vorlesungen iiber die Besfimmung
des Gelehrten, von welchen als Fortsetzung anzusehen ist die Schrift iiber
das Wesen des Gelehrten (1806). Auch seine Anweisung zum seligen Leben
oder die KReligionslehre gehort hierher, besonders die neunte Vorlesung*
(Th Q 1833, 306 f.). Immerhin ist zu bemerken, dass es in den Vorlesungen
iiber ,die Bestimmung des Gelehrten“ heisst: ,Konnten alle Menschen voll-
kommen werden, konnten sie ihr héchstes und letztes Ziel erreichen, so
wiren sie alle einander vollig gleich“ (Reclam S. 24), und dass in denjenigen
iiber ,das Wesen des Gelehrten“ Fichte einmal betont: ,Die Idee ist nicht
ein individueller Zierat, da das Individuum als solches iiberhaupt nicht in
der Idee liegt, sondern sie strebt auszustromen in das ganze Menschen-
geschlecht® (Reclam S. 92). Vgl. in der Scholzschen Ausgabe der ,An-
weisung“ Anm. 34 (S. 212 f.).



o Th

lichen Titigkeiten des Geistes nicht auf, setzt auch keine an-
deren an ihre Stelle; sondern seine Einwirkung besteht darin,
dass er die urspringlichen Tétigkeiten durchdringt, sie in sich
aufnimmt und gottlich erhoht, durch welche Erhohung sie tiber
ihren gewohnlichen Zustand weit emporgetragen werden; denn
im Menschlichen wohnt und lebt nun Géttliches, und der Mensch,
infolge dieser Durchdringung, wirkt nun zwar immer noch auf
menschliche Art, aber mit gottlich erhohter Kraft und Tatig-
keit“ (ibid.). Die Wirksamkeit des Geistes — nach ihrer hohen
und unverinderlichen Seite — ist die Ubersinnliche geistige
Belebung, die Weihe und Heiligung aller Seelenkriifte des Men-
schen“ (7). Jene besondere Gabe und Kraft, an der die Indivi-
dualitit haftet, steht mit den andern geistigen Vermdégen in
Beziehung. ,Sie bildet zum gesamten geistigen Systeme, wie
im Reiche der Téne es geschieht, den gemeinsamen Grundton“
(21). Sie macht sich die iibrigen Krifte dienend und fiihrt den
Zug. Das Hineingreifen des Unendlichen ins Endliche geschieht
also keineswegs in tumultuarisch-mirakelhafter Art; der Vor-
gang ist ein organischer und tendiert auf Harmonie (7 f., 22).
Aber damit ist das Geheimnisvolle aus der Individualitit nicht
verbannt. Diese bieibt ,das Innerste, Zarteste und Heimlichste
im Menschen® (147). Immer wieder erweist sich die Person-
lichkeit mit ihrem unerschoépflichen innern Reichtum als etwas
»Unbekanntes, Undurchdringliches, Anonymes“ (165). Novalis
hat recht, wenn er sagt, dass etwas Personliches sich mnicht
bestimmt abfragen liasst (166). Individuum est ineffabile!'). Die
grosse individuelle Tat des freien Geistes zeigt uns sehr oft
etwas auf, ,was wir nicht leicht unter Begriffe bringen konnen.“
,Die Taten der Liebe, der Aufopferung, der Frommigkeit, der
Religion haben etwas, was wir nicht aufléosen koénnen in die
gewohnlichen Begriffe von Pflicht und dergleichen® (ibid). Im
Individuellen offenbart sich letzterdings — Staudenmaier steht
hart davor, es auszusprechen — etwas Irrationales.

Es miisste nach all dem ein wunderbarer Reiz darin liegen,
das Wesen dieses Individuellen durch alle seine Erscheinungen
hindurch zu verfolgen. Der jugendliche Denker fiihlt sich
,michtig gedrungen®, die Gesamtheit der Individualititen ,zu

) Geethe an Lavater (Briefe, herausgegeben von H. Hirzel, Leipzig
1833, S. 104).



(-

schauen und schauend darzustellen, sowie das ganze reiche
Leben der durch den heiligen Geist Begabten, Berufenen und
mit herrlichen Kriften Ausgeriisteten“ (23). Aber dieses Leben
vermag ein menschliches Auge nicht zu tbersehen, In der
ganzen Kirche ist ja kein Unbegabter; der gottliche Geist er-
fiillt und durchstromt alle ihre Glieder; ,in jedem wohnet die
heilige, ewigschaffende Urkraft“ (132). Sich selbst in die notigen
Schranken zurtickweisend, soll das Wissen damit sich begniigern,
jene Offenbarungen des Geistes zu betrachten, sum die sich
in der Erfahrung, die wir zu machen imstande sind, das Leben
der Individuen selbst wieder als um seine Axe dreht“ (23).
s Diese Offenbarungen sind nach reiner Wahrnehmung des Lebens
Wissenschaft, Recht, Kunst und Priestertum“ (ibid.). Wo man
den Trieb nach wahrer Irkenntnis wirksam werden lisst, wo
man um Herstellung und Erhaltung staatlicher Ordnung sich
bemiiht, wo man im Dienste schopferischer Phantasie das Schone
gestaltet, wo man vor dem gottlichen Herrn Sendung und Auf-
trag entgegennimmt, unablissig an der Ausbreitung des himm-
lischen Reiches auf Erden zu arbeiten, und dieser Sendung sich
wiirdig zu erzeigen strebt, da ist Individuelles zu finden. Jeder
Forscher, Staatsmann, Kiinstler und Priester unterscheidet sich
natiirlich wieder von den iibrigen Fachgenossen infolge einer
bestimmten Modifikation der ihm mit ihnen gemeinsamen Gabe.
Dadurch kommt es eben zu der unermesslichen, nicht auszu-
denkenden Flille geistiger Besonderheiten. Aber schon die Ver-
treter desselben Berufes reprisentieren zusammen eine aus-
geprigte Individualitdt und heben sich von den andern Gruppen
der durch gleiche Interessen und Tatigkeit zusammengehorenden
Personlichkeiten scharf ab. Und so ergibt sich bereits fiir den,
der den Blick bloss erst auf solche Kollektivindividualititen
richtet, ein sehr eindrucksvolles Bild von der bunten Mannig-
faltigkeit des vom Geist durchwalteten Daseins. Er sieht Men-
schen, die zum Denken besonders organisiert sind, Gott seine
(Gedanken nachdenken und, sich in sie hineinlebend, ein gott-
liches Lieben leben (111), die nach dem erhabenen Beispiel des
Grossten unter den Philosophen unaufhaltsam nach dem Urwesen
vorstreben und es in seiner ewigen, durch Entstehen und Ver-
gehen der Dinge nicht beriihrten Unwandelbarkeit zu enthiillen
suchen (112 f.), Gelehrte, die wie Johannes von Miiller in dem
von Christus ausstrahlenden Licht die Weltgeschichte zu be-



— 78 —

greifen und zu deuten vermégen (114 f.); er gewahrt Manner,
die berufen sind, Recht und Gerechtigkeit herrschen zu lassen
und das Ideal des Staates mit seinem hochsten Zweck der
Humanitat kriftig zu realisieren, die in gottlicher Vollmacht
Gesetze schaffen und das Amt der Regenten zur Vollbringung
eines gottlichen Werkes ausiiben (116 £.); er erblickt jene ,gliick-
lich Geborenen, die von selbst und ohne Mithe das Goéttliche
schauen, mit der Anschauung aber auch das Vermogen empfangen
haben, es dusserlich auszusprechen und darzustellen, die Kiinstler,
die, aus dunkler, unabwendbarer Notwendigkeit heraus produ-
zierend, im Endlichen das Unendliche aufleuchten lassen (118 ff.);
er hat Gestalten vor Augen, in denen ,hoher Ernst, tiefe Ehr-
furcht vor dem Heiligen, geheimnisvolle Ahnungen und Be-
wegungen, lebendiger, Kindlicher Glaube, flammende Liebe,
Gebet und Begeisterung, plotzliches Stillstehen, Versunkenheit
in sich selber und ernstes Nachsinnen oft mitten unter heitern
Freunden der Jugend“ die Weissagungen des in ihrem Geiste
aufdimmernden gottlichen Amtes gewesen, und die nun kraft
himmlischer Gnade die seltsamsten Verhiiltnisse und Beziehungen
des Lebens entwirren und den Gldubigen klarmachen, sich
selbst als Triager der heiligsten Funktionen der Kirche be-

greifen und — echte Priester und Mittler — darauf bedacht
sind, ,dass durch ein ewiges Lautwerden und eine ewige Feier
heiliger Mysterien das Mittleramt Jesu Christi, . . . dadurch aber

die Verklidrung ins Bild des Erlésers ... an den Gliaubigen voll-
zogen werde" (123 ff,, 148 f.). Die genannten Offenbarungen
des Geistes sind indessen nicht die einzigen. Gaben, Kriifte
und Amter — und damit Individualititen — treten uns weiter-
hin entgegen, wenn wir uns dem ,untern Gebiet des Lebens*
zuwenden (23). Diese letztern Erscheinungen kénnen, gegen
jene gehalten, als ,die kleinern“ (ibid.) bezeichnet werden, ob-
wohl es, da ,unter den Geistesgaben und Kriften kein wesent-
licher Unterschied gesetzt ist (133), —- prinzipiell gesprochen —
nicht angeht, die Individualititen im Sinne einer staffelnden

Wertung zu beurteilen. Menschen, die — rein dusserlich ge-
nommen (133) — der ,untern Klasse“ angehdéren, sind unter

Umstanden so gut wie irgend jemand auf der Welt Zeugen des
in ihner wohnenden gottlichen Lebensprinzips. Da erweist sich
der schlichte Handwerker in gewissem Sinn als ein Kiinstler
und strebt bei der Gestaltung seiner Produkte stetsfort zur



79

Schonheit der Form empor. Da gibt der Landmann die Wiirde
und Bedeutung seines Standes deutlich zu erkennen, indem er
die heilige Natur, die er anbaut, mit der er umgeht, versteht
und liebt, wie mancher Naturforscher sie nicht versteht und
liebt, dem jaus Mangel an Einfalt das tiefere Eindringen in
ihr inneres Dasein und Leben unméglich wird“ (127 ff.).
Pneumatischen Charakters ist die Individualitit, und wo
immer man Geistbegabten begegnet, da hat man ihre Er-
scheinungen vor sich. So stellt sich uns bis jetzt Staudenmaiers
Gedankengang dar. Indessen an eine ungestérte Kontinuitiit
dieser Betrachtungsweise, wie man sie nach unserer Skizze
wohl vermuten mochte, darf nun doch nicht gedacht werden.
Etwas Unsicheres und Schwankendes kommt in die Ausfihrungen
iiber den Pragmatismus der Geistesgaben schon insofern hinein,
als der Begriff des Individuellen trotz der nachdriicklichen Be-
hauptung von dessen unsinnlicher Beschaffenheit (19) nicht aus-
schliesslich zur Bezeichnung rein geistiger Phiinomene verwendet
wird. So redet Staudenmaier einmal davon, dass, wie ,in den
verschiedenen und stets bedeutungsvollern Formen und Gestalten
der Natur ein stetes Aufsteigen zur menschlichen Gestalt wahr-
genommen“ werde, ebenso auch ,ein Aufsteigen immer bedeu-
tungsvoller werdender Individuen“ zur Personlichkeit sichtbar
sei, ,obschon sie diese nicht erreichen, jedoch immer n&her
kommen, da ja auch die heilige Schrift auf eine kommende
Zeit hinweist, in welcher die Natur, befreit von ihrem falschen
Sein, in den Zustand der Freiheit der Kinder Gottes versetzt
wird® (163 f.). Die Temperamente und Geschlechter werden
bald als Individualititen behandelt (VII) und mit dem Eigen-
timlichen des Nationallebens zusammengestellt (103), welches
dadurch wirklich wird, dass in dem einen Volk ,ein tieferes
Wesen, in dem andern ein hoherer Ernst, in diesem der Sinn
fiir Wissenschaft, in jenem der Sinn fir Kunst u. s. f. hervor-
tritt“, ,dass hier mehr die Vernunft, dort mehr der Verstand®
sich bekundet, das eine Mal die Phantasie, das andere Mal der
Wille auf besondere Weise erscheint, dass jedenfalls immer
.eine wesentliche Seite, eine ewige Kraft des allgemeinen
Menschengeistes“ sich offenbart (45), —— bald wieder als ,Ver-
héltnisse“ bezeichnet, die nur ,in gewissem Verstande Indivi-
dualititen bilden helfen“, , nichts schlechthin oder rein Geistiges*
repriasentieren, wohl aber am Geistigen sind, tief in dasselbe



— 80 —

einranken und es ,mannigfaltig auf eine entschiedene, wenn-
schon verborgene, feine Weise“ bestimmen, ,ohne dass der
Mensch es hindern kann, weil er diesen Einfluss oft am wenigsten
auf sich austiben sieht®, die ,so in der Mitte zwischen dem
Physischen und Psychischen* liegen, ,dass sie dem letztern mehr
angehoren* (23 1f.). Eine weitere Unstimmigkeit macht sich dann
aber bemerkbar, wenn man die obigen Darlegungen iiber Wesen
und Erscheinungsweisen der Individualitit mit jenen Erorterungen
des Buches vergleicht, die das Individuelle in den ,natirlichen*
Gaben und Kriften wurzeln lassen und es somit auch dort
hervortreten sehen, wo ein Walten und Wirken des gottlichen
(reistes nicht angenommen wird. Es wire nach Staudenmaier
ein Missverstindnis, wollte man den heiligen Geist als den
+-Schopfer der unendlich vielen Eigentiimlichkeiten in der gei-
stigen Welt" betrachten. Urspringlich manifestiert er sich
,nicht in jenen Proprietiiten“ (10f.). Die Individualititen kommen
mit den Menschen in die Welt. _Jede Geburt ist eine neue
Schopfung des Menschen und diese eine eigentiimliche Mensch-
werdung, jeder einzelne Mensch ein besonderes Menschenwesen,
das nie war und nie sein wird" (13). Ja, einen Anteil am gott-
lichen Leben ,nimmt jeder schon dadurch fiir sich in Anspruch,
dass er st und in die Welt als Mensch eintritt® (19)!). Die
Volker der alten, vorchristlichen Zeit enthiillen sich als sehr
bemerkenswerte Individualititen (46—56); einzelne derselben
haben verschiedene Kriifte des Geistes ganz besonders heraus-
gebildet, z. B. die Griechen den Sinn fiir Kunst, die Romer den
Sinn fur Recht und Gerechtigkeit (103). Es ist zweifellos, dass
hier eine Auffassung von der Individualitit geboten wird, die
sich mit der friher entwickelten nicht einfach deckt. Stauden-
maler bemiiht sich denn auch, einen Ausgleich zustande zu
bringen und die beiden heterogenen Betrachtungsweisen inein-
ander lbergehen zu lassen. Daher wird einerseits das Ange-
wiesensein des gottlichen Pneuma auf die psychischen Vermogen
energisch betont und der Zusammenhang zwischen ,natirlicher
(zabe* und ,Charisma* (11) aufgezeigt; anderseits erhalt der
Satz einen starken Akzent, dass alles Wertvolle der vom hei-
ligen Geist nicht durchdrungenen Individualititen durch die

1) Vgl. dazu Fichle, Anweisung, S. 150 f.: ,Jeder, ohne Ausnahme,
erhilt notwendig durch seinen blossen Eintritt in die Wirklichkeit seinen
Anteil an diesem iibersinnlichen Sein.*



— 81 —

Weihe und Verklirung dieses Geistes noch unvergleichlich ge-
steigert wiirde. Nun ist es ja gewiss ein vollkommen richtiger
-und unverdusserlicher Gedanke, dass bei der Wirksamkeit des
Geistes in uns unsere natiirlichen Funktionen nicht ausgeschaltet,
sondern vielmehr ihrem ganzen Umfange nach beniitzt werden;
es geht auch sicherlich nicht an, die durch die schopferische
gottliche Kraft produzierten pura naturalia (11) als von Gott
schlechthin geschieden und einzig auf sich selbst gestellt zu
denken; endlich muss gesagt werden, dass, sobald man den
Blick auf das Ineinander von Endlichem und Unendlichem
richtet, man es mit einem sehr realen, letzterdings begrifflich
gar nicht zu lésenden Problem zu tun hat. Aber trotz alledem
driingt sich gegeniiber dem bei Staudenmaier gegebenen Befund
der Eindruck von einer nicht schon sachlich notwendigen Dis-
krepanz auf. Diese Diskrepanz kénnen wir jetzt freilich, nach-
dem sie hervorgehoben worden, auf sich beruhen lassen. Sie
gewinnt fiir uns lediglich insofern Bedeutung, als sie, gleich
jener die anfangs aufgestelite Definition sprengenden Verwen-
dung des Individualitatsbegriffs, dafir zeugt, wie sehr unser
Denker in seinem lebendigen Interesse an der Individualitit,
nicht nur bestrebt ist, sie moglichst tief verankert zu sehen,
sondern auch darauf dringt, sie durch keinerlei Vorurteile seinem
Auge sich verdecken zu lassen, vielmehr ttberall wahrzunehmen,
wo immer sie sich offenbart.

Der aus dem Geiste Gottes stromende Reichtum ist nun
aber nach Staudenmaier nicht bloss gegeben, sondern auch
aufgegeben®. So darf auch die uns verliehene Individualitit
keineswegs nur als Gabe, soll vielmehr nicht minder als Auf-
gabe gelten (20). Es erwichst dem Menschen die ernste Pflicht,
das ihm Geschenkte mit Liebe zu ergreifen und zur Virtuositit
zu erheben (ibid.). Sinnlos wire es zwar, an die Moglichkeit
selbsteigenen Erzeugens der Individualitit zu denken (ibid.);
allein unsere Fihigkeit, das in uns Grundgelegte zur Entfaltung
zu bringen, steht ausser Zweifel. Es gibt eine Bildung zur In-
dividualitdt (172). Wie gestaltet sie sich? Staudenmaier kennt
zwel Wege, die zur Herausbildung der Individualitit fiihren,
die Selbstanschauung und die Betrachtung der Menschheit. Diese
beiden Wege diirfen nicht voneinander isoliert werden. Der
eine allein lasst noch nicht zum Ziel gelangen. Sie gehoéren
zusammen, sind wunderbar ineinander verschlungen. — Der

Internat, kirchl, Zeitschrift, Heft 1, 1915. 6



82 —

Mensch muss in sich selbst schauen, fragend an seinen eigenen
Geist herantreten (140), sich im eigenen Innern vernehmen und
verstehen, den in seinem Wesen waltenden gottlichen Geist
lebendig erfahren (3). Das erste Notwendige ist, dass wir hinab-
steigen in die Tiefen unseres Innern., ,Denn nur dort zeigt
sich der Kern des Lebens“ (219). Im heiligsten Funken unseres
Wesens soll das Gottliche gesucht werden. Da gilt es, darauf
zu merken, ,wie ... sich gestalten will das gottliche Reich“
(ibid.). Unumgéngliche Bedingung zur Entfaltung unserer Eigen-
tiimlichkeit ist das Streben nach Licht und Klarheit iiber uns
selbst. Wer dafiir blind ist, dass in uns das Ideal des Lebens
aufsteigen mochte wie eine heilige Gottergestalt, der verharrt
gleichsam in einem dumpfen, gehalt- und selbstlosen Geistes-
traum (ibid.). Nur der, welcher den Blick in sein Inneres richtet,
erwacht zum schonen Gefiihle seiner selbst (220). Fiir ihn ist
es dann, als sei er aus der Entfernung in einem fremden Reiche
in seine wahre Heimat zuriickgekehrt, hétte jetzt ,ein eigenes
Haus und eigenen Herd und eigene Flammen, lodernd auf dem-
selben* (ibid). Er wird darum imstande sein, in den hoch-
wichtigen Augenblicken der grossen Wahlen seines Lebens auf
Gott und sich allein zu rechnen, umstrickende Bande zu lésen
und grosser zu sein als alle Riicksichten (ibid.). Er wird auch
sein geheimnisvolles- Schicksal begreifen, das niemand ihm
deuten kénnte, und darin die gottliche Sprache, das himmlische
Zeichen (Joh. 12, 27—32) erkennen (225f.). ,Kehret in euch
zurick !“ (223) heisst denn die Losung fiir alle, die willens sind,
ihre Individualitit kraftig herauszubilden. — Gewiss: ,Keiner
wolle . . . seine Bestimmung suchen, keiner schaffen und bilden
ausser dem Heiligtum seiner Natur, wo er weder Gabe, noch
Beruf, noch Licht, noch Kraft hat. Kein menschlicher Geist,
keine Zeit, kein Schicksal, keine Schule kann Grund in ihm
legen und ihn vollenden“ (2 f). Aber all das vermag doch
anderseits, ihn zu erregen, aufmerksam auf sich selbst zu
machen (ibid.). Und nicht nur das. Wer die Welt aus den
Augen verliert, wem so alles Edle und Grosse, das in der
Menschheit sich zeigt, verborgen bleibt, der leidet in seinem
eigenen Leben Schaden, es gewinnt keinen innern, kraftigen
Zusammenhang (42 £.). Wie der Betrachtung seiner selbst, bedarf
der zur Individualitit sich Entwickelnde der Anschauung des
Ganzen (104). Ja, ,die erste Erweckung der eigenen Natur . ..
kommt von aussen her durch die Gemeinschaft mit den Mit-



geistern.” ,Die Saiten zum Tone unseres Wesens sind zwar
allein in unserem Inneren, aber lautlos, stumm und unvernom-
men. Nur die Gemeinschaft macht das eigene Innere verstind-
lich; nur wenn das Gemiit vom Geist des Ganzen beriihrt wird,
enthiillet sich das Innere wie in einem dargebotenen Spiegel
die Gestalt* (139 £.)*). Umgekehrt: ,Mit dem Verschwinden
und der allméahlich géanzlich hervortretenden Abwesenheit des
Bewusstseins vom Ganzen verschwindet . . . die Erkenntnis seiner
selbst.* ,Das individuelle Dasein reibt sich selbst auf, und
losgelassen von Gott und den Menschen, versinkt und geht es
unter im Abgrunde des eigenen Lebens“ (141). Darum gilt es,
das Leben des Ganzen mit Begeisterung zu ergreifen (223),
»sein Herz im Herzen der Menschheit schlagen zu lassen“ (105),
,sein Bewusstsein zum Bewusstsein der ganzen Menschheit zu
erweitern“ (58), ,zur Menschheit selbst zu werden* (105). Doch
eben hier tritt es hervor, wie die beiden Wege, die zur Indivi-
dualitit fihren, ineinander verschlungen sind, wie die beiden
Anschauungen in engster Wechselwirkung stehen. Die Mensch-
heit findet so recht nur der, welcher bereits sich selbst gefunden.
,Ist ... jenes erste Erwachen durch das Ganze geschehen und
der Mensch zum Bewusstsein gekommen, so tritt das Gegenteil
ein. Um das Ganze zu verstehen, muss der Mensch in sich
selbst schauen, seinen eigenen Geist fragen, wenn er will, dass
die Geister ihm antworten. Und hier ist denn wiederum an
der vollkommenen Ausbildung der Individualitat alles gelegen®
(140). Das Individualprinzip ist zugleich Sozialprinzip 2).

swer sich nicht selbst anschaut, nie wird er das Ganze begreifen,

Wer nicht das Ganze gesucht, findet wohl nimmer sich selbst?).“

Zusammenfassend schreibt unser Denker am Schlusse seines
Buches iiber die Individualitit die Mahnung hin: ,Achtet die
Selbstvollendung nach euren Gaben, Beruf und Kréften als
das Herrlichste und Hochste des Lebens, und setzet das Leben
selbst an seine Verwirklichung!“ (227 {.) Arnold GILG.

!) Diese Sitze, die sich schon in der Fassung der Th Q finden, er-
innern stark an Stellen aus den ,Monologen* (z. B. Ausgabe Schiele, S. 21).
Vgl oben S. 17.

%) Vgl. Schiele, M., S. XXVIIL

% Aus Schleiermachers zweitemm Tagebuch (Dilfthey, Denkmale der
inneren Entwicklung Schleiermachers, S. 118).

(Fortsetzung folgt.)




	Idee und Geschichte in der Theologie Fr. A. Staudenmaiers

