
Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 5 (1915)

Heft: 1

Artikel: Idee und Geschichte in der Theologie Fr. A. Staudenmaiers

Autor: Gilg, Arnold

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-403860

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 01.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-403860
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


58

Idee und Geschichte

in der Theologie Fr. Ä. Staudenmaiers.

Abkürzungen.
Werke Staudenmaiers :

Johannes Scotus Erigena und die Wissenschaft seiner Zeit. Frankfurt a. M.
1834 (Sc E).

Enzyklopädie der theologischen Wissenschaften. Mainz 1834 (E1).

Enzyklopädie der theologischen Wissenschaften, I. Bd., 2. Auflage. Mainz
1840 (E2).

Der Pragmatismus der Geistesgaben. Tübingen 1835 (P Gg).
Geist der göttlichen Offenbarung. Giessen 1837 (G g 0).
Über das Wesen der Universität. Freiburg i. Br. 1839 (W U).
Die Philosophie des Christentums, I. Bd. Giessen 1840 (Ph Ch).
Die christliche Dogmatik. Freiburg i. Br. 1844 ff. (Ch D).

Ausserdem Aufsätze in folgenden Zeitschriften :

(Giessener) Jahrbücher für Theologie und christliche Philosophie J Th ch Ph).
{Tübinger) Theologische Quartalschrift (Th Q).

Material aus Staudenmaiers handschriftlichem Nachlass, enthalten im
Anhang von Lancherts Monographie (Lauchert, Pr., Franz Anton Staudenmaier

in seinem Leben und Wirken dargestellt, Freiburg i. Breisgau 1901)

(Lauchert).

Einleitung.
Die philosophiegeschichtliche Forschung der letzten Jahre

Aveist eine immer intensiver gewordene Beschäftigung mit der
Zeit des deutschen Idealismus auf. Das ist keineswegs erstaunlich.

Grosse geistige Bewegungen, in denen sich ursprüngliche
Kräfte und aufbauende Tendenzen als wirksam erzeigen, können

niemals endgültig der Vergessenheit anheimfallen ; sie lenken
früher oder später wieder die Aufmerksamkeit der Nachwelt



— 59 —

auf sich und sichern sich zum mindesten ein lebhaftes
historisches Interesse. Im deutschen Idealismus stellt sich eine
Bewegung dar, in welcher die schöpferische Macht des Geistes
auf ganz ausserordentliche Weise hervortritt. Es Aväre zu ver-
Avundern, wenn es nicht neuerdings als reizvoll empfunden
würde, sich in die Gedankenarbeit der führenden Philosophen
und Dichter der glänzenden Epoche zu vertiefen, die Motive
ihrer Systembildung aufzusuchen, ihr Ringen nach einem
umfassenden Begreifen und Deuten von Welt und Leben sorgfältig
zu beobachten. Allein was gegenwärtig zur emsigen Durchforschung

der von Kant ausgehenden Spekulation treibt, erschöpft
sich nicht in einem geschichtlichen Interesse. Neben diesem
macht sich ein starkes systematisches Interesse geltend. Man
hofft, hingenommen von dem heissen Bemühen, die dunkeln
Rätsel und Geheimnisse der Wirklichkeit aufzuhellen, dass in
jener gewaltigen Geistesarbeit trotz mancher ihr anhaften
den befremdlichen und krausen Absonderlichkeiten verheissungs-
volle Ansätze zur Lösung schwieriger Probleme sich finden.

Im Zusammenhang mit den der deutschen Philosophie
gewidmeten energischen Studien sind nun mehr und mehr
ausgebreitete Untersuchungen erwachsen, die sich — freilich in
sehr ungleich verteilter Art — auf die grossen protestantischen

Theologen richten, Avelche empfangend und gebend,
befruchtet und anregend in der idealistischen BeAvegung gestanden.
Die WiedererAveckung der Fries'schen Lehre ist der Beachtung
de Wettes zugut gekommen ; die Neubelebung des Hegelianismus

hat Männer Avie Baur und Rothe neuerdings in den Kreis
der Betrachtung gerückt. Insbesondere aber zieht der alle
seine Fachgenossen Aveit überragende Schleiermacher, der
protestantische Kirchenvater des neunzehnten Jahrhunderts, die
Blicke Adeler auf sich. Eine fast von Tag zu Tag anschAvellende
Literatur befasst sich mit der ungemein mannigfaltigen
Produktion seines reichen und tiefen Geistes, handelt über die
verschiedenen Perioden seiner innern Entwicklung, spürt den

Bildungseinflüssen nach, denen er sich geöffnet, arbeitet seine

philosophisch-spekulativen Gedanken und seine christlichen
Glaubensüberzeugungen heraus und setzt sie zueinander in
Beziehung, wägt Stetigkeit und Gegensätzlichkeit in seinem
Denken gegeneinander ab, prüft, was an seinem Werk neu
ist, und Avas sich als alt und überkommen enveist. Und auch



— 60 —

aus dieser Literatur Aveht einen meist nicht „die Kühle einer
schlecht und recht sachlichen Feststellung" ') an, sondern sie
verrät deutlich genug die rege Anteilnahme der Forscher, ihr
lebendiges Interesse, das sie beim Belauschen des mit den
Problemen sich mühenden Meisters fortwährend begleitende
Gefühl: Tua res agitur.

Von ferne nicht so zahlreich und eindringend Avie die
Untersuchungen über die genannten protestantischen Theologen sind
die Arbeiten, die sich mit den wissenschaftlichen Leistungen
der katholischen Theologie aus der ersten Hälfte des vorigen
Jahrhunderts beschäftigen und dabei nachdrücklich auf deren

enge Berührung* mit den geistigen Strömungen der Zeit
hinweisen. Wirklich fördernden Studien begegnet man nur selten.
In den naturgemäss zumeist von römischkatholischer Seite
stammenden Schriften zeigt sich hier und dort, wie ihre
Autoren eine leisere oder stärkere Scheu davor empfinden, die
theologischen Väter in unmittelbarem Kontakt mit der neuen
Bildung ihrer Tage und voll unbefangener Aufgeschlossenheit
für die sie umwogenden kühnen Gedanken zu sehen. Bis vor
kurzem durfte man hinsichtlich der Behandlung höchst
bedeutender Gestalten von einer im entscheidenden Punkt über
die ältere, sehr verdienstliche Wernersche Darstellung2)
hinausführenden Forschung kaum reden. Das ist bedauerlich. Denn
obgleich ja ohne weiteres zugegeben werden muss, dass die
Werke der katholischen Theologen mit Ausnahme etAva der
berühmten Bücher Möhlers nicht denselben imponierenden
Eindruck zu machen vermögen wie die Avichtigen Werke ihrer
grossen protestantischen Fachgenossen, so lässt sich doch keines-
Avegs bestreiten, dass darin eine gewaltige Fülle verehrungswürdiger

Arbeit und beachtensAverter Gedanken steckt.
Anregungen, wie die unlängst von Heinrich Scholz ausgegangene5),
die katholische Theologie der Zeit Schleiermachers daraufhin
zu studieren, ob sie an sich Einwirkungen des Berliner
Gelehrten erfahren, sind tatsächlich berechtigt und lebhaft
anzuerkennen. Indessen ist nun vor Avenigen Monaten aus der

') Wehrung, G., Die philosophisch-theologische Methode Schleiermachers.
Göttingen 1911, S. III.

*) Werner, K., Geschichte der katholischen Theologie. München 1866.
3) Analekta zu Schleiermacher, in der „Zeitschrift für Theologie und

Kirche" 1911, S. 294 (Note).



— 61 -
Feder eines Franzosen ') eine umfangreiche Untersuchung
erschienen, die den Hauptausschnitt aus der hier in Betracht
kommenden Periode katholischerTheologiegeschichte zum Gegenstande

hat, und der wohl das Lob gebührt, dass sie die z. B.
auch von Stephan2) vermisste gründliche Behandlung der altern
Tübinger Schule bietet. Vermeils Buch verfolgt die Absicht,
überall die deutlichen Zusammenhänge aufzuzeigen, die zavì-

schen der mit Drey einsetzenden und unter Möhlers Führung
mächtig aufblühenden schAväbischen Theologie und dem Idealismus

der Romantik bestehen. Eben vermöge der Aveiten

Gesichtspunkte, unter denen es die reichen Stoffmassen darstellt,
wie vermöge einer soliden Sachkenntnis bedeutet es einen
wahrhaft erfreulichen Fortschritt in der Erforschung des zu
sehr vernachlässigten Gebiets. Dass auch in Vermeils Arbeit
ein aktuelles Interesse nicht fehlt, gibt schon der Untertitel
seines Werkes zu verstehen; der Verfasser entdeckt in der
Tübinger Theologie die Quellen des heutigen, von ihm selbst
geteilten Modernismus und zeichnet am Schlüsse seiner
Erörterungen eine Linie von der Württemberger Schule über
Newman zu Tyrrell und Loisy hin. Dagegen wird man gewiss
grundsätzlich nichts einztuvenden haben. Aber unbeschadet
aller anerkennenden Urteile muss gesagt Averden, dass Vermeil
dann und Avann leicht in Gefahr gerät, über der Freude an
aufgefundenen Analogien und Berührungspunkten feinere
gedankliche Differenzen und verschiedenartige Färbungen
einander ähnlicher Motive und Stimmungen zu übersehen.

Die vorliegende Abhandlung möchte insofern einen Beitrag
zum Verständnis der katholischen Theologie in der Epoche des
deutschen Idealismus liefern, als sie einen der hervorragendsten
Vertreter der alten Tübinger Richtung in der Auseinandersetzung

mit einem Problem begriffen zeigt, das aus der geistigen
Situation seiner Zeit erwachsen oder mindestens im Zusammenhang

der idealistischen BeAvegung deutlich spürbar geworden
ist. Staudenmaier, der geistvolle Schüler und Freund Dreys
und Möhlers, Aveist zwar in seiner Arbeit die uns geläufige

') Vermeil, Ed., Jean-Adam Möhler et l'école catholique de Tubingue
(1815 — 1840), Etude sur la théologie romantique en Wurtemberg et les

origines germaniques du modernisme. Paris 1913.

') Krüger, G., Handbuch der Kirchengeschichte, Vierter Teil. Die Neuzeit,

bearbeitet von Horst Stephan. Tübingen 1909, S. 179.



— 62 -
Formulierung des Problems nur selten und nebenbei (z. B. E2,
S. 14) auf. Allein es Aväre durchaus verkehrt, deswegen zu
glauben, dass es für sein Empfinden eigentlich nicht vorhanden
gewesen sei. Es ist schon von vornherein Avahrscheinlich, dass
ein Mann, welcher wie er mit Eifer und Liebe auf die neuen
philosophischen Tendenzen eingegangen, so dass Avirklich, wie
Werner1) urteilt, sein Gedankenleben ohne Beziehung auf die
deutsche Spekulation gar nicht zu verstehen ist, gleich den
Grossen seines Geschlechts etAvas von der Spannung gefühlt,
die ihr begriffliches Denken ZAvischen den beiden Potenzen des
Idealen und Geschichtlichen statuierte. Und diese Vermutung
Avird durch den tatsächlichen Befund gerechtfertigt. Staudenmaiers

Theologie ist weithin ein Zeugnis dafür, Avie ihr Urheber
ernstlich um eine Lösung jener Spannung sich bemüht, Avie er
bald klarer und beAvusster, bald mehr aus instinktivem
Erfassen der Schwierigkeiten heraus nach Gewinnung einer
befriedigenden Synthese ATon Idee und Geschichte ringt. Aufgabe
unserer Untersuchung soll es sein, das im Einzelnen deutlich
zu machen. Zu diesem ZAveck wird vorerst dargetan werden,
dass Staudenmaier von Anfang an dem Besondern, Positiven
ein tiefes Interesse zuwendet und bestrebt ist, den Wert des

Individuellen in vollem Umfang und ohne Restriktionen zu
betonen. Sodann Avird gezeigt werden, wie neben diesem Interesse
ein anderes, nicht minder lebendiges, am Allgemeinen, Rationalen

haftendes hergeht, das als antagonistischer Faktor natur-
gemäss die freie Entfaltung des ersten gefährden muss. Ein
drittes Kapitel soll Staudenmaiers Versuch einer eigenen Ideeulehre

behandeln und deren Kompromisscharakter nachweisen.
Im letzten Teil endlich Avird beleuchtet Averden, welche
Bedeutung die Ideenlehre für die geschichtsphilosophischen
Anschauungen, die in Staudenmaiers Systematik enthalten sind,
bekommt.

Mit der Bearbeitung unseres Themas verbindet sich nicht
die Absicht oder der Wunsch, in den Aufstellungen des schwäbischen

Theologen eine brauchbare Grundlage zu entdecken,
auf Avelcher die gegeiiAvärtige Dogmatik unmittelbar Aveiter-
bauen dürfte. Der Gegenstand entbehrt an sich der Aktualität
jedenfalls nicht. Der Einblick in Staudenmaiers Denken und

») Werner, F., a. a. O., S. 493.



— 63 —

Empfinden mag auch Kenner der heutigen römischen Systematik
zu erneuten Vergleichen zwischen Einst und Jetzt anregen und
in ihnen ernste, vielleicht wehmütige Reflexionen wecken.

I. Kapitel.
Es ist unter den zahlreichen, in der Aufklärung

wahrzunehmenden Widersprüchen einer der merkwürdigsten, dass diese

Bewegung trotz ihres kräftigen und fruchtbaren Strebens, die
menschliche Subjektivität gegenüber den sie umklammernden
traditionellen Mächten Avieder in ihre Rechte einzusetzen, doch
letzterdings kein wirkliches Verständnis für persönliche Eigenart
aufzubringen vermochte. Bei aller warmen und ehrlichen
Begeisterung für das A'on den drückenden Fesseln befreite, keck
und mutig jedes Forschungsgebiet durchstreifende, dankbar an
jeglicher Schönheit sich labende, nach Kräften glückspendende
Ich hielt sie unerschütterlich fest an der These von der einen,
überall sich selbst gleichen Vernunft und beurteilte daher die
ganze Summe individueller Züge im Wesen und Leben der
Einzelnen Avie der Völker und Epochen bestenfalls als
nebensächlich, unbedeutend, zufällig. Vor der Majestät der keinerlei
Mannigfaltigkeit fördernden Ratio musste die Geschichte mit
ihrer Fülle verschiedenster Gestalten und Erscheinungen zurücktreten.

Das Christentum wurde seines positiven Gehaltes
entleert und in „natürliche" Religion verwandelt. Es bedurfte
eines radikalen Kampfes gegen die herrschende Nivellierungs-
sucht und Abstraktionstendenz, um den Blick für das Besondere
neu zu schärfen und eine ernsthafte Würdigung und Schätzung
des Singulären, in eben solcher Ausprägung nicht mehr sich

Darbietenden, zu ermöglichen. Man darf nicht sagen, dass zu
diesem Kampfe Leibniz das Signal gab. Von vornherein lag
es nicht in dessen Art, irgendeiner geistigen Strömung schroff
entgegenzutreten ; er war eine irenische Natur. Aber indem
er den Gedanken konzipierte, dass die einzelne Monade, dem
ihr eigenen Gesichtspunkt entsprechend, das Universum spiegle,
und so ein unübersehbares Reich unendlich inhaltsvoller
Individualitäten erstehen liess, durchbrach er seinerseits die enge
und kleine Auffassungsweise der Aufklärung und wies, wiewohl
durch deren Schranken noch vielfach gehemmt, den neuen,



- 64 —

vom spätem Geschlecht tatsächlich beschrittenen Weg. Auch
Lessing kann nicht als der erste eigentliche Rufer im Streit
bezeichnet werden. Zu sehr stand er noch im Banne des

zeitgenössischen Rationalismus. Geschichtstatsaehen behielten für
ihn den Charakter des Minderwertigen. Insbesondere zu einer
religiösen Verwendung historischer Ereignisse wollte er sich
nicht verstehen. Nur absolute Vernunftwahrheiten besässen
die seinen Anforderungen genügende Dignität, und auf den
Ausbruch eines neuen, allen historischen Verknüpfungen
enthobenen, ewigen Evangeliums richtete sich seine Sehnsucht.
Und doch ist unverkennbar, wie es Lessing mehr und mehr
gelang, den innern Reichtum grosser Individualitäten zu
ermessen. Die Helden seiner reifen Dramen, jene scharfgezeichneten,

lebendigen, wahrhaft menschlichen Gestalten bekunden
hinlänglich, dass sich vor dem Auge ihres Schöpfers eine Welt
aufgetan, welche für alle verschlossen war, die von der
eigensinnigen Gleichmacherei der Aufklärung nicht loskamen. Als
machtvolle Herolde der neuen Zeit erschienen aber auf dem
Plan drei einander in mehrfacher Hinsicht verwandte und teil-
Aveise in enger Avechselseitiger Fühlung stehende Geister:
Hamann, Herder und Lavater. Namentlich in den beiden
erstgenannten erwuchs der alten Denk- und Gefühlsrichtung ein
feuriger Widerpart1). Der nordische Seher repräsentierte in
allen Stücken den vollendeten Gegensatz zur rationalistischen
Periode. Seine Sphäre war nicht das Klare, Einleuchtende,
Eindeutige ; mit magischer Gewalt zog ihn das Dunkle und
Geheimnisvolle an. Verächtlich blickte er auf die aufklärerische
Vernünftigkeit und pries als die allen Verstand weit
überragenden Kräfte des Geistes die Ahnung, den Glauben, die
unmittelbare Erfahrung. Leidenschaftlich wandte er sich dem
Besondern, Originalen, Persönlichen zu und nahm es durch
tausend Poren in sich auf. Vermöge seiner genialen Intuition
enträtselte er das Geschehen in Natur und Geschichte und zeigte
darin die göttlichen Spuren. Was in Hamanns tiefsinnigem,
grüblerisch-phantastischem Wesen gärte, das wirkte auf den
jungen Herder wie eine Erlösung. Die Seelen der beiden Männer
gingen wunderbar zusammen. Sie durften sich frei ihre
verborgensten Regungen enthüllen. Bei solch intimem Austausch

') Siehe darüber Kühnemann. E., Herder'. München 1912.



— 65 —

der Gedanken und Stimmungen erwachte und entfaltete sich
die in Herder schlummernde Fähigkeit, das Erhabene und
Gigantische, das Unvüchsige und eigentümlich Gefärbte, das Zarte
und Feine in Poesie und Wirklichkeit zu erfassen. Die
entlegensten Völker und fernsten Zeitalter wurden vor ihm lebendig.
Er belauschte sie in ihrem Treiben und entdeckte, dass auch
ihnen der Stempel des Individuellen aufgedrückt sei. Die
Einsicht der Leibnizschen Monadologie gewann über ihre Bedeutung
für das Einzelich hinaus Geltung für ganze geschichtliche
Formationen. Die Erkenntnis: „Alles ist erst positiv, ehe es
abstrakt wird"1), erhielt fundamentale Wichtigkeit. Immerhin
verleugnete selbst Herder, zumal in religiös-theologischer
Beziehung, spezifisch aufklärerische Elemente nicht völlig.
Ungleich stärker als er, band sich der Zürcher Prophet an das

genuin Christliche. Herders herrliche Gabe, im Weben der
Geschichte die grossen Zusammenhänge zu schauen, Avar ihm
freilich nicht eigen. Ihn interessierte der einzelne Mensch in seinem
Verhältnis zu Gott8). So bohrte er sich in die psychische Welt
hinein und sammelte ein reiches Material von Beobachtungen
innerer Wesensmerkmale, Avie er in seinen physiognomischen
Forschungen Messung zu Messung fügte. Selbst eine zauberische
Persönlichkeit, durchglüht vom Feuer genialer Inspiration und
überwallend im Gefühl hingebender Liebe, bot er seinen
Zeitgenossen in dithyrambischen Ergüssen die Definition des Genies
und verkündete, was den wahren Dichter mache3).

Indem er das letztere tat, versuchte er das Bild seines

grossen Freundes zu zeichnen4), welcher Avie er und Herder
mit heisser Leidenschaft die Ideale von Sturm und Drang
verfocht, aber zudem aus dem Borne schöpferischer Phantasie
Werke von unvergänglicher Schönheit und Kraft hervorquellen
liess. Goethes Gestalt schwebte ihm vor. Der Dichter des

„Götz" und des „Werther" verharrte nun allerdings nicht dauernd

') Herder, Briefe, das Studium der Theologie betreffend. 4I. Weimar
1816, S. 263.

2) Vgl. v. Schnlthess-Rechberg, G., Lavater als religiöse Persönlichkeit,
in der „Denkschrift zur hundertsten Wiederkehr seines Todestages",
herausgegeben von der Stiftung von Sclmyder von Wartensee. Zürich 1902, S. 203.

5) Vgl. Maier, H., Lavater als Philosoph und Physiognomiker, in der
genannten ..Denkschrift", S. 447 ff.

4) Maicr, H., a. a. O., S. 450.

Internat, kirolil. Zeitschrift, Heft 1, 1915. 5



— 66 —

in der Geniestimmung. Er überwand sie. Das jugendliche
Ungestüm wich der klaren, männlich festen Ruhe. Die Versenkung
in die Antike, die Beschäftigung mit Spinoza, die weitverzweigte,
rastlose Administrationstätigkeit — das alles brachte Besänftigung

ins brausende Blut. Allein davon kann nicht die Rede
sein, dass Gœthe die ursprüngliche Wertschätzung des
Individuellen jemals endgültig aufgegeben hätte. Sie erfuhr wohl
bedeutsame Modifikationen und Einschränkungen; doch sie blieb.
Für beides finden sich die Beweise im „Faust" wie insbesondere
auch im „Meister". Als Bildungsroman ging dieser in die Welt.
Die Geschichte Wilhelms ist die Geschichte seiner Bildung.
Das zentrale Interesse des Dichters haftete an der vermöge
mannigfaltigster Anregungen und Schicksale sich entwickelnden
und steigernden Individualität seines Helden. So versetzte er
ihn mitten in eine Gesellschaft von Menschen, die selbst durch
ausgeprägteste Eigenart überraschen und fesseln. Was in ihrem
Kreis sich abspielt, was hier empfunden, gedacht, getan wird,
sprengt die kleinbürgerliche Enge und die alles Ungewöhnliche
fernhaltende Schablone des Jahrhunderts. Sozusagen in jeder
Zeile des denkwürdigen Buches mussten die Leser das neue
Lebensgefühl, das den Verfasser durchströmte, wahrnehmen
und die Intensität seiner Aufgeschlossenheit für das unendlich
verschieden gestaltete Dasein spüren. Es Avar denn auch kein
Wunder, dass der „Meister" auf viele einen starken,
nachhaltigen Einfluss ausübte. Mit enthusiastischem Lobpreis nahmen
ihn jene Geister auf, welche die Führer der romantischen Schule
Avurden1). Friedrich Schlegel nannte ihn, indem er das Werk
in eine Reihe mit der französischen Revolution und Fichtes
Wissenschaftslehre stellte, eine der drei grössten Tendenzen
des Zeitalters. Tatsächlich hatte der Roman keinen geringen
Anteil an dem zunächst in Jena und Berlin zutage tretenden
mächtigen Aufstreben einer neuen, glänzenden, in vollster Aus,
Avirkung der eigenen Individualität schwelgenden Gesellschaft.
Lebendige Bildung im Sinne einer der unendlichen Fülle und
Tiefe des Gemütes Rechnung tragenden Innenkultur wurde ja
gerade unter den Romantikern zur Losung. Hier deutete man

') Vgl. zum Folgenden Hagm, R, Die romantische Schule, 1870.

Dilthey, W., Leben Schleiermachers, I. Berlin 1870. Kirn, 0., Schleiermacher
und die Romantik, in „Vorträge und Aufsätze", herausgegeben von K.
Ziegler. Leipzig 1912.



_ 67 —

Fichtes Erkenntnistheorie in charakteristischer Weise um und
rüstete mit der unerschöpflichen Produktionsmacht, die der
Philosoph der absoluten Vernunft zugewiesen, das individuelle
Ich aus. Der starke ethische Einschlag der Wissenschaftslehre
kam bei dem herrschenden ästhetischen Interesse meist nicht
gebührend zur Geltung. Die „eAvig bewegliche Tochter Jovis",
die Phantasie, war die Königin, der man huldigte. Ihr Reich
aber hatte sie in der grenzenlosen Welt des inwendigen Wesens.

„Nach innen geht der geheimnisvolle Weg. In uns oder nirgends
ist die EAvigkeit mit ihren Welten, die Vergangenheit und
Zukunft." Dieses Wort Hardenbergs lässt indessen auch deutlich
den Gegensatz erkennen, der zwischen Goethe und der Romantik
bestand. Der klassische Dichter machte den romantischen
Rückzug aus der äussern Wirklichkeit ins innere Selbst nicht
mit. Seine Konzentration auf das Subjektive schloss eine
leidenschaftliche Hingabe an das Gegenständliche niemals aus. Auf
der andern Seite ist es freilich wiederum so, dass es für das

neue Geschlecht nicht bei einer endgültigen AbAvendung von
der Welt des Objektiven blieb. Wie wäre sonst die in der
Romantik verbreitete Naturandacht möglich geworden? Wie
Aväre es eben damals zum Envachen des historischen Sinnes

gekommen Das Subjekt kehrte, wie Eucken ^ treffend sagt,
zu den Dingen zurück und teilte ihnen die vertiefte Innerlichkeit

mit, und die vom Subjekt belebte Welt wirkte wie eine
objektive Macht auf das Subjekt zurück. Was Herder begonnen,
fand eine bedeutsame Fortsetzung.

Um die Wende des Jahrhunderts erschienen in der preussischen

Hauptstadt kurz nacheinander zwei anonyme Schriften,
die keinen Augenblick darüber im Zweifel lassen konnten, dass

ihr Verfasser der romantischen Richtung zugehöre, und die doch
den Eindruck des Neuen, bisher nicht Vernommenen hervorrufen

mussten. Schleiermachers3) „Reden" (1799) und „Monologen"

(1800) traten ihren Gang in die Welt an. Als
Chariteprediger Avar der ehemalige Herrnhuter nach Berlin gekommen

') Die Lebensanschauungen der grossen Denker9. Leipzig 1911, S. 450.
*) Vgl. ausser der unter Anm. '), S. 66, bereits angeführten Literatur

Wehrnng, G., Der geschichtsphilosophische Standpunkt Schleiermachers zur
Zeit seiner Freundschaft mit dem Romantikern, Stuttgart 1907, und Slis-
kind, H., Der Einfluss Schellings auf die Entwicklung A'on Schleiermachers
System, Tübingen 1909.



— 68 —

und hatte hier ausserordentlich fruchtbare Beziehungen zum
Kreis der Romantiker angeknüpft. Einst noch halbswegs bereit,
sich mit dem Gedanken abzufinden, dass alles Besondere,
Individuelle lediglich äusserlich, zufällig sei, dass die Vernunft
uns am wenigsten individualisiere, und ihre Betrachtung uns
fast eher vom Wahn der Individualität zurückführe, hatte er
es doch immer weniger vermocht, der dringlichen Frage
auszuweichen: „Wes Ursprungs ist die Idee von einem Individuo
und worauf beruht sie?" Schon in Schlobitten Avar er
angesichts der lebendigen Persönlichkeiten des Dohnaschen Hauses
zu einer tiefern Würdigung menschlicher Eigenart vorgedrungen.
Die Berliner Jahre mit ihrer Fülle von Anregungen hatten die
Aeränderten Anschauungen völlig zur Reife gebracht. Und so

unternahm er es, mit gesammelter Energie in seinen beiden
Erstlingswerken1) die religiöse, ethische, metaphysische
Bedeutung der Individualität ins Licht zu setzen, darzutun, Avie

die Religion als Anschauung* und Gefühl des Universums ihren
Ort im innersten, geheimnisvollen Wesen des Geistes, in der
tiefen Verborgenheit des Gemütes habe, wie sie sich daher
unendlich individualisiere, wie der Inhalt der religiösen
Anschauung, die Gegenwart des Unendlichen im Endlichen, die
Individualität sei, Avie überall dem Positiven ein hoher Wert
eigne, Avie jeweils die Wirksamkeit der religiösen Heroen, der
Mittler und Stifterpersönlichkeiten in der Geschichte folgenreich
gewesen, wie jeder Mensch auf eigene Art, in einer eigenen
Mischung ihrer Elemente, die Menschheit darstellen solle, wie
er zu einem Werk der Gottheit emporgehoben werde, das einer
besondern Gestalt und Bildung sich zu erfreuen hat.

Von der eben skizzierten mächtigen, als Kampf um die

Schätzung des Individuellen verlaufenden BeAvegung sehen Avir

nun auch den jungen Staudenmaier erfasst3). Achtzehnjährig

') Ich benütze die kritische Ausgabe der „Reden"1 von Otto, F.,
Göttingen 1906, und diejenige der „Monologen"1 von Schiele, lt., Leipzig 1902.

Da indessen Staudenmaier je die dritte Auflage der beiden Werke vorlag,
kommen für uns im folgenden die „Reden0 und „Monologen" in ihrer
letzten Fassung in Betracht. Ich zitiere also von nun an die erstem nach
der 4. (gegenüber der 3., nicht mehr veränderten) bei Reimer-Berlin
erschienenen Auflage A-on 1831 ; die Änderungen der Monologen-Ausgabe von
1822 (wie übrigens auch derjenigen von 1810) finde ich im Apparat bei
Schiele.

3) Vgl. zum Biographischen Lauchert.



— 69 —

trat er 1818 ins Obergymnasium zu Ellwangen ein und besuchte
diese Anstalt bis 1822; w*ährend der Dauer von acht Semestern
studierte er sodann an der Tübinger katholisch theologischen
Fakultät, Aveilte ein Jahr lang als Priesteramtskandidat im
Seminar zu Rottenburg und Avar seit 1827 in der Seelsorge tätig,
bis er im Herbst 1828 als Repetent ans Wilhelmstift in
Tübingen berufen wurde. Dieses Jahrzehnt vom Beginn seiner

Ellwanger Gymnasialzeit bis zum Abschluss des kurzen Vika-
riats bedeutete für ihn die Periode der eigentlichen Bildung.
In dieser Zeit öffnete sich seinem Blick auch mehr und mehr
die geistig so ungemein angeregte Welt, in die er hineingeboren
Avar. In diesen Jahren entstanden und formten sich seine
Gedanken über Wesen und Wert der Individualität. Schon in
Ellwangen las er sich mit steigender Lust und Liebe in die
Gcethesche Dichtung hinein und legte damit den Grund zu seinem

spätem schönen und tiefen Urteil über die geistesgeschichtliche
Bedeutung des grossen Weimarers, das er z. B. im Todesjahr
Goethes also formuliert: „Da stand endlich nach langen, dürren
Versuchen unser Goethe auf und brachte Leben in die Kunst.
Das ist überhaupt Gcethes unsterbliches Verdienst, Leben und
lebendige Bildung in die deutsche Wissenschaft gebracht zu
haben. Wie er eine neue Naturwissenschaft durch seine
Metamorphosen der Pflanzen begründete, so begründete er auch eine
neue Philosophie, und wir dürfen sagen, auch eine neue Theologie,

durch seine Gesamttätigkeit von Anfang bis jetzt1)
Goethe selbst war der allgewaltige Geist, den er uns in seinem
unsterblichen Gedichte vorführt, das keine andere Nation
aufzuweisen hat. In dieser Überfülle von Kraft musste der Geist
auftreten, wenn der starre Tod der Wissenschaft überwunden
Averden sollte." (Andenken an Friedrich von Schlegel. Th Q
1832, 616.) Auch der Jüngling mochte sich zwar wohl nicht
verhehlen, „dass der Geist, der in Goethes Werken weht, der
christliche gerade nicht sei" (619), dass das neu entzündete
Leben noch nicht als das wahre dürfe bezeichnet werden (650) ;

aber er schätzte es jedenfalls freudig und dankbar, dass der
Dichter überhaupt zuerst auf das Leben hingewiesen, aus dem
fortan alles begriffen und erkannt werden sollte (619 f.). Jetzt

') Dieses „bis jetzt" legt die Vermutung nahe, dass der Aufsatz, der
zwar einige Monate nach Gœthes Tod — der Dichter starb am 22. März —

erschienen ist, doch noch zu dessen Lebzeiten geschrieben worden.



— 70

war man doch aus der vom Leben abgewandten, öden, kalten
Schattenwelt des Rationalismus gerettet. Man sah Fülle und
Mannigfaltigkeit vor sich ausgebreitet, wo ehedem Armut und
Einförmigkeit geherrscht. Starke Antriebe zu scharfer
Beobachtung und umfassender Würdigung charakteristischer Erscheinungen,

welche für die Augen der Aufklärer verborgen blieben,
empfing Staudenmaier im fernem sicherlich auch von Baader,
mit dessen aphorismenartigen Abhandlungen er sich, soweit sie
damals bereits vorhanden waren, ebenfalls Avährend seiner
Gymnasialzeit beschäftigte. Hier fand er u. a. energische
Ansätze einer religiös fundamentierten Theorie des Erkennens und
ein entschiedenes Hervorkehren des im Denkakt sich geltend
machenden Aff'ektmoments ¦). Baader unternahm es, was eine
gegenüber den tiefsten Eigentümlichkeiten des geistigen Lebens
verständnislose Zeit auseinandergerissen, wiederum fest
zusammenzufügen. Durch die Lektüre der Schriften des Münchner
Philosophen kam der junge Student in Berührung mit der
romantischen Strömung. Doch keineswegs allein auf diese Weise.
Er lernte die literarische Produktion Friedrich Schlegels kennen

und begeisterte sich für Jean Paul und Novalis.
Insbesondere zu des letztern poetischen Werken fühlte er sich mächtig
hingezogen. Ihn nannte er den „unsterblichen", „in dem so rein
und klar das Heilige sich spiegelte, dem liebreicher als Millionen
andern die Natur sich aufschloss", aus dem innige Wärme
strömte. (Lauchert, 493.) Tatsächlich Avar Novalis' Bild Avie kaum
ein zweites geeignet, in ihm Sinn für die Individualität nach
ihrer zarten, gemütvollen Seite zu Avecken. Und neben
Philosophie und Dichtung steigerte endlich sein Interesse am Beson-
dern die Geschichte, die er in der grosszügigen Darstellung
Johannes von Müllers auf sich wirken liess. Mit wahrer Leidenschaft

versenkte er sich in die Arbeit des genialen, von ihm
schwärmerisch verehrten Historikers und horchte gespannt in
die Welt des Vergangenen hinein.

Die Tübinger Jahre brachten die bedeutsamen Keime auß
der Ellwanger Zeit zur Entfaltung. Staudenmaier verband mit
den theologischen weitere intensive philosophische Studien und
vertiefte seine Kenntnis der poetischen Literatur. Sein histo-

l) Vgl. z. B. die erstmalig 1809 gedruckten „Fragmente zu einer Theorie
des Erkennens", S. W., Leipzig 1851 ff., I, 49 ff.



— 71 —

risches Talent betätigte und förderte er, indem er eine von der
juristischen Fakultät gestellte Preisfrage aus der Geschichte der
kirchlichen Verfassung beantwortete*). Ob Schleiermacher
bereits in seinen Gesichtskreis trat? Dass der Schüler Dreys
in den enzyklopädischen und dogmatischen Vorlesungen von
dem Verfasser der „Kurzen Darstellung des theologischen
Studiums" und der „Glaubenslehre"- hörte, ist sehr Avahrsch ein lieh.
Allein für uns kommt hier lediglich in Betracht, ob er schon
auf der Universität mit dem Schleiermacher der „Reden" und
„Monologen" bekannt geworden. Diese Frage muss offen bleiben.
Die vorliegenden Dokumente gestatten nicht, darüber etwas
Sicheres auszumachen. Denkbar wäre es, dass er damals die
beiden Erstlingswerke des Berliner Theologen, die wenige Jahre
vorher (1821 und 1822) zum dritten Male in die Welt gegangen
Avaren, in sich aufgenommen hätte. So gut wie gewiss dürfte
indessen sein, dass ihm noch vor 1828, d. h. zur Zeit der
Konzeption des P Gg, mindestens die „Reden" vertraut waren. Nicht
nur enthält der auch nach Lauchert jedenfalls schon in der
ersten Niederschrift sich findende Schlussabschnitt des Buches
(S. 218 ff.) einen HüiAveis auf dieselben (S. 224), sondern er
erinnert überhaupt wie manche Teile der Abhandlung durch den
blossen Ton und Stil deutlich an die Schleiermachersche
Rhetorik. Die von Staudenmaier nachmals in der grossen Rezension

der Schleiermacherschen Glaubenslehre3 (Th Q 1833, 299)
mit Beifall zitierte Stelle aus der vierten Rede, wo verlautet,
dass es sich gebühre, auf das Höchste, was die Sprache erreichen

kann, auch die ganze Fülle und Pracht der menschlichen
Rede zu verwenden, dass es unmöglich sei, ohne Dichtkunst
Religion anders auszusprechen und mitzuteilen als rednerisch,
in aller Kraft und Kunst der Sprache, mochte dem jugendlichen,
in heiliger Ergriffenheit ans Herz der Freunde sich Avendenden

(P Gg, 218) Schriftsteller vorschweben und ihn aneifern, seine
Ausdrucksweise mehr oder weniger auf den Ton der „Reden"
zu stimmen. (Vgl. P Gg, 109.) Aber auch die übrigen, in der
Buchausgabe von 1835 vorkommenden Hinweise auf das Werk

') Die Aufgabe lautete: „Quid auctoritatis quidque iuris fuerit princi-
pibus christianis circa episcoporum electionem a Constantino Magno ad
hodierna usque tempora?" Staudenmaier arbeitete die preisgekrönte
Abhandlung während seiner Repetentenzeit um und gab sie 1830 als „Geschichte
der Bischofswahlen" in Buchform heraus. S. die Vorrede.



— 72 —

„über die Religion" (P Gg, 87, 142—144, 149) werden, obwohl
sie alle Zusammenhängen angehören, die in der Fassung der
Th Q, fehlen, nicht erst aus der Giessener Zeit stammen. Sie
waren höchst Avahrscheinlich schon in der ersten (unverkürzten)
Niederschrift zu lesen, der gegenüber die spätere Gestalt der
Arbeit nach Staudenmaiers eigenem Zeugnis (P Gg, IX f.)
keinerlei wesentliche Änderungen zeigte. Eine direkte
Heranziehung der „Monologen" sucht man vergebens. Und doch glaube
ich auf Grund von hier und dort zu bemerkenden unverkennbaren

Anklängen an diesen Hochgesang eines der Kraft und
Herrlichkeit geistiger Individualitäten lebendig sich bewussten
Gemütes annehmen zu dürfen, dass dem im Rottenburger
Seminar über das Individualitätsproblem nachsinnenden
Priesteramtskandidaten auch die Gedanken von Schleiermachers zweiter
Schrift gegenwärtig gewesen seien.

Es trat also, wenn Adelleicht noch nicht in Tübingen, so
doch unmittelbar nach den Universitätsjahren der Romantiker
Schleiermacher in Staudenmaiers Gesichtskreis1) und fesselte
ihn durch die Originalität seines Geistes und sein tiefes Gemüt
(Th Q, 1833, 297), so dass der katholische Theologe in ihm einen
jener Genien beAvunderte, die nach Art der vom Verfasser der
„Reden" selbst geschilderten „Mittler" in ihrem Kreise auf die
Menschheit immer einen so wichtigen Einfluss ausüben, altes
Leben zerstören und neues herbeiführen (ibid.), und ihn wegen
seiner ausserordentlichen Fähigkeit, auf ungemein feine und
scharfe Weise die zartesten und tiefsten Verhältnisse und
Berührungspunkte des Lebens aufzufinden, sehr lieb gewann (Th Q
1833, 307). Nicht so früh wurde Staudenmaier mit Leibniz, dem

„Gründer des Systems der Individualität und der Persönlichkeit"

(P Gg, 150) bekannt. Die Abhandlung über den Pragmatismus

der Geistesgaben entstand ohne jede Beziehung zu dessen
Monadenlehre. Es gereichte ihrem Urheber zur überraschenden

') Ein Argument für die Behauptung von Staudenmaiers Bekanntschaft
mit den „Reden" in der angegebenen Zeit darf vielleicht auch in seinen ca.
1826—1828 aufgezeichneten Reflexionen über „Christentum und christliche
Weltansicht" (Lauchert, 490 ff.) gefunden werden. Hier steht nach einem
Zitat aus Novalis das bereits oben angeführte Urteil über diesen Romantiker.

Der ganze Passus (a. a. 0. 493) aber scheint in formeller, teilweise
auch in sachlicher Hinsicht an die Stelle aus der zweiten Rede zu erinnern,
welche den berühmten Hinweis auf Spinoza und Novalis enthält („Reden" 4,48).



— 73 —

Freude, später anlässlich eindringender Leibnizstudien die
Entdeckung zu machen, dass manche der von ihm entwickelten
Anschauungen Ähnlichkeit mit Leibnizschen Gedanken besässen
(P Gg, 15 f.; Sc E, 15 f.). — Was der Student in emsiger Lektüre

an Anregung und Belehrung auf sich einströmen liess, das
Avurde zweifellos noch glücklich ergänzt durch seinen Verkehr
mit so prächtigen Charakteren, wie sie ihm in den Gestalten
seiner theologischen Meister begegneten. In Drey, Hirscher,
Möhler hatte der für ausgeprägte Individualitäten sich
begeisternde Jüngling Männer von kräftiger, edelster Eigenart vor
Augen. Er spürte in ihrer Nähe insbesondere auch die Wärme
priesterlicher Gesinnung, also gerade die Seite menschlicher
Begabung, die er, selbst auf priesterliches Wirken sich
vorbereitend, bei seinen Betrachtungen über die Individualität zum
Ausgangspunkt machte (P Gg, VI).

Wir treten an Staudenmaiers Individualitätslehre selbst
heran. Wir fragen: Wie beantwortet der junge Denker das ihn
beschäftigende Rätsel, das einst den jugendlichen Schleiermacher
gequält *) : „Wes Ursprungs ist die Idee von einem Individuo
und Avorauf beruht sie?"? Wie umschreibt er das Wesen der
Individualität? Weiter: Worin sieht er ihre Erscheinungen?
Dann aber: Was empfiehlt er als rechte Art der Bildung zur
Individualität?

Mit Nachdruck betont Staudenmaier den unsinnlichen
Charakter der Individualität. Sie bricht sich wohl oftmals am
Sinnlichen, um zur Selbstkenntnis zu gelangen; allein sie stellt sich
als etAvas wahrhaft Geistiges dar. Noch mehr. Wer nach ihrem
Ursprung forscht, kann die Entdeckung machen, dass sie auf
etwas Heiliges hindeutet (P Gg, 19). Sie ist ein Werk des
göttlichen Geistes. Wenn der Apostel (1. Kor. 12, 4 ff.) der mancherlei
Gaben, Ämter und Kräfte gedenkt, die von dem einen Schöpfer
und Spender herkommen, so redet er ja von der Individualität
und bezeichnet sie eben als etAvas GottgeAvolltes und darum
schlechthin Erhabenes. „Gabe, Beruf und Kraft sind
miteinander in demjenigen von Gott selbst verliehen und
angekündigt, was wir Individualität nennen" (VI). Das Individuum
erscheint sowohl der Gabe als dem Berufe nach als „eine
eigentümliche, aus dem Geiste Gottes fliessende Kraft, eine be-

]) Vgl. Dilthey, a. a. O., S. 151.



_ 74 —

sondere Offenbarung des göttlichen Wesens, ein eigentümlicher
Strahl des göttlichen Lichtes" (19). Es entsteht dui*ch Zerspal-
tung der einen Idee des menschlichen Wesens. Diese Teilung
aber nimmt der ewige Herr selbst vor. Er teilt die Weltrollen
aus. Und jedes Individuum erhält „einen besondern Anteil am
göttlichen Leben, welches ja in allen offenbar werden soll in
seiner unendlichen Fülle und in seinem unermesslichen Reichtum"

(ibid.). Das Individuum wird „zur wirklichen Erscheinung
Gottes in der Welt und unter den Menschen" (20)J). Zwischen
ihm und dem heiligen Geist besteht eine dem Verhältnis von
Radius und Kreiszentrum analoge Beziehung (18 f.). Wie der
Radius, vom Mittelpunkt aus in einer eigenen, von den übrigen
Radien divergierenden Richtung der Peripherie zustrebend und
ins Zentrum Avieder zurückkehrend, auf diesem ewig steht und
ruht, so gründet sich das Individuum im göttlichen Pneuma,
besitzt hier seinen Ursprung und verfolgt von hier aus
eine besondere, ihm allein gewiesene, prädestinierte Direktion.
Das Wesen der Individualität ist ein von Gott gegebenes. Der
Mensch kann es sich nicht selbst verleihen (20). „Er kann
es nicht einmal Avagen wollen, jenes Wesen sich zu erdenken,
es durch Denken zu erzeugen; auch können es ihm andere
nicht geben" (ibid.)1). Als das Ursprünglichste (147), in der

') Hier lehnt sich Staudenmaier an Fichte an. In der neunten
Vorlesung- seiner „Anweisung- zum seligen Leben" (vgl. die Ausg'abe von
Heinr. Scholz, Deutsche Bibliothek) redet der Philosoph davon, dass das
sittliche Individuum einen „eigentümlichen Anteil am übersinnlichen Sein",
am „göttlichen Leben" besitzt (S. 151 ; 150), dass es „die unmittelbare
Erscheinung Gottes ist" (155), dass „diesen seinen eigentümlichen Anteil am
übersinnlichen Sein nun keiner sich erdenken oder aus einer andern
Wahrheit durch Schlüsse ableiten, oder von einem andern Individuum sich
bekanntmachen lassen" kann, „indem dieser Anteil durchaus keinem
andern Individuum bekannt zu sein vermag", dass er vielmehr „ihn unmittelbar

in sich selber finden" muss (151 f.). Ob Staudenmaiers Beschäftigung
mit Fichte bereits in die Zeit der ersten Niederschrift des P Gg fällt, muss
dahing-estellt bleiben. Ich möchte es nicht für wahrscheinlich halten. Seine

Schätzung des „kräftigen Geistes" gibt er in seiner Schleiermacher-Rezension

zu erkennen, wo er sagt: „In der Entwicklung der deutschen
Philosophie hat auch dieses System vom Ich und seiner unendlichen Tätigkeit
seine grosse Bedeutung, und es ist gerade Fichte, der noch am wenigsten
allseitig gewürdigt ist. Auch das, was Schleiermacher in den Monologen
und selbst in den Reden über Religion, über die Individualität und ihr
Verhältnis zur Menschheit vorbringt, erinnert sehr an Fichte, namentlich an



- 75 —

überirdischen Region Wurzelnde, trägt die IndiAddualität auch
den Charakter der Unzerstörbarkeit. Wir haben in ihr nicht
ein flüchtiges Phänomen vor Augen, das früher oder später
erlischt; sie ist vielmehr das Unvertilgbarste (147). Der
Persönlichkeit, der vollendeten Individualität, eignet Unsterblichkeit
(164). „Einmal von Gott ins Dasein gerufen, bleibt die Person
in Ewigkeit" (17). Eingegangen in die Herrlichkeit der
jenseitigen Welt, fährt sie fort, in ihrer Weise an sich das Göttliche

zu offenbaren, wie sie es im Leben hienieden begonnen
(149). So zeigen sich selbst im Verklärungszustande noch
Verschiedenheiten. Ein jedes der heimgekehrten Kinder „tritt vor
den Ewigen hin als besonderer Strahl seiner Offenbarung. Die
Verschiedenheit, in der sie erscheinen, ist nun der besondere
Blick des Göttlichen aus ihnen, das Leuchten des ewigen Vaters
in ihrem Wesen" (150). Über das Sterben des Leibes hinaus
bleibt die Individualität. Denn in ihr manifestiert sich die Energie
des heiligen Geistes. Sollte man es im Blick auf diese
Tatsache noch überraschend finden, dass die Individualität nicht
vom Geheimnis zu lösen ist? Das Unendliche greift ins
Endliche hinein Zwar muss die göttliche Wirksamkeit nicht so

gedacht werden, dass sie in das innere Leben des Menschen
einen Riss brächte, „als etwas von der menschlichen Natur
und ihren Kräften Abgesondertes und Nebenhergehendes"
erschiene und im Bewmsstsein zwei Reihen von einander
gleichlaufenden geistigen Tätigkeiten bedingte; „dadurch würde der
Zusammenhang unseres Daseins zerstört, und das reine, klare
Selbstbewusstsein, das nur in seiner Einheit ein solches sein

kann, aufgehoben10 (10). „Der heilige Geist hebt die urspriing-

die schon im Jahre 1794 herausgegebenen Vorlesungen über die Bestimmung
des Gelehrten, von welchen als Fortsetzung anzusehen ist die Schrift über
das Wesen des Gelehrten (1806). Auch seine Anweisung sum seligen Leben
oder die Religionslehre gehört hierher, besonders die neunte Vorlesung"
(Th Q 1833, 306 f.). Immerhin ist zu bemerken, dass es in den Vorlesungen
über „die Bestimmung des Gelehrten" heisst: „Könnten alle Menschen
vollkommen werden, könnten sie ihr höchstes und letztes Ziel erreichen, so

wären sie alle einander völlig gleich" (Reclam S. 24), und dass in denjenigen
über „das Wesen des Gelehrten" Fichte einmal betont: „Die Idee ist nicht
ein individueller Zierat, da das Individuum als solches überhaupt nicht in
der Idee liegt, sondern sie strebt auszuströmen in das ganze
Menschengeschlecht" (Reclam S. 92). Vgl. in der Scholzschen Ausgabe der
„Anweisung" Anm. 34 (S. 212 f.).



- - 76

liehen Tätigkeiten des Geistes nicht auf, setzt auch keine
anderen an ihre Stelle; sondern seine Einwirkung besteht darin,
dass er die ursprünglichen Tätigkeiten durchdringt, sie in sich
aufnimmt und göttlich erhöht, durch welche Erhöhung sie über
ihren gewöhnlichen Zustand weit emporgetragen werden ; denn
im Menschlichen wohnt und lebt nun Göttliches, und der Mensch,
infolge dieser Durchdringung, wirkt nun zwar immer noch auf
menschliehe Art, aber mit göttlich erhöhter Kraft und Tätigkeit"

(ibid.). Die Wirksamkeit des Geistes — nach ihrer hohen
und unveränderlichen Seite — „ist die übersinnliche geistige
Belebung, die Weihe und Heiligung aller Seelenkräfte des
Menschen" (7). Jene besondere Gabe und Kraft, an der die
Individualität haftet, steht mit den andern geistigen Vermögen in
Beziehung. „Sie bildet zum gesamten geistigen Systeme, Avie

im Reiche der Töne es geschieht, den gemeinsamen Grundton"
(21). Sie macht sich die übrigen Kräfte dienend und führt den

Zug. Das Hineingreifen des Unendlichen ins Endliche geschieht
also keineswegs in tumultuarisch-mirakelhafter Art; der
Vorgang ist ein organischer und tendiert auf Harmonie (7 f., 22).
Aber damit ist das GeheimnisArolle aus der Individualität nicht
verbannt. Diese bleibt „das Innerste, Zarteste und Heimlichste
im Menschen" (147). Immer Avieder erweist sich die
Persönlichkeit mit ihrem unerschöpflichen innern Reichtum als etwas
„Unbekanntes, Undurchdringliches, Anonymes" (165). Novalis
hat recht, wenn er sagt, dass etwas Persönliches sich nicht
bestimmt abfragen lässt (166). Individuum est ineffabile'). Die

grosse individuelle Tat des freien Geistes zeigt uns sehr oft
etwas auf, „was wir nicht leicht unter Begriffe bringen können."
„Die Taten der Liebe, der Aufopferung, der Frömmigkeit, der
Religion haben etwas, was wir nicht auflösen können in die

gewöhnlichen Begriffe von Pflicht und dergleichen" (ibid). Im
Individuellen offenbart sich letzterdings — Staudenmaier steht
hart davor, es auszusprechen — etv*vas Irrationales.

Es musste nach all dem ein Avunderbarer Reiz darin liegen,
das Wesen dieses Individuellen durch alle seine Erscheinungen
hindurch zu verfolgen. Der jugendliche Denker fühlt sich

„mächtig gedrungen", die Gesamtheit der Individualitäten „zu

') Gœthe an Lavater (Briefe, herausgegeben von H. Hirzel, Leipzig
1833, S. 104).



_ ii —

schauen und schauend darzustellen, sowie das ganze reiche
Leben der durch den heiligen Geist Begabten, Berufenen und
mit herrlichen Kräften Ausgerüsteten" (23). Aber dieses Leben

vermag ein menschliches Auge nicht zu übersehen. In der

ganzen Kirche ist ja kein Unbegabter; der göttliche Geist
erfüllt und durchströmt alle ihre Glieder; „in jedem wohnet die
heilige, ewigschaffende Urkraft" (132). Sich selbst in die nötigen
Schranken zurückweisend, soll das Wissen damit sich begnügen,
jene Offenbarungen des Geistes zu betrachten, „um die sich
in der Erfahrung, die wir zu machen imstande sind, das Leben
der Individuen selbst Avieder als um seine Axe dreht" (23).

„Diese Offenbarungen sind nach reiner Wahrnehmung des Lebens
Wissenschaft, Recht, Kunst und Priestertum" (ibid.). Wo man
den Trieb nach wahrer Erkenntnis Avirksam Averden lässt, wo
man um Herstellung und Erhaltung staatlicher Ordnung sich
bemüht, wo man im Dienste schöpferischer Phantasie das Schöne

gestaltet, wo man von dem göttlichen Herrn Sendung und Auftrag

entgegennimmt, unablässig an der Ausbreitung des
himmlischen Reiches auf Erden zu arbeiten, und dieser Sendung sich

würdig zu erzeigen strebt, da ist Individuelles zu finden. Jeder
Forscher, Staatsmann, Künstler und Pidester unterscheidet sich
natürlich wieder von den übrigen Fachgenossen infolge einer
bestimmten Modifikation der ihm mit ihnen gemeinsamen Gabe.
Dadurch kommt es eben zu der unermesslichen, nicht
auszudenkenden Fülle geistiger Besonderheiten. Aber schon die
Vertreter desselben Berufes repräsentieren zusammen eine
ausgeprägte Individualität und heben sich von den andern Gruppen
der durch gleiche Interessen und Tätigkeit zusammengehörenden
Persönlichkeiten scharf ab. Und so ergibt sich bereits für den,
der den Blick bloss erst auf solche Kollektivindividualitäten
richtet, ein sehr eindrucksvolles Bild von der bunten
Mannigfaltigkeit des vom Geist durchwalteten Daseins. Er sieht
Menschen, die zum Denken besonders organisiert sind, Gott seine
Gedanken nachdenken und, sich in sie hineinlebend, ein
göttliches Leben leben (111), die nach dem erhabenen Beispiel des

Grössten unter den Philosophen unaufhaltsam nach dem Urwesen
vorstreben und es in seiner ewigen, durch Entstehen und
Vergehen der Dinge nicht berührten Umvandelbarkeit zu enthüllen
suchen (112 f.), Gelehrte, die Avie Johannes von Müller in dem

von Christus ausstrahlenden Licht die Weltgeschichte zu be-



- 78 —

greifen und zu deuten vermögen (114 f.); er gewahrt Männer,
die berufen sind, Recht und Gerechtigkeit herrschen zu lassen
und das Ideal des Staates mit seinem höchsten Zweck der
Humanität kräftig zu realisieren, die in göttlicher Vollmacht
Gesetze schaffen und das Amt der Regenten zur Vollbringung
eines göttlichen Werkes ausüben (116 f.); er erblickt jene „glücklich

Geborenen, die von selbst und ohne Mühe das Göttliche
schauen, mit der Anschauung aber auch das Vermögen empfangen
haben, es äusserlich auszusprechen und darzustellen, die Künstler,
die, aus dunkler, unabAvendbarer Notwendigkeit heraus
produzierend, im Endlichen das Unendliche aufleuchten lassen (118 ff.);
er hat Gestalten vor Augen, in denen „hoher Ernst, tiefe
Ehrfurcht vor dem Heiligen, geheimnisvolle Ahnungen und Be-
Avegungen, lebendiger, kindlicher Glaube, flammende Liebe,
Gebet und Begeisterung, plötzliches Stillstehen, Versunkenheit
in sich selber und ernstes Nachsinnen oft mitten unter heitern
Freunden der Jugend" die Weissagungen des in ihrem Geiste
aufdämmernden göttlichen Amtes geAvesen, und die nun kraft
himmlischer Gnade die seltsamsten Verhältnisse und Beziehungen
des Lebens entwirren und den Gläubigen klarmachen, sich
selbst als Träger der heiligsten Funktionen der Kirche
begreifen und — echte Priester und Mittler — darauf bedacht
sind, „dass durch ein eAviges Lautwerden und eine ewige Feier
heiliger Mysterien das Mittleramt Jesu Christi, dadurch aber
die Verklärung ins Bild des Erlösers an den Gläubigen
vollzogen werde" (123 ff., 148 f.). Die genannten Offenbarungen
des Geistes sind indessen nicht die einzigen. Gaben, Kräfte
und Ämter — und damit Individualitäten — treten uns weiterhin

entgegen, wenn wir uns dem „untern Gebiet des Lebens"
zuwenden (23). Diese letztern Erscheinungen können, gegen
jene gehalten, als „die kleinern" (ibid.) bezeichnet werden,
obwohl es, da „unter den Geistesgaben und Kräften kein wesentlicher

Unterschied gesetzt" ist (133), — prinzipiell gesprochen —
nicht angeht, die Individualitäten im Sinne einer staffelnden
Wertung zu beurteilen. Menschen, die — rein äusserlich
genommen (133) — der „untern Klasse" angehören, sind unter
Umständen so gut wie irgend jemand auf der Welt Zeugen des

in ihnen w*ohnenden göttlichen Lebensprinzips. Da erweist sich
der schlichte Handwerker in geAvissem Sinn als ein Künstler
und strebt bei der Gestaltung seiner Produkte stetsfort zur



— 79 —

Schönheit der Form empor. Da gibt der Landmann die Würde
und Bedeutung seines Standes deutlich zu erkennen, indem er
die heilige Natur, die er anbaut, mit der er umgeht, versteht
und liebt, wie mancher Naturforscher sie nicht versteht und
liebt, dem „aus Mangel an Einfalt das tiefere Eindringen in
ihr inneres Dasein und Leben unmöglich Avird" (127 ff.).

Pneumatischen Charakters ist die Individualität, und wo
immer man Geistbegabten begegnet, da hat man ihre
Erscheinungen vor sich. So stellt sich uns bis jetzt Staudenmaiers
Gedankengang dar. Indessen an eine ungestörte Kontinuität
dieser Betrachtungsweise, wie man sie nach unserer Skizze
wohl vermuten möchte, darf nun doch nicht gedacht werden.
EtAvas Unsicheres und Schwankendes kommt in die Ausführungen
über den Pragmatismus der Geistesgaben schon insofern hinein,
als der Begriff des Individuellen trotz der nachdrücklichen
Behauptung von dessen unsinnlicher Beschaffenheit (19) nicht
ausschliesslich zur Bezeichnung rein geistiger Phänomene verwendet
wird. So redet Staudenmaier einmal davon, dass, Avie „in den
verschiedenen und stets bedeutungsvollem Formen und Gestalten
der Natur ein stetes Aufsteigen zur menschlichen Gestalt
wahrgenommen" Averde, ebenso auch „ein Aufsteigen immer
bedeutungsvoller werdender Individuen" zur Persönlichkeit sichtbar
sei, „obschon sie diese nicht erreichen, jedoch immer näher
kommen, da ja auch die heilige Schrift auf eine kommende
Zeit hinweist, in welcher die Natur, befreit von ihrem falschen
Sein, in den Zustand der Freiheit der Kinder Gottes versetzt
wird" (163 f.). Die Temperamente und Geschlechter werden
bald als Individualitäten behandelt (VII) und mit dem
Eigentümlichen des Nationallebens zusammengestellt (103), welches
dadurch wirklich wird, dass in dem einen Volk „ein tieferes
Wesen, in dem andern ein höherer Ernst, in diesem der Sinn
für Wissenschaft, in jenem der Sinn für Kunst u. s. f. hervortritt",

„dass hier mehr die Vernunft, dort mehr der Verstand"
sich bekundet, das eine Mal die Phantasie, das andere Mal der
Wille auf besondere Weise erscheint, dass jedenfalls immer
„eine Avesentliche Seite, eine ewige Kraft des allgemeinen
Menschengeistes" sich offenbart (45), — bald wieder als
„Verhältnisse" bezeichnet, die nur „in gewissem Verstände
Individualitäten bilden helfen", „nichts schlechthin oder rein Geistiges"
repräsentieren, wohl aber am Geistigen sind, tief in dasselbe



— 80 —

einranken und es „mannigfaltig auf eine entschiedene, wennschon

verborgene, feine Weise" bestimmen, „ohne dass der
Mensch es hindern kann, Aveil er diesen Einfluss oft am Avenigsten
auf sich ausüben sieht", die „so in der Mitte zwischen dem

Physischen und Psychischen" liegen, „dass sie dem letztern mehr
angehören" (23 f.). Eine Aveitere Unstimmigkeit macht sich dann
aber bemerkbar, Avenn man die obigen Darlegungen über Wesen
und Erscheinungsweisen der Individualität mit jenen Erörterungen
des Buches vergleicht, die das Individuelle in den „natürlichen"
Gaben und Kräften Avurzeln lassen und es somit auch dort
hervortreten sehen, wo ein Walten und Wirken des göttlichen
Geistes nicht angenommen wird. Es wäre nach Staudenmaier
ein Missverständnis, wollte man den heiligen Geist als den

„Schöpfer der unendlich vielen Eigentümlichkeiten in der
geistigen Welt" betrachten. Ursprünglich manifestiert er sich

„nicht in jenen Proprietäten" (10 f.). Die Individualitäten kommen
mit den Menschen in die Welt. „Jede Geburt ist eine neue
Schöpfung des Menschen und diese eine eigentümliche
Menschwerdung, jeder einzelne Mensch ein besonderes Menschemvesen,
das nie Avar und nie sein wird" (13). Ja, einen Anteil am
göttlichen Leben „nimmt jeder schon dadurch für sich in Anspruch,
dass er ist und in die Welt als Mensch eintritt" (19)J). Die
Völker der alten, vorchristlichen Zeit enthüllen sich als sehr
bemerkenswerte Individualitäten (46—56); einzelne derselben
haben verschiedene Kräfte des Geistes ganz besonders
herausgebildet, z. B. die Griechen den Sinn für Kunst, die Römer den
Sinn für Recht und Gerechtigkeit (103). Es ist zweifellos, dass

hier eine Auffassung von der Individualität geboten Avird, die
sich mit der früher entwickelten nicht einfach deckt. Staudenmaier

bemüht sich denn auch, einen Ausgleich zustande zu

bringen und die beiden heterogenen Betrachtungsweisen
ineinander übergehen zu lassen. Daher Avird einerseits das Ange-
Aviesensein des göttlichen Pneuma auf die psychischen Vermögen
energisch betont und der Zusammenhang zwischen „natürlicher
Gabe" und „Charisma" (11) aufgezeigt; anderseits erhält der
Satz einen starken Akzent, dass alles Wert\*olle der vom
heiligen Geist nicht durchdrungenen Individualitäten durch die

') Vgl. dazu Fichte, Anweisung, S. 150 f.: „Jeder, ohne Ausnahme,
erhält notwendig durch seinen blossen Eintritt in die Wirklichkeit seinen
Anteil an diesem übersinnlichen Sein."



— 81 —

Weihe und Verklärung dieses Geistes noch unvergleichlich
gesteigert würde. Nun ist es ja gewiss ein vollkommen richtiger
und unveräusserlicher Gedanke, dass bei der Wirksamkeit des

Geistes in uns unsere natürlichen Funktionen nicht ausgeschaltet,
sondern vielmehr ihrem ganzen Umfange nach benützt werden ;

es geht auch sicherlich nicht an, die durch die schöpferische
göttliche Kraft produzierten pura naturalia (11) als von Gott
schlechthin geschieden und einzig auf sich selbst gestellt zu
denken; endlich muss gesagt Averden, dass, sobald man den
Blick auf das Ineinander von Endlichem und Unendlichem
richtet, man es mit einem sehr realen, letzterdings begrifflich
gar nicht zu lösenden Problem zu tun hat. Aber trotz alledem
drängt sich gegenüber dem bei Staudenmaier gegebenen Befund
der Eindruck von einer nicht schon sachlich notwendigen
Diskrepanz auf. Diese Diskrepanz können wir jetzt freilich, nachdem

sie hervorgehoben Avorden, auf sich beruhen lassen. Sie

gewinnt für uns lediglich insofern Bedeutung, als sie, gleich
jener die anfangs aufgestellte Definition sprengenden Verwendung

des Individualitätsbegriffs, dafür zeugt, Avie sehr unser
Denker in seinem lebendigen Interesse an der Individualität,
nicht nur bestrebt ist, sie möglichst tief verankert zu sehen,
sondern auch darauf dringt, sie durch keinerlei Vorurteile seinem
Auge sich verdecken zu lassen, vielmehr überall wahrzunehmen,
avo immer sie sich offenbart.

Der aus dem Geiste Gottes strömende Reichtum ist nun
aber nach Staudenmaier nicht bloss gegeben, sondern auch
„aufgegeben". So darf auch die uns verliehene Individualität
keineswegs nur als Gabe, soll vielmehr nicht minder als
Aufgabe gelten (20). Es erAvächst dem Menschen die ernste Pflicht,
das ihm Geschenkte mit Liebe zu ergreifen und zur Virtuosität
zu erheben (ibid.). Sinnlos wäre es zwar, an die Möglichkeit
selbsteigenen Erzeugens der Individualität zu denken (ibid.) :

allein unsere Fähigkeit, das in uns Grundgelegte zur Entfaltung
zu bringen, steht ausser Zweifel. Es gibt eine Bildung zur
Individualität (172). Wie gestaltet sie sich Staudenmaier kennt
zwei Wege, die zur Herausbildung der Individualität führen,
die Selbstanschauung und die Betrachtung der Menschheit. Diese
beiden Wege dürfen nicht voneinander isoliert werden. Der
eine allein lässt noch nicht zum Ziel gelangen. Sie gehören
zusammen, sind Avunderbar ineinander verschlungen. — Der

Internat, kirohl. Zeitschrift, Heft 1, 1915. 6



-- 82 -
Mensch muss in sich selbst schauen, fragend an seinen eigenen
Geist herantreten (140), sich im eigenen Innern vernehmen und
verstehen, den in seinem Wesen waltenden göttlichen Geist
lebendig erfahren (3). Das erste Notwendige ist, dass wir
hinabsteigen in die Tiefen unseres Innern. „Denn nur dort zeigt
sich der Kern des Lebens" (219). Im heiligsten Funken unseres
Wesens soll das Göttliche gesucht Averden. Da gilt es, darauf
zu merken, „wie sich gestalten will das göttliche Reich"
(ibid.). Unumgängliche Bedingung* zur Entfaltung unserer
Eigentümlichkeit ist das Streben nach Licht und Klarheit über uns
selbst. Wer dafür blind ist, dass in uns das Ideal des Lebens
aufsteigen möchte wie eine heilige Göttergestalt, der verharrt
gleichsam in einem dumpfen, gehalt- und selbstlosen Geistestraum

(ibid.). Nur der, welcher den Blick in sein Inneres richtet,
erwacht zum schönen Gefühle seiner selbst (220). Für ihn ist
es dann, als sei er aus der Entfernung in einem fremden Reiche
in seine Avahre Heimat zurückgekehrt, hätte jetzt „ein eigenes
Haus und eigenen Herd und eigene Flammen, lodernd auf
demselben" (ibid). Er wird darum imstande sein, in den
hochwichtigen Augenblicken der grossen Wahlen seines Lebens auf
Gott und sich allein zu rechnen, umstrickende Bande zu lösen
und grösser zu sein als alle Rücksichten (ibid.). Er Avird auch
sein geheimnisvolles- Schicksal begreifen, das niemand ihm
deuten könnte, und darin die göttliche Sprache, das himmlische
Zeichen (Joh. 12, 27-32) erkennen (225 f.). „Kehret in euch
zurück!" (223) heisst denn die Losung für alle, die willens sind,
ihre Individualität kräftig herauszubilden. — GeAviss: „Keiner
Avolle seine Bestimmung suchen, keiner schaffen und bilden
ausser dem Heiligtum seiner Natur, avo er weder Gabe, noch
Beruf, noch Licht, noch Kraft hat. Kein menschlicher Geist,
keine Zeit, kein Schicksal, keine Schule kann Grund in ihm
legen und ihn vollenden" (2 f.). Aber all das vermag doch
anderseits, ihn zu erregen, aufmerksam auf sich selbst zu
machen (ibid.). Und nicht nur das. Wer die Welt aus den
Augen verliert, wem so alles Edle und Grosse, das in der
Menschheit sich zeigt, verborgen bleibt, der leidet in seinem
eigenen Leben Schaden, es gewinnt keinen innern, kräftigen
Zusammenhang (42 f.). Wie der Betrachtung seiner selbst, bedarf
der zur Individualität sich Entwickelnde der Anschauung des

Ganzen (104). Ja, „die erste Erweckung der eigenen Natur
kommt von aussen her durch die Gemeinschaft mit den Mit-



— 83 —

geistern.** „Die Saiten zum Tone unseres Wesens sind zwar
allein in unserem Inneren, aber lautlos, stumm und unvernom-
men. Nur die Gemeinschaft macht das eigene Innere verständlich

; nur wenn das Gemüt vom Geist des Ganzen berührt wird,
enthüllet sich das Innere wie in einem dargebotenen Spiegel
die Gestalt" (139 f.)1). Umgekehrt: „Mit dem Verschwinden
und der allmählich gänzlich hervortretenden Abwesenheit des
Bewusstseins vom Ganzen verschwindet... die Erkenntnis seiner
selbst." „Das individuelle Dasein reibt sich selbst auf, und
losgelassen von Gott und den Menschen, versinkt und geht es

unter im Abgrunde des eigenen Lebens" (141). Darum gilt es,
das Leben des Ganzen mit Begeisterung zu ergreifen (223),

„sein Herz im Herzen der Menschheit schlagen zu lassen" (105),

„sein Bewusstsein zum Bewusstsein der ganzen Menschheit zu
enveitern" (58), „zur Menschheit selbst zu werden" (105). Doch
eben hier tritt es hervor, wie die beiden Wege, die zur
Individualität führen, ineinander verschlungen sind, Avie die beiden
Anschauungen in engster Wechselwirkung stehen. Die Menschheit

findet so recht nur der, welcher bereits sich selbst gefunden.
„Ist jenes erste Erwachen durch das Ganze geschehen und
der Mensch zum Bewusstsein gekommen, so tritt das Gegenteil
ein. Um das Ganze zu verstehen, muss der Mensch in sich
selbst schauen, seinen eigenen Geist fragen, wenn er will, dass
die Geister ihm antAvorten. Und hier ist denn wiederum an
der vollkommenen Ausbildung der Individualität alles gelegen"
(140). Das Individualprinzip ist zugleich Sozialprinzip2).

„Wer sich nicht selbst anschaut, nie wird er das Ganze begreifen,
Wer nicht das Ganze gesucht, findet wohl nimmer sich selbst3)."

Zusammenfassend schreibt unser Denker am Schlüsse seines
Buches über die Individualität die Mahnung hin: „Achtet die
Selbstvollendung nach euren Gaben, Beruf und Kräften als
das Herrlichste und Höchste des Lebens, und setzet das Leben
selbst an seine Verwirklichung!" (227 f.) Arnold Gilg.

M Diese Sätze, die sich schon in der Fassung der Th Q finden,
erinnern stark an Stellen aus den „Monologen" (z. B. Ausgabe Schiele, S. 21).
Vgl. oben S. 17.

2) Vgl. Schiele, JI, S. XXVII.
3) Aus Schleiermachers zAveitem Tagebuch {Diltheg, Denkmale der

inneren Entwicklung Schleiermachers. S. 118).

(Fortsetzung folgt.)


	Idee und Geschichte in der Theologie Fr. A. Staudenmaiers

