Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 5 (1915)

Heft: 1

Artikel: Johann Michael Sailers Geistesarbeit : 1751-1832
Autor: Menn

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-403859

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-403859
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Johann Michael Sailers Geistesarbeit.
(1751—1832).

Als sympathischer und hochbedeutender Vertreter eines
Katholizismus, der Milde mit Entschiedenheit verbindet, lebt
der Professor und spitere Bischof Sailer im Andenken der
Nachwelt fort?'). Nicht gleichgtiltig in Hinsicht auf die Unter-
scheidungslehren, hatte er in Anbetracht der Zeitverhiltnisse
vorzuglich die allgemein christlichen Lehren gegeniiber einer
falschen Autklarung zu verteidigen. Auf Grund seines ireni-
schen Wesens und Wirkens koénnen ihn die heutigen Alt-
katholiken als Gesinnungsgenossen in Anspruch nehmen. Warf
man ihm zu Lebzeiten Hyperorthodoxie von der einen, und
von der anderen Seite Heterodoxie vor, so hat sich das Urteil
seitdem geklirt. Fir den nachfolgenden Uberblick iiber Sailers
schriftstellerische Tiétigkeit diirfen wir um so mehr das Inter-
esse der Leser dieser Zeitschrift voraussetzen, als alle Arbeiten
dieses einflussreichen Seelsorgers, auch die vorwiegend theore-
tisch-philosophischen, nicht nur von den Idealen religios-christ-
licher Weltanschauung getragen sind, sondern auch auf allen
Punkten deren praktische Ausgestaltung als letzten Zweck im
Auge haben. Dadurch behalten Sailers Werke einen dauernden
Wert, der tiber die Zeitanschauungen weit hinausragt.

Die im folgenden dargebotene Skizze schliesst sich an die
Gesamtausgabe der Werke Sailers an, die sein vertrauter Freund
Joseph Widmer, Domkapitular und Professor der Theologie in
Luzern, besorgte, und die in 41 Bédnden zu Sulzbach 1830-1845
erschien.

1y Uber seinen Lebenslauf vgl. insbesondere Reuschs Artikel in der
+Allgemeinen Deutschen Biographie®.



Einige Gelegenheitsschriften, durch zufillige, lingst ver-
gessene Anldsse hervorgerufen, sowie eine Anzahl Predigten
iiber alttestamentliche Texte, die ginzlich umzuarbeiten S. ver-
hindert war, sind in die Widmersche Sammlung nicht aufge-
nommen und auch in den vorliegenden Aufsétzen iibergangen.

I

Die ersten drei Binde der Gesamtausgabe enthalten die
philosophischen Prinzipien des Verfassers unter dem Titel: Ver-
nunftlehre fiir Menschen, wie sie sind, das ist: Anleitung zur Er-
kenntnis und Liebe der Wahrheit. Ein Doppeltes sagt uns schon
der Titel. Sailer schreibt nicht fiir spekulative Denker bloss oder
flir Philosophen von Profession, wie es gewohnlich geschieht,
sondern fiur das I.eben; seine Ausfiihrungen sind auf die Bediirf-
nisse der Menschen, wie sie in der Regel alle wirklich sind, be-
rechuet. Damit hiingt ein Zweites zusammen. Seine Vernunftlehre
soll nicht nur fiar den Verstand brauchbar sein, als wenn der
Wille durch Eisenwinde von ihm geschieden wiire und nicht den
geringsten Einfluss auf ihn hiitte, vielmehr bezieht sie sich auf
die ganze Menschenseele mit all thren Neigungen und Vorur-
teilen, wie sie tatsiéichlich ist, und nicht, wie sie sein sollte.

A. I. Daher wird im ersten Hauptstiick geredet von den
menschlichen Kriften, die Wahvheit zu erkennen. Als erste Er-
kenntnisquelle kommt die Erfahrang in Betracht, d. h. das Ver-
mogen, durch Empfinden und durch Dewusstsein des Empiuii-
denen etwas zu erkennen. Wird der Erfahrungsstoff durch die
dusseren Sinne gegeben, so kann sie cine dusserlich-sinnliche
Erfahrung heissen:; wird der Erfahrungsstoff durch den inneren
Sinn gegeben, d. i. wird die Vorstellung und das Bewusstsein
selbst wieder ein Gegenstand der Erkenntnis, so ist die Erfah-
rung eine innerlich-sinnliche, ein Selbstgefiihl und, wenn die Er-
kenntnis Klarer ist, ein Selbstbewusstsein. Soll eine Erfahrung
zuverliissig sein, so muss ihr 1) ein Faktum, etwas Geschehenes,
Bemerkbares. zugrunde liegen; 2) ein Faktum durch die Sinne
vorgesiellt; 3) ein Faktum so Elar vorgestellt, dass wir uns
desselben bewusst werden konnen; 4, ein Faktum, dessen wir
uns wirklich bewwsst; und 5) so helle bewusst sind, dass wir das-
selbe Faktum von den selbstgemachten oder reproduzierten Vor-
stellungen hinlanglich uanterscheiden und unter helle Begrifre
bringen kénnen.



Betont S. mit Kant die Notwendigkeit der Krfahrung fiir
unsere Erkenntnis '), so betont er abweichend von ihm die
Realitidt der Aussenwelt. Hierbei ist indessen zu bedenken, dass
auch Kant die empirische Realitiit der Dinge ausser uns nicht
bestritten hat.

Wenn nun S. das Selbstindige in den Dingen, d. h. die
Substanz, von der Erfahrung und damit von der Erkenntnis
ausschliesst, diese vielmehr nur auf die Erscheinungen be-
schriankt, so ist zu sagen, dass in der Tat nur Erscheinungen
wahrgenommen oder erfahren werden konnen, niemals aber
auch die den Erscheinungen zugrunde liegenden Substanzen.
Daraus folgt aber nicht, dass unserem FErkennen nur durch
iiussere oder innere Erfahrung ein Inhalt oder Gegenstand
vegeben werden konnte. Das Ding als solches, die den Erschei-
nungen zugrunde liegende Substanz, nimmt der Mensch freilich
nicht wahr, aber er erschliesst sie mittels eines Vernunft-
schlusses, zunéchst die Substantialitit seines Ich, seines Geistes,
dann die Substantialitit der Natur. Solche Erorterungen, die
mehr in das Gebiet der Theorie und Spekulation gehoren, lagen
indessen dem vorwiegend praktischen Zwecke Sailers fern. Fiir
ihn geniigt es, zu sagen: ,Die Dinge ausser uns sind nicht die
Vorstellungen in uns selbst; sonst wiiren sie eben deswegen
nicht Dinge ausser uns. Sie sind aber doch, und sind das, was
sie sein miissen, um uns so zu erscheinen, wie sie uns wirklich
erscheinen.®

Die Gesetze der Erfahrungskunst sind folgende: 1) beob-
achte das, was gerade du beobachten kannst: sei, was du sein
kannst und sollst; 2) sorge fiir die Gesundheit und Empfind-
samkeit der Sinnesorgane (in diesem Zusammenhang finden wir
eine eindringliche Warnung vor dem Laster der Woilust):
3) lass es nicht an zweckmissigerer Ubung deiner Sinnesorgane
fehlen (bei dieser Gelegenheit werden wir auf die Wichtigkeit
der Selbstbildung im Jinglings- und Mannesalter aufmerksam
gemacht, wiahrend fiir das Kindesalter mehr der Einfluss der
Umgebung in Betracht kommt); 4) sel aufmerksam, damit du
alles beobachten lernest, was dir Eindricke liefert.

) yDass alle unsere Erkenntnis mit der Erfahrung anfange, daran ist
gar kein Zweifel* — so beginnt die Kritik der reinen Vernunft in der
S =]
zweiten Auflage.



— 30 —

Was die Aufmerksamkeit angeht, so besteht sie in der
Unterscheidung der verschiedenen Merkmale und in ihrer Zu-
sammenfassung zu einem einheitlichen Bilde. Dem Wirken der
Aufmerksamkeit stehen zahlreiche Hindernisse entgegen, z. B.
zu lebhafte Einwirkung der Gegenstinde, unbeherrschte Leb-
haftigkeit der Sinne, Leidenschaften, Mangel an Ubung, Vor-
urteile usw. Demgegeniiber miissen die notwendigen Erforder-
nisse zur Aufmerksamkeit im Auge behalten werden. Soll alles
richtig bemerkt werden, was sich bemerken lédsst, so muss die
Aufmerksamkeit 1) durch Ubung eine Fertigkeit erhalten; 2) mit
Wahrheitsliebe und 3) mit Teilnahme des Herzens verbunden
sein (wo dein Schatz, da dein Herz!); 4) muss sie durch dic
Dienste der Einbildungskraft und des Gedéichtnisses unterstiitzt:
d) durch Lektire und Umgang mit erfahrenen Mannern ge-
starkt, 6) vom Nachdenken begleitet werden. Dazu kommt T)
die richtige Wahl des Zeitpunktes der Beobachtung, wo hin-
langliche Stille und Heiterkeit in der Seele herrschen.

Durch zweckmiissigen Gebrauch der Sinne, der Aufmerk-
samkeit und des Nachdenkens wird der Beobachtungsgeist er-
worben, d.h. die Fahigkeit, die Dinge so zu sehen, wie sie
gesehen werden koénnen, und auch das weniger Merkliche schnell
‘und richtig zu bemerken. Dessen Hauptaufgabe besteht darin,
dass er dem Mangel der Erfahrung abhilft und damit das Ir-
sinnen grundioser Theorien verhiitet. Soilche Theorien fiuhren
schliesslich zur Verwerfung aller Erfahrungen, die ihnen wider-
sprechen, d. h. der Mangel der Erfahrung raubt uns am Ende
den Glauben an die Erfahrung selbst. Zur Losung dieser Auf-
gabe bedarf es neben allseitiger und genauer Beobachtung des
Einzelnen und des Ganzen vornehmlich der Wahrheitsliebe,
sowie der Zigelung der Phantasie und des Herzens.

Am Schlusse dieses ersten Abschnittes verbreitet sich der
Autor tiber die Selbstbeobachtung, deren Zweck die Selbst-
erkenntnis ist, und zwar in praktischer Hinsicht: bin ich das,
was ich sein sollte? Eine solche Prifung unseres Herzens ist
das wiirdigste, das einfachste und zugleich schwerste Geschift
der Selbstbeobachtung. Diese aber ist nirgends heilbringender
als bei wahren Christen. Sie bewirkt 1) die Uberzeugung von
der Unfahigkeit alles Endlichen und Vergénglichen, das Herz
des Menschen zu séttigen; 2) die Uberzeugung vom Segen der
Gewissenstreue; 3) die Uberzeugung, dass wir die Schwierig-



keit, das Bose zu iiberwinden und sittlich gut zu werden, erst
durch wirkliche Versuche dazu recht kennen lernen; 4) die
Uberzeugung, dass das Leiden ein unentbehrliches und kréftiges
Mittel ist,den Menschen zur Selbsterkenntnis zu bringen: 3) end-
lich die Uberzeugung, dass die treue Befolgung dessen, was
sich in der Lehre Jesu dem Gewissen der Menschen von selbst
als wahr und gottlich zeigt (z. B. wer bittet, der empfangt),
ein eigenes, von allem Streit unabhéingiges Kriterium der Wahr-
heit und (Gottlichkeit seiner ganzen Lehre mit sich fihre.

II. Soviel tiber die eigenen sinnlichen Erfahrungen. Von einer
zweiten Wahrnehmungsweise, vom Glaubensvermdigen, handelt
der zweite Abschnitt tber die menschliche Erkenntnisfihigkeit.

Beide, die sinnliche Anschauung und der Glaube, beziehen
sich in gleicher Weise auf etwas Gegebenes, somit auf etwas,
was ausser uns ist. Beide unterscheiden sich dadurch, dass bei
der sinnlichen Erfahrung die Erkenntnis der Dinge auf sinnlicher
Wahrnehmung, die Erkenntnis der Dinge durch den Glauben
aber auf Zeugnissen beruht, Fiir deren Glaubwiirdigkeit kommen
vier Punkte in Betracht: 1) die Sache, welche bezeugt wird
(wenn es sich um eine 6ffentliche, leichtbemerkbare, auffallende
usw. Begebenheit handelt, wenn deren Held eine ausserordent-
liche Person ist); 2) die Geschichte des Zeugnisses (z. B. wenn
dem Zeugnisse, als es vorgetragen wurde, keiner widersprechen
konnte, wenn es die grossten Wirkungen hervorbrachte, wenn
die verschiedenen Zeugnisse, die miindlichen wie die schrift-
lichen, im wesentlichen tibereinstimmen usw.); 3) das Zeugnis
seibst (z. B. wenn es von mehreren Augen- und Ohrenzeugen,
umstindlich, in der Hauptsache iibereinstimmend usw. abgefasst
ist); 4) die Zeugen (z. B. wenn sie Proben ihrer Aufrichtigkeit
geben und zeigen, dass es ihnen weniger um ihre Person als
um die Wahrheit zu tun sei). Solche Zeugnisse nétigen zum
Glauben und zu dem Bekenntnis: wenn es nicht verniinftig ist,
solche Begebenheiten fir wahr zu halten, so ist es Torheit, nur
eine einzige andere Begebenheit um eines Zeugnisses willen
fir wahr zu halten.

Schon diese diirftigen Andeutungen lassen zur Gentige er-
kennen, dass der Verfasser bei seiner ganzen Abhandlung uber
die Glaubwiirdigkeit der Zeugnisse die historische Wahrheit des
Neuen Testaments im Auge hatte.



32

Das Glaubwirdige im allgemeinen und das Neue Testament
im besondern halten wir fir wahr, nicht auf Grund eigener
Erfahrung, nicht wegen der Ubereinstimmung der Zeugen oder
weil die Begebenheit an sich moglich oder wahrscheinlich wiire,
auch nicht wegen der Ubereinstimmung mit unseren philo-
sophischen Einsichten, denn in der Konformitit mit unserm
philosophischen System erblickt S. keinen Glaubensgrund (in-
dessen diirfte die Bedeutung, die S. hier der Philosophie ein-
raumt, doch zu gering veranschlagt sein), sondern deswegen,
weil die Zeugnisse, die Kennzeichen der Redlichkeit und Ein-
sicht der Zeugen, alle Umstinde der Zeugnisse und der Be-
gebenheit gerade so beschaffen sind, dass sie aut der Wage
des gesunden Verstandes gegen alle Einfalle der Zweifelei
iiberwiegend und entscheidend befunden werden.

s folgen nihere Auseinandersetzungen iiber den Wahrheits-
sinn, und wie er durch Beobachtung, Herzensreinheit, Wahrheits-
liebe, Ubung, sowie durch Lektiire geeigneter historischer Lr-
zabhlungen zu wecken, zu stirken und zu leiten sei. — Ist es
gewiss, dass, auf Grundlage des historischen Wahrheitssinnes,
der Mensch das Bediirfnis und die Fahigkeit, zu glauben, besitzt,
so miissen, besonders in Hinsicht auf die Urkunden und die
(Geschichte des Christentums, die Unterschiede zwischen Glauben,
Aberglauben und Unglauben wohl beachtet werden. Die Aus-
fahrung dariiber klingt in folgende Mahnung aus: ,Nun Jiing-
ling, wenn du stehest an den Scheidewegen des Aberglaubens,
GGlaubens und Unglaubens, blicke hinaus in die Zukunft, auf
den Tag der grossen Lrnte, und lerne den Bauer aus den
Frichten kennen. Hiite dich vor dem Aberglauben, wie vor
dem falschen Freunde; denn er verspricht Leben und Seligkeit,
und gibt Rauch und Dampf. Hiite dich vor dem Unglauben,
wie vor dem giftigen Schlangenbisse, denn sein Weg ist mit
Rosen bestreut, und am Ende wartet das Verderben dein.
Wahle, oder vielmehr, weil es doch keines Wahlens bediirfen
soll, wihle nicht, sondern geh den offenen, geraden Weg des
verniinftigen Glaubens, und blicke nicht links und nicht rechts
— bis du am Ziele bist.*

Indem S. den hier in Betracht kommenden historischen
(zlauben von jeder anderen Art des Glaubens, insbesondere von
dem sogenannten kantischen Vernunftglauben genau unter-
scheidet, beantwortet er am Schlusse dieses Abschnittes den



ey B8 e

gewohnlichen Haupteinwurf gegen den chrislichen Glauben:
,wie kann ich das glauben? Es ist ja mit meinen Empfindungen,
Einsichten, Erfahrungen, Begriffen, Systemen unvereinbar“ durch
eine Parabel. Zwei Knaben, denen bisher das elterliche Haus
und seine Umgebung die ganze Welt war, finden in der viter-
lichen Bibliothek ein Buch, das ihnen von Lédndern erzihlt, in
denen es bestiindig Sommer, von anderen, in denen es ewig
Winter ist, von Menschen, die schwarz sind und nackt einher-
gehen, von Bergen, die Feuer speien, und von vielen anderen
unerhorten Dingen. Marchen sind’s, so urteilen die Knaben.
,Wer fiihrt eine weisere Sprache — so fragt S. — diese Knaben
oder die Weisen, die die Wundergeschichten der Bibel, die
Nachrichten von hoéheren Welten und Wesen als Mirchen und
Triaume belachen und verleugnen, weil — nichts dergleichen
in ihrem Erfahrungs- und Demonstrationskreise liegt?“

ITI. Der dritte Abschnitt handelt vom ,, Vernunftvermdigen.
Ohne sich in subtile Untersuchungen und Einteilungen ein-
zulassen, versteht S. unter Vernunft oder Verstand die gesamte
Erkenntniskraft des Menschen, welche, auf Erfahrung und Glau-
ben sich stiitzend, alle wahre Erkenntnis hervorbringt. Zweck
dieser Abteilung ist es nun, zu zeigen, wie der Mensch in seinem
gegenwirtigen Zustande von Verstand und Vernunft und von
den mit ihnen zusammenhéingenden Kréiften Gebrauch zu machen
habe, um dem vollstindigen Bewusstsein der Wahrheit sich
immer mehr zu nahern.

Tatsachen des allen Menschen gemeinsamen Verstandes
(sensus communis), denen Dauer, Einférmigkeit und Allgemein-
heit eigen sind: 1) Fiirwahrhalten des Daseins der Korperwelt;
2) Erwartung ahnlicher Fille bei dhnlichen Umstinden (Natur-
vorgefiihl) ; 3) Fiurwahrhalten gewisser Zeugnisse, z. B. dass es
Stidte wie Berlin, Wien etc. gebe (Wahrheitssinn im engeren
Sinne des Wortes); 4) Gewissen oder praktische Vernunft, mo-
ralisches Gefiihl; 5) Schonheitsgefiihl, Geschmack; 6) Annahme
einiger allgemeiner Wahrheiten, z. B. dass 2 X 2=—4, dass alles,
was entsteht, seinen Entstehungsgrund haben miisse; 7) Ahnung
eines hoheren Wesens, Gottesahnungskraft; 8) physiognomisches
Gefiihl, d. i. Vermutung gewisser innerlicher Zustinde und Krifte
beim ersten Anblick gewisser auffallender Physiognomien.

So wertvoll dieser allgemeine Menschensinn und gesunde
Menschenverstand ist, so darf er nicht zur Bemintelung der

" Internat. kirchl. Zeitschrift, Heft 1, 1915, 3



— 34 —

Tragheit und des Stolzes missbraucht werden. Vielmehr soll er
als zuverlissiger Grund zur Erkenntnis, als Werkzeug zur Mit-
teilung der Wahrheit und als Mittel zu weiteren Erfindungen
dienen.

Der gesunde Menschenverstand als Kriterium der Wahr-
heit sagt: Alles, was alle Menschen zu allen Zeiten, nach der
Eingebung ihrer Vernunft fiir wirklich, wahr, gut, schon ge-
halten haben, halten und halten werden, das ist wirklich wahr,
gut und schoén. So richtig dieser allgemeine Satz ist, so schwer
ist im einzelnen Falle der Nachweis der Allgemeinheit des Dafir-
haltens und des Dafiirhaltens aus Eingebung der Vernunft. Is
geniigt, dass der Gesunddenkende die Vorstellungen vom Dasein
der Dinge, von hoheren Wesen, vom sittlich Guten und die
Notigung, diese Vorstellungen fiir wahr zu halten, in sich findet.
Es gibt aber zwei Grenzlinien des gesunden Menschenverstandes:
1) am gesundesten Verstande ist nicht alles gesund; 2) am
krinkesten Verstande ist noch etwas Gesundes. Die erste Grenz-
linie treibt zur Niichternheit, die zweite flosst Mut ein.

Der gesunde Menschenverstand heisst Wahrheitssinn, wenn
er durch Ubung und Wahrheitsliebe zum Erkennen der Wahr-
heit tiichtig gemacht ist. Dem Wahrheitssinne stehen als Hinder-
nisse entgegen die Oberherrschaft der sinnlichen Triebe und
Leidenschaften, Disputiersucht, Rechthaberei, Zweifelsucht usw.
Mittel dagegen, ihn zu stirken, sind: Rechtschaffenheit, Wahr-
heitsliebe, dann Ubung im Aufmerken, Nachdenken und Ver
gleichen.

Nunmehr behandelt der Autor die Lehre von den Begriffen.
Dieselben werden gebildet @) durch Abstraktion, indem die Ver-
nunft einzelne Merkmale aus schon gegebenen Vorstellungen
herausnimmt. b) Ein andermal setzt die Vernunft mehrere Merk-
male oder Begriffe zusammen, und dies heisst Kombination. ¢) Ein
andermal zergliedert die Vernunft hloss das Ganze einer Vor-
stellung, die durch Erfahrung oder Abstraktion oder Kombination
gegeben worden, und dies ist Analyse.

Die verschiedensten Dinge haben an ihren Merkmalen etwas
Ahnliches und Gemeinsames. Kein Auge z. B. ist dem andern
vollig gleich, aber beide sind Werkzeuge zum Sehen und zu
diesem Zwecke eingerichtet. Dieses Einerlei bei aller Ver-
schiedenheit sondern wir ab, und diese Absonderung &hnlicher
Merkmale ist y,zwar Werk der Vernunft, aber nicht ohne Grund



— 35 —

in der Natur“. Die dhnlichsten Dinge haben bei allem Einerlei
etwas Verschiedenes. Lin Auge ist dem andern dhnlich, aber
doch nicht das ndmliche Auge. Da wir aber nicht genug Unter-
scheidungskraft besitzen, so fassen wir die Dinge um ihrer
Ahnlichkeit willen in Eine Klasse zusammen.

Die Abstraktion entfernt die Begriffe immer mehr von den
wirklichen Dingen. In der Natur ist alles konkret, bestimmt,
einzeln; in der Abstraktion unbestimmt, isoliert, allgemein. In
der Natur ist alles Einzelheit, die Abstraktion aber bringt die
vorgestellten Dinge in gewisse Geschlechter, Arten, Gattungen,
d. h. sie klassifiziert, ohne dass es deswegen in der Natur
Klassifikationen gibt, die vielmehr nur im Geiste des Denkers
sich finden.

Da die Abstraktion nicht das Wesen der Dinge klassifiziert,
sondern unsere Begriffe von den Dingen, so ist ihr Nutzen leicht
anzugeben. 1) Sie bestimmt nicht die Eigenschaften der Dinge,
sondern unsere Gedanken davon. 2) Sie gibt Begriife von den
Gattungen usw. und bezeichnet diese Begriffe mit eigenen Aus-
driicken. Ohne diese allgemeinen Begriffe gibe es kein mensch-
liches Denken und keine menschliche Sprache. 3) Sie vermehrt
die Begriffe und macht das Ganze deutlicher; denn bei zweck-
missiger Abstraktion hebt die Aufmerksamkeit die einzelnen
Merkmale des allgemeinen Begriffes besonders heraus. 4) Sie
wird die Mutter unzéhliger allgemeiner Urteile, Sédtze und Re-
geln, sowie die Stiitze der Vernunftschliisse. Bei diesen letzteren
muss eine schon bekannte allgemeine Wahrheit zugrunde ge-
legt werden, damit eine unbekannte herausgewickelt werden
kann. 5) Sie bringt in den Vorrat unserer Erkenntnisse Licht,
Zusammenhang, Ordnung.

Diesen Vorteilen stehen aber auch Nachteile gegeniiber:
1) Da die Seele bei der Abstraktion mehr auf Forschung als
auf Emptindung ausgeht und dabei leicht sich selbst vergisst,
so sind die abstraktesten Kopfe oft die ungeschicktesten zum
Handeln. 2) Man stellt sich unter den abgesonderten Begriffen
leicht selbstindige Dinge vor, die nirgends existieren, man
sucht z. B. das Gottliche ausser Gott, 3) Man spricht leicht
die allgemeinen Begriffe nach ohne Nachdenken und erlangt
dadurch eine bedenkliche Fertigkeit, iber alles zu résonnieren
und abzusprechen. 4) Der schlimmste Missgriff besteht darin,
dass man dem Begriff, der nur eine komparative Allgemeinheit



36 —

haben kann, ohne weiteres eine absolute \Allgemeinheit beilegt
und darauf allerlei Luftschlésser von Theorien baut. Hierin
erblickt S. einen geheimen Schaden aller Metaphysik, die, be-
gierig, schnell und vieles zu wissen, die Erfahrung nicht be-
achtet und zur Torheit wird. Darauf, dass man Begriffe fiir
allgemein richtig hélt, die es nicht sind, fithrt S. die hitzigen
Bekdampfungen der Offenbarung zurick. — Wie sind diese
Nachteile zu vermeiden? 1) Indem man der Natur und der
Erfahrung ihr Recht ldsst. 2) Durch stufenweises Hinaufsteigen
zum Allgemeinen. 3) Durch Priifung der allgemeinen Begriffe.
4) Indem man das Herz nicht zu viel in die Geschifte der Ab-
straktion hineinreden lésst.

Die Vollkommenheit abstrakter Begriffe zeigt sich in der
leichten Anwendbarkeit der Wahrheit auf einzelne Gegenstinde
(z. B. Feigen und Weintrauben wachsen nicht an Dornen-
hecken).

Dass Begriffe durch Kombination entstehen, beweisen die
offenbaren Irrtiimer, die in den Urteilen der Menschen herr-
schen. Sie sind weder angeboren, noch liegen sie in der Natur
selbst, sie erhalten ihr Dasein durch den Missbrauch der ge-
gebenen Kraft; im anderen Falie durch den rechten Gebrauch
derselben, Auch hier ist besondere Vorsicht am Platze, nament-
lich bei erhitzter Einbildungskraft, ferner bei wichtigen Gegen-
stiinden unseres Denkens, z. B. Staat, Religion, Kirche.

Es gibt drei Arten von Definitionen oder Begriffsbestim-
mungen: 1) Sacherklarung; 2) kritische Geschichtserklirung —
Definition einer fremden Meinung tiber eine Sache; 3) Wort-
erklarung = Erklarung meines Begriffes. Was die erste Klasse
angeht, so sind manche gepriesene Definitionen nichts als Mei-
nungen von Meinungen quartae et quintae generationis. Als
Beispiel einer richtigen Realdefinition fithrt S. an: ,Tugend ist
die Gemitsverfassung eines Wesens, das von Natur schwach,
und, durch Ubung im Sittlich-Guten, stark zum Rechttun, stark
zur edlen Wirksamkeit und Duldsamkeit geworden ist.* Die
Nominalerklarungen fixieren den schwankenden Sprachgebrauch
und gehen dann in Sacherklarungen tiber, wenn dem Erklérer
der Nachweis gelingt, dass die Natur der Dinge gerade so be-
schaffen sei, wie er davon gedacht habe,

Die Analyse der Begriffe vermehrt nicht das Ganze, son-
dern die Zahl der Teile und erleichtert dadurch die Kenntnis



des Einzelnen. Ihre Gesetze sind: 1) Die Teilungsglieder miissen
das Ganze erschopfen. 2) Sie miissen einander ausschliessen.
3) Sie miissen nach ihrer Verwandtschaft mit dem Stammbegriffe
geordnet sein.

Nunmehr wendet sich die Darstellung der Lehre von den
Urteilen zu. Urteile sind alle eigentlichen Erkenntnisse des
Menschen. Aller Irrtum ist falsches Urteil, und alle Wahrheit
wahres Urteil. Urteile entstehen durch Vergleichung zweier
Begriffe. Diese Vergleichung soll erst eintreten, wenn die
Wahrheit, Klarheit und Vollstindigkeit der Begriffe ausser Zweifel
steht. Sonst entstehen irrige Urteile. Solche kommen ferner
zustande, wenn a) die menschliche Forschungskraft nicht hin-
reicht, ) die Ubung der Denkkraft nicht vorhanden ist, ¢) es
an Stille des Geistes fehlt, d) die Titigkeit des Nachdenkens
mangelt, ¢ es an der Unparteilichkeit des Herzens gebricht.
Daraus ergeben sich die Mittel, um Irrtimer im Urteilen zu
vermeiden, sowie wahre Urteile von falschen zu unterscheiden. —
Die allgemeine Vorschrift aber, nach welcher Begriffe und
Urteile berichtigt werden kénnen und sollen, heisst: Man soll
sich ohne deutliches Bewusstsein der Grinde, auf denen unser
Urteil beruht, und ohne deutliches Bewusstsein der Zuldng-
lichkeit dieser Griinde nie ein Urteil erlauben.

An letzter Stelle wird die Lehre vom Syllogismus oder vom
Vernunftschluss vorgetragen. Dabei folgert die rédsonnierende
Vernunft im Schlussatze aus zwei Vordersiitzen eine darin
liegende Wahrheit. Was sie also entdeckt, muss schon in den
Vordersitzen enthalten und durch Vergleichung aufgezeigt sein.
Statt theoretischer Anweisungen zeigt S. an dem Beispiel: ,wenn
das Samenkorn nicht stirbt, kann es nicht Frucht bringen“,
wie man es durch Beobachten und Nachdenken anzufangen
habe, um zu richtigen Schliissen zu kommen.

Die Vernunft strebt nicht nur, die Wahrheit zu erforschen,
sondern die erforschte auch darzustellen: darstellende Vernunft.

Was die scientifische oder spekulative Vernunft angeht, so
beschrinkt sich S., so sehr er durch seine Ausfithrungen seine
Kenntnisse der Zeitphilosophie (Kant, Hegel usw.) verrit, seinem
praktischen Zwecke gemiss auf die Bemerkung, dass es hier
wesentlich auf die Wahrheit der Grundbegriffe und auf den
rechten Zusammenhang der darauf aufgebauten Ideenkette an-
komme. Ahnlich verfihrt 8. mit der kréitischen Vernunft. Withrend



die einen behaupten, dass die Vernunft, sobald sie sich iiber
den Kreis der mdglichen Frfahrung erhebe, nichts mehr wisse,
behaupten andere, dass sie auch da noch wisse und nament-
lich das Dasein Gottes und die Unsterblichkeit erweisen konne.
Unseres Schriftstellers Standpunkt ist folgender: Gewisse Dinge
lassen sich nicht entwickeln; eine natiirliche Erkldrung des
Ubernatiirlichen ist nicht moglich; dessenungeachtet muss doch
das Ubernatiirliche angenommen werden; des Ubernatiirlichen
wird man am besten durch ein gottliches Leben inne:; dieses
Innewerden setzt eine Gottesahnung in uns voraus; von daher
weht Freiheit die Seele an, und die Gefilde der Unsterblichkeit
tun sich auf. Kann die Vernunft nicht alles geben, was sie will,
so wird sie ,die positive Ililfe nicht verschmiihen, die uns die
heilige Vorsicht in der lichtstrahlenden Geschichte des Christen-
tums anbaut, und noch dazu glauben, diese Hiilfe durch ihre
Traume ersetzen zu kénnen.* Denn ,nicht nach dem spekulativen
Zusammenhange ecurer menschlich-ertriumten und tibermensch-
lich-demonstrierten lL.ehren sehnet sich die zerworfene Mensch-
heit, sondern nach Tat und Kraft, nach Wort und Offenbarung
des Herrn.* — Auch wer nicht leugnet, dass eine solche Be-
weisfihrung in manchen Féllen ausreicht, wird eine wissen-
schaftliche Begriindung des positiven Christentums darum fiir
nicht weniger notwendig ansehen.

Der zweite Band umfasst das zweite und das dritte Haupt-
stick: ,, Von den Hindernissen im Erkennen der Wahrheit® und
wVon der Erkenntnis des Wahren in Riicksicht auf die gegebenen
Krifte und Hindernisse.“

B. I. Der erste Abschnitt des zweiten Hauptstiickes findet
die Hindernisse der Wahrheitserkenntnis im Anschlusse an Cic.
Quaest, Tuse. L. 3 in den ibeln Sitten (malis moribus) und
ausgearteten Meinungen (opinionibus depravatis), die die kleinen
Feuerchen (parvulos igniculos) unserer Einsicht verdiistern und
ersticken. Die Leidenschaft ist der Zustand der Seele, worin
die Sinnlichkeit oder Neigung gebietet, ohne unter der Leitung
der Vernunft zu stehen. Die Leidenschaft verriickt den Ge-
sichtspunkt, aus dem der Gegenstand allein richtig gesehen
werden kann. Das Schlimme dabei ist, dass der Seher seine
Ansicht far die wahre, und die richtige fiir die falsche halt.
Nach und nach karn und will man nicht mehr richtig sehen.
Daraus entspringt allmihlich der Hass gegen die Wahrheit



— 39 —

und die Verfolgungssucht gegen ihre Vertreter. Wer aber der
Wahrheit nicht glaubt, glaubt bald die Lige. Gezeigt wird
dies am Beispiel der ungebundenen Leute, II. Thess. 2, 10—12.
Die schliessliche Folge ist die Verstocktheit, d. h. die eigent-
liche Ertotung des Wahrheitssinnes und aller Achtung fiir die
Wahrheit. Zur Charakteristik dient das Beispiel der Steiniger
des Stephanus, Apg. 7, 54—5T.

II. Der zweite Abschnitt redet von den leidenschaftlichen
Zustinden, d. h. von den Zustinden des Gemiites, die aus einer
Leidenschaft entstehen oder mit Leidenschaft wenigstens ver-
kniipft sind, zunichst von der Zweifelsucht, die keinen Griinden
nachgibt. Die Versuchungen dazu entstehen 1) aus dem fort-
schreitenden Gange eigener Aufklirung (bisher hielt ich man-
ches fir wahr, was sich spiéter als unrichtig herausstellte, viel-
leicht nach ein paar Jahren ete.); 2) aus der Geschichte fremder
widerstreitender Meinungen; 3) aus der Geringschitzung der
Vernunft; 4) aus den dunkeln Seiten der wichtigsten Wahr-
heiten (z. B. Dasein Gottes, Schopfung etc.); 5) aus der unleug-
baren Eingeschrinktheit der Vernunft; 6) aus dem tiberspannten
Drange nach geometrischen Beweisen in allen Féchern des
Erkennens; 7) aus dem geheimen oder offenbaren Interesse des
Herzens am Zweifel.

Der Stufengang der Zweifelsucht ist folgender. lhr Zahn
naglf zuerst an einzelnen Wahrheiten der christlichen Religion,
z. B. an der allgemeinen Auferstehung, an den Wundertaten
Jesu, dann an der Glaubwiirdigkeit der evangelischen Geschichte
itberhaupt. Bald erstreckt sich die Zweifelsucht auf das Dasein
oder wenigstens die wesentlichen Ligenschaften Gottes, auf die
Freiheit des Willens, auf den Unterschied von Gut und Bose.
Zuletzt aber wird der Zweifler zum entschiedenen Gottes-
leugner.

Als Hauptbewahrungsmittel dagegen empfiehlt S. die Gottes-
furcht. Denn die Menschennatur ist nicht gemacht zum Spe-
kulieren ohne Mass und Ziel, und die Furcht des Herrn ist
der Anfang der Weisheit.

Weitere Vorschriften zur Vermeidung der Zweifelsucht sind
w. a. folgende Imperative: 1, Fordere keine geometrische Evi-
denz bei Gegenstiinden, die nur einer sittlichen Gewissheit fiahig
sind. Wie du nicht an Cicero und seinen Schriften zweifelst,
so zweifle auch nicht an Christus und den Evangelien. 2, Ver-



40 —

giss nicht, dass der Skeptizismus kein System, sondern nur
eine Leidenschaft sei. Mache die Tatprobe an deinem Herzen,
dass das Tun der sicherste Weg zum Wissen sei. Kommen dir
Zweifel an der Unsterblichkeit, handle so, als ob sie gewiss sei.
Das 70 @slyue 168 @sot mosly ist die stirkste demonstratio
evangelica (Joh. T, 17), den Willen Gottes tun der beste Beweis
fur das Evangelium. 3) Erforsche dein Herz, ob nicht eine
geheime Selbstvergotterung die Stiitze deiner Uberzeugungen
wankend mache. 4) Sondere die Zweifel, die vom Herzen kommen
von denen, die vom Verstande kommen. Eva zweifelte zuerst,
und dann ass sie, viele aber der heutigen Zweifler essen zuerst
von der verbotenen Frucht und erst dann zweifeln sie. 5) Be-
denke: ) ich habe eine Kraft, die Wahrheit zu sehen, wenn ich
gleich das Wahre nicht ergrinden kann; b) das, was mir sicht-
bar ist, hort nicht auf, es zu sein, weil mir vieles unsichtbar ist;
¢) das Dass kann mir gewiss sein, wenn mir auch das Wie
ratselhaft ist.

Wie die Zweifelsucht um des Dunkeln willen auch das
Klare dunkel findet, so achtet die Ubereilung im Entscheiden
den schwichsten Grund oder vielmehr jeden Schein fir lber-
wiegend zum Entscheiden. Aus den zahlreichen Warnungs-
beispielen seien ein paar angefithrt. Briiderliche Warnung vor
Unglauben hilt die Priazipitanz fiir Proselytenmacherei; stillen
Eifer fiir Ausbreitung des Christentums nennt sie geistige In-
toleranz, Unwissenheit in den allgemeinsten Pflichten der Mensch-
heit; das Festhalten an den klaren Ausspriichen der hl. Schrift
bezeichnet sie als blinden Autorititsglauben; Gebetserhorung
ist ihr Schwéirmerei usw.

Die Ubereilung im Urteilen ist um so schidlicher, je wichtiger
der beurteilte Gegenstand ist; sie ist um so unheilbarer, je
tduschender das Vorurteil, je gebietender die Leidenschaft, je
kiinstlicher die Gelehrsamkeit, die der grundlosesten Meinung
die Farbe der Wahrheit leiht, je grosser die Zahl der (Gleich-
gesinnten.

Hauptmittel dagegen: sei weise und bedachtsam. Wie das
zu verstehen, zeigt S. an Jak. 1, >—6, und sagt: .,.Raten kann
die Logik, aber die Weisheit geben kann nur Gott, die Weis-
heit erflehien kann nur das Gebet, und beten kann nur der
Glaube an Gott, — Ziirne nicht, edler Leser! Dass tuberall,
am Ende der gewohnlichen Kenntnisse, Kreuze stehen, die dich



— 41 —

in das Gebiet des Christentums hineinweisen. Diese Kreuze
stehen nicht da, um dich von der rechten Vernunftkultur ab-
zuhalten, sondern vielmehr einfiéltig dazu anzuweisen. Aber
nicht jede sogenannte Vernunftkultur ist rechte Kultur . .
Ich halte es . . . flir den erhabensten Aktus meiner Vernunft,
dass sie an eine hohere Vernunft glaube, als sie selbst ist.”

Der dritte leidenschaftliche Zustand ist die Schwcdrmerei
der Vernunft, die auf Uberschatzung ihres Wertes beruht und
sich als Anmassung, Ignoranz, blinden Eifer und Aberglauben
darstellt. Sie macht kalt gegen die Erfahrung, kalt gegen das
dringende Bediirfnis der menschlichen Natur nach einer héheren
Erleuchtung, kalt gegen die Geschichte, kalt gegen die wohl-
tatigen Krafte des gemeinen Menschenverstandes und gegen
die heilsamen Bemiihungen, die wichtigsten Wahrheiten dem
gesunden Verstande fassbar zu machen, nicht zuletzt kalt gegen
die Ausiibung der wichtigsten Wahrheiten. — Mit dieser Idolo-
latrie der Vernunft nahe verwandt ist die Schicdrmerei der Ein-
bildungskraft, die namentlich bei der sinnlichen Liebe und dem
Ehrgeiz sich zeigt.

Besonderes Interesse beansprucht das Uber die religiose
Schwdrmerei Gesagte. Kennzeichen derselben sind ,einige un-
zweideutige Phinomene, die nur von ruhigen Geistern richtig
beobachtet werden kénnen. Wer sich gegen alles, was griind-
liche Belehrung heisst, . . . sperret; . . . wer immer nur auf
innere Empfindungen appelliert; wer tiberall das schwarmende
Ich ans Licht hervorziehen will; wer schwache Koépfe wirbt,
die nur an sein Ich glauben sollen; wer mit ungebeugtem Eigen-
sinn mehr auf den Weg, den er betreten, als auf Gott traut,
der auf mehreren Wegen zu FEinem Ziele fihrt; wer mehr
tandelnde Andacht, als ménnliches Tun des gottlichen Willens
empfiehlt, der ist nicht fern vom Abgrunde — wenn er noch
nicht drunten liegt.* Beherzigenswert und fir den Schriftsteller
charakteristisch ist aber der Zusatz: ,Ubrigens gehort auch
hier ein gesalbtes Auge dazu, um nicht den Schein fiir das
Sein zu nehmen, und das, was nicht Zeichen der Schwiirmerei
ist, fiir ein Zeichen zu halten.*

Die Leiden aber, die aus der religiosen Schwirmerei hervor-
gehen, sind Herzensangst, Gewissensangst und Hollenangst. —

Anlédsse zur Schwirmerei sind im Menschen Eitelkeitf, leb-
hafte Einbildungskraft, ein weiches Herz, Neugierde, Eigen-



liebe, missliche Lage. Als Heilmittel werden empfohlen: Demut;
Arbeitsamkeit; fleissige Besiegung der Eigenliebe; Eindringen
in den Geist der hl. Schrift (,Der Geist der Schrift bewahrt vor
mancher schwirmerischen Verdrehung der Schrift); Inan-
spruchnahme eines erfahrenen Freundes (ein solcher ,ist denen,
die fromm werden wollen, unentbehrlich. Denn auch die licht-
lose Frommigkeit hat ihre Irrgéinge, und die Verirrungen from-
mer Menschen sind so gut Verirrungen als die der Profanen¥);
heller Blick und Nuchternheit der Vernunft.

Ein besonderer Abschnitt bezieht sich auf die Bewahrungs-
mittel gegen Schwdrmerei in bezug auf hoéhere Einsprechung.
s gibt Worte Gottes an die Menschen. Will die Stimme etwas
offenbar Gutes, so folge ihr. Will sie das Gegenteil, so folge
ihr nicht, Will die Stimme etwas Ausserordentliches, so priife
ohne Voreingenommenheit und frage einen Freund, der Ver-
trauen verdient. Im iibrigen tue indessen den klaren Willen
Gottes, bis dir der dunkle Kklar wird.

Unter den leidenschaftlichen Zustéinden ist ferner zu nennen
die Gleichgiltigkeit gegen alles, was Wahrheit oder Irrtum ist,
diese vis inertiae, die keine Neigung zum Suchen des Wahren
aufkommen lasst. Mittel dagegen sind Selbstbeherrschung, An-
spannung der gegebenen Kriifte; Nachdenken tber die Folgen
der Gleichgiiltigkeit, tiber den Wert der Selbstbeherrschung
~und die Wiirde des Menschen, liber die Freuden der Erkenntnis;
ferner das Lesen guter Schriften, der Umgang mit wahrheit-
liebenden Menschen, das Beispiel derjenigen, die durch Wahr-
heit glicklich geworden sind, bessere Erziehung usw. Aber
es liasst sich weiter fragen: wo ist das Mittel zum Mittel? d. h.
wie bringen wir den Trigen zum fleissigen Lesen? Diese Frage
beantwortet S. mit dem Hinweis auf die gottliche Gnade, durch
die die Notwendigkeit menschlichen Unterrichts nicht aufge-
hoben wird.

In der Reihe der leidenschaftlichen Zustinde, die die Er-
kenntnis der Wahrheit verhindern, wird an sechster und letzter
Stelle der wissenschaftliche oder literarische Egoismus oder die
Intoleranz genannt, d. h. das riicksichtslose Bestreben, seine
Idee zur allgemein angenommenen Idee, und jede andere Idee
zur allgemein verworfenen Idee zu machen. Die Intoleranz
hat ihre Wurzel in der Eigenliebe, die rechthaberisch und an-
massend macht; sie wird iberwunden durch Widerstand da-



gegen und durch Studium der Geschichte der menschlichen
Meinungen.

Beiliufig wird der Unterschied zwischen Toleranz und In-
differentismus entwickelt und am Beispiel Jesu die rechte Toleranz
nachgewiesen, die sich von der damals — und auch heute noch —
so sehr gepriesenen wesentlich unterscheidet. Folgernde Regeln
werden aufgestellt fir den Nachahmer Jesu:

Keinen Schritt von dir weg, der Toleranz zu Gefallen!

Kein Verleugnen deiner aus Begierde, allen alles zu sein!

Kein Haar breit von deiner Wahrheit gewichen aus Nach-
sicht gegen Blade!

Keine Gleichgitiltigkeit, weil nicht allenthalben Stelle fiir
dich ist!

Keine triigen Hinde, weil viel Arbeit nicht viel hilft!

Keine stumme Zunge aus Hoflichkeit, Feigheit, Tolerangz,
oder wegen der Uniiberzeugbarkeit Tausender!

Dazu kommt noch als geheimes Hindernis bei Erkenntnis
der Wahrheit, dass an Stelle des Verstandes das Begehrungs-
vermogen sich das Urteil anmasst.

Hieran werden ernste Warnungen gekniipft a) vor der
vaga libido: &) vor den Reizen des steigenden Luxus; ¢) vor
dem Unglauben an alle positive Offenbarung; ¢) vor der Moral
ohne alle Religion; ¢ vor Frihweisheit und ungliicklicher Spe-
kulation; f) vor der Empfindelei; g, vor der intoleranten Sprache,
in der die Worte Priesterlist, Pfatfentrug, Aberglauben, Schwiir-
merei, Bigotterie, Intoleranz — und positive Religion Synonyma
sind; k) vor dem rastlosen Predigen der uneingeschrankten Tole-
ranz, die schliesslich in Despotismus ausléduft.

II1. Der dritte Abschnitt handelt von den Vorurteilen, d. h.
von den Urteilen vor der Zeit. vor der Prifung, wvor hinling-
licher Llinsicht. — Sogar iiber die Vorurteile gibt es Vorurteile.
Einige glauben, alle Vorurteile seien in unserer Willkiir, andere
halten sie fir unvermeidlich. Viele meinen, es miisse an einem
Vorurteile alles falsch sein: manche vergessen umgekehrt, dass
um ein wahres Urteil ein paar Vorurteile herumliegen. Die
meisten sind gerade im Weglegen der alten Vorurteile am
vorurteiligsten.

Es gibt Vorurteile der Kurzsichtigkeit und solche der Weit-
sichtigkeit. Aber: der Weitsehende kann nicht alles sehen, und



SIS ¥ —

der Kurzsichtige kann nicht nichts sehen. Vernunft ist Sehkraft,
sie kann also etwas, wenn auch nicht alles, sehen.

Weiter kommt in Betracht das Vorurteil des allgemeinen
Beifalls und des allgemeinen Widerspruchs. Aber: das Urteil
der Menge ist nicht wahr und ist nicht falsch, weil es das
Urteil der Menge ist.

Ebenso grundlos ist das Vorurteil des Alten und das Vor-
urteil des Newen. Aber: alte Wahrheiten waren einmal neu,
und umgekehrt. Ferner: was alt ist, kann alte Wahrheit und
alter Irrtum sein; was neu ist, kann neue Wahrheit und kann
neuer Irrtum sein.

Wer einen Ausspruch bloss deswegen fir wahr hilt, weil
er Ausspruch eines grauen Kopfes ist, wird vom Vorurteil der
graven Haare getiuscht. Denn die grauen Haare sind zwar ein
Beweis, dass der Mann Gelegenheit hatte, Erfahrungen zu
machen, aber nicht, dass er sie wirklich gemacht hat. Immer-
hin: die grauen Haare fordern Achtung, und man kann sie
nicht besser respektieren, als wenn man bei ihnen Rat und
Erfahrung sucht.

Diesem Vorurteile steht gegeniiber das der friihen Weisheit.
Aber: was lange dauern soll, wichst langsam ; was hoch empor-
streben will, soll zuerst tiefe Wurzeln fassen.

Beziiglich der Vorurteile der Kinderstube gilt der Satz:
Wer die schéadlichen Vorurteile ausrotten kann und es nicht
tut, dem ist’s Stinde. Wer aber dem Kinde das Herz aus dem
[.eibe schnitte, um den Sitz der Vorurteile zu zerstoren, dem
wir’s auch Sinde.

Dem Vorurteil des Systems oder der Theorie steht gegen-
iber das Vorurteil gegen alle Systeme. Das Richtige liegt auch
hier in der Mitte. Die Wahrheit ist nicht an das System ge-
bunden, aber auch der Irrtum nicht.

Ferner gibt es Vorurteile des leichifertigen Witzes und der
strengen Schulgelehrsamkeit, fir und wider die Person, den Ort
(Kann aus Nazareth etwas Gutes kommen?), die Nation, fir
eine bestimmte Erziehungsweise, fir ein Lieblingsfach usw.

Das Schlimmste bei der Krankheit der Vorurteile besteht
darin, dass der, der daran leidet, sie nicht als solche erkennt,
und, wenn er sie erkennt, leicht ins andere Extrem geriit.
Daher festina lente, eile mit Weile!



IV. Der vierte Abschnitt betrifft . Leidenschaften und Vor-
urteile im Zusammenhange mit dem Leibe und mit der Sprache”.
Der Korper ist das dienende Werkzeug des Geistes; aber leicht
reisst er die Herrschaft an sich, wodurch der praktische Materia-
lismus entsteht. Gezeigt wird dies an Rom. 1, 21 f. Wer davon
geheilt werden soll, dem miissen die Augen geoffnet werden,
dass er seine Krankheit einsehe; dann wird er das rechte Heil-
mittel schon anwenden, das in genauer Selbstpriifung besteht.
Soweit kann die Vernunftlehre helfen. Die wirkliche Neu-
schaffung muss durch die Liebe und Gnade Gottes geschehen,

Vernunft und Sprache bedingen sich gegenseitig und be-
griinden den Vorzug des Menschen vor dem Tiere. In der
Sprache liegen verschiedene Hindernisse derWahrheitserkenntnis,
z. B. wenn sie im Sprecher und im Hérer verschiedene Vor-
stellungen erweckt, wenn der Vortrag durch Kiirze ritselhaft
oder durch Anschwellung tiberladen wird, wenn die Ausdriicke
zweideutig sind usw. Auch die Leidenschaft verdirbt die Sprache.
Weleh ein Missbrauch wird mit den Wortern Freiheit, Gleich-
heit, Menschenrecht getrieben! Dem Schwelger ist z. B. seine
Leidenschaft — erlaubte Jugendfreude. — Der Weise aber strebt
nach Wahrheit, Klarheit und Bestimmtheit des Ausdruckes; er
hilt auf Ordnung als die Seele des Vortrages; er ist kein
Metaphernfeind, aber auch kein Metaphernjiger; er strebt die
Leidenschaften und besonders die Eitelkeit in sich zu zerstoren,
damit zuerst sein Herz rein, hernach der Kopf helle, und dann
auch die Sprache wahr und klar werde.

C. Im dritten Hauptstiick wird gehandelt ,von der Erkennt-
nis des Wahren in Riicksicht auf die gegebenen Krdfte und
Hindernisse®.

In diesem Zusammenhange werden der Reihe nach be-
trachtet: 1) die Wahrheit, 2) die Erkenntnis, 3) die Gewissheit,
4) die Uberzeugung, 5) die Weisheit.

ad 1) Wahrheit bezieht sich auf das Sein und die Beschaffen-
heit der Dinge; ihr (regenteil ist Schein oder Irrtum. Auf die
Frage: was ist Wahrheit? kann man verschiedene Antworten
geben. Sie ist die Ubereinstimmung zwischen Sache und Vor-
stellung; oder: Wahrheit ist das Sein oder die Wirklichkeit
(wir sind und es ist etwas ausser uns); oder: Wahrheit ist
ﬁbereinstimmung unserer Vorstellungen mit den Gesetzen des



46 —

menschlichen Verstandes; oder: Wahrheit ist fir uns alles das,
woran wir wegen der Natur des menschlichen Verstandes nicht
zweifeln kinnen (2><2=4), oder wegen der sittlichen Natur
des Menschen nicht zweifeln diirfen (Vergeltung im jenseitigen
Leben).

ad 2) Der Erkenntnis der Wahrheit ist dic Unwissenheit
oder Unkenntnis entgegengesetzt. Sie ist vorhandeun, wenn zu-
reichende. (Griinde vorhanden sind.

ad 3) Ist noch dazu diec Unmoglichkeit des Gegenteils offen-
bar, so liegt Ewvidenz vor. Unzureichende Griinde machen eine
Sache mehr oder weniger wahrscheinlich bzw. zweifelhaft.

ad 4) Die Uberzeugung (ihr Gegenteil ist die Unredlichkeit)
betrifft die subjektive Ihrlichkeit des Dafirhaltens, also nicht
das Wahrsein eines Satzes. Sie schliesst den Irrtum nicht not-
wendig aus und die Wahrheit nicht notwendig ein.

Als charakteristisch fiir unsern Autor, und zugleich als
Stilprobe, mag folgende Stelle wortlich angefiihrt werden:

,Zur Uberzeugung von den ersten, wichtigsten Wahrheiten
kann man sehr bald, auch sehr leicht gelangen, wenn man
redlich nach Wahrheit fragt, und da nicht gribelt, wo man
empfinden, glauben, tun, geniessen soll.

Man kann einen Satz, der wahr ist, aus ganz unzureichenden
Grinden fir wahr, und einen, der falsch ist, aus ganz unzu-
reichenden Griinden fir falsch halten, wenn der Verstand das
Unzureichende aus Irrtum fiir zureichend hélit.

Z. B. das Dasein der christlichen Offenbarung ist'mir Wahr-
heit, und aus allen Wahrheiten eine der wichtigsten. Allein,
wenn alle, die an die Offenbarung durch Christus glauben, nur
aus Einsicht der ganz zureichenden Griinde Christen (Glidubige
an die Offenbarung Gottes durch Christus) sein missten, auf
ein wie kleines Hé#uflein wiirde die unzéhlbare Christenschar
zusammenschimelzen ?

Darin scheiden sich Togik und Geschichte der Vorsehung.
Jene riit ihren Schiilern, nur den zureichenden Wahrheitsgriinden
Beifall zu geben; diese, weil der crste Weg den meisten zu
dornicht, zu uneben sein diirfte, fihrt ihre Kinder auch durch
unzureichende Griinde, ja sogar durch irrige und falsche Be-
griffe zur Wahrheit, und zieht aus Vorurteilen, Unwissenheit,
Irrtum das grosste Gut der Uberzeugung von den wichtigsten
Wahrheiten heraus.



— 47 —

Menschenkinder! preiset euren Vater im Himmel mit dank-
baren Kindergefithlen! FEr leitet sogar das Falsche, das Irrige
zum Besten seiner Kinder. Aber daraus miisst ihr ja nicht etwa
den Schluss machen, dass man Irrtum verbreiten solle, um die
Wahrheit siegen zu machen. Denn das hiesse mit den Gegnern
des Paulus sprechen: Lasst uns Boses tun, damit Gutes heraus-
komme.

Die Geschichte der menschlichen Uberzeugungen kann den
redlichen und erleuchteten Wahrheitsfreund zwar fir sich ver-
tragsam, oder, wie man es nennt, duldsam machen, aber ja
nicht zum Prediger der uneingeschrinkten Duldung, die unter
dem Deckmantel der Menschlichkeit und Aufklirung eine stumpfe
Gleichgiiltigkeit gegen alle hohere Wahrheit zu verbergen und
einzuftihren trachtet.”

ad 5) Die Weisheit unterscheidet sich von der Wissenschaft
dadurch, dass diese Erkenntnis sucht, jene aber den Endzweck
ailer Erkenuntnis: Gut und seiig zu werden — und alle gut und
selig machen zu helfen?).

S. zeichnet hier ein schones Bild des Weisen und leitet
daraus folgende Vorschriften ab:

Priifet alles; das Wahre (das (Gute) behaltet!

Urteilet nicht vor der Zeit!

Bandiget die anmassende Lust, viel zu wissen, um selten
zu irren!

Lernet die nackte Wahrheit schauen, um nicht die Farbe
fiir die Sache zu halten!

Weichet der Menge aus'!

Wisset nicht zu viel, um recht zu wissen, und nicht zu
wenig, um recht za handeln!

Trauet der Wahrheit Siegeskraft zu!

Haltet Festigkeit ohne Biegsamkeit fiir dummen Eigensinn !

Wahrheit sei euch kostlicher als Menschengunst!

Die Liebe duldet alles — also auch fremde Uberzeugungen !

1 Man vgl damit die Definition Schopenhauers: ,Weisheit scheint
mir nicht blos theoretische, sondern auch praktische Vollkommenheit zu
bezeichnen. Ich wiirde sie definieren als die vollendete, richtige Erkenntnis
der Dinge, im ganzen und allgemeinen, die den Menschen so villig durch-
drungen hat, dass sie nun auch in seinem Handeln hervortritt, indem sie
sein Tun iiberall leitet. (Parergon und Paralipomena II, § 339.)



e BB ==

Brauchbares und wirklich gebrauchtes Wissen ist erst das
rechte Wissen! '

Die wichtigste Wahrheit zuerst, und keinem Hérer mehr,
als er tragen kann!

Tuet, was die deutschen Reime empfehlen: Ebenmass ist
die beste Strass!

Seid treu im Kleinen!

Seid treu, besonders in Anerkennung dessen, was euch
noch fehlt!

D. Im dritten Bande finden wir das vierte Hauptstiick
der Vernunftlehre. Des Verfassers Absicht ist, darin aus seiner
Erfahrung einzelne Winke zu geben, wie man in bezug auf
Auffindung, Priiffung und Mitteilung des Wahren am sichersten
das Lchte treffen und dem Unechten entgehen konne.

Zunichst wird geredet von den Hypothesen, riicksichtlich
ihres Schadens, Nutzens und rechten Gebrauchs. Die Hypothesen-
sucht ist dadurch schidlich, dass das Feld der Beobachtungen
brach liegen bleibt, dass die Wissenschaften licherlich werden
(wenn eine vorher fiir unbezweifelbar richtig gehaltene Hypo-
these plotzlich verworfen wird), und die Kiinste schadlich (die
Heilkunde kann durch Anwendung hypothetischer Fehlsitze
Verderben anrichten). Endlich macht die Hypothesensucht auch
das Gute und Haltbare an einer Theorie verdachtig. Von Hypo-
thesen ldsst sich aber auch Nutzen erwarten. Sie {iben das
Nachdenken und geben Anlass zu neuen Beobachtungen und
Versuchen. Ihr rechter Gebrauch ist gewiihrleistet bei genauer
Prifung, ob sie in der Anwendung standhalten und alles rest-
los erklidren, sowie bei sorgfialtiger Unterscheidung des Punktes,
wo Wahrheit in Hypothese tibergeht. Daran kniipft S. folgende
Mahnung: ,Vor allem meidet der niichterne Mann die Hypo-
thesensucht in Glaubens- und Sittenlehren. Hypothesensucht ist
iberall schidlich. Aber in der Dogmatik und Moral — da wird
sie flirchterlich. Ein hypothesensiichtiger Theologe ist das grosste
Abentener der Vernunft.“

Was die Demonstrationen und Systeme a priori angeht, so
muss zur Feststellung ihres beschriankten Wertes zunédchst ge-
fragt werden: Kommen in unserem Erkenntnisgebdude nur
Vernunftbegriffe vor, oder ausserdem zugleich Erfahrungen
und Zeugnisse? Sodann entscheidet iiber den Wert eines Systems



dessen Fahigkeit, unser Bediirfnis nach Wahrheit, nach Heilig-
keit, nach Seligkeit zu befriedigen. Die Kraft, alle Bediirfnisse
unserer hoheren Natur zu befriedigen, finden wir weder bei
Sokrates, noch bei Aristoteles, noch bei Leibniz, noch bei einem
andern Weisen, sondern allein bei Jesus Christus.

Es folgt unter dem aus Ciceros Rede fir Plancus ent-
nommenen Motto: Nihil est tam volucre, quam maledictum,
nihil facilius emittitur, nihil latius dissipatur, eine eindringliche
Mahnung vor der Anekdotensucht und Klatscherei: My xgivers,
ey xguITTE.

Bei Auffindung des Wahren wird oft das argumentum e
finibus gebraucht. Diesem Beweise aus den Endursachen legt S.
denselben Wert bei, den ihm Sokrates bei Xenophon (Memo-
rab. 1, 4) zuschreibt. Er sagt: ,Es ist Weisheit, sich von der
beobachteten Nutzbarkeit der Dinge auf eine wohltiitige Absicht,
und von der wohltitigen Absicht auf das Dasein eines weisen
Kiinstlers leiten zu lassen.“

Bei der Priifung des Wahren kommen folgende Tétigkeiten
der Seele vor:

Auge und Ohr sammeln die Data;

Auslegung erforscht den Sinn;

Priifung wiegt die Griinde; .
Rein-heller Blick erfusst die Wahrheit.

Zunichst werden die Regeln fiir den Hirer vorgetragen:
Wer redet, da er horen soll, hort nicht. Wer seinem Auge zu
caffen erlaubt, wo das Ohr horen soll, hort nicht. Wer allen
zuhort, hort keinem zu. Wer priift und vergleicht, wo er horen
soll, hort nicht. Wer mit seinem Witze tédndelt, wo er horen
soll, hort nicht. Wer horen kann, versteht auch die Kunst, zu
fragen, und wer weise fragen kann, kann geduldig héren. Wenn
wir gegen einen Lehrer oder eine Lehre voreingenommen sind,
dann ist’s noch viel schwerer, zu horen. Die Hauptsache aber
ist: Selig, die das Wort Gottes hiren und bewahren!

Ausfiihrlich sind die Anweisungen (iber das verniinftige Lesen.
Wenn der Zweck des Lesers, seine Art zu lesen und die Wahl
des Buches verniinftig ist, so ist an dem Leser als Leser alles
verniinftig. Hauptabsicht bei jedem Leser soll sein, das Buch
zu verstehen und dadurch kenntnisreicher und besser zu werden.
Wer seinen Schriftsteller verstehen will, liest aufmerksam, nach-
denkend und wenig auf einmal. Er wird besonders beim Ein-

Internat. kirelll. Zeitschrift, Heft 1, 1915. 4



gange des Buches, wo die Keime des ganzen Werkes sind, sich
alle Fliichtigkeit versagen. Er wird sich ferner in die Situation
des Verfassers hineinversetzen uud endlich die Lektiire wieder-
holen.

Die Wahl der Biicher, die man lesen will, ist so wichtig
als die Art, wie man liest. Regeln will S. hier nicht geben,
aber er weist den Unerfahrenen an, sich von dem Rate eines
Freundes leiten zu lassen, ,dem Tugend erste Wissenschaft,
Religion hochste Philosophie, Rechttun einziger Ruhm, Evan-
gelium Gottesweisheit und ein reines Herz die Basis aller Auf-
hellung des Kopfes ist.“

Was die Auslegung eines Buches oder einer Schrift angeht,
so hat der Ausleger als solcher lediglich die eine Frage zu
untersuchen: Was ist der Sinn dieses Buches oder dieser Schrift-
stelle? Dagegen hat er sich nicht mit der Frage abzugeben,
ob der Sinn des Buches mit der Wahrheit tibereinstimme oder
nicht. Der redliche Sinnforscher vermeidet zwei Extreme, die
ihren Sitz nicht im Verstande, sondern im Herzen haben: Er
trigt seinen Sinn nicht in die Schriftstelle hinein, aber er trigt
den Wort- und Schriftstellersinn auch nicht aus der Schriftstelle
heraus, d. h. er will das, was die Schriftstelle geradezu sagt,
nicht in der Schriftstelle nicht finden.

Unter den Hindernissen einer rechten Auslegung fiihrt S.
das zu weit gehende Bestreben an, die Bibel mit der Vernunft
zu vereinigen und die Feinde der Bibel mit ihr auszusohnen.
Wenn er aber in diesem Zusammenhange auf eine wortliche
Auffassung des Buches Jonas dringt (sonst kénnte man aus dem
Alten Testament alles machen, was man wolle), so wiirden wir
in diesem Falle doch lieber den Standpunkt des sel. Prof. Reusch
einnehmen, dessen gliubige Gesinnung niemand in Zweifel
ziehen wird. Dieser sagt: ,Der Prophet Jonas ist allerdings
eine geschichtliche Person (2 Kon. 14, 23). Es ist aber die An-
nahme nicht notwendig, dass das Buch Jonas geschichtlich ist
und nicht eine Sage oder Dichtung enthélt... Wer iiberhaupt
die Tatséchlichkeit von Wundern in der biblischen Geschichte
zugibt, kann die Moglichkeit des im Buch Jonas erzihlten
Wunders nicht bestreiten; ob die Tatsiichlichkeit desselben
anzunehmen jst, hiingt von der Entscheidung der Frage ab, ob
das Buch ein streng geschichtliches ist!).“

1) S. Internationale Theologische Zeitschrift, Jahrg. 1906, 53. Heft, S. 51.



5

Eine besondere Aufmerksamkeit erfordert die Auslegung
bildlicher Ausdriicke, der Parabeln, Metaphern usw. Hierbei
vergleicht die Vernunft die Begriffe von Bild und Sache so lange,
bis das commune tertium in die Augen fillt.

Weiterhin ist der Fehler der FEinseitigkeit zu vermeiden.
Es diirfen z. B. einige Stellen iiber denselben Gegenstand nicht
ins Licht, andere geflissentlich in den Schatten gestellt werden.
— Die vornehmsten Auslegungsmittel aber sind: ein Leben
nach den Lehren der Weisheit, und: fehlt es dir an Weisheit,
so bete.

Alle Anleitung zur Prifung konzentriert sich auf dieses
Eine:

Nur der Wahrheitsfreund sei Priifer, und
Der Prifer sei nur Wahrheitsfreund.

Daraus werden im einzelnen folgende Regeln abgeleitet:
Der Wahrheitsfreund lehnt die Priifung weder durch vorgeb-
liche Uberzeugung vom Gegenteil, noch durch die Wider-
spriche der Gelehrten, noch durch die Verdammungsurteile
der Frommscheinenden von sich ab. Er wagt nicht, zu priifen,
was offenbar seine Priifungsgabe {ibersteigt. Er sucht zuerst
durch Lesen (Horen) den Sinn des Verfassers zu verstehen. Er
hiitet sich vor Ubereilung. Er behiilt das Wesentliche der Unter-
suchung im Auge, indem er fragt: Was wird behauptet? Welche
Grinde werden beigebracht? Sind sie hinreichend? Er priift
den gegebenen Satz nicht nach seinen Meinungen, sondern nach
den angefiihrten Griinden. Er hilt das entscheidende Urteil so
lange zuriick, bis er alle Griinde durchschaut. Er urteilt ohne
Voreingenommenheit.

Mit Recht warnt S. vor dem blinden Eifer fiir und gegen
die Aufkldrung. Die Aufkliarung allein tut’s nicht; nicht den
Verstand allein soll man ausbilden, sondern auch das Herz
veredeln. Man soll aber anderseits nicht mit dlindem Eifer gegen
das ungekannte Bessere dem wohltiatigen Strahle der Wahr-
heit iberall entgegenstehen. Das Beste ist, ,sein Licht leuchten
zu lassen, ohne davon zu reden, ohne das Geschrei vom Auf-
kldren, aufzuklaren, und zu handeln, wo andere nur schreien®.

Daran schliessen sich Regeln fiir angehende Denker. Von
den hier gegebenen Vorschriften seien folgende erwidhnt: Da
die erste Epoche des Denkens die bedeutendste filirs ganze
Leben ist, so sei behutsam im Anfange des Denkens. Vergiss



die Grundwahrheit nicht: Ein Gott und der Mensch sein Bildnis
in Erkenntnis und Liebe. Sei gegen eine dir bekannte Wahr-
heit nicht gleichgiiltig, bis sie aus deinem Systeme hervorfliesst.
Z. B. lehrt die Offenbarung: Gott ist Liebe, auch wen er ziich-
tiget, den liebt er. Wie viel verliert an Ruhe des Geistes, wer
diese Wahrheit erst aus dem Regriffe Gottes herauswickeln
oder die vielen Ubel mit der Giite des Schopfers vereinigen
will. Verwechsle den Schein nicht mit der Sache. Halte Ein-
kleidungen nicht fiir Grinde. Sei vorsichtig. Bewahre dein
Herz. Halte es nicht mit den Lachern und Spéttern.

Es folgen Regeln fiir angehende Lehrer. S. fordert, dass der
Lehrer zuerst selbst mit der Wahrheit vertraut sei. Er soll
stufenweise unterrichten; zu viel Licht auf einmal blendet. Die
beste Lehrart darf nur Hebammendienste tun bei der Geburt
der Kenntnisse. So lernt der Schiiler auf seine eigenen Krifte
vertrauen und mit Lust arbeiten.

Aus dem Gemdlde eines guten Lehrers, das S. zeichnet, seien
folgende Ziige mitgeteilt : Kenntnis der Fahigkeit seiner Schiiler,
(reduld, Uneigenniitzigkeit, untadelhafter Wandel, Liebe.

Die Merkmale des unwiirdigen Lehrers findet S. bei Matth.
im 23. Kapitel.

Zur Charakteristik eines gquten Volkslehrers fihrt S. an: Er
muss die Gabe besitzen, den Vortrag a) gemeinniitziger Wahr-
heiten &) fir die Erkenntniskraft des Volkes fasslich und be-
héltlich, ¢) fir die Empfindungskraft des Volkes treffend und
rithrend zu machen, und d) diese Gabe in der schonen Absicht
anwenden, das Volk zu bilden, zu bessern, zu beruhigen und
zu beseligen. Das Ideal des Volkslehrers ist Jesus.

Es folgen Vorschriften fiir den Disputator und den Wider-
leger. Ad 1) wird darauf hingewiesen, dass es Menschen gibt,
mit denen — und Dinge, iiber die der Weise nie oder Ausserst
selten disputiert. Ad 2) Zur Widerlegung einer Schrift wird er-
fordert, dass man a) die Schrift ganz versteht, ) in dieser Schrift
erhebliche Irrtiimer entdeckt hat, die der Wahrheit, und nicht
bloss der eigenen Meinung zuwider sind, ¢/ das Unrichtige des
Satzes offenbar und so dartut, dass der Leser entscheiden kann,
wer recht oder unrecht hat, d) endlich diese Widerlegung nicht
gegen die Person, sondern gegen den Irrtum richtet.

Was die Regeln fiir den Uberzeuger angeht, so muss, wer
an fremder Uberzeugung mit Vernunft arbeiten will, zuerst



— B3 —

selbst tliberzeugt sein, dass es Wahrheit, und zwar wichtige
Wahrheit ist, wovon er einen andern tberzeugen will, und
dass er die Erkenntnisgriinde davon wirklich dem andern mit-
teilen kann. Dann sei man genau uberzeugt, worin die eigene
Denkart und die des andern iibereinstimmen, und worin sie
abweichen. Drittens muss man iiberzeugt sein, dass der andere
sich iiberzeugen lassen will. Sind diese Vorbedingungen erfiillt,
so fange man das Werk damit an, dass man die Wahrheit ein-
fach und klar darlege und von allen Seiten beleuchte, bis sie
dem andern so hell ist, wie uns selbst.

Von verschiedenen Uberzeugungsmethoden heisst es: Ist dem
andern der Sinn der Wahrheit klar und scheint ihm doch noch
falsch zu sein, was dir Wahrheit ist, so gehe man Schaitt fiir
Schritt vor, d. h, 1) man lege dem Andersdenkenden keinen
zweiten Satz vor, ehe er den ersten fiir beweisend hilt. 2)
Halte man den andern bei der Sache und verwehre ihm alle
Seitenspriinge. 3) Halte man inne, wenn der andere einen vor-
her als richtig zugestandenen Grund zuriicknimmt. 4) Beachte
man genau den Punkt, wo es Zeit ist, dass der andere ent-
weder den Schlussatz unterschreibt oder den Fehlschuss beweist.

Riicksichtlich der eigentlichen Uberzeugungsweisen wahle
man die der Person und der Sache angemessenste. Lisst sich
die Uberzeugung durch blosse Erklarung der Ausdriicke er-
reichen, so bedarf es keiner weitern Operationen. Oft ldsst sich
der Wahrheitsuchende durch Appellation auf einen Versuch,
oder auch auf eine Beobachtung, oder auf sein Selbstgefiihl,
oder auf ein giltiges Zeugnis, oder auf die Stimme des ge-
sunden Menschenverstandes tiberzeugen (appellierende Methode).
Manchmal reicht die Zergliederung des Begriffes aus (Analyse).
Oft muss man das ganze Gebiude der bisherigen Uberzeugung
des Andersdenkenden niederreissen (niederreissende oder allzer-
malmende Methode). Die aufbauende Methode wird angewandyt,
wenn das Haus des Beweises vom Fundamente an bis zur
Spitze aufgebaut wird. Das Umgekehrte ist die absteigende
Methode. Dazu kommen ferner die reductio ad absurdum s. ad
impossibile und die argumentatio ad hominem. Nicht selten tut
eine Analogie oder Induktion die gewiinschte Wirkung. Ist eine
unbedingte Uberzeugung nicht sofort zu erreichen, so versucht
man die disjunktive Beweisfithrung. Z. B. lasst sich der Glaube
an ein anderes Leben so beweisen: Kommt eines, so ist der



— 54 —

GGlaube daran ein unersetzliches Mittel, die Sinnlichkeit zu
schwichen und die Tugend zu stirken; kommt keines, so ist
dieser Glaube wenigstens ein unersetzliches Mittel, die bittersten
Leiden zu versiissen. Ein solches Aut, Aut schrinkt wenigstens
den Unglauben ein.

Neben diesen logischen gibt es noch moralische Uber-
zeugungsweisen. Das blosse Schweigen des Weisen, richtig ver-
standen, kann tiberzeugen. Ferner: unio animorum viam parat
ad unionem iudiciorum. Nicht zuletzt kommt in Betracht der
Beweis durch die Tat.

Vom Unterschied zwischen dem Lehrer und Schriftsteller und
den Haupteigenschaften des letztern heisst es: der Schriftsteller
unterscheidet sich vom Lehrer a) durch das grossere Publikum,
b) durch die Art der Mitteilung und ¢) durch die Dauer, Aus-
dehnung und besondere Unbestimmbarkeit seiner Wirksamkeit.
Diese Umstdnde machen besondere Vorsicht zur Pflicht und
gebieten, Wahrheit mit Liebe zu vereinigen; die Liebe fehlt
aber jedem Wisser, der mit seinem Wissen unbesonnen heraus-
fahrt. S. zeigt dies am Beispiele Pauli: den Juden bin ich ein
Jude geworden usw.

Das Ideal eines Schriftstellers fordert einen hellen Kopf,
ein reines Herz und Herrschaft tiber sich selbst. Dann wird er
auf Beifall zum voraus verzichten, den Torheiten seiner Zeit-
genossen nicht schmeicheln und von aller Wissenschaft und
Kunst, seine eigene eingeschlossen, niichtern denken.

Diesem Ideale widerspricht in vielfacher Beziehung die
Wirklichkeit. Man findet in der Schriftstellerwelt allerlei
,Suchten“, z. B. die Gelbsucht, die die Fehler des Auges aut
diec Gegenstdnde iibertragt; Lustseuche, die das Gefiithl der
Scham totet; Wassersucht, die das gottliche Feuer der Religion
durch wiisserige Auslegung dampft.

Unter den ,kranken Schriftstellern* nennt S. besonders
1) die, die mit tibertriebenem Eifer predigen, wodurch sie
nur den Edlen ohne Not beunruhigen, 2) die alles nehmen
und nichts geben; dies bezieht sich auf alle, welche die
christliche Religion mit Gewalt oder Spott angreifen. Ihnen
gilt folgende Alternative: Entweder ist es Wahrheit, was ihr
bekiampft, oder Tauschung. Ist's Wahrheit, so schlaget ihr den
Leuten die gesunden Beine entzwei, wenn euer Bemiihen ge-
lingt; ist’s Tauschung, so nehmet ihr ihnen die Kriicke und



soss. BB o

gebt ihnen nichts dafir. 3) In einem #hnlichen Spitale liegen
die, die immer Wahrheit suchen und sie nie annehmen, immer
einreissen und nicht aufbauen, das Klare unklar machen, weder
selbst in das Reich der Wahrheit eingehen noch andere hin-
einlassen. 4) Die von den Menschen zu viel verlangen und sie
mit dem Massstab der Engelwelt messen. 5) Die gegen alle
Ordnung und festgesetzte Form anrennen, ohne zu bedenken,
dass der Schatz eines Gefisses bedirfe.

Mehr als von andern Lesern und Schriftstellern muss von
dem Rezensenten gefordert werden Genauigkeit im Lesen, Un-
parteilichkeit im Priifen des Gelesenen und Bescheidenheit im
Bekanntmachen des Urteils. Er hat drei Fragen zu losen:
1) Was ist der Zweck des Schriftstellers? 2) Ist der Zweck
wiirdig? (Da der Endzweck recht eigentlich unter der Zensur
- Gottes steht, so wird der bessere Rezensent das Urteil entweder
dem hochsten Richter iiberlassen oder einen wiirdigen Zweck
voraussetzen, solange dies moglich ist, eingedenk des Wortes:
Wer rein ist, werfe den ersten Stein.) 3) Ist der Zweck er-
reicht? Gerechtigkeit und Billigkeit dirfen hierbei nicht fehlen.
Nicht zuletzt beherzigenswert ist, dass S. die Anonymitit ver-
wirft und verlangt, dass der Rezensent mit seinem Namen fiir
sein Urteil (namentlich beim Tadel) einstehen solle.

Besondere Aufmerksamkeit verdient der Rezensentenspiegel
oder die Charakteristik schlechter Rezensenten. §S. zeichnet
eine Reihe Bilder, die man in diesem Spiegel schauen kann.
Nur eine Schilderung sei hier beispielshalber wortlich angefiihrt:
-Rezensent A ist ein Apotheker, der, durch die Rezepte des
Arztes in seiner Kunst unterrichtet, nun selbst die Rolle des
Arztes spielt. Gedanken, die er dem Verfasser abgeborgt, stehen
im Eingange der Rezension da, als ein Muster, nach dem der
Verfasser hitte arbeiten sollen. Gar oft schreiben ihm die
Herren Auktores alles aus seinem Herzen heraus. Bald hat er
das nédmliche Experiment schon ein paar Jahre vorher gemacht
und lingst gewlnscht, dass es beniitzt werden méchte: nun sei
sein Wunsch erfiillt. Bald hat er im System die ndmliche Liicke,
die der Verfasser ausfiillt, entdeckt, nur habe er nicht Musse
gefunden, sie auszufiillen: Gottlob, dass sie jetzt ausgefiillt sei.
Man sieht klar, dass er seiner Arbeitsamkeit ein Kompliment
macht, wenn er das neue Werk, das er vor sich hat, eine
Riesenarbeit heisst, und seiner Geschicklichkeit, wenn er die



Genesis irgend einer Erfindung angibt. — Leider muss der
gebotenen Kiirze wegen auf Wiedergabe der iibrigen, gleich-
falls mit feiner Ironie gezeichneten Charakterbilder verzichtet
werden.

Schliesslich stellt S. noch fiinf Regeln fiir den Rezensenten
auf: 1) Schweige, so oft du ungewiss bist, und rede, wenn du
auch gewiss bist, als wenn du ungewiss wirest. 2) Rihme
zuerst das Gute, das da ist; dann erst zeige das Gute an, das
nicht da ist, wenn du es noch fiir nétig héltst. 3) Riithme nie
das Gute, das nicht da ist, denn das ist Verblendung. 4) Kannst
du nicht die Rolle des Zensors spielen, so vertritt die eines
getreuen Anzeigers; hebe drei Stellen aus dem Buche aus, eine
gute, eine mittelmiissige und eine schlechte, und lass alsdann
das Publikum urteilen. 5) Bist du nicht sittlich genug, das
Wahre und Gute zu ehren, wo du es findest, so sei wenigstens
so wohlgesittet, dass du dich nicht durch Listerung des Guten
vor aller Welt entehrest.

Hatte S. schon vorher vom Lehrer gesprochen, so stellt er
nunmehr die Grundsdtze fiir den Erzieher auf in der Form von
drei unerlisslichen Imperativen:

1) Suche das Herz deines Zoglings so zu gewinnen, dass
es ganz Glaube und Zutrauen auf deine Person, dein Wort,
deinen Wink, deine Handlungsweise werde.

2) Suche dies Zutrauen deines Zoglings so zu beniitzen,
dass sein Herz fiir das Gute, Wahre, Brauchbare eingenommen,
und seine Krifte nach der Regel des Guten, Wahren, Brauch-
baren beschriinkt, geleitet, vorgeiibt werden.

3) Um das Zutrauen deines Zoglings zu gewinnen und
recht zu beniitzen, d. i. um dein Kind gut zu machen, sei
selbst gut.

Aus den niheren Ausfithrungen hierzu sei noch erwéihnt,
dass S. ausdriicklich das Autoritatsverhiltnis zwischen Eltern
und Kindern hervorkebt und, entgegen einer heutzutage falsch-
lich human genannten Anschauung, die Rute als die .mathe-
matische Demonstration der Kinderstube“ bezeichnet.

Aus den hundert speziellen Regeln fiir Viter und Erzieher
in Familien kann hier nur weniges angefiihrt werden. Vor
allem ist es die Liebe, die die Eltern und ihre Stellvertreter
beseelen muss. Wer gegen Kinder ein rechter Vater sein will,
der muss selbst ein rechtes Kind Gottes sein. Dann wird er



— DT

in Vorbild und Lehre das Christentum als die Grundlage aller
Erziehung in die Herzen der Zoglinge pflanzen. So wird er
gute Menschen durch Gottesverehrung und rechtschaffene Gottes-
verehrer durch das Christentum bilden. Ein Weiteres dariber
findet sich in der im zweiten Aufsatz zu besprechenden Péda-
gogik.

Der Reformator, d. h. derjenige, der grosse Umkehrungen
der Denkarten und Handlungen der Menschen und Volker be-
wirken will, wird vor folgenden Fehlern gewarnt, als da sind:
Verstellung; blinder Enthusiasmus, der niederreisst und auf
Sand baut; Splitterrichterei, eigene Bequemlichkeit, wihrend
man andern Lasten aufbiirdet; blosse Beachtung der Aussen-
seite, statt des Herzens; mangelnde Sach- und Weltkenntnis.

Am Schlusse der Vernunftlehre legt S. im Anschluss an
das bisher Vorgetragene uns eine Reihe von Fragen vor zum
Behufe einer Selbstprifung fir Menschen, wie sie sind. Wir be-
schrinken uns auf eine kurze Andeutung. Dem ganzen Werke
setzt er das Motto vor: dos wor moi orai. Am Ende seiner Dar-
legungen angelangt, erkliart er als das einzig Wahre mov gve:
,Der du uns hierher gesetzt, Vater alles Lichtes! dass wir dich
suchen und dich finden, und in dir Licht, Liebe, Leben, Selig-
keit finden mochten, lass uns nur dich suchen und dich — end-
lich finden, und in dir finden — Licht, Liebe, Leben, Seligkeit,
durch Jesum Christum, unsern Herrn, Amen! ... Wenn die Ver-
nunftlehre nicht auf dieses mov ¢re hinweiset, so tauget sie nur
dazu, die Finsternis zu vermehren . ..“ Den Beweis aber, dass
nur in Gott die Quelle alles Lichtes ist, finden wir allein in
der Erfahrung, Joh. 7, 17: Wenn du willst inne werden, ol
meine Lehre aus Gott sei, so tue darnach. —

MENN.
(Weitere Artikel folgen.)



	Johann Michael Sailers Geistesarbeit : 1751-1832

