
Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 5 (1915)

Heft: 1

Artikel: Johann Michael Sailers Geistesarbeit : 1751-1832

Autor: Menn

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-403859

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-403859
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


27 —

Johann Michael Sailers Geistesarbeit.

(1751—1832).

Als sympathischer und hochbedeutender Vertreter eines
Katholizismus, der Milde mit Entschiedenheit verbindet, lebt
der Professor und spätere Bischof Sailer im Andenken der
Nachwelt fort *). Nicht gleichgültig in Hinsicht auf die
Unterscheidungslehren, hatte er in Anbetracht der Zeitverhältnisse
vorzüglich die allgemein christlichen Lehren gegenüber einer
falschen Aufklärung zu verteidigen. Auf Grund seines ireni-
schen Wesens und Wirkens können ihn die heutigen
Altkatholiken als Gesinnungsgenossen in Anspruch nehmen. Warf
man ihm zu Lebzeiten Hyperorthodoxie von der einen, und
von der anderen Seite Hétérodoxie vor, so hat sich das Urteil
seitdem geklärt. Für den nachfolgenden Überblick über Sailers
schriftstellerische Tätigkeit dürfen wir um so mehr das Interesse

der Leser dieser Zeitschrift voraussetzen, als alle Arbeiten
dieses einflussreichen Seelsorgers, auch die vorwiegend
theoretisch-philosophischen, nicht nur von den Idealen religiös-christlicher

Weltanschauung getragen sind, sondern auch auf allen
Punkten deren praktische Ausgestaltung als letzten Zweck im
Auge haben. Dadurch behalten Sailers Werke einen dauernden
Wert, der über die Zeitanschauungen weit hinausragt.

Die im folgenden dargebotene Skizze schliesst sich an die
Gesamtausgabe der Werke Sailers an, die sein vertrauter Freund
Joseph Widmer, Domkapitular und Professor der Theologie in
Luzern, besorgte, und die in 41 Bänden zu Sulzbach 1830-1845
erschien.

') Über seinen Lebenslauf vgl. insbesondere Reuschs Artikel in der
„Allgemeinen Deutschen Biographie".



— 28 —

Einige Gelegenheitsschriften, durch zufällige, längst
vergessene Anlässe hervorgerufen, sowie eine Anzahl Predigten
über alttestamentliche Texte, die gänzlich umzuarbeiten S.

verhindert war, sind in die Widmersche Sammlung nicht
aufgenommen und auch in den vorliegenden Aufsätzen übergangen.

I.

Die ersten drei Bände der Gesamtausgabe enthalten die

philosophischen Prinzipien des Verfassers unter dem Titel :

Vernunftlehre für Alenschen, wie sie sind, das ist: Anleitung zur
Erkenntnis und Liebe der Wahrheit. Ein Doppeltes sagt uns schon
der Titel. Sailer schreibt nicht für spekulative Denker bloss oder
für Philosophen von Profession, wie es gewöhnlich geschieht,
sondern für das Leben; seine Ausführungen sind auf die Bedürfnisse

der Menschen, wie sie in der Regel alle wirklich sind,
berechnet. Damit hängt ein Zweites zusammen. Seine Vernunftlehre
soll nicht nur für den Verstand brauchbar sein, als wenn der
Wille durch Eisenwände von ihm geschieden wäre und nicht den

geringsten Einfluss auf ihn hätte, vielmehr bezieht sie sich auf
die ganze Menschenseele mit all ihren Neigungen und Vorurteilen,

wie sie tatsächlich ist, und nicht, wie sie sein sollte.
A. I. Daher wird im ersten Hauptstück geredet von den

menschlichen Kräften, die Wahrheit zu erkennen. Als erste
Erkenntnisquelle kommt die Erfahrung in Betracht, d. h. das
Vermögen, durch Empfinden und durch Bewusstsein des Empfundenen

etwas zu erkennen. Wird der Erfabrungsstoff durch die
äusseren Sinne gegeben, so kann sie eine äusserlich-sinnliclu
Erfahrung heissen : wird der Erfabrungsstoff durch den inneren
Sinn gegeben, d. i. wird die Vorstellung* und das Bewusstsein
selbst wieder ein Gegenstand der Erkenntnis, so ist die Erfahrung

eine innerlich-sinnliche, ein Selbstgefühl und, wenn die
Erkenntnis klarer ist, ein Selbstbewusstsein. Soll eine Erfahrung
zuverlässig sein, so muss ihr 1 ein Faktum, etwas Geschehenes,
Bemerkbares, zugrunde liegen; 2) ein Faktum durch die Sinne

vorgestellt; 3) ein Faktum so klar vorgestellt, class wir uns
desselben bewusst werden können; 4, ein Faktum, dessen wir
uns wirklich bewusst; und 5) so helle bewusst sind, class wir
dasselbe Faktum von den selbstgern achten oder reproduzierten
Vorstellungen hinlänglich unterscheiden mid unter helle Begriffe
bringen können.



— 29 —

Betont S. mit Kant die Notwendigkeit der Erfahrung für
unsere Erkenntnis '), so betont er abweichend von ihm die
Realität der Aussenwelt. Hierbei ist indessen zu bedenken, dass
auch Kant die empirische Realität der Dinge ausser uns nicht
bestritten hat.

Wenn nun S. das Selbständige in den Dingen, cl. h. die
Substanz, von der Erfahrung und damit von der Erkenntnis
ausschliesst, diese vielmehr nur auf die Erscheinungen
beschränkt, so ist zu sagen, dass in der Tat nur Erscheinungen
wahrgenommen oder erfahren werden können, niemals aber
auch die den Erscheinungen zugrunde liegenden Substanzen.
Daraus folgt aber nicht, dass unserem Erkennen nur durch
äussere oder innere Erfahrung ein Inhalt oder Gegenstand
gegeben werden könnte. Das Ding als solches, die den Erscheinungen

zugrunde liegende Substanz, nimmt der Mensch freilich
nicht wahr, aber er erschliesst sie mittels eines Vernunftschlusses,

zunächst die Substantialität seines Ich, seines Geistes,
dann die Substantialität der Natur. Solche Erörterungen, die
mehr in das Gebiet der Theorie und Spekulation gehören, lagen
indessen dem vorwiegend praktischen Zwecke Sailers fern. Für
ihn genügt es, zu sagen : „Die Dinge ausser uns sind nicht die

Vorstellungen in uns selbst; sonst wären sie eben deswegen
nicht Dinge ausser uns. Sie sind aber doch, und sind das, was
sie sein müssen, um uns so zu erscheinen, wie sie uns wirklich
erscheinen."

Die Gesetze der Erfahrungskunst sind folgende: 1) beobachte

das, was gerade du beobachten kannst : sei, was du sein
kannst und sollst ; 2) sorge für die Gesundheit und Empfindsamkeit

der Sinnesorgane (in diesem Zusammenhang finden wir
eine eindringliche Warnung vor dem Laster der Wollust):
3) lass es nicht an zweckmässigerer Übung deiner Sinnesorgane
fehlen (bei dieser Gelegenheit werden wir auf die Wichtigkeit
der Selbstbildung im Jünglings- und Mannesalter aufmerksam
gemacht, während für das Kindesalter mehr der Einfluss der
Umgebung in Betracht kommt) ; 4) sei aufmerksam, damit du
alles beobachten lernest, was dir Eindrücke liefert.

') „Dass alle unsere Erkenntnis mit der Erfahrung anfange, daranist
gar kein Zweifel" — so beginnt die Kritik der reinen Vernunft in der
zweiten Auflage.



— 30 -
Was die Aufmerksamkeit angeht, so besteht sie in der

Unterscheidung der verschiedenen Merkmale und in ihrer
Zusammenfassung zu einem einheitlichen Bilde. Dem Wirken der
Aufmerksamkeit stehen zahlreiche Hindernisse entgegen, z. B.
zu lebhafte Einwirkung der Gegenstände, unbeherrschte
Lebhaftigkeit der Sinne, Leidenschaften, Mangel an Übung,
Vorurteile usw. Demgegenüber müssen die notwendigen Erfordernisse

zur Aufmerksamkeit im Auge behalten werden. Soll alles
richtig bemerkt werden, was sich bemerken lässt, so muss die
Aufmerksamkeit 1) durch Übung eine Fertigkeit erhalten; 2) mit
Wahrheitsliebe und 3) mit Teilnahme des Herzens verbunden
sein (wo dein Schatz, da dein LIerz ; 4) muss sie durch die
Dienste der Einbildungskraft und des Gedächtnisses unterstützt:
5) durch Lektüre und Umgang mit erfahrenen Männern
gestärkt, 6) vom Nachdenken begleitet werden. Dazu kommt 7)
die richtige Wahl des Zeitpunktes der Beobachtung, wo
hinlängliche Stille und Heiterkeit in der Seele herrschen.

Durch zweckmässigen Gebrauch der Sinne, der Aufmerksamkeit

und des Nachdenkens wird der Beobachtungsgeist
erworben, d. h. die Fähigkeit, die Dinge so zu sehen, wie sie

gesehen werden können, und auch das weniger Merkliche schnell
und richtig zu bemerken. Dessen Hauptaufgabe besteht darin,
dass er dem Mangel der Erfahrung abhilft und damit das
Ersinnen grundloser Theorien verhütet. Solche Theorien führen
schliesslich zur Verwerfung aller Erfahrungen, die ihnen
widersprechen, d. h. der Mangel der Erfahrung raubt uns am Ende
den Glauben an die Erfahrung selbst. Zur Lösung dieser
Aufgabe bedarf es neben allseitiger und genauer Beobachtung des

Einzelnen und des Ganzen vornehmlich der Wahrheitsliebe,
sowie der Zügelung der Phantasie und des Herzens.

Am Schlüsse dieses ersten Abschnittes verbreitet sich der
Autor über die Selbstbeobachtung, deren Zweck die
Selbsterkenntnis ist, und zwar in praktischer Hinsicht: bin ich das,

was ich sein sollte? Eine solche Prüfung unseres Herzens ist
das würdigste, das einfachste und zugleich schwerste Geschäft
der Selbstbeobachtung. Diese aber ist nirgends heilbringender
als bei wahren Christen. Sie bewirkt 1) die Überzeugung von
der Unfähigkeit alles Endlichen und Vergänglichen, das Herz
des Menschen zu sättigen ; 2) die Überzeugung vom Segen der
Gewissenstreue ; 3) die Überzeugung, dass wir die Schwierig-



— 31 —

keit, das Böse zu überwinden und sittlich gut zu werden, erst
durch wirkliche Versuche dazu recht kennen lernen ; 4) die
Überzeugung, dass das Leiden ein unentbehrliches und kräftiges
Mittel ist, den Menschen zur Selbsterkenntnis zu bringen: 5) endlich

die Überzeugung, dass die treue Befolgung dessen, was
sich in der Lehre Jesu dem Gewissen der Menschen von selbst
als wahr und göttlich zeigt (z. B. wer bittet, der empfängt),
ein eigenes, von allem Streit unabhängiges Kriterium der Wahrheit

und Göttlichkeit seiner ganzen Lehre mit sich führe.

IL Soviel über die eigenen sinnlichen Erfahrungen. Von einer
zweiten Wahrnehmungsweise, vom Glaubensvermögen, handelt
der zweite Abschnitt über die menschliche Erkenntnisfähigkeit.

Beide, die sinnliche Anschauung und der Glaube, beziehen
sich in gleicher Weise auf etwas Gegebenes, somit auf etwas,
was ausser uns ist. Beide unterscheiden sich dadurch, dass bei
der sinnlichen Erfahrung die Erkenntnis der Dinge auf sinnlicher
Wahrnehmung, die Erkenntnis der Dinge durch den Glauben
aber auf Zeugnissen beruht. Für deren Glaubwürdigkeit kommen
vier Punkte in Betracht: 1) die Sache, welche bezeugt wird
(wenn es sich um eine öffentliche, leichtbemerkbare, auffallende
usw. Begebenheit handelt, wenn deren Held eine ausserordentliche

Person ist); 2) die Geschichte des Zeugnisses (z. B. wenn
dem Zeugnisse, als es vorgetragen wurde, keiner widersprechen
konnte, wenn es die grössten Wirkungen hervorbrachte, wenn
die verschiedenen Zeugnisse, die mündlichen wie die schriftlichen,

im wesentlichen übereinstimmen usw.) ; 3) das Zeugnis
selbst (z. B. wenn es von mehreren Augen- und Ohrenzeugen,
umständlich, in der Hauptsache übereinstimmend usw. abgefasst
ist) ; 4) die Zeugen (z. B. wenn sie Proben ihrer Aufrichtigkeit
geben und zeigen, dass es ihnen weniger um ihre Person als
um die Wahrheit zu tun sei). Solche Zeugnisse nötigen zum
Glauben und zu dem Bekenntnis : wenn es nicht vernünftig ist,
solche Begebenheiten für wahr zu halten, so ist es Torheit, nur
eine einzige andere Begebenheit um eines Zeugnisses Avillen
für wahr zu halten.

Schon diese dürftigen Andeutungen lassen zur Genüge
erkennen, dass der Verfasser bei seiner ganzen Abhandlung über
die Glaubwürdigkeit der Zeugnisse die historische Wahrheit des

Neuen Testaments im Auge hatte.



— 32 —

Das Glaubwürdige im allgemeinen und das Neue Testament
im besondern halten wir für wahr, nicht auf Grund eigener
Erfahrung, nicht wegen der Übereinstimmung der Zeugen oder
weil die Begebenheit an sich möglich oder wahrscheinlich wäre,
auch nicht wegen der Übereinstimmung mit unseren
philosophischen Einsichten, denn in der Konformität mit unserm
philosophischen System erblickt S. keinen Glaubensgrund
(indessen dürfte die Bedeutung, die S. hier der Philosophie
einräumt, doch zu gering veranschlagt sein), sondern deswegen,
weil die Zeugnisse, die Kennzeichen der Redlichkeit und
Einsicht der Zeugen, alle Umstände der Zeugnisse und der
Begebenheit gerade so beschaffen sind, dass sie auf der Wage
des gesunden Verstandes gegen alle Einfälle der Zweifelei
überwiegend und entscheidend befunden werden.

Es folgen nähere Auseinandersetzungen über den Wahrheitssinn,

und wie er durch Beobachtung. Herzensreinheit, Wahrheitsliebe,

Übung, sowie durch Lektüre geeigneter historischer
Erzählungen zu wecken, zu stärken und zu leiten sei. — Ist es

gewiss, dass, auf Grundlage des historischen Wahrheitssinnes,
der Mensch das Bedürfnis und die Fähigkeit, zu glauben, besitzt,
so müssen, besonders in Hinsicht auf die Urkunden und die
Geschichte des Christentums, die Unterschiede zwischen Glauben,
Aberglauben und Unglauben wohl beachtet werden. Die
Ausführung darüber klingt in folgende Mahnung aus : „Nun Jüngling,

wenn du stehest an den Scheidewegen des Aberglaubens,
Glaubens und Unglaubens, blicke hinaus in die Zukunft, auf
den Tag der grossen Ernte, und lerne den Bauer aus den

Früchten kennen. Hüte dich vor dem Aberglauben, wie vor
dem falschen Freunde ; denn er verspricht Leben und Seligkeit,
und gibt Rauch und Dampf. Hüte dich vor dem Unglauben,
wie vor dem giftigen Schlangenbisse, denn sein Weg ist mit
Rosen bestreut, und am Ende w*artet das Verderben dein.
Wähle, oder vielmehr, weil es doch keines Wählens bedürfen
soll, wähle nicht, sondern geh den offenen, geraden Weg des

vernünftigen Glaubens, und blicke nicht links und nicht rechts
— bis du am Ziele bist."

Indem S. den hier in Betracht kommenden historischen
Glauben von jeder anderen Art des Glaubens, insbesondere von
dem sogenannten kantischen Vernunftglauben genau
unterscheidet, beantwortet er am Schlüsse dieses Abschnittes den



- 33 —

gewöhnlichen Haupteinwurf gegen den chrislichen Glauben:
„wie kann ich das glauben? Es ist ja mit meinen Empfindungen,
Einsichten, Erfahrungen, Begriffen, Systemen unvereinbar" durch
eine Parabel. Zwei Knaben, denen bisher das elterliche Haus
und seine Umgebung die ganze Welt war, finden in der väterlichen

Bibliothek ein Buch, das ihnen von Ländern erzählt, in
denen es beständig Sommer, von anderen, in denen es ewig
Winter ist, von Menschen, die schwarz sind und nackt einhergehen,

von Bergen, die Feuer speien, und von vielen anderen
unerhörten Dingen. Märchen sind's, so urteilen die Knaben.
„Wer führt eine weisere Sprache — so fragt S. — diese Knaben
oder die Weisen, die die Wundergeschichten der Bibel, die
Nachrichten von höheren Welten und Wesen als Märchen und
Träume belachen und verleugnen, weil — nichts dergleichen
in ihrem Erfahrungs- und Demonstrationskreise liegt?"

III. Der dritte Abschnitt handelt vom „Vernunftvermögen".
Ohne sich in subtile Untersuchungen und Einteilungen
einzulassen, versteht S. unter Vernunft oder Verstand die gesamte
Erkenntniskraft des Menschen, welche, auf Erfahrung und Glauben

sich stützend, alle wahre Erkenntnis hervorbringt. Zweck
dieser Abteilung* ist es nun, zu zeigen, wie der Mensch in seinem
gegenwärtigen Zustande von Verstand und Vernunft und von
den mit ihnen zusammenhängendenKräften Gebrauch zu machen
habe, um dem vollständigen Bewusstsein der Wahrheit sich
immer mehr zu nähern.

Tatsachen des allen Menschen gemeinsamen Verstandes
(sensus communis), denen Dauer, Einförmigkeit und Allgemeinheit

eigen sind: 1) Fürwahrhalten des Daseins der Körperwelt ;

2) Erwartung ähnlicher Fälle bei ähnlichen Umständen
(Naturvorgefühl) ; 3) Fürwahrhalten gewisser Zeugnisse, z. B. dass es
Städte wie Berlin, Wien etc. gebe (Wahrheitssinn im engeren
Sinne des Wortes) ; 4) Gewissen oder praktische Vernunft,
moralisches Gefühl ; 5) Schönheitsgefühl, Geschmack ; 6) Annahme
einiger allgemeiner Wahrheiten, z. B. dass 2 x 2 4, dass alles,
was entsteht, seinen Entstehungsgrund haben müsse; 7) Ahnung
eines höheren Wesens, Gottesahnungskraft; 8) physiognomisches
Gefühl, d. i. Vermutung gewisser innerlicher Zustände und Kräfte
beim ersten Anblick gewisser auffallender Physiognomien.

So wertvoll dieser allgemeine Menschensinn und gesunde
Menschenverstand ist, so darf er nicht zur Bemäntelung der

Internat, kirchl. Zeitschrift, Heft 1. 1915. 3



— 34 —

Trägheit und des Stolzes missbraucht werden. Vielmehr soll er
als zuverlässiger Grund zur Erkenntnis, als Werkzeug zur Mit
teilung der Wahrheit und als Mittel zu weiteren Erfindungen
dienen.

Der gesunde Menschenverstand als Kriterium der Wahrheit

sagt: Alles, was alle Menschen zu allen Zeiten, nach der
Eingebung ihrer Vernunft für wirklich, wahr, gut. schön
gehalten haben, halten und halten werden, das ist wirklich wahr,
gut und schön. So richtig dieser allgemeine Satz ist, so schwer
ist im einzelnen Falle der Nachweis der Allgemeinheit des
Dafürhaltens und des Dafürhaltens aus Eingebung der Vernunft. Es

genügt, dass der Gesunddenkende die Vorstellungen vom Dasein
der Dinge, von höheren Wesen, vom sittlich Guten und die
Nötigung, diese Vorstellungen für wahr zu halten, in sich findet.
Es gibt aber zwei Grenzlinien des gesunden Menschenverstandes :

1) am gesundesten Verstände ist nicht alles gesund ; 2) am
kränkesten Verstände ist noch etwas Gesundes. Die erste Grenzlinie

treibt zur Nüchternheit, die zweite flösst Mut ein.
Der gesunde Menschenverstand heisst Wahrheitssinn, wenn

er durch Übung und Wahrheitsliebe zum Erkennen der Wahrheit

tüchtig gemacht ist. Dem Wahrheitssinne stehen als Hindernisse

entgegen die Oberherrschaft der sinnlichen Triebe und
Leidenschaften, Disputiersucht, Rechthaberei, Zweifelsucht usw.
Mittel dagegen, ihn zu stärken, sind: Rechtschaffenheit,
Wahrheitsliebe, dann Übung im Aufmerken, Nachdenken und
Vergleichen.

Nunmehr behandelt der Autor die Lehre von den Begriffen.
Dieselben werden gebildet a) durch Abstraktion, indem die
Vernunft einzelne Merkmale aus schon gegebenen Vorstellungen
herausnimmt, b) Ein andermal setzt die Vernunft mehrere Merkmale

oder Begriffe zusammen, und dies heisst Kombination, c) Ein
andermal zergliedert die Vernunft bloss das Ganze einer
Vorstellung, die durch Erfahrung oder Abstraktion oder Kombination
gegeben worden, und dies ist Analyse.

Die verschiedensten Dinge haben an ihren Merkmalen etwas
Ähnliches und Gemeinsames. Kein Auge z. B. ist dem andern
völlig gleich, aber beide sind Werkzeuge zum Sehen und zu
diesem Zwecke eingerichtet. Dieses Einerlei bei aller
Verschiedenheit sondern wir ab, und diese Absonderung ähnlicher
Merkmale ist „zwar Werk der Vernunft, aber nicht ohne Grund



— 35 —

in der Natur". Die ähnlichsten Dinge haben bei allem Einerlei
etwas Verschiedenes. Ein Auge ist dem andern ähnlich, aber
doch nicht das nämliche Auge. Da wir aber nicht genug
Unterscheidungskraft besitzen, so fassen wir die Dinge um ihrer
Ähnlichkeit willen in Eine Klasse zusammen.

Die Abstraktion entfernt die Begriffe immer mehr von den
wirklichen Dingen. In der Natur ist alles konkret, bestimmt,
einzeln ; in der Abstraktion unbestimmt, isoliert, allgemein. In
der Natur ist alles Einzelheit, die Abstraktion aber bringt die
vorgestellten Dinge in gewisse Geschlechter, Arten, Gattungen,
d. h. sie klassifiziert, ohne dass es deswegen in der Natur
Klassifikationen gibt, die vielmehr nur im Geiste des Denkers
sich finden.

Da die Abstraktion nicht das Wesen der Dinge klassifiziert,
sondern unsere Begriffe von den Dingen, so ist ihr Nutzen leicht
anzugeben. 1) Sie bestimmt nicht die Eigenschaften der Dinge,
sondern unsere Gedanken davon. 2) Sie gibt Begriffe von den
Gattungen usw. und bezeichnet diese Begriffe mit eigenen
Ausdrücken. Ohne diese allgemeinen Begriffe gäbe es kein menschliches

Denken und keine menschliche Sprache. 3) Sie vermehrt
die Begriffe und macht das Ganze deutlicher ; denn bei
zweckmässiger Abstraktion hebt die Aufmerksamkeit die einzelnen
Merkmale des allgemeinen Begriffes besonders heraus. 4) Sie

wird die Mutter unzähliger allgemeiner Urteile, Sätze und
Regeln, sowie die Stütze der Vernunftschlüsse. Bei diesen letzteren
muss eine schon bekannte allgemeine Wahrheit zugrunde
gelegt werden, damit eine unbekannte herausgewickelt werden
kann. 5) Sie bringt in den Vorrat unserer Erkenntnisse Licht,
Zusammenhang, Ordnung.

Diesen Vorteilen stehen aber auch Nachteile gegenüber:
1) Da die Seele bei der Abstraktion mehr auf Forschung als
auf Empfindung ausgeht und dabei leicht sich selbst vergisst,
so sind die abstraktesten Köpfe oft die ungeschicktesten zum
Handeln. 2) Man stellt sich unter den abgesonderten Begriffen
leicht selbständige Dinge vor, die nirgends existieren, man
sucht z. B. das Göttliche ausser Gott. 3) Man spricht leicht
die allgemeinen Begriffe nach ohne Nachdenken und erlangt
dadurch eine bedenkliche Fertigkeit, über alles zu räsonnieren
und abzusprechen. 4) Der schlimmste Missgriff besteht darin,
dass man dem Begriff, der nur eine komparative Allgemeinheit



— 36 —

haben kann, ohne weiteres eine absolute Allgemeinheit beilegt
und darauf allerlei Luftschlösser von Theorien baut. Hierin
erblickt S. einen geheimen Schaden aller Metaphysik, die,
begierig, schnell und vieles zu wissen, die Erfahrung nicht
beachtet und zur Torheit wird. Darauf, dass man Begriffe für
allgemein richtig hält, die es nicht sind, führt S. die hitzigen
Bekämpfungen der Offenbarung zurück. — Wie sind diese
Nachteile zu vermeiden? 1) Indem man der Natur und der
Erfahrung ihr Recht lässt. 2) Durch stufenweises Hinaufsteigen
zum Allgemeinen. 3) Durch Prüfung der allgemeinen Begriffe.
4) Indem man das Herz nicht zu viel in die Geschäfte der
Abstraktion hineinreden lässt.

Die Vollkommenheit abstrakter Begriffe zeigt sich in der
leichten Anwendbarkeit der Wahrheit auf einzelne Gegenstände
(z. B. Feigen und Weintrauben wachsen nicht an
Dornenhecken).

Dass Begriffe durch Kombination entstehen, beweisen die
offenbaren Irrtümer, die in den Urteilen der Menschen
herrschen. Sie sind weder angeboren, noch liegen sie in der Natur
selbst, sie erhalten ihr Dasein durch den Missbrauch der
gegebenen Kraft; im anderen Falle durch den rechten Gebrauch
derselben. Auch hier ist besondere Vorsicht am Platze, namentlich

bei erhitzter Einbildungskraft, ferner bei wichtigen
Gegenständen unseres Denkens, z. B. Staat, Religion, Kirche.

Es gibt drei Arten von Definitionen oder Begriffsbestimmungen:

1) Sacherklärung; 2) kritische Geschichtserklärung
Definition einer fremden Meinung über eine Sache; 3)

Worterklärung Erklärung meines Begriffes. Was die erste Klasse
angeht, so sind manche gepriesene Definitionen nichts als
Meinungen von Meinungen quartae et quintae generationis. Als
Beispiel einer richtigen Realdefinition führt S. an: „Tugend ist
die Gemütsverfassung eines Wesens, das von Natur schwach,
und, durch Übung im Sittlich-Guten, stark zum Rechttun, stark
zur edlen Wirksamkeit und Duldsamkeit geworden ist." Die
Nominalerklärungen fixieren den schwankenden Sprachgebrauch
und gehen dann in Sacherklärungen über, wenn dem Erklärer
der Nachweis gelingt, dass die Natur der Dinge gerade so
beschaffen sei, wie er davon gedacht habe.

Die Analyse der Begriffe vermehrt nicht das Ganze,
sondern die Zahl der Teile und erleichtert dadurch die Kenntnis



— 37 —

des Einzelnen. Ihre Gesetze sind: 1) Die Teilungsglieder müssen
das Ganze erschöpfen. 2) Sie müssen einander ausschliessen.
3) Sie müssen nach ihrer Verwandtschaft mit dem Stammbegriffe
geordnet sein.

Nunmehr wendet sich die Darstellung der Lehre von den
Urteilen zu. Urteile sind alle eigentlichen Erkenntnisse des

Menschen. Aller Irrtum ist falsches Urteil, und alle Wahrheit
wahres Urteil. Urteile entstehen durch Vergleichung zweier
Begriffe. Diese Vergleichung soll erst eintreten, wenn die

Wahrheit, Klarheit und Vollständigkeit der Begriffe ausser Zweifel
steht. Sonst entstehen irrige Urteile. Solche kommen ferner
zustande, wenn a) die menschliche Forschungskraft nicht
hinreicht, b) die Übung der Denkkraft nicht vorhanden ist, c) es

an Stille des Geistes fehlt, d) die Tätigkeit des Nachdenkens
mangelt, e) es an der Unparteilichkeit des Herzens gebricht.
Daraus ergeben sich die Mittel, um Irrtümer im Urteilen zu
vermeiden, sowie wahre Urteile von falschen zu unterscheiden. —
Die allgemeine Vorschrift aber, nach welcher Begriffe und
Urteile berichtigt werden können und sollen, heisst: Man soll
sich ohne deutliches Bewusstsein der Gründe, auf denen unser
Urteil beruht, und ohne deutliches Bewusstsein der Zulänglichkeit

dieser Gründe nie ein Urteil erlauben.
An letzter Stelle wird die Lehre vom Syllogismus oder vom

Vernunftschluss vorgetragen. Dabei folgert die räsonnierende
Vernunft im Schlussatze aus zwei Vordersätzen eine darin
liegende Wahrheit. Was sie also entdeckt, muss schon in den
Vordersätzen enthalten und durch Vergleichung aufgezeigt sein.
Statt theoretischer Anweisungen zeigt S. an dem Beispiel: „wenn
das Samenkorn nicht stirbt, kann es nicht Frucht bringen",
wie man es durch Beobachten und Nachdenken anzufangen
habe, um zu richtigen Schlüssen zu kommen.

Die Vernunft strebt nicht nur, die Wahrheit zu erforschen,
sondern die erforschte auch darzustellen : darstellende Vernunft.

Was die scientifische oder spekulative Vernunft angeht, so

beschränkt sich S., so sehr er durch seine Ausführungen seine
Kenntnisse der Zeitphilosophie (Kant, Hegel usw.) verrät, seinem
praktischen Zwecke gemäss auf die Bemerkung, dass es hier
wesentlich auf die Wahrheit der Grundbegriffe und auf den
rechten Zusammenhang der darauf aufgebauten Ideenkette
ankomme. Ähnlich verfährt S. mit der kritischen Vernunft. Während



— 38 —

die einen behaupten, dass die Vernunft, sobald sie sich über
den Kreis der möglichen Erfahrung erhebe, nichts mehr wisse,
behaupten andere, dass sie auch da noch wisse und namentlich

das Dasein Gottes und die Unsterblichkeit erweisen könne.
Unseres Schriftstellers Standpunkt ist folgender : Gewisse Dinge
lassen sich nicht entwickeln ; eine natürliche Erklärung des
Übernatürlichen ist nicht möglich ; dessenungeachtet muss doch
das Übernatürliche angenommen werden ; des Übernatürlichen
wird man am besten durch ein göttliches Leben inne ; dieses
Innewerden setzt eine Gottesahnung in uns voraus; von daher
weht Freiheit die Seele an, und die Gefilde der Unsterblichkeit
tun sich auf. Kann die Vernunft nicht alles geben, was sie will,
so wird sie „die positive Hülfe nicht verschmähen, die uns die
heilige Vorsicht in der lichtstrahlenden Geschichte des Christentums

anbaut, und noch dazu glauben, diese Hülfe durch ihre
Träume ersetzen zu können." Denn „nicht nach dem spekulativen
Zusammenhange eurer menschlich-erträumten und übermensch-
lich-demonstrierten Lehren sehnet sich die zerworfene Menschheit,

sondern nach Tat und Kraft, nach Wort und Offenbarung
des Herrn." — Auch wer nicht leugnet, class eine solche
Beweisführung in manchen Fällen ausreicht, wird eine
wissenschaftliche Begründung des positiven Christentums darum für
nicht weniger notwendig ansehen.

Der zweite Band umfasst das zweite und das dritte Haupt-
stück: „Von den Hindernissen im Erkennen der Wahrheit" und
„Eon der Erkenntnis des Wahren in Rücksicht auf die gegebenen

Kräfte und Hindernisse."
B. I. Der erste Abschnitt des zweiten Hauptstückes findet

die Hindernisse der Wahrheitserkenntnis im Anschlüsse an Cie.

Quaest. Tusc. L. 3 in den Übeln Sitten (malis moribus) und
ausgearteten Meinungen (opinionibus depravatis), die die kleinen
Feuerchen (parvulos igniculos) unserer Einsicht verdüstern und
ersticken. Die Leidenschaft ist der Zustand der Seele, worin
die Sinnlichkeit oder Neigung gebietet, ohne unter der Leitung
der Vernunft zu stehen. Die Leidenschaft verrückt den

Gesichtspunkt, aus dem der Gegenstand allein richtig gesehen
werden kann. Das Schlimme dabei ist, dass der Seher seine

Ansicht für die wahre, und die richtige für die falsche hält.
Nach und nach kann und will man nicht mehr richtig sehen.

Daraus entspringt allmählich der Hass gegen die WTahrheit



— 39 —

und die Verfolgungssucht gegen ihre Vertreter. Wer aber der
Wahrheit nicht glaubt, glaubt bald die Lüge. Gezeigt wird
dies am Beispiel der ungebundenen Leute, II. Thess. 2, 10—12.
Die schliessliche Folge ist die Verstocktheit, d. h. die eigentliche

Ertötung des Wahrheitssinnes und aller Achtung für die
Wahrheit. Zur Charakteristik dient das Beispiel der Steiniger
des Stephanus, Apg. 7, 54—57.

IL Der zweite Abschnitt redet von den leidenschaftlichen
Zuständen, d. h. von den Zuständen des Gemütes, die aus einer
Leidenschaft entstehen oder mit Leidenschaft wenigstens
verknüpft sind, zunächst von der Zweifelsucht, die keinen Gründen
nachgibt. Die Versuchungen dazu entstehen 1) aus dem
fortschreitenden Gange eigener Aufklärung (bisher hielt ich manches

für wahr, was sich später als unrichtig herausstellte,
vielleicht nach ein paar Jahren etc.) ; 2) aus der Geschichte fremder
widerstreitender Meinungen ; 3) aus der Geringschätzung der
Vernunft; 4) aus den dunkein Seiten der wichtigsten Wahrheiten

(z. B. Dasein Gottes, Schöpfung etc.) ; 5) aus der unleugbaren

Eingeschränktheit der Vernunft ; 6) aus dem überspannten
Drange nach geometrischen Beweisen in allen Fächern des
Erkennens ; 7) aus dem geheimen oder offenbaren Interesse des
Herzens am Zweifeln.

Der Stufengang der Zweifelsucht ist folgender. Ihr Zahn
nagt zuerst an einzelnen Wahrheiten der christlichen Religion,
z. B. an der allgemeinen Auferstehung, an den Wundertaten
Jesu, dann an der Glaubwürdigkeit der evangelischen Geschichte
überhaupt. Bald erstreckt sich die Zweifelsucht auf das Dasein
oder wenigstens die wesentlichen Eigenschaften Gottes, auf die
Freiheit des Willens, auf den Unterschied von Gut und Böse.
Zuletzt aber wird der Zweifler zum entschiedenen
Gottesleugner.

Als Hauptbewahrungsmittel dagegen empfiehlt S. die Gottesfurcht.

Denn die Menschennatur ist nicht gemacht zum
Spekulieren ohne Mass und Ziel, und die Furcht des Herrn ist
der Anfang der Weisheit.

Weitere Vorschriften zur Vermeidung der Zweifelsucht sind
u. a. folgende Imperative: 1) Fordere keine geometrische
Evidenz bei Gegenständen, die nur einer sittlichen Gewissheit fähig
sind. Wie du nicht an Cicero und seinen Schriften zweifelst,
su zweifle auch nicht an Christus und den Evangelien. 2; Ver-



— 40 —

giss nicht, dass der Skeptizismus kein System, sondern nur
eine Leidenschaft sei. Mache die Tatprobe an deinem Herzen,
dass das Tun der sicherste Weg zum Wissen sei. Kommen dir
Zweifel an der Unsterblichkeit, handle so, als ob sie gewiss sei.
Das tò QsXr^ia tov Qeov noieiv ist die stärkste demonstratio
evangelica (Joh. 7, 17), den Willen Gottes tun der beste Beweis
für das Evangelium. 3) Erforsche dein Herz, ob nicht eine
geheime Selbstvergötterung die Stütze deiner Überzeugungen
wankend mache. 4) Sondere die Zweifel, die vom Herzen kommen
von denen, die vom Verstände kommen. Eva zweifelte zuerst,
und dann ass sie, viele aber der heutigen Zweifler essen zuerst
von der verbotenen Frucht und erst dann zweifeln sie. 5)
Bedenke : a) ich habe eine Kraft, die Wahrheit zu sehen, wenn ich
gleich das Wahre nicht ergründen kann ; b) das, was mir sichtbar

ist, hört nicht auf, es zu sein, weil mir vieles unsichtbar ist ;

c) das Dass kann mir gewiss sein, wenn mir auch das Wie
rätselhaft ist.

Wie die Zweifelsucht um des Dunkeln willen auch das
Klare dunkel findet, so achtet die Übereilung im Entscheiden
den schwächsten Grund oder vielmehr jeden Schein für
überwiegend zum Entscheiden. Aus den zahlreichen Warnungsbeispielen

seien ein paar augeführt. Brüderliche Warnung vor
Unglauben hält die Präzipitanz für Proselytenmacherei ; stillen
Eifer für Ausbreitung des Christentums nennt sie geistige
Intoleranz, Unwissenheit in den allgemeinsten Pflichten der Menschheit;

das Festhalten an den klaren xiussprüchen der hl. Schrift
bezeichnet sie als blinden Autoritätsglauben; Gebetserhörung
ist ihr Schwärmerei usw.

Die Übereilung im Urteilen ist um so schädlicher, je wichtiger
der beurteilte Gegenstand ist; sie ist um so unheilbarer, je
täuschender das Vorurteil, je gebietender die Leidenschaft, je
künstlicher die Gelehrsamkeit, die der grundlosesten Meinung*
die Farbe der Wahrheit leiht, je grösser die Zahl der
Gleichgesinnten.

Hauptmittel dagegen : sei weise und bedachtsam. Wie das
zu verstehen, zeigt S. an Jak. 1, 5—6, und sagt: „Raten kann
die Logik, aber die Weisheit geben kann nur Gott, die Weisheit

erflehen kann nur das Gebet, und beten kann nur der
Glaube an Gott. — Zürne nicht, edler Leser! Dass überall,
am Ende der gewöhnlichen Kenntnisse, Kreuze stehen, die dich



— 41 —

in das Gebiet des Christentums hineinweisen. Diese Kreuze
stehen nicht da, um dich von der rechten Vernunftkultur
abzuhalten, sondern vielmehr einfältig dazu anzuweisen. Aber
nicht jede sogenannte Vernunftkultur ist rechte Kultur
Ich halte es für den erhabensten Aktus meiner Vernunft,
dass sie an eine höhere Vernunft glaube, als sie selbst ist."

Der dritte leidenschaftliche Zustand ist die Schwärmerei
der Vernunft, die auf Überschätzung ihres Wertes beruht und
sich als Anmassung, Ignoranz, blinden Eifer und Aberglauben
darstellt. Sie macht kalt gegen die Erfahrung, kalt gegen das

dringende Bedürfnis der menschlichen Natur nach einer höheren
Erleuchtung, kalt gegen die Geschichte, kalt gegen die
wohltätigen Kräfte des gemeinen Menschenverstandes und gegen
die heilsamen Bemühungen, die Avichtigsten Wahrheiten dem

gesunden Verstände fassbar zu machen, nicht zuletzt kalt gegen
die Ausübung der wichtigsten Wahrheiten. — Mit dieser Idolo-
latrie der Vernunft nahe verwandt ist die Schwärmerei der
Einbildungskraft, die namentlich bei der sinnlichen Liebe und dem
Ehrgeiz sich zeigt.

Besonderes Interesse beansprucht das über die religiöse
Schwärmerei Gesagte. Kennzeichen derselben sind „einige
unzweideutige Phänomene, die nur von ruhigen Geistern richtig
beobachtet werden können. Wer sich gegen alles, was gründliche

Belehrung heisst, sperret; wer immer nur auf
innere Empfindungen appelliert ; wer überall das schwärmende
Ich ans Licht hervorziehen will ; wer schwache Köpfe wirbt,
die nur an sein Ich glauben sollen ; wer mit ungebeugtem Eigensinn

mehr auf den Weg, den er betreten, als auf Gott traut,
der auf mehreren Wegen zu Einem Ziele führt; wer mehr
tändelnde Andacht, als männliches Tun des göttlichen Willens
empfiehlt, der ist nicht fern vom Abgrunde — wenn er noch
nicht drunten liegt. ** Beherzigenswert und für den Schriftsteller
charakteristisch ist aber der Zusatz: „Übrigens gehört auch
hier ein gesalbtes Auge dazu, um nicht den Schein für das
Sein zu nehmen, und das, was nicht Zeichen der Schwärmerei
ist, für ein Zeichen zu halten."

Die Leiden aber, die aus der religiösen Schwärmerei hervorgehen,

sind Herzensangst, Gewissensangst und Höllenangst. —
Anlässe zur Schwärmerei sind im Menschen Eitelkeit,

lebhafte Einbildungskraft, ein weiches LIerz, Neugierde, Eigen-



— 42 —

liebe, missliche Lage. Als Heilmittel werden empfohlen: Demut;
Arbeitsamkeit; fleissige Besiegung der Eigenliebe; Eindringen
in den Geist der hl. Schrift („Der Geist der Schrift bewahrt vor
mancher schwärmerischen Verdrehung der Schrift") ;

Inanspruchnahme eines erfahrenen Freundes (ein solcher „ist denen,
die fromm werden wollen, unentbehrlich. Denn auch die lichtlose

Frömmigkeit hat ihre Irrgänge, und die Verirrungen frommer

Menschen sind so gut Verirrungen als die der Profanen") ;

heller Blick und Nüchternheit der Vernunft.
Ein besonderer Abschnitt bezieht sich auf die Bewahrungs-

mittel gegen Schwärmerei in bezug auf höhere Einsprechung.
Es gibt Worte Gottes an die Menschen. Will die Stimme etwas
offenbar Gutes, so folge ihr. Will sie das Gegenteil, so folge
ihr nicht. Will die Stimme etwas Ausserordentliches, so prüfe
ohne Voreingenommenheit und frage einen Freund, der
Vertrauen verdient. Im übrigen tue indessen den klaren Willen
Gottes, bis dir der dunkle klar wird.

Unter den leidenschaftlichen Zuständen ist ferner zu nennen
die Gleichgültigkeit gegen alles, was Wahrheit oder Irrtum ist,
diese vis inertiae, die keine Neigung zum Suchen des Wahren
aufkommen lässt. Mittel dagegen sind Selbstbeherrschung,
Anspannung der gegebenen Kräfte ; Nachdenken über die Folgen
der Gleichgültigkeit, über den Wert der Selbstbeherrschung
und die Würde des Menschen, über die Freuden der Erkenntnis;
ferner das Lesen guter Schriften, der Umgang mit
wahrheitliebenden Menschen, das Beispiel derjenigen, die durch Wahrheit

glücklich geworden sind, bessere Erziehung usw. Aber
es lässt sich weiter fragen: wo ist das Mittel zum Mittel? d. h.

wie bringen wir den Trägen zum fleissigen Lesen Diese Frage
beantwortet S. mit dem Hinweis auf die göttliche Gnade, durch
die die Notwendigkeit menschlichen Unterrichts nicht aufgehoben

Avird.
In der Reihe der leidenschaftlichen Zustände, die die

Erkenntnis der Wahrheit verhindern, Avird an sechster und letzter
Stelle der Avissenschaftliche oder literarische Egoismus oder die
Intoleranz genannt, cl. h. das rücksichtslose Bestreben, seine
Idee zur allgemein angenommenen Idee, und jede andere Idee

zur allgemein verworfenen Idee zu machen. Die Intoleranz
hat ihre Wurzel in der Eigenliebe, die rechthaberisch und an-
massencl macht ; sie Avird überAvunclen durch Widerstand da-



— 43 —

gegen und durch Studium der Geschichte der menschlichen
Meinungen.

Beiläufig wird der Unterschied ZAvischen Toleranz und
Indifferentismus entwickelt und am Beispiel Jesu die rechte Toleranz
nachgewiesen, die sich von der damals — und auch heute noch —
so sehr gepriesenen wesentlich unterscheidet. Folgende Regeln
werden aufgestellt für den Nachahmer Jesu :

Keinen Schritt von dir Aveg, der Toleranz zu Gefallen
Kein Verleugnen deiner aus Begierde, allen alles zu sein!
Kein Haar breit von deiner Wahrheit gewichen aus Nachsicht

gegen Blöde
Keine Gleichgültigkeit, Aveil nicht allenthalben Stelle für

dich ist!
Keine trägen Hände, weil viel Arbeit nicht viel hilft!
Keine stumme Zunge aus Höflichkeit, Feigheit, Toleranz,

oder wegen der Unüberzeugbarkeit Tausender!
Dazu kommt noch als geheimes Hindernis bei Erkenntnis

der Wahrheit, dass an Stelle des Verstandes das Begehrungsvermögen

sich das Urteil anmasst.

Hieran Averden ernste Warnungen geknüpft a) vor der
vaga libido; b) vor den Reizen des steigenden Luxus; c) vor
dem Unglauben an alle positive Offenbarung; d) vor der Moral
ohne alle Religion ; e) vor FrühAveisheit und unglücklicher
Spekulation; f) vor der Empfindelei ; g) vor der intoleranten Sprache,
in der die Worte Priesterlist, Pfaffentrug, Aberglauben, SchAvär-

merei, Bigotterie, Intoleranz — und positive Religion Synonyma
sind; h) vor dem rastlosen Predigen der uneingeschränkten Toleranz,

die schliesslich in Despotismus ausläuft.

III. Der dritte Abschnitt handelt von den Vorurteilen, d. h.

von den Urteilen vor der Zeit, vor der Prüfung, vor hinlänglicher

Einsicht. — Sogar über die Vorurteile gibt es Vorurteile.
Einige glauben, alle Vorurteile seien in unserer Willkür, andere
halten sie für unvermeidlich. Aiele meinen, es müsse an einem
Vorurteile alles falsch sein: manche vergessen umgekehrt, dass

um ein wahres Urteil ein paar Vorurteile herumliegen. Die
meisten sind gerade im Weglegen der alten Vorurteile am
A'orurteiligsten.

Es gibt Vorurteile der Kurzsichtigkeit und solche der
Weitsichtigkeit. Aber : der Weitsehende kann nicht alles sehen, und



- 44 —

der Kurzsichtige kann nicht nichts sehen. Vernunft ist Sehkraft,
sie kann also etwas, wenn auch nicht alles, sehen.

Weiter kommt in Betracht das Vorurteil des allgemeinen
Beifalls und des allgemeinen Widerspruchs. Aber : das Urteil
der Menge ist nicht wahr und ist nicht falsch, weil es das
Urteil der Menge ist.

Ebenso grundlos ist das Vorurteil des Alten und das
Vorurteil des Neuen. Aber: alte Wahrheiten wTaren einmal neu,
und umgekehrt. Ferner : was alt ist, kann alte Wahrheit und
alter Irrtum sein; was neu ist, kann neue Wahrheit und kann
neuer Irrtum sein.

Wer einen Ausspruch bloss deswegen für wahr hält, weil
er Ausspruch eines grauen Kopfes ist, wird vom Vorurteil der
grauen Haare getäuscht. Denn die grauen Haare sind zwar ein
Beweis, dass der Mann Gelegenheit hatte, Erfahrungen zu

machen, aber nicht, dass er sie Avirklich gemacht hat. Immerhin:

die grauen Haare fordern Achtung, und man kann sie

nicht besser respektieren, als wenn man bei ihnen Rat und
Erfahrung* sucht.

Diesem Vorurteile steht gegenüber das der frühen Weisheit.

Aber: Avas lange dauern soll, wächst langsam; was hoch
emporstreben will, soll zuerst tiefe Wurzeln fassen.

Bezüglich der Vorurteile der Kinderstube gilt der Satz:
Wer die schädlichen Vorurteile ausrotten kann und es nicht
tut, dem ist's Sünde. Wer aber dem Kinde das Herz aus dem
Leibe schnitte, um den Sitz der Vorurteile zu zerstören, dem
war's auch Sünde.

Dem Vorurteil des Systems oder der Theorie steht gegenüber

das Vorurteil gegen alle Systeme. Das Richtige liegt auch
hier in der Mitte. Die Wahrheit ist nicht an das System
gebunden, aber auch der Irrtum nicht.

Ferner gibt es Vorurteile des leichtfertigen Witzes und der
strengen Schulgelehrsamkeit, für und wider die Person, den Ort
(Kann aus Nazareth etwas Gutes kommen die Nation, für
eine bestimmte Erziehungsweise, für ein Lieblingsfach usw.

Das Schlimmste bei der Krankheit der Vorurteile besteht
darin, dass der, der daran leidet, sie nicht als solche erkennt,
und, Avenn er sie erkennt, leicht ins andere Extrem gerät.
Daher festina lente, eile mit Weile!



— 45 —

IV. Der vierte Abschnitt betrifft ..Leidenschaften und
Vorurteile im Zusammenhange mit dem Leibe und mit der Sprache".
Der Körper ist das dienende Werkzeug des Geistes ; aber leicht
reisst er die Herrschaft an sich, wodurch der praktische Materialismus

entsteht. Gezeigt Avird dies an Röm. 1, 21 f. Wer davon
geheilt Averden soll, dem müssen die Augen geöffnet werden,
dass er seine Krankheit einsehe ; dann wird er das rechte
Heilmittel schon amvenden, das in genauer Selbstprüfung besteht.
Soweit kann die Vernunftlehre helfen. Die Avirkliche
Neuschaffung muss durch die Liebe und Gnade Gottes geschehen.

Vernunft und Sprache bedingen sich gegenseitig und
begründen den Vorzug des Menschen vor dem Tiere. In der
Sprache liegen verschiedene Hindernisse derWahrheitserkenntnis,
z. B. wenn sie im Sprecher und im Hörer verschiedene
Vorstellungen erweckt, wenn der Vortrag durch Kürze rätselhaft
oder durch Anschwellung überladen wird, Avenn die Ausdrücke
zweideutig sind usav. Auch die Leidenschaft verdirbt die Sprache.
Welch ein Missbrauch wird mit den Wörtern Freiheit, Gleichheit,

Menschenrecht getrieben Dem Schweiger ist z. B. seine
Leidenschaft — erlaubte Jugendfreude. — Der Weise aber strebt
nach Wahrheit, Klarheit und Bestimmtheit des Ausdruckes ; er
hält auf Ordnung als die Seele des Vortrages; er ist kein
Metaphernfeind, aber auch kein Metaphernjäger; er strebt die
Leidenschaften und besonders die Eitelkeit in sich zu zerstören,
damit zuerst sein Herz rein, hernach der Kopf helle, und dann
auch die Sprache wahr und klar Averde.

C. Im dritten Hauptstück wird gehandelt „von der Erkenntnis

des Wahren in Rücksicht auf die gegebenen Kräfte und
Hindernisse".

In diesem Zusammenhange Averden der Reihe nach
betrachtet: 1) die Wahrheit, 2) die Erkenntnis, 3) die Gewissheit,
4) die Überzeugung, 5) die Weisheit.

ad 1) Wahrheit bezieht sich auf das Sein und die Beschaffenheit

der Dinge; ihr Gegenteil ist Schein oder Irrtum. Auf die
Frage: Avas ist Wahrheit? kann man verschiedene Antworten
geben. Sie ist die Übereinstimmung* ZAvischen Sache und
Vorstellung; oder: Wahrheit ist das Sein oder die Wirklichkeit
(Avir sind und es ist etAvas ausser uns); oder: Wahrheit ist
Übereinstimmung unserer Vorstellungen mit den Gesetzen des



— 46 —

menschlichen Verstandes ; oder: Wahrheit ist für uns alles das,
woran wir wegen der Natur des menschlichen Verstandes nicht
zweifeln können (2 X 2 4), oder wegen der sittlichen Natur
des Menschen nicht zweifeln dürfen (Vergeltung im jenseitigen
Leben).

ad 2) Der Erkenntnis der Wahrheit ist die Unwissenheit
oder Unkenntnis entgegengesetzt. Sie ist vorhanden, Avenn
zureichende Gründe vorhanden sind.

ad 3) Ist noch dazu die Unmöglichkeit des Gegenteils offenbar,

so liegt Evidenz vor. Unzureichende Gründe machen eine
Sache mehr oder weniger Avahrscheinlich bzAv. zAveifelhaft.

ad 4) Die Überzeugung (ihr Gegenteil ist die Unredlichkeit)
betrifft die Subjekte Ehrlichkeit des Dafürhaltens, also nicht
das Wahrsein eines Satzes. Sie schliesst den Irrtum nicht
notwendig aus und die Wahrheit nicht notwendig ein.

Als charakteristisch für unsern Autor, und zugleich als
Stilprobe, mag folgende Stelle wörtlich angeführt Averden:

„Zur Überzeugung atou den ersten, Avichtigsten Wahrheiten
kann man sehr bald, auch sehr leicht gelangen, wenn man
redlich nach Wahrheit fragt, und da nicht grübelt, avo man
empfinden, glauben, tun, geniessen soll.

Man kann einen Satz, der wahr ist, aus ganz unzureichenden
Gründen für wahr, und einen, der falsch ist, aus ganz
unzureichenden Gründen für falsch halten, Avenn der Verstand das
Unzureichende aus Irrtum für zureichend hält.

Z. B. das Dasein der christlichen Offenbarung ist*mir Wahrheit,

und aus allen Wahrheiten eine der Avichtigsten. Allein,
Avenn alle, die an die Offenbarung durch Christus glauben, nur
aus Einsicht der ganz zureichenden Gründe Christen (Gläubige
an die Offenbarung Gottes durch Christus) sein mussten, auf
ein Avie kleines Häuflein würde die unzählbare Christenschal*
zusammenschmelzen

Darin scheiden sich Logik und Geschichte der Vorsehung.
Jene rät ihren Schülern, nur den zureichenden W'ahrheitsgründen
Beifall zu geben ; diese, weil der erste Weg den meisten zu
dornicht, zu uneben sein dürfte, führt ihre Kinder auch durch
unzureichende Gründe, ja sogar durch irrige und falsche
Begriffe zur Wahrheit, und zieht aus Vorurteilen, Unwissenheit,
Irrtum das grösste Gut der Überzeugung von den wichtigsten
Wahrheiten heraus.



— 47 —

Menschenkinder! preiset euren Vater im Himmel mit
dankbaren Kindergefühlen Er leitet sogar das Falsche, das Irrige
zum Besten seiner Kinder. Aber daraus müsst ihr ja nicht etwa
den Schluss machen, dass man Irrtum verbreiten solle, um die
Wahrheit siegen zu machen. Denn das hiesse mit den Gegnern
des Paulus sprechen : Lasst uns Böses tun, damit Gutes
herauskomme.

Die Geschichte der menschlichen Überzeugungen kann den
redlichen und erleuchteten Wahrheitsfreund zwar für sich
vertragsam, oder, Avie man es nennt, duldsam machen, aber ja
nicht zum Prediger der uneingeschränkten Duldung, die unter
dem Deckmantel der Menschlichkeit und Aufkläruug eine stumpfe
Gleichgültigkeit gegen alle höhere Wahrheit zu verbergen und
einzuführen trachtet."

ad ô) Die Weisheit unterscheidet sich von der Wissenschaft
dadurch, dass diese Erkenntnis sucht, jene aber den EndzAveck
aller Erkenntnis: Gut und selig zu werden — und alle gut und
selig machen zu helfen s).

S. zeichnet hier ein schönes Bild des Weisen und leitet
daraus folgende Vorschriften ab :

Prüfet alles; das Wahre (das Gute) behaltet!
Urteilet nicht vor der Zeit!
Bändiget die anmassende Lust, viel zu wissen, um selten

zu irren
Lernet die nackte Wahrheit schauen, um nicht die Farbe

für die Sache zu halten!
Weichet der Menge aus
Wisset nicht zu viel, um recht zu Avissen, und nicht zu

wenig, um recht zu handeln
Trauet der Wahrheit Siegeskraft zu!
Haltet Festigkeit ohne Biegsamkeit für dummen Eigensinn
Wahrheit sei euch köstlicher als Menschengunst
Die Liebe duldet alles — also auch fremde Überzeugungen

') Man vgl. damit die Definition Schopenhauers : „Weisheit" scheint
mir nicht blos theoretische, sondern auch praktische Vollkommenheit zu
bezeichnen. Ich würde sie definieren als die vollendete, richtige Erkenntnis
der Ding-e, im g'anzen und allgemeinen, die den Menschen so völlig
durchdrungen hat, dass sie nun auch in seinem Handeln hervortritt, indem sie
sein Tun überall leitet. (Parergon und Paralipomena II, § 339.)



— 48 -
Brauchbares und wirklich gebrauchtes Wissen ist erst das

rechte Wissen
Die wichtigste Wahrheit zuerst, und keinem Hörer mehr,

als er tragen kann!
Tuet, was die deutschen Reime empfehlen: Ebenmass ist

die beste Strass!
Seid treu im Kleinen!
Seid treu, besonders in Anerkennung dessen, was euch

noch fehlt!

D. Im dritten Bande finden wir das vierte Hauptstück
der Vernunftlehre. Des Verfassers Absicht ist, darin aus seiner
Erfahrung einzelne Winke zu geben, wie man in bezug auf
Auffindung, Prüfung und Mitteilung des Wahren am sichersten
das Echte treffen und dem Unechten entgehen könne.

Zunächst Avird geredet von den Hypothesen, rücksichtlich
ihres Schadens, Nutzens und rechten Gebrauchs. Die Hypothesensucht

ist dadurch schädlich, dass das Feld der Beobachtungen
brach liegen bleibt, dass die Wissenschaften lächerlich Averden
(Avenn eine vorher für unbezweifelbar richtig gehaltene Hypothese

plötzlich verworfen wird), und die Künste schädlich (die
Heilkunde kann durch Anwendung hypothetischer Fehlsätze
Verderben anrichten). Endlieh macht die Hypothesensucht auch
das Gute und Haltbare an einer Theorie verdächtig. Von
Hypothesen lässt sieh aber auch Nutzen erwarten. Sie üben das
Nachdenken und geben Anlass zu neuen Beobachtungen und
Versuchen. Ihr rechter Gebrauch ist gewährleistet bei genauer
Prüfung, ob sie in der Anwendung standhalten und alles restlos

erklären, soAvie bei sorgfältiger Unterscheidung des Punktes,
avo Wahrheit in Hypothese übergeht. Daran knüpft S. folgende
Mahnung: „Vor allem meidet der nüchterne Mann die Hyrpo-
thesensucht in Glaubens- und Sittenlehren. Hypothesensucht ist
überall schädlich. Aber in der Dogmatik und Moral — da Avird
sie fürchterlich. Ein hypothesensüchtiger Theologe ist das grösste
Abenteuer der Vernunft."

Was die Demonstrationen und Systeme a priori angeht, so

muss zur Feststellung ihres beschränkten Wertes zunächst
gefragt werden: Kommen in unserem Erkenntnisgebäude nur
Vernunftbegriffe vor, oder ausserdem zugleich Erfahrungen
und Zeugnisse? Sodann entscheidet über den Wert eines Systems



— 49 —

tJessen Fähigkeit, unser Bedürfnis nach Wahrheit, nach Heiligkeit,

nach Seligkeit zu befriedigen. Die Kraft, alle Bedürfnisse

unserer höheren Natur zu befriedigen, finden "wir weder bei

Sokrates, noch bei Aristoteles, noch bei Leibniz, noch bei einem
andern Weisen, sondern allein bei Jesus Christus.

Es folgt unter dem aus Ciceros Rede für Plancus
entnommenen Motto: Nihil est tam volucre, quam maledictum,
nihil facilius emittitur, nihil latius dissipatur, eine eindringliche
Mahnung vor der Anekdotensucht und Klatscherei: Mi} xçivere,
ha fxfj xQid-rpt.

Bei Auffindung des Wahren wird oft das argumentum e

finibus gebraucht. Diesem Beweise aus den Endursachen legt S.

denselben Wert bei, den ihm Sokrates bei Xenophon (Memo-
rab. 1, 4) zuschreibt. Er sagt: „Es ist Weisheit, sich von der
beobachteten Nutzbarkeit der Dinge auf eine Avohltätige Absicht,
und von der wohltätigen Absicht auf das Dasein eines Aveisen

Künstlers leiten zu lassen."
Bei der Prüfung des Wahren kommen folgende Tätigkeiten

der Seele vor:
Auge und Ohr sammeln die Data ;

Auslegung erforscht den Sinn;
Prüfung wiegt die Gründe;
Rein-heller Blick erfasst die Wahrheit.

Zunächst werden die Regeln für den Hörer vorgetragen:
Wer redet, da er hören soll, hört nicht. Wer seinem Auge zu
gaffen erlaubt, avo das Ohr hören soll, hört nicht. Wer allen
zuhört, hört keinem zu. Wer prüft und vergleicht, avo er hören
soll, hört nicht. Wer mit seinem Witze tändelt, avo er hören
soll, hört nicht. Wer hören kann, versteht auch die Kunst, zu
fragen, und Aver Aveise fragen kann, kann geduldig hören. Wenn
wir gegen einen Lehrer oder eine Lehre voreingenommen sind,
dann ist's noch viel schAverer, zu hören. Die Hauptsache aber
ist: Selig, die das Wort Gottes hören und bewahren!

Ausführlich sind die Anweisungen über das vernünftige Lesen.
Wenn der ZAveck des Lesers, seine Art zu lesen und die Wahl
des Buches vernünftig ist, so ist an dem Leser als Leser alles
vernünftig. Hauptabsicht bei jedem Leser soll sein, das Buch
zu verstehen und dadurch kenntnisreicher und besser zu Averden.
Wer seinen Schriftsteller verstellen will, liest aufmerksam,
nachdenkend und Avenig auf einmal. Er Avird besonders beim Ein-

Inteniat. kirchl. Zeitschrift, Heft 1, 1915. 4



— 50 —

gange des Buches, w*o die Keime des ganzen Werkes sind, sich
alle Flüchtigkeit versagen. Er Avird sich ferner in die Situation
des Verfassers hineinversetzen uud endlich die Lektüre wiederholen.

Die Wahl der Bücher, die man lesen will, ist so wichtig
als die Art, Avie man liest. Regeln will S. hier nicht geben,
aber er weist den Unerfahrenen an, sich von dem Rate eines
Freundes leiten zu lassen, „dem Tugend erste Wissenschaft,
Religion höchste Philosophie, Rechttun einziger Ruhm,
Evangelium Gottesweisheit und ein reines Herz die Basis aller
Aufhellung des Kopfes ist."

Was die Auslegung eines Buches oder einer Schrift angeht,
so hat der Ausleger als solcher lediglich die eine Frage zu
untersuchen : Was ist der Sinn dieses Buches oder dieser Schriftstelle?

Dagegen hat er sich nicht mit der Frage abzugeben,
ob der Sinn des Buches mit der Wahrheit übereinstimme oder
nicht. Der redliche Sinnforscher vermeidet zwei Extreme, die
ihren Sitz nicht im Verstände, sondern im Herzen haben : Er
trägt seinen Sinn nicht in die Schriftstelle hinein, aber er trägt
den Wort- und Schriftstellersinn auch nicht aus der Schriftstelle
heraus, d. h. er will das, Avas die Schriftstelle geradezu sagt,
nicht in der Schriftstelle nicht finden.

Unter den Hindernissen einer rechten Auslegung führt S.

das zu weit gehende Bestreben an, die Bibel mit der Vernunft
zu vereinigen und die Feinde der Bibel mit ihr auszusöhnen.
Wenn er aber in diesem Zusammenhange auf eine Avörtliche
Auffassung des Buches Jonas dringt (sonst könnte man aus dem
Alten Testament alles machen, was man wolle), so Avurden wir
in diesem Falle doch lieber den Standpunkt des sei. Prof. Reusch
einnehmen, dessen gläubige Gesinnung niemand in Zweifel
ziehen wird. Dieser sagt: „Der Prophet Jonas ist allerdings
eine geschichtliche Person (2 Kön. 14, 25). Es ist aber die
Annahme nicht notAvendig, dass das Buch Jonas geschichtlich ist
und nicht eine Sage oder Dichtung enthält. Wer überhaupt
die Tatsächlichkeit von Wundern in der biblischen Geschichte
zugibt, kann die Möglichkeit des im Buch Jonas erzählten
Wunders nicht bestreiten ; ob die Tatsächlichkeit desselben
anzunehmen ist, hängt von der Entscheidung der Frage ab, ob
das Buch ein streng geschichtliches ist1)."

>) S. Internationale Theologische Zeitschrift, Jahrg. 1906, 53. Heft, S. 51.



— 51 —

Eine besondere Aufmerksamkeit erfordert die Auslegung
bildlicher Ausdrücke, der Parabeln, Metaphern usw. Hierbei
vergleicht die Vernunft die Begriffe von Bild und Sache so lange,
bis das commune tertium in die Augen fällt.

Weiterhin ist der Fehler der Einseitigkeit zu vermeiden.
Es dürfen z. B. einige Stellen über denselben Gegenstand nicht
ins Licht, andere geflissentlich in den Schatten gestellt werden.
— Die vornehmsten Auslegungsmittel aber sind: ein Leben

nach den Lehren der Weisheit, und: fehlt es dir an Weisheit,
so bete.

Alle Anleitung zur Prüfung konzentriert sich auf dieses
Eine:

Nur der Wahrheitsfreund sei Prüfer, und
Der Prüfer sei nur Wahrheitsfreund.

Daraus Averden im einzelnen folgende Regeln abgeleitet :

Der Wahrheitsfreund lehnt die Prüfung weder durch vorgebliche

Überzeugung vom Gegenteil, noch durch die
Widersprüche der Gelehrten, noch durch die Verdammungsurteile
der Frommscheinenden von sich ab. Er wagt nicht, zu prüfen,
was offenbar seine Prüfungsgabe übersteigt. Er sucht zuerst
durch Lesen (Hören) den Sinn des Verfassers zu verstehen. Er
hütet sich vor Übereilung. Er behält das Wesentliche der
Untersuchung im Auge, indem er fragt : Was wird behauptet Welche
Gründe werden beigebracht Sind sie hinreichend Er prüft
den gegebenen Satz nicht nach seinen Meinungen, sondern nach
den angeführten Gründen. Er hält das entscheidende Urteil so

lange zurück, bis er alle Gründe durchschaut. Er urteilt ohne

Voreingenommenheit.
Mit Recht warnt S. vor dem blinden Eifer für und gegen

die Aufklärung. Die Aufklärung allein tut's nicht; nicht den
Verstand allein soll man ausbilden, sondern auch das Herz
veredeln. Man soll aber anderseits nicht mit blindem Eifer gegen
das ungekannte Bessere dem wohltätigen Strahle der Wahrheit

überall entgegenstehen. Das Beste ist, „sein Licht leuchten
zu lassen, ohne davon zu reden, ohne das Geschrei vom
Aufklären, aufzuklären, und zu handeln, wo andere nur schreien".

Daran schüessen sich Regeln für angehende Denker. Von
den hier gegebenen Vorschriften seien folgende erwähnt: Da
die erste Epoche des Denkens die bedeutendste fürs ganze
Leben ist, so sei behutsam im Anfange des Denkens. Vergiss



— 52 —

die Grundwahrheit nicht : Ein Gott und der Mensch sein Bildnis
in Erkenntnis und Liebe. Sei gegen eine dir bekannte Wahrheit

nicht gleichgültig, bis sie aus deinem Systeme hervorfliesst.
Z. B. lehrt die Offenbarung : Gott ist Liebe, auch wen er züchtiget,

den liebt er. Wie viel verliert an Ruhe des Geistes, wer
diese Wahrheit erst aus dem Regriffe Gottes herauswickeln
oder die vielen Übel mit der Güte des Schöpfers vereinigen
will. Verwechsle den Schein nicht mit der Sache. Halte
Einkleidungen nicht für Gründe. Sei vorsichtig. BeAvahre dein
Herz. Halte es nicht mit den Lachern und Spöttern.

Es folgen Regeln für angehende Lehrer. S. fordert, dass der
Lehrer zuerst selbst mit der Wahrheit vertraut sei. Er soll
stufenweise unterrichten ; zu viel Licht auf einmal blendet. Die
beste Lehrart darf nur Hebammendienste tun bei der Geburt
der Kenntnisse. So lernt der Schüler auf seine eigenen Kräfte
vertrauen und mit Lust arbeiten.

Aus dem Gemälde eines guten Lehrers, das S. zeichnet, seien
folgende Züge mitgeteilt : Kenntnis der Fähigkeit seiner Schüler,
Geduld, Uneigennützigkeit, untadelhafter Wandel, Liebe.

Die Merkmale des unwürdigen Lehrers findet S. bei Matth.
im 23. Kapitel.

Zur Charakteristik eines guten Volkslehrers führt S. an: Er
muss die Gabe besitzen, den Vortrag a) gemeinnütziger Wahrheiten

b) für die Erkenntniskraft des Volkes fasslich und be-
hältlich, c) für die Empfindungskraft des Volkes treffend und
rührend zu machen, und d) diese Gabe in der schönen Absicht
anwenden, das Volk zu bilden, zu bessern, zu beruhigen und
zu beseligen. Das Ideal des Volkslehrers ist Jesus.

Es folgen Vorschriften für den Disputator und den Widerleger.

Ad 1) wird darauf hingewiesen, dass es Menschen gibt,
mit denen — und Dinge, über die der Weise nie oder äusserst
selten disputiert. Ad 2) Zur Widerlegung einer Schrift wird
erfordert, dass man a) die Schrift ganz versteht, b) in dieser Schrift
erhebliche Irrtümer entdeckt hat, die der Wahrheit, und nicht
bloss der eigenen Meinung zuwider sind, c) das Unrichtige des
Satzes offenbar und so dartut, dass der Leser entscheiden kann,
wer recht oder unrecht hat, d) endlich diese Widerlegung nicht
gegen die Person, sondern gegen den Irrtum richtet.

Was die Regeln für den Überzeuger angeht, so muss, wer
an fremder Überzeugung mit Vernunft arbeiten will, zuerst



— 53 -
selbst überzeugt sein, dass es Wahrheit, und zwar Avichtige
Wahrheit ist, wovon er einen andern überzeugen will, und
dass er die Erkenntnisgründe davon wirklich dem andern
mitteilen kann. Dann sei man genau überzeugt, Avorin die eigene
Denkart und die des andern übereinstimmen, und worin sie

abweichen. Drittens muss man überzeugt sein, dass der andere
sich überzeugen lassen will. Sind diese Vorbedingungen erfüllt,
so fange man das Werk damit an, dass man die Wahrheit
einfach und klar darlege und von allen Seiten beleuchte, bis sie
dem andern so hell ist, wie uns selbst.

Von verschiedenen Überzeugungsmethoden heisst es : Ist dem

andern der Sinn der Wahrheit klar und scheint ihm doch noch
falsch zu sein, was dir Wahrheit ist, so gehe man Schritt für
Schritt vor, d. h. 1) man lege dem Andersdenkenden keinen
zweiten Satz vor, ehe er den ersten für beweisend hält. 2)
Halte man den andern bei der Sache und verwehre ihm alle
Seitensprünge. 3) Halte man inne, Avenn der andere einen vorher

als richtig zugestandenen Grund zurücknimmt. 4) Beachte
man genau den Punkt, avo es Zeit ist, dass der andere ent-
Aveder den Schlussatz unterschreibt oder den Fehlschuss beweist.

Rücksichtlich der eigentlichen Überzeugungsweisen wähle
man die der Person und der Sache angemessenste. Lässt sich
die Überzeugung durch blosse Erklärung der Ausdrücke
erreichen, so bedarf es keiner weitem Operationen. Oft lässt sich
der Wahrheitsuchende durch Appellation auf einen Versuch,
oder auch auf eine Beobachtung, oder auf sein Selbstgefühl,
oder auf ein gültiges Zeugnis, oder auf die Stimme des
gesunden Menschenverstandes überzeugen (appellierende Methode).
Manchmal reicht die Zergliederung des Begriffes aus (Analyse).
Oft muss man das ganze Gebäude der bisherigen Überzeugung
des Andersdenkenden niederreissen (niederreissende oder
allzermalmende Methode). Die aufbauende Methode wird angewandt,
wenn das Haus des Beweises vom Fundamente an bis zur
Spitze aufgebaut wird. Das Umgekehrte ist die absteigende
Methode. Dazu kommen ferner die reductio ad absurdum s. ad
impossibile und die argumentatio ad hominem. Nicht selten tut
eine Analogie oder Induktion die gewünschte Wirkung. Ist eine
unbedingte Überzeugung nicht sofort zu erreichen, so versucht
man die disjunktive Beweisführung. Z. B. lässt sich der Glaube
an ein anderes Leben so beweisen: Kommt eines, so ist de!'



— 54 —

Glaube daran ein unersetzliches Mittel, die Sinnlichkeit zu
schwächen und die Tugend zu stärken; kommt keines, so ist
dieser Glaube wenigstens ein unersetzliches Mittel, die bittersten
Leiden zu versüssen. Ein solches Aut, Aut schränkt wenigstens
den Unglauben ein.

Neben diesen logischen gibt es noch moralische
Überzeugungsweisen. Das blosse Schweigen des Weisen, richtig
verstanden, kann überzeugen. Ferner : unio animorum viam parat
ad unionem iudiciorum. Nicht zuletzt kommt in Betracht der
Beweis durch die Tat.

Vom Unterschied zwischen dem Lehrer und Schriftsteller und
den Haupteigenschaften des letztern heisst es : der Schriftsteller
unterscheidet sich vom Lehrer a) durch das grössere Publikum,
b) durch die Art der Mitteilung und c) durch die Dauer,
Ausdehnung und besondere Unbestimmbarkeit seiner Wirksamkeit.
Diese Umstände machen besondere Vorsicht zur Pflicht und
gebieten, Wahrheit mit Liebe zu vereinigen; die Liebe fehlt
aber jedem Wisser, der mit seinem Wissen unbesonnen herausfährt.

S. zeigt dies am Beispiele Pauli: den Juden bin ich ein
Jude geworden usav.

Das Ideal eines Schriftstellers fordert einen hellen Kopf,
ein reines Herz und Herrschaft über sich selbst. Dann AAird er
auf Beifall zum voraus verzichten, den Torheiten seiner
Zeitgenossen nicht schmeicheln und von aller Wissenschaft und
Kunst, seine eigene eingeschlossen, nüchtern denken.

Diesem Ideale Aviderspricht in vielfacher Beziehung die
Wirklichkeit. Man findet in der Schriftstellenvelt allerlei
„Suchten", z. B. die Gelbsucht, die die Fehler des Auges auf
die Gegenstände überträgt; Lustseuche, die das Gefühl der
Scham tötet ; Wassersucht, die das göttliche Feuer der Religion
durch Avässerige Auslegung dämpft.

Unter den „kranken Schriftstellern" nennt S. besonders
1) die, die mit übertriebenem Eifer predigen, wodurch sie

nur den Edlen ohne Not beunruhigen, 2) die alles nehmen
und nichts geben ; dies bezieht sich auf alle, Avelche die

christliche Religion mit GeAvalt oder Spott angreifen. Ihnen

gilt folgende Alternative: EntAveder ist es Wahrheit, was ihr
bekämpft, oder Täuschung. Ist's Wahrheit, so schlaget ihr den

Leuten die gesunden Beine entzAvei, wenn euer Bemühen
gelingt; ist's Täuschung, so nehmet ihr ihnen die Krücke und

a



e

— 00 —

gebt ihnen nichts dafür. 3) In einem ähnlichen Spitale liegen
die, die immer Wahrheit suchen und sie nie annehmen, immer
einreissen und nicht aufbauen, das Klare unklar machen, weder
selbst in das Reich der Wahrheit eingehen noch andere
hineinlassen. 4) Die von den Menschen zu viel verlangen und sie
mit dem Massstab der Engelwelt messen. 5) Die gegen alle
Ordnung und festgesetzte Form anrennen, ohne zu bedenken,
dass der Schatz eines Gefässes bedürfe.

Mehr als von andern Lesern und Schriftstellern muss von
dem Rezensenten gefordert werden Genauigkeit im Lesen,
Unparteilichkeit im Prüfen des Gelesenen und Bescheidenheit im
Bekanntmachen des Urteils. Er hat drei Fragen zu lösen:
1) Was ist der Zweck des Schriftstellers? 2) Ist der Zweck
würdig? (Da der Endzweck recht eigentlich unter der Zensur
Gottes steht, so wird der bessere Rezensent das Urteil entweder
dem höchsten Richter überlassen oder einen Avürdigen Zweck
voraussetzen, solange dies möglich ist, eingedenk des Wortes:
Wer rein ist, werfe den ersten Stein.) 3) Ist der Zweck
erreicht Gerechtigkeit und Billigkeit dürfen hierbei nicht fehlen.
Nicht zuletzt beherzigensAvert ist, dass S. die Anonymität ver-
Avirft und verlangt, dass der Rezensent mit seinem Namen für
sein Urteil (namentlich beim Tadel) einstehen solle.

Besondere Aufmerksamkeit verdient der Rezensentenspiegel
oder die Charakteristik schlechter Rezensenten. S. zeichnet
eine Reihe Bilder, die man in diesem Spiegel schauen kann.
Nur eine Schilderung sei hier beispielshalber Avörtlich angeführt :

..Rezensent A ist ein Apotheker, der, durch die Rezepte des

Arztes in seiner Kunst unterrichtet, nun selbst die Rolle des

Arztes spielt. Gedanken, die er dem Verfasser abgeborgt, stehen
im Eingange der Rezension da, als ein Muster, nach dem der
Verfasser hätte arbeiten sollen. Gar oft schreiben ihm die
Herren Auktores alles aus seinem Herzen heraus. Bald hat er
das nämliche Experiment schon ein paar Jahre vorher gemacht
und längst geAvünscht, dass es benützt werden möchte : nun sei

sein Wunsch erfüllt. Bald hat er im System die nämliche Lücke,
die der Verfasser ausfüllt, entdeckt, nur habe er nicht Musse

gefunden, sie auszufüllen : Gottlob, dass sie jetzt ausgefüllt sei.
Man sieht klar, dass er seiner Arbeitsamkeit ein Kompliment
macht, wrenn er das neue Werk, das er vor sich hat, eine
Riesenarbeit heisst, und seiner Geschicklichkeit, Avenn er die



— 56 —

Genesis irgend einer Erfindung angibt." — Leider muss der
gebotenen Kürze wegen auf Wiedergabe der übrigen, gleichfalls

mit feiner Ironie gezeichneten Charakterbilder verzichtet
werden.

Schliesslich stellt S. noch fünf Regeln für den Rezensenten
auf: 1) Schweige, so oft du ungewiss bist, und rede, wenn du
auch gewiss bist, als wenn du ungewiss wärest. 2) Rühme
zuerst das Gute, das da ist; dann erst zeige das Gute an, das
nicht da ist, Avenn du es noch für nötig hältst. 3) Rühme nie
das Gute, das nicht da ist, denn das ist Verblendung. 4) Kannst
du nicht die Rolle des Zensors spielen, so vertritt die eines
getreuen Anzeigers; hebe drei Stellen aus dem Buche aus, eine
gute, eine mittelmässige und eine schlechte, und lass alsdann
das Publikum urteilen. 5) Bist du nicht sittlich genug, das
Wahre und Gute zu ehren, wo du es findest, so sei wenigstens
so icohlgesittet, dass du dich nicht durch Lästerung des Guten
vor aller Welt entehrest.

Hatte S. schon vorher vom Lehrer gesprochen, so stellt er
nunmehr die Grundsätze für den Erzieher auf in der Form von
drei unerlässlichen Imperativen :

1) Suche das Herz deines Zöglings so zu geAvinnen, dass
es ganz Glaube und Zutrauen auf deine Person, dein Wort,
deinen Wink, deine Handlungsweise Averde.

2) Suche dies Zutrauen deines Zöglings so zu benützen,
dass sein Herz für das Gute, Wahre, Brauchbare eingenommen,
und seine Kräfte nach der Regel des Guten, Wahren, Brauchbaren

beschränkt, geleitet, vorgeübt Averden.

3) Um das Zutrauen deines Zöglings zu gewinnen und
recht zu benützen, d. i. um dein Kind gut zu machen, sei
selbst gut.

Aus den näheren Ausführungen hierzu sei noch erwähnt,
dass S. ausdrücklich das Autoritätsverhältnis zwischen Eltern
und Kindern hervorhebt und, entgegen einer heutzutage fälschlich

human genannten Anschauung, die Rute als die
„mathematische Demonstration der Kinderstube" bezeichnet.

Aus den hundert speziellen Regeln für Väter und Erzieher
in Familien kann hier nur weniges angeführt Averden. Vor
allem ist es die Liebe, die die Eltern und ihre Stellvertreter
beseelen muss. Wer gegen Kinder ein rechter Vater sein will,
der muss selbst ein rechtes Kind Gottes sein. Dann Avird er



— 57 —

in Vorbild und Lehre das Christentum als die Grundlage aller
Erziehung in die Herzen der Zöglinge pflanzen. So wird er
gute Menschen durch Gottesverehrung und rechtschaffene
Gottesverehrer durch das Christentum bilden. Ein Weiteres darüber
findet sich in der im zweiten Aufsatz zu besprechenden
Pädagogik.

Der Reformator, d. h. derjenige, der grosse Umkehrungen
der Denkarten und Handlungen der Menschen und Völker
bewirken will, wird vor folgenden Fehlern geAvarnt, als da sind :

Verstellung; blinder Enthusiasmus, der niederreisst und auf
Sand baut; Splitterrichterei, eigene Bequemlichkeit, während
man andern Lasten aufbürdet; blosse Beachtung der Aussen-
seite, statt des Herzens; mangelnde Sach- und Weltkenntnis.

Am Schlüsse der Vernunftlehre legt S. im Anschluss an
das bisher Vorgetragene uns eine Reihe von Fragen vor zum
Behufe einer Selbstprüfung für Menschen^ wie sie sind. Wir
beschränken uns auf eine kurze Andeutung. Dem ganzen Werke
setzt er das Motto vor: âôç poi nov arai. Am Ende seiner
Darlegungen angelangt, erklärt er als das einzig Wahre nov oio> :

„Der du uns hierher gesetzt, Vater alles Lichtes dass wir dich
suchen und dich finden, und in dir Licht, Liebe, Leben, Seligkeit

finden möchten, lass uns nur dich suchen und dich — endlich

finden, und in dir finden — Licht, Liebe, Leben, Seligkeit,
durch Jesum Christum, unsern Herrn, Amen Wenn die
Vernunftlehre nicht auf dieses nov otiZ hinweiset, so tauget sie nur
dazu, die Finsternis zu vermehren ..." Den Beweis aber, das>

nur in Gott die Quelle alles Lichtes ist, finden wir allein in
der Erfahrung, Joh. 7, 17 : Wenn du willst inne Averden, ob
meine Lehre aus Gott sei, so tue darnach. —

Menn.
(Weitere Artikel folgen.)


	Johann Michael Sailers Geistesarbeit : 1751-1832

