
Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 5 (1915)

Heft: 1

Artikel: Erlass der päpstlichen Bibelkommission über den Hebräerbrief

Autor: E.H.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-403858

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-403858
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


17

Erlass der päpstlichen Bibelkommission

über den Hebräerbrief.

Das 12. Heft des Jahrgangs 1914 der „Acta Apostolicae Sedis",
erschienen unterm 20. August, enthält auf der ersten Seite die
Trauernachricht, dass Papst Pius X. am 20. August um 1 Uhr
15 Min. nach Mitternacht im Frieden Christi entschlafen sei.

Das letzte Dokument des gleichen Hefts ist ein vom Papst
genehmigtes Dekret der Bibelkommission über die Abfassung des

LIebräerbriefes. Da die „Acta Apostolicae Sedis" das Amtsblatt
der Kurie sind, in welchem die offiziellen Kundgebungen des

regierenden Papstes promulgiert werden, ist der Erlass über
den Hebräerbrief als Abschluss der Regierung des verstorbenen
Papstes anzusehen. Das für diese Regierung charakteristische
Dekret — nach der bei allen Kongregationen der päpstlichen
Kurie herrschenden Übung in die Form von Fragen und
Antworten gebracht — hat folgenden Wortlaut:

„I. Frage: Kommt den Zweifeln, von welchen in den ersten
Jahrhunderten — namentlich wegen des von den Häretikern
getriebenen Missbrauchs — im Abendland einige Geister über
die göttliche Inspiration und den paulinischen Ursprung des

Briefes an die Hebräer befangen waren, so grosses Gewicht
zu, dass man bei Beachtung der fortwährenden, einmütigen und
beständigen Anschauung der orientalischen Väter, der nach
dem vierten Jahrhundert auch die abendländische Kirche mit
voller Zustimmung beitrat, sowie auch bei Würdigung* der
Erlasse der Päpste und der heiligen Konzilien, namentlich dessen

von Trient, und endlich bei Berücksichtigung des beständigen
Gebrauchs, den die allgemeine Kirche von d ;m Briefe machte,
Bedenken haben dürfte (haesitare liceat), diesen mit Bestimmtheit

(certo) nicht bloss zu den kanonischen — was dogmatisch fest-
Internat, kirchl. Zeitschrift, Heft 1, 1915. 2



— 18 —

steht (quod de fide definitum est) — sondern auch zu den echten

Briefen des Apostels Paulus zu rechnen?

Antwort: Nein.
II. Frage: Vermögen die Beweisgründe, ob man sie, wie

man zu tun pflegt, hernehme aus dem ungewöhnlichen Umstand,
dass am Anfang des Briefes an die Hebräer der Name des

Apostels Paulus und der sonst vorkommende Gruss fehlen, —
oder aus der Reinheit des Griechischen und der Feinheit und
Korrektheit der Diktion und des Stils, — oder aus der Art,
wie darin das Alte Testament zitiert und zur Beweisführung
gebraucht wird, — oder aus gewissen Lehrdifferenzen, die
zwischen diesem und den übrigen paulinischen Briefen
vorhanden sein sollen, einigermassen (aliquomodo) den paulinischen
Ursprung des LIebräerbriefes zu entkräften? Oder bekunden
und bestätigen nicht vielmehr den paulinischen Ursprung der
vollkommene Einklang in der Lehre und in den Anschauungen,
die Ähnlichkeit der Erinnerungen und Mahnungen, sowie auch
die Übereinstimmung in der Satzbildung (locutionum) und sogar
in den Ausdrücken, die zwischen dem Hebräerbrief und den

übrigen Schriften des Heidenapostels wahrzunehmen ist und
auch von einigen Niehtkatholiken lobend anerkannt wird (a non-
nullis quoque acatholicis celebrata)

Antwort: Nein auf den ersten Teil, Ja auf den zweiten
Teil.

III. Frage : Ist der Apostel Paulus in einem Sinne als
Verfasser dieses Briefes anzusehen, dass man bestimmt behaupten
muss, er habe auf Eingebung des Heiligen Geistes den ganzen
Brief nicht bloss konzipiert (concepis*se) und geschaffen (ex-
pressisse), sondern auch in der Form erlassen (ea forma donasse),
in welcher er vorhanden ist?

Antwort : Nein, unter Vorbehalt einer spätem Entscheidung
der Kirche."

Am Schluss bezeugt der Sekretär der Bibelkommission
(consultor ab Actis), Laurentius Janssens, O. S. B., dass der
Papst Pius X. in der Audienz vom 24. Juni 1914 die vorstehenden
Antworten genehmigt und als rechtsverbindlich erklärt habe

(publici juris fieri mandavit). Damit ist das Dekret in aller Form
promulgiert und insbesondere für die Professoren der
neutestamentlichen Exegese zu einem Gesetze geworden, an das sie
sich bei ihren Studien und Lehrvorträgen zu halten haben.



- 19 —

Ohne Zweifel wird man sich in den Kreisen, in welchen
man nicht gern auf das wissenschaftliche Studium der hl. Schrift
verzichten möchte, mit der dritten oben angeführten Entscheidung

trösten. Diese ist für römischkatholische Theologen aus
einem doppelten Grunde sehr wertvoll : erstens zeichnet sie sich
durch eine äusserst willkommene Dunkelheit aus, und zweitens
hebt sie eigentlich die erste und zweite Entscheidung auf, so

dass man das ganze Dekret ehrerbietig entgegennehmen und
ebenso ehrerbietig auf die Seite legen kann, ohne dabei eine
besondere Belästigung zu verspüren. Was soll nämlich das

heissen, der Apostel Paulus habe zwar den ganzen (totam)
Hebräerbrief konzipiert (concepisse) und „zum Ausdruck
gebracht" (expressisse), es müsse aber nicht „notwendig behauptet
werden", dass er den Brief auch in der Form erlassen habe
(donasse), in welcher er vorhanden sei? Die Bibelkommission
redet ja doch von dem Hebräerbrief, der in das Neue Testament

aufgenommen ist, und schreibt vor, diesen Brief als ein
echtes Werk des Apostels Paulus anzusehen. Wenn Paulus
den Inhalt dieses Briefes konzipiert und den Gedanken dieses

Briefes Ausdruck verliehen hat, so ist er doch wohl auch als
Urheber der Form des Briefes anzusehen. Dass der Apostel
den Brief nicht eigenhändig geschrieben, sondern diktiert habe,
kann nicht gemeint sein ; denn das gilt auch von anderen
paulinischen Schreiben, ohne dass deswegen deren Authentizität
angefochten würde. Immerhin ist erfreulich, dass die
Bibelkommission andeutet, ihre dritte Entscheidung werde vielleicht
einmal revidiert werden. Wenn sie damit auch nur sagen will,
der Papst werde möglicherweise einmal zu glauben befehlen,
der Apostel habe dem Hebräerbrief auch die gegenwärtige Form
gegeben, so darf man ihren Vorbehalt eben doch als ein
löbliches Eingeständnis ansehen, sie sei ihrer Sache nicht ganz sicher.
Es wäre dringend zu wünschen gewesen, dass man den päpstlichen

Dogmen statt des Bannfluches über die Andersgläubigen
immer die Bemerkung beigefügt hätte, das Dogma gelte nur bis

auf weitere kirchliche Entscheidung. So hätten auch die „Mo-
dernisten** mit der von Pius X. so sehr verpönten „relativen
WahrheiP genügend Raum. Es ist merkwürdig, dass dieser

unglückselige Papst mit den letzten Worten des letzten von ihm
bestätigten Dekretes der „relativen Wahrheit" eine Konzession
machen musste.



— 20 —

Die beiden ersten Entscheidungen dieses Erlasses enthalten
nun freilich so bestimmte Äusserungen, dass ein päpstlicher
Exegete immer noch Mühe genug haben wird, seine Studien so

einzurichten, dass er nicht an der einen oder andern Feststellung

anstösst und kirchlich Schaden nimmt.
Zu I.

1. Es wird im Dekret angenommen, dass der inspirierte
Charakter und die paulinische Abfassung des Hebräerbriefes
im Abendlande angefochten, im Morgenlande aber immer
anerkannt worden seien. Letzteres ist doch nur mit grosser
Einschränkung wahr. Gerade in der griechischen Kirche konnte
man den auffälligen Unterschied zwischen der Sprache des

Hebräerbriefes und derjenigen der authentischen paulinischen
Schreiben nicht übersehen. Die Meinung, der Hebräerbrief sei

wohl ursprünglich in hebräischer Sprache abgefasst gewesen,
dann aber von irgendeinem Apostelschüler in gutes Griechisch
übersetzt worden, ist in der griechischen Kirche aufgekommen
und sollte ein Ausweg sein, die Annahme der Abfassung durch
Paulus trotz der Unmöglichkeit, Form und Inhalt für paulinisch
zu halten, dein gebildeten Leser einigermassen zu erleichtern.
Musste die Vermutung, es liege dem Schreiben ein hebräischer
Urtext zugrunde, aufgegeben werden, so fiel auch die
Überlieferung dahin, der Brief rühre vom Apostel Paulus her. Heute
redet von einem hebräischen Original niemand mehr. Schon
der gelehrteste unter den griechischen Theologen, Origenes
(t 254), würdigte diese Vermutung keiner Widerlegung, sondern
wollte höchstens zugeben, dass ein Apostelschüler Gedanken des

Apostels verarbeitet habe: wer aber Verfasser des Briefes sei.

icisse Gott.

Nicht unwahrscheinlich ist aber, dass im Abendland, und

zwar speziell in der Kirche der Stadt Rom, der Hebräerbrief
verworfen wurde, weil er den Montanisten und später auch
andern Häretikern, die gewisse Vergehen mit lebenslänglichem
Ausschluss aus der Kirche bestraften, zur Rechtfertigung diente.
(Vgl. Hebr. 6, 4—10; 10, 26. 27.) Und doch war das
merkwürdige Schreiben ursprünglich in keiner Gemeinde bekannter
und geschätzter als gerade in der zu Rom. Der Verfasser
des im Jahr 95 zu Rom entstandenen sog. Klemensbriefes hatte
den Hebräerbrief so häufig gelesen oder vorlesen hören, dass

er bei der Abfassung seines eigenen Schreibens an die Christen-



—
m

21 —

gemeinde zu Korinth immer wieder unwillkürlich Wendungen
und Sätze gebraucht, die dem Hebräerbrief entlehnt sind. Aber
in der zweiten Hälfte des zweiten Jahrhunderts geriet dieses

Schreiben in grosse Missachtung. Aus dieser Zeit stammt das

erste auf uns gekommene Verzeichnis neutestamentlicher Bücher,
die beim Gottesdienst vorgelesen werden durften. Es entstand
wahrscheinlich in Rom. Darin fehlt der Hebräerbrief. Ist er,
wie viele vermuten, mit dem im Verzeichnis erwähnten und
sonst völlig unbekannten „Brief an die Alexandriner" zu
identifizieren, so wird er als häretisch verboten, da man nicht „Galle
mit Honig" vermischen dürfe. Noch der Kirchenhistoriker
Eusebius (f 340) weiss, dass in der römischen Kirche manche den
Hebräerbrief verwerfen und andere Kirchen diesem Beispiele
folgen.

2. Damit ist schon gesagt, wie es sich mit der Anerkennung
des Briefes durch den Bischof von Rom verhält. Dieser nahm
dem Schreiben gegenüber natürlich keine andere Stellung ein
als die Gemeinde selbst. Erst im Jahr 382 hat unter Damasus
eine römische Synode den Hebräerbrief wieder zu den
neutestamentlichen Schriften gerechnet. Die Seele dieser Synode
war der damals etwa vierzigjährige gelehrte Priester Hieronymus,

der die orientalische Anschauung kannte. Aber auch
Hieronymus sagt immer wieder, dass nach der römischen
Überlieferung der Hebräerbrief nicht zu den neutestamentlichen
Schriften gehöre, obwohl allerdings er selbst diesen Brief ebenso
annehme wie die Apokalypse des Johannes, die zwar im Westen,
nicht aber im Osten anerkannt werde. Solche Dinge gehörten
damals noch nicht zur Dogmatik. Allmählich ist allerdings
hinsichtlich des Kanons zwischen der morgen- und
abendländischen Kirche volle Übereinstimmung hergestellt worden;
aber es geht nicht an, das Zeugnis der nämlichen Bischöfe, die
den Hebräerbrief jahrhundertelang verworfen haben, nun für
den paulinischen Ursprung dieses Schreibens anzurufen.

Zu IL
1. Während der Apostel seinen Namen und seinen Titel

an die Spitze der Briefe setzt, um so den Lesern in amtlicher
Eigenschaft Gruss und Segenswunsch zu entbieten, beginnt der
Hebräerbrief wie eine theologische Abhandlung, in der auf
keine örtlichen und persönlichen Verhältnisse Rücksicht
genommen wird. Gleichwohl wird die Schrift mit Recht als ein



— 22 —

Brief bezeichnet. Der Verfasser kennt die Lage, die Schwächen
und Vorzüge seiner Leser und ist bestrebt, das für sie Geeignete

besonders zu betonen. Muss er ihnen auch strenge
Mahnungen geben (3, 12), so bringt er ihnen doch immer noch
Vertrauen entgegen ; er hat früher unter ihnen gewirkt und
hofft, ihnen wieder geschenkt zu werden (13, 19), denn er weiss,
dass sie dessen bedürfen : sie haben nicht die Fortschritte
gemacht, die er erwartet hatte (5, 11 ff.), sondern sind in einer
Weise erlahmt, dass er bereits vor der Auflösung der Gemeinde
warnen muss (10, 23 ff.). Wie der Verfasser seine Leser kennt,
so kennen diese den ehemaligen Lehrer (6, 1 ff.), der immer
noch um sie besorgt ist. Es ist daher völlig unbegründet, wenn
im Altertum dann und wann vermutet wurde, Paulus habe an
der Spitze dieses Schreibens seinen Namen weggelassen, um
die Leser nicht gleich von vornherein gegen das, was er ihnen
zu sagen hatte, einzunehmen, weil er nämlich wohl gewusst
habe, dass er bei den judenchristlichen Lesern, für die das
Schreiben bestimmt war, unbeliebt sei. Die Bibelkommission
sagt nun bloss, der eigenartige Anfang des Hebräerbriefes
spreche nicht gegen den „paulinischen Ursprung". Statt dieser
wohlfeilen Behauptung hätte sie angeben sollen, wie man sich
die bei Paulus sonst nicht vorkommende Weglassung des Namens
und des Grusses zu erklären habe.

2. Ebenso leicht macht es sich die Bibelkommission mit
dem sprachlichen Charakter des Hebräerbriefes ; sie sagt
einfach, dass Diktion und Stil nicht gegen den paulinischen
Ursprung sprechen. Im allgemeinen aber ist man heute noch

ganz der Ansicht, die schon Origenes sehr bestimmt geäussert
hat, indem er sagte, es müsse jeder, der in solchen Dingen
überhaupt ein Urteil habe, bekennen, dass die Sprache des Hebräerbriefes
nicht die des Apostels sei. Ebensowenig kann mit Grund
bestritten werden, dass die Originalsprache des Briefes das

Griechische, nicht etwa das Hebräische ist, das dann von einem
Apostelschüler übersetzt worden wäre. In dieser Hinsicht
gestattet schon die eine Tatsache keinen Zweifel, dass der
Verfasser aus alttestamentlichen Stellen Gedanken herleitet, die
in der nicht immer genauen griechischen Übersetzung, nicht
aber im hebräischen Texte gefunden werden können. (Vgl.
z. B. 10, 5 mit Ps. 40, 7 f.) Schon der Verfasser hat sich also
des Griechischen bedient. Wäre aber Paulus, wie schon Ori-



— 23 -
genes gelten lassen will, an der Abfassung des Hebräerbriefes
wenigstens insofern beteiligt, als irgend einer seiner Schüler
Gedanken des Apostels frei formuliert und niedergeschrieben
hätte, so musste doch wohl dieser unbekannte Schüler als
Verfasser angesehen werden.

3. Nicht recht verständlich ist uns, was die Bibelkommission

unter der Zitierweise versteht, die wiederum nicht gegen
den paulinischen Ursprung des Hebräerbriefes geltend gemacht
werden könne. Wird zwischen der Art, wie alttestamentliche
Stellen angeführt werden, und den Gedanken, auf die der
Verfasser Gewicht legt, unterschieden, so wüssten wir keine
Kritiker zu nennen, die den Versuch gemacht hätten, auf Grund
der Zitierweise darzutun, dass der Hebräerbrief nicht von
Paulus herstammen könne. Wichtiger als die Zurückweisung
dieses in jedem Falle sehr schwachen Argumentes wäre eine
Erörterung der Schlussfolgerung* gewesen, die von der Kritik
aus der Stelle 2, 3 gezogen wird. Hier rechnet sich der
Verfasser unstreitig zu der zweiten Generation der Verkündiger
des Evangeliums. Das hätte Paulus nicht geschrieben ; er
betonte im Gegenteil sehr nachdrücklich, dass sein apostolisches
Amt ebenso ursprünglich sei wie das der frühern Apostel, und
dass auch er das Evangelium unmittelbar vom Herrn
überkommen habe.

4. Richtig aber ist, dass die Differenzen in der Lehrweise
allerdings in Betracht kommen. Der auffälligste Unterschied
ist der, dass der Verfasser des Hebräerbriefes seine ganze
Aufmerksamkeit dem auserwählten Volke zuwendet, während Paulus
keine Gelegenheit vorübergehen lässt, von der universalen
Bestimmung des in Christo den Menschen angebotenen Heiles zu
reden.

5. Ohne auf Einzelheiten einzugehen, behauptet die
Bibelkommission, dass zwischen dem Hebräerbrief und den allgemein

als paulinisch anerkannten Schriften eine vollkommene
Übereinstimmung vorhanden sei zunächst in der Lehre und in
den Anschauungen (perfecta doctrinae ac sententiarum con-
sensio). Von einem Widerspruch möchten auch wir nicht reden.
Damit man aber eine vollständige Übereinstimmung behaupten
könnte, musste auch der Hebräerbrief von den Dingen handeln,
die in den paulinischen Briefen immer wieder mit Nachdruck
gelehrt worden: es musste von der Rechtfertigung aus dem



— 24 —

Glauben im Gegensatz zu der Rechtfertigung aus den Werken,
von dem Widerstreit zwischen Fleisch und Geist, von dem Israel
dem Geiste nach, von dem Heiligen Geist als dem Unterpfand
der Gotteskindschaft, von dem neuen Menschen usw. gesprochen
werden. Wer von der Lektüre der paulinischen Briefe zu der
des Hebräerbriefes übergeht, kommt in eine ganz neue Gemeinde,
die sich zwar auch -zum Sohne Gottes bekennt und von ihm
alles Heil erwartet, aber eine ganz andere Vergangenheit hinter
sich hat und mit einer ganz anders gearteten Predigt wider
die Gefahren des Abfalls geschützt werden muss. Der Prediger
dieser Gemeinde kann mit Paulus in voller Glaubensgemeinschaft

stehen, aber er ist mit diesem nicht identisch.
6. Von den „Erinnerungen und Ermahnungen" des Hebräerbriefes

sagt die Bibelkommission nur, dass sie denen der
paulinischen Briefe ähnlich seien (admonitionum et exhortationum
similitudo). Das kann man im allgemeinen zugeben: die Christ-
gläubigen des Hebräerbriefes werden zu keiner Frömmigkeit
und Tugend angeregt und angeleitet, die der Apostel Paulus
beanstanden würde. Allein es ist doch auf eine Verschiedenheit

aufmerksam zu machen, die zeigt, dass es nicht Paulus
ist, der im Hebräerbrief direkt oder indirekt zu den Lesern
redet. Hier läuft schliesslich alles auf die Mahnung hinaus:
„Lasset uns zu ihm hinausgehen vor das Lager und seil*e
Schmach tragen" (13, 13). Das ist eine Aufforderung, die kirchliche

Gemeinschaft mit den Juden preiszugeben. Dieser
Gedanke lag dem Apostel Paulus fern. Wie er nie zugab, dass

er sich von der Kirche des Alten Bundes getrennt oder in ihr
ein Recht eingebüsst habe, sondern stets daran festhielt, dass

er nur der religiösen Pflicht genügte, die ihm die recht
verstandene heilige Schrift und die Offenbarung Gottes in Christo
auferlegten, so ging sein Streben dahin, seine Volksgenossen für
das Christentum zu gewinnen und die Christgläubigen möglichst
im Kontakt mit den Gliedern des Alten Bundes zu erhalten.
Die „Schmach" Christi hat er getragen, wie kein anderer der
ursprünglichen Verkündiger des Evangeliums; aber zu dieser
„Schmach" rechnete er vorzüglich, dass er gegen seinen Willen
gewaltsam „aus dem Lager" verdrängt wurde. Er begann
auch in Heidenländern seine Predigt jeweilen in den jüdischen
Synagogen und hatte kein Interesse daran, seine Zuhörer zu
ermahnen, nun „das Lager" zu verlassen. Vielmehr tröstete



— 25 —

er sich mit der Hoffnung, class eine Zeit komme, in der auch
seine noch ungläubigen Volksgenossen zu besserer Einsicht
gelangen, mit dem wahren Israel sich versöhnen und des von
Gott verheissenen Heiles teilhaftig werden (Röm. c. 9—11). Der
Verfasser des Hebräerbriefes lebte in einer andern Zeit und
hatte andere Verhältnisse zu berücksichtigen, und insofern sind
seine Mahnungen denen der paulinischen Briefe nicht ähnlich,
sondern von ihnen sehr verschieden.

7. Über die angebliche Übereinstimmung in der Satzbilduug
und in der Wahl der Worte (locutionum ac ipsorum verborum
concordia) ist nach dem, was über den sprachlichen Charakter
des Hebräerbriefes bemerkt worden ist, nichts weiter zu sagen.
Der Umstand, dass sich der Verfasser des Hebräerbriefes, der
so weitgehenden Gebrauch vom Alten Testamente machte,
geradeso wie Paulus ausschliesslich der offiziellen griechischen
Übersetzung der alttestamentlichen Bücher bediente, und über
haupt in seiner Sprache wie alle griechischen Juden von dieser
Übersetzung stark beeinflusst war, führte notwendig zu einer
Ausdrucksweise, die der der paulinischen Briefe da und dort
verwandt ist. Es wäre aber nicht schwer, nachzuweisen, dass im
Hebräerbrief gerade z. B. der Begriff des Glaubens in einem
etwas andern Sinne verstanden wird als in den paulinischen
Briefen, nach welchen Christus lebt „durch den Glauben" in
den Herzen der Gläubigen. (Vgl. Hebr. 11, 1 mit Gal. 2, 20 und
Ephes. 3, 17.i

Mit diesen Bemerkungen, die lauter notorische Dinge
enthalten, wollten wir nur dartun, dass die Bibelwissenschaft mit
dem neuen päpstlichen Dekret keine Förderung erfahren hat,
wohl aber für die Exegeten, für welche die päpstliche
Bibelkommission eine massgebende Autorität bildet, zurückgeschraubt
worden ist.

Da die Herren der Bibelkommission unter dem neuen Papst
vielleicht in anderer Weise beschäftigt werden, stellen wir zum
Schluss ihre Leistungen hier in chronologischer Abfolge
zusammen :

1. 13. Februar 1905: Verurteilung der Annahme, ein
biblischer Autor könne gewisse Berichte andern Quellen entnommen
haben, ohne sich selbst für deren Genauigkeit verantwortlich
zu machen. (Vgl. „Katholik" 1905, S. 190.)



— 26 —

2. 18. Juli 1906: Über Abfassung des Pentateuchs durch
Moses. (Vgl. „Katholik" 1906, S. 246.)

3. 29. Mai 1907: Über die Authentizität des
Johannesevangeliums.

4. 28. Juni 1908: Über Abfassung der Kapitel 40—66 des
Buches des Propheten Isaias durch den genannten Propheten
selbst. (Vgl. „Katholik" 1908, S. 239 f.)

5. 30. Juni 1909 : Über den historischen Charakter der
drei ersten Kapitel der Genesis.

6. 1. Mai 1910: Über Verfasser und Abfassungszeit der
Psalmen.

7. 19. Juni 1911 : Über das Matthäusevangelium. (Vgl.
„Internationale kirchl. Zeitschrift" 1912, S. 10—33.)

8. 26. Juni 1912: Über das Markus- und Lukasevangelitun.
(Vgl. „Internat, kirchl. Zeitschrift" 1912, S. 442—455.)

9. 12. Juni 1913: Über die Apostelgeschichte und die
Pastoralbriefe. (Vgl. „Katholik" 1913, S. 234 f.)

10. 24. Juni 1914: Über den Hebräerbrief'.
Über die Autorität der päpstlichen Bibelkommission vgl.

„Katholik" 1910, S. 244 f.
E. II.


	Erlass der päpstlichen Bibelkommission über den Hebräerbrief

