
Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 4 (1914)

Heft: 4

Rubrik: Kirchliche Chronik

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 31.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


561

KIRCHLICHE CHRONIK.

Die Weltkonferenz on Faith and Order. — Die Arbeiten der
Kommission erleiden durch die kriegerischen Ereignisse, wie so viele
andere Unternehmungen auf internationalem Gebiet, eine Hemmung.
Seit unserem letzten Bericht sind wieder verschiedene Publikationen
erfolgt. Heft 26 enthält einen Aufsatz « A World Movement for
Christian Unity > von Rev. Lefferd M. A. Hanghwout, und Heft 27
A'erschiedene Berichte. Im März 1914 wurde ein Rundschreiben
erlassen, dessen Inhalt durch die Folgen des Krieges überholt ist.

Regelmässig erscheinende Bulletins geben kurzen Aufschluss
über die Erfolge der Kommission. Das letzte ist vom 15. September
datiert. Wir erfahren daraus", dass bis zum Kriegsausbruch die
Kommission von 48 Kommissionen Nachricht bekommen habe, die
in den Vereinigten Staaten, Canada, Südamerika, England, Schottland,

Irland, dem europäischen Kontinent, Australien, Südafrika,
Indien und China sich mit den Vorarbeiten zur WTeltkonferenz
beschäftigen. Andere Kommissionen waren im Begriff, sich zu bilden,
so dass gesagt Averden kann, der Plan einer Weltkonferenz habe
von der anglikanischen Kirche in allen Ländern, von den
hervorragenden protestantischen Gemeinschaften in allen englischsprechenden

Ländern, den altkatholischen Kirchen Europas Zustimmung
und bei hohen Würdenträgern der orthodoxen anatolischen Kirche
und bei einigen hervorragenden Männern der römischen Kirche in
verschiedenen Ländern sympathische Aufnahme gefunden. Die
Kommission der bischöflichen Kirche der Vereinigten Staaten hatte
beabsichtigt, eine Deputation nach Europa zu senden, um mit
einflussreichen Mitgliedern aller Kirchen Europas und des Orients in
Beziehung zu treten. Die Vorarbeiten liessen einen guten Ausgang
erwarten. Nun sind sie jäh unterbrochen worden. Eine der ersten
und grössten Lehren des schrecklichen Krieges ist nach dem
Bulletin, dass einzig die Einheit in dem einen Herrn Jesus Christus,
dem Friedensfürsten, den Christen ermöglichen kann, das Reich
der Welt zum Reich Gottes zu machen, und dass die entsetzliche
Verwüstung, die dieser Krieg, welchen Ausgang er auch habe, zur

Internat, kirchl. Zeitschrift, Heft 4, 1914. 36



— 562 —

Folge hat, die Christen zur Einsicht bringen wird, wie nötig die
Wiedervereinigung ist. Es muss zwar der weltumfassende Plan einer
Konferenz vorläufig aufgeschoben werden. Doch gibt es vieles, was
von denen getan werden kann, die vom Krieg nicht berührt werden.
Das Bulletin zählt folgendes auf:

1. Wir können beten, dass Gott, der heilige Geist, alle die
Vorbereitungen auf die Konferenz leiten und die Zeit bald herbeiführen

möge, da die Arbeit für die Union der Christenheit wieder
aufgenommen werden kann. Eine Karte mit Gebeten für die Einheit

und die Konferenz kann in beliebiger Anzahl beim Sekretär
Robert H. Gardiner, Gardiner, Maine, U. S. A., bezogen werden.
Wenn wir diese Gebete unsern täglichen beifügen, Avird Gott gewiss
die Herzen der kriegführenden Völker zum Frieden und guten
Willen lenken.

2. Wir können unter Freunden und Gliedern der verschiedenen

Gemeinschaften die Kenntnis von den Plänen und Zielen der
Konferenz verbreiten.

3. Wir können kleine Versammlungen von Angehörigen der
verschiedenen Gemeinschaften anregen, hauptsächlich um für die
Union sich zu verwenden und im echten Geist wirklicher christlicher

Liebe das Wertvollste jeder Richtung, die von uns getrennt
ist, zu würdigen.

4. Wir können alles tun, um die Spaltungen in der Gemeinschaft,

der wir angehören, zu heben. Viel ist in dieser Richtung
schon geschehen, aber die Bemühungen müssen erneut werden.

5. Wir können beten, dass dieser schreckliche Krieg, den die
Welt jetzt erlebt, die Menschen in die Geistesverfassung bringe,
dass sie mehr denn je bereitwillig solchen Vorschlägen Gehör
schenken, Avelche die Bewegung der Weltkonferenz vertritt.

Die römischkatholische Kirche. — Der in der Nacht vom
19./20. August erfolgte Tod des Papstes Pius X. hat unter dem
Eindruck des ausgebrochenen Krieges nicht die Beachtung gefunden,

wie das Avohl in andern Zeiten der Fall gewesen wäre. Das
Ereignis ist aber wichtig genug, dass Avir hier davon Notiz nehmen.
Über Pius X. und die Neuwahl entnehmen wir dem « Katholik »

in Bern folgendes:
«Pius X. war am 2. Juni 1835 zu Riese bei Treviso als der

Sohn armer, aber kinderreicher Eltern geboren. Sein Vater Avar der
Gemeindediener Sarto. In der Dorfschule, die der Knabe besuchte,
zeigte er so viel Talent, dass ihm ein Kaplan Unterricht im Latein
zu geben anfing. Im Seminar zu Padua erhielt er seine Ausbildung ;

am 18. Dezember 1858 Avurde er zum Priester geweiht. Nun pastorierte

er siebzehn Jahre lang nacheinander die Pfarreien Tombolo



- 563 —

und Palzano. Im Jahre 1875 wurde er Chorherr von Treviso, 1884
Bischof von Mantua, 1893 Patriarch von Venedig und Kardinal;
am 4. August 1903 Avurde er zum Papst gewählt und in dieser
Eigenschaft am 9. August gekrönt.

Bis zu dieser Zeit war Joseph Sarto in der Welt wenig bekannt
geworden. Wohl hatte er sowohl als Chorherr von Treviso wie als
Bischof von Mantua ein klerikales Blättchen gegründet, damit aber
keinen Einfluss ausgeübt. Man hatte die Wahl des Kardinals Rampolla,

der als Staatssekretär seit Jahren die reche Hand des Papstes
Leo XIII. gewesen war, erwartet; allein das katholische Österreich
hatte gegen diesen Freund Frankreichs in aller Form das Veto
geltend gemacht. Es hiess nun, dass im Gegensatz zu dem grossen
Diplomaten Joachim Pecci, der seit Pius IX. den päpstlichen Thron
innegehabt hat, ein religiöser Papst gewählt worden sei. Das Urteil

war nicht unrichtig. Pius X. war, wie allgemein anerkannt wird,
ein aufrichtig frommer Mann. Ebenso allgemein wird ihm das Zeugnis

gegeben, dass er sich durch makellose Reinheit des Lebens,
durch Wohltätigkeit und apostolische Uneigennützigkeit auszeichnete.

Während sein Vorgänger, der Sohn eines verarmten gräflichen
Hauses, bei der Berufswahl harmlos gestand, er hoffe es zu hoher
Stellung zu bringen, um dann seiner Familie wieder aulhelfen zu
können, was er als Leo XIII. bis an die Grenze des Anständigen
getan hat, liess der neue Papst seine GeschAvister und Verwandten
in der bisherigen Armut. Für seinen rührenden religiösen Eifer
sprach der Versuch, die pastorale Tätigkeit sogar noch nach der
Besteigung des päpstlichen Thrones fortzusetzen: er liess an Sonntagen

die Kinder verschiedener Pfarreien Roms nach den vatikanischen

Gärten kommen und hielt ihnen eine kleine Predigt. Natürlich

sah er sich aber bald genötigt, diese Tätigkeit einzustellen.
Entschlossen suchte er, mit den Dogmen des Vatikanischen Konzils
Ernst zu machen. Die dürftige Bildung, die der Priester Joseph
Sarto bekommen hatte, und die der Pfarrer einer einfachen
Landgemeinde nicht zu ergänzen brauchte, liess in dem Herzen des
frommen Mannes keinen Zweifel aufsteigen, ob doch das vatikanische

Konzil wirklich vom heiligen Geist geleitet gewesen sei und
ewig gültige Glaubensartikel gemacht habe. Wie Pius IX., den er
sich zum Vorbild nahm, versichern konnte, er fühle als Papst, dass

er unfehlbar sei, so glaubte Pius X. ehrlich, dass er trotz der
eigenartigen Wahl die Gabe der Unfehlbarkeit in der Lehre und Allgewalt

in der Regierung der Kirche bekommen habe. Daher musste
er es als seine Pflicht erachten, alles zu unterdrücken, Avas seiner
Meinung nach der katholischen Lehre widersprach, und jeden Widerstand

gegen seine Verfügungen zu brechen. Die theologische Wissenschaft,

nationalkirchliche Rechte, bisherige Übungen und GeAvohn-



- 564 —

heiten konnten nicht in Betracht kommen. Als er die sog.
Modernisten niederwarf, erklärte er wiederholt, der Geistliche brauche
nach der Lehre des Apostels « nicht mehr zu Avissen, als zu wissen

nötig sei ». Nötig war aber in erster Linie, dass man dem Papst
in allen Dingen unterworfen sei. Dass der Apostel gar nicht vom
Wissen rede, sondern nur von der eitlen Überhebung über den
Nächsten, wusste Pius X., der sich niemals mit dem Neuen Testament

ernstlich beschäftigt hatte, selbst nicht. So auch wusste er nicht
einmal, was der Apostel mit den Worten, die er zu seinem
Wahlspruch machte, eigentlich gemeint hatte. Paulus spricht (Ephes. i, io)
nicht von einer Erneuerung aller Dinge in Christus, sondern davon,
dass in Christo alle Heilsgüter, die es im Himmel und auf Erden
für den Menschen gibt, zusammengefasst seien. Joseph Sarto war
eben nur in der scholastischen Theologie des Mittelalters
unterrichtet und glaubte darum aufrichtig, dass er nun als Papst der
Stellvertreter Christi sei und die Aufgabe habe, « alles in Christo
zu erneuern ». Der Apostel redet aber von allem im Himmel und
auf Erden! Immerhin konnte man sich über diese Absicht freuen.
In der ersten Bulle klagte Pius X. nicht mehr über den Verlust
des Kirchenstaates und schien den politischen Katholizismus, den
Leo XIIL grossgezogen hatte, preiszugeben; dagegen betonte er
die Notwendigkeit, zum christlichen Glauben und zur christlichen
Sittenlehre zurückzukehren. Allein schon mit der ersten Alloku-
tion, die er am 9. November 1903 vor den versammelten Kardinälen

hielt, zerstörte er das Missverständnis und liess keinen
Zweifel darüber, dass er die gleichen Wege gehen Averde wie seine
beiden unmittelbaren Vorgänger.

Diesem Programm ist er treu geblieben. Nur ist er im Gefühl
der eigenen Unfehlbarkeit und Machtfülle viel rücksichtsloser
vorgegangen als etwa der diplomatisch geschulte Leo XIII. (Vgl. die
Übersicht über die päpstlichen Erlasse in der « Internationalen
Kirchlichen Zeitschrift», Jahrgang 1911, S. 7—30 und 187—209,
soAvie die speziellen Mitteilungen über die einzelnen Edikte in den
folgenden Heften.) Einen überaus kühnen und verhängnisvollen
Gebrauch von der absoluten GeAvalt, die das vatikanische Konzil
dem Papst zugesprochen hat, machte Pius X. namentlich in dem
tragischen Kampf, den er in der Angelegenheit der Trennung von
Kirche und Staat mit der französischen Republik führte. Vor uns
liegt das 1912 erschienene Werk «Ce qu'on a fait de l'Eglise».
Verfasser sind fünf römischkatholische, vortrefflich unterrichtete
französische Priester, die sich nicht nennen, sondern versichern, dass

man ihre Namen nie erfahren werde, weil sie Aveder auf die Gasse

gesetzt werden, noch offen Avider den Papst sich erheben wollen.
Sie beklagen und verdammen das Trennungsgesetz, aber sie er-



— 565 —

kennen an, dass das Gesetz die Kultusfreiheit nicht beschränke,
dass die Kirchen einzig und allein für römischkatholischen Gottesdienst

gebraucht werden dürfen, dass sich das Gesetz in die
Pfarrwahlen gar nicht mische, dass es volle Versammlungsfreiheit
gewährleiste, dass es gestatte, Pfarreien und Diözesen nach Gutfinden
neu zu umschreiben. Unter solchen Umständen, meinen sie, hätte
man Mittel und Wege finden können, um sich in ein legales
Einvernehmen mit dem Staat zu setzen. Aber Rom habe das verhindert

und durch seinen hartnäckigen Widerspruch verschuldet, dass
die französische Kirche ihre Bischofspaläste, ihre Seminargebäude,
ihre Pfarrhäuser und kolossale Fonds verlor. Und doch wäre das
noch eher zu verschmerzen gewesen als die Bevogtung der
französischen Bischöfe. Diesen wurde von Rom aus untersagt,
Generalversammlungen abzuhalten, mit der Regierung in Beziehung zu
treten, bei der Wiederbesetzung erledigter Bischofsstühle nach alten
kirchlichen Rechten und Gewohnheiten mitzuwirken. Nicht die
französische Regierung, sondern die päpstliche Kurie habe jede ordentliche

neue Organisation der Kirche Frankreichs unmöglich gemacht.
Rom wusste natürlich, dass sich die Bischöfe unterwerfen Averden,
und Avollte nicht gestatten, dass sich am Ende gar wieder eine
gallikanische Kirche bilde, die, nicht mehr unter einem von den
Jesuiten inspirierten König stehend, gefährlicher werden könnte als
die des 17. und 18. Jahrhunderts.

Siegreich wie im Kampf gegen die Durchführung des
französischen Trennungsgesetzes war Pius X. auch im Kampf gegen die
Modernisten. Der Syllabus der Irrtümer des Modernismus ist Gesetz:
die Bulle Pascendi und die Konstitution Sacrorum antistitum sind
verkündet und angenommen ; der Modernisteneid wurde geleistet.
Sieht man ab von der vorzüglich redigierten Wochenschrift «Das
neue Jahrhundert », so muss man zugeben, dass die Organe
unterdrückt sind, die für dies und jenes eintraten, was Rom unter dem
katholischen Modernismus versteht. Es hat freilich nicht geringer
Anstrengung bedurft, um das vom Papst so genannte « Sammelsurium

aller Ketzereien » mit Stumpf und Stiel auszurotten. Fast
keine katholisch-theologische Fakultät diesseits der Alpen erwies
sich als völlig korrekt. Namentlich waren die Vertreter der
Bibelkunde vielfach dem anheimgefallen, was als Modernismus gilt. Aber
nun sind alle zum Schweigen gebracht oder sonst unschädlich
gemacht worden. Dagegen führen jetzt auf dem Gebiete der
Schrifterklärung die päpstliche Bibelkommission und das sog. Bibelinstitut
das Regiment. Aber der Sieg ist teuer erkauft. In dem schon
erwähnten französischen Werk teilen die anonymen Priester (S. 483 ff.)
eine Erklärung mit, die zur Zeit, als der Modernisteneid zu schwören
war (Oktober 1910), allen französischen Bischöfen zugestellt wurde



— 566 —

und in der gesagt war, dass man unter dem Druck der Gewalt die
Formalität der Eidesleistung erfüllen wolle, jedoch ausdrücklich
erkläre, dass man sich durch diesen Eid im Gewissen nicht als
gebunden erachte. Hat doch der Zuwachs an päpstlicher Gewalt diese
ungeheure moralische Schädigung aufgewogen?

Auf gar keinen Widerspruch stiess Pius X. selbstverständlich
bei der Reform der päpstlichen Verwaltung. Die Aerschiedenen
Abteilungen der päpstlichen Kurie wissen nun genau, wie weit der
Kreis ihrer Befugnisse und Pflichten geht, und haben zum Teil sehr
ausführliche Réglemente erhalten, nach denen sie sich bei ihrer
Amtsführung zu richten haben. Wir heben in dieser Hinsicht nur
eine einzige Massnahme hervor, die vielleicht nicht sehr wichtig,
aber jedenfalls für den heutigen Organismus der päpstlichen Kirche
sehr charakteristisch ist. Bisher hatte der Papst, wenn er eine Bulle
erlassen hatte, die in den verschiedenen Diözesen Gültigkeit haben
sollte, jedem Bischof ein beglaubigtes Exemplar zuzustellen. Das
war ein wenig umständlich und kostspielig, aber es schützte die
Bischöfe vor der Gefahr, jeden Monat mit einer neuen Bulle oder
doch mit einer neuen päpstlichen Verordnung belästigt zu werden.
Das ist jetzt anders. Die Bischöfe haben ein Blatt, Acta Apostolicae

Sedis, zu abonnieren, das alle Monate zweimal erscheint. Was
in diesem Organe steht, ist offiziell und hinreichend verkündet, um
überall Gültigkeit zu haben. So sind die Bischöfe in viel nähere
Beziehung zum Papst gebracht. Überdies haben sie nun nach einem

genau formulierten Reglement über ihre Amtsverwaltung Bericht zu
erstatten und sich alle fünf Jahre persönlich vorzustellen und
allfällige Weisungen entgegenzunehmen.

Noch unter Leo XIIL hat man in römischen Kreisen mit
Entrüstung protestiert, Avenn gesagt wurde, die päpstliche Allgewalt
erstrecke sich auch auf die Haltung der Katholiken in Avirtschaft-
lichen und politischen Dingen. Pius X. hat auch in dieser Hinsicht
das vatikanische Dogma praktisch angeAvendet. Allerdings nicht
ohne Widerspruch zu finden. Man liess es zwar — gern oder
ungern — im allgemeinen geschehen, dass er den gregorianischen
Kirchengesang Avieder einführte, das Brevier umgestaltete, die Feiertage

reduzierte, siebenjährige Kinder zur Kommunion zuzulassen
befahl : das waren geistliche Angelegenheiten ; die Veranstaltung
einer neuen Ausgabe des kanonischen Rechtsbuches und der
lateinischen Bibel wird, obwohl davon noch nichts im Druck erschienen

ist, sogar bereits als ein « grossartiges », « kulturhistorisches
Werk» gepriesen. Aber es erregte doch auch in politischen Kreisen
ernstlichen Unwillen, als er so, wie man das in einem italienischen
Priesterseminar etwa sagt, die Reformation des sechzehnten
Jahrhunderts aus der Schlechtigkeit der damaligen Regenten herleitete ;



— 567 —

auch Regierungen wollten nicht ohne Aveiteres zugeben, dass
Vergehen von Geistlichen auf andere Weise geahndet werden sollten
als die von Laien; ganz besonders aber fand das Eingreifen der
päpstlichen Kurie in die Gewerkschaftsfrage Widerspruch. Die
Behandlung dieser letztern Angelegenheit ist nun freilich nicht nur
durch den Tod des Papstes, sondern vorher schon durch den Krieg
suspendiert worden. Es konnte aber keinem Zweifel unterliegen,
dass die «Berliner», die auch in rein volkswirtschaftlichen und
politischen Fragen dem Papst gehorchen wollten, schliesslich über die
«Kölner», die meinten, die Grenzen des schuldigen Gehorsams
selbst bestimmen zu können, den Sieg davongetragen hätten.

Dass die Regierungsweise des verstorbenen Papstes vielen
streng römischen Katholiken unangenehm Avar, ist gewiss; aber
nicht minder gewiss ist, dass Pius X. bei allen seinen Massnahmen
von der Überzeugung geleitet war, er sei der mit Unfehlbarkeit
und Allgewalt ausgerüstete Stellvertreter Christi und handle darum
richtig. Sein Nachfolger wird, so schloss das genannte Blatt, ein
Kardinal sein, dem man wieder etwas mehr diplomatische Schulung
zuschreibt. Wir vermuten Kardinal Ferrata. Es hat sich eben doch
gezeigt, dass man in einem Reich, das von dieser Welt ist, mit
diplomatischem Geschick weiter kommt als mit der Theologie des
hl. Thomas von Aquin und mit persönlicher Frömmigkeit. »

Am 31. August traten die Kardinäle zum Konklave zusammen.
Es hatten sich eingefunden 31 aus Italien, 6 aus Frankreich
(Billot mitgerechnet), 6 aus Spanien (Merry del Val mitgerechnet),
4 aus Österreich-Ungarn, 2 aus Deutschland (Bettinger-München,
Hartmann-Köln), 2 aus England, je einer aus Belgien, Portugal,
Nordamerika, Brasilien, Irland, Holland, zusammen 57. Als
abwesend nannte der « Oss. Rom. » 2 aus Österreich-Ungarn, 2 aus
Italien, 1 aus Frankreich, als angekündigt, aber noch nicht
eingetroffen 2 aus Nordamerika, 1 aus Kanada. Das ganze Kollegium
zählte 65 Mitglieder. Zur Wahl ist eine Zweidrittelsmehrheit der
anwesenden Mitglieder erforderlich. Da 31 Italiener 26 Nichtita-

lienern gegenüberstanden, war schon aus diesem Grunde von
vornherein wahrscheinlich, dass ein Italiener aus der Wahl hervorgehen
Averde. Am 3. September wurde Kardinal della Chiesa, ein Schüler
Rampollas, zum Papst Benedikt XV. gewählt.

Giacomo della Chiesa, Sohn eines Marquis, ist geboren in Genua
am 21. November 1854. Dort erhielt er seine Gymnasialbildung.
Zunächst studierte er nun Jurisprudenz und bestand schon 1875 vor
der juristischen Fakultät der Universität Genua das vorgeschriebene
Examen ; dann studierte er ebenfalls in seiner Vaterstadt am
Kollegium Capranica drei Jahre lang Theologie und wurde am 21.
Dezember 1878 zum Priester ordiniert. Nach der Gewohnheit der geist-



— 568 —

liehen Söhne vornehmer italienischer Familien begab er sich hierauf
nach Rom, um sich an der Akademie der adeligen Geistlichen
(Pontificia Accademia dei nobili eclesiastici) zur Bekleidung hoher
Kirchenämter vorzubereiten. Die Fächer, die in diesem Institut
gegenwärtig gelehrt werden, sind : « Kirchliche Diplomatik,
Kirchengeschichte und diplomatischer Stil, internationales Recht, französische,

englische und deutsche Sprache». (Lektionsverzeichnis des
Annuario Pontificio.)

Schon in dieser Zeit zog der junge geistliche Marquis die
Aufmerksamkeit des Monsignore Mariano Rampolla del Pindaro auf
sich. Dieser war bereits Sekretär der wichtigen Kardinalskongregation

für « aussergewöhnliche geistliche Angelegenheiten » (d. h.
der direkt unter dem päpstlichen Staatssekretär stehenden
Kommission zur Vorberatung aller Angelegenheiten, die sich auf bürgerliche

Gesetze und das Verhältnis zu den Staatsregierungen beziehen).
Rampolla ernannte den vielversprechenden della Chiesa zu seinem
Vizesekretär. In dieser Stellung bewährte er rieh so, dass ihn Rampolla

mitnahm, als er in der Eigenschaft eines päpstlichen Nuntius
nach Spanien ging. Im Jahre 1887 wurde Rampolla durch Leo XIII.
aus Madrid zurückgerufen, zum Kardinal und zum Staatssekretär
ernannt. Auch in dieser Stellung, der wichtigsten Beamtung in der
römischen Kirche, war della Chiesa die rechte Hand Rampollas.
Gleichzeitig soll er sich als Prediger hervorgetan haben.

Als mit der Thronbesteigung Pius X. Rampolla in den Hintergrund

trat, verlor auch della Chiesa seinen Einfluss. Doch ernannte
ihn der verstorbene Papst am 16. Dezember 1907 zum Erzbischof
von Bologna und endlich im Konsistorium am 25. Mai 1914 zum
Kardinal.

Zum Staatssekretär ernannte der Papst den Kardinal Ferrata,
der aber schon nach einigen Wochen starb. An seine Stelle wurde
Kardinal Gasparri berufen.

Diese Ernennung ist für die neue päpstliche Regierung
ausserordentlich bezeichnend. Gasparri ist geboren am 5. Mai 1852, also

nur zwei Jahre älter als der gegenwärtige Papst. Da er von
Anfang an, abgesehen von einer kurzen Unterbrechung, an der Kurie
beschäftigt war, stand er von jeher mit Msgr. della Chiesa in naher
persönlicher Beziehung. Noch von Leo XIIL wurde er 1898 zum
Erzbischof von Cäsarea i. p. i. ernannt. Zur Kardinalswürde erhob
ihn Pius X. am 16. Dezember 1907. Als Kardinal war er Mitglied
verschiedener Kongregationen, namentlich derjenigen für
aussergewöhnliche geistliche Angelegenheiten im Verkehr mit den
Staatsregierungen. Er gilt als hervorragender Kenner des kanonischen
Rechts und war Antragsteller in der Kommission für eine neue
Ausgabe des heute gültigen Kirchenrechts.



— 569 —

Der «Oss. Rom.» vom 28. Oktober 1914 sagt, dass seine

Ernennung zum Staatssekretär in Frankreich mit der lebhaftesten
Sympathie begrüsst Avorden sei. Mit Frankreich nämlich steht Gasparri
in besonders naher Beziehung. Als die katholischen Universitäten
von Paris, Lille, Montpellier und Laval errichtet wurden, Avünschte
der damalige Erzbischof Guibert, dass Leo XIIL einen zuverlässigen

Kirchenrechtslehrer nach Paris sende. Die Wahl fiel auf
Gasparri, der bereits den Titel eines päpstlichen Monsignore hatte.
In Paris wurde er bald der Mittelpunkt hervorragender Geistlicher
und Laien. Namentlich wird ihm auch nachgerühmt, dass es ihm
gelang, die dortige zahlreiche italienische Kolonie kirchlich zu
organisieren. Allein 1896 wurde er plötzlich nach Rom zurückgerufen.
Damals Avurde die Frage nach der Gültigkeit der anglikanischen
Weihen Gegenstand kirchenamtlicher Verhandlungen. Ein
französischer Abbé Portal, der mit dem anglikanischen, streng katholisch
gerichteten Lord Halifax in Berührung gekommen war, hatte die
Überzeugung geAvonnen, dass die Frage leicht in bejahendem Sinne
zu lösen sei und sich alle Mühe gegeben, offizielle Verhandlungen
einzuleiten. Tatsächlich erhielt er von Staatssekretär Rampolla den
Auftrag, sich mit Lord Halifax und dem Erzbischof von Canterbury

in Beziehung zu setzen. Sogar der Papst selbst soll geneigt
gewesen sein, mit einem freundlichen Schreiben an die anglikanischen
Erzbischöfe die Initiative zu ergreifen. In diesem Moment erhoben
drei bedeutende Persönlichkeiten ihre Stimme, um darzutun, dass
kein Grund vorhanden sei, die Gültigkeit der anglikanischen Weihen
zu bestreiten; wären sie durchgedrungen, wie sogar Gladstone zu
hoffen schien, so wäre das wichtigste Hindernis einer Vereinigung
der anglikanischen und römischen Kirche beseitigt geAvesen. Die
drei Gelehrten, die Gutachten in diesem Sinne abgaben, Avaren der
Pariser Professor Msgr. Gasparri, der heute wieder zu Ehren
gekommene Kirchenhistoriker Duchesne und der Jesuit de Augustinis.
Gasparri veröffentlichte sein Gutachten in einer besondern Broschüre.
Diese Schrift veranlasste den Papst Leo XIIL, ihn zum Mitglied der
päpstlichen Kommission zu ernennen, die die Frage endgültig
erledigen sollte. Die Kommission arbeitete zwei Monate lang. Am
13. September 1896 erliess der Papst die Bulle Apostolicae Sedis,
in der er ex cathedra erklärte, die englischen Weihen seien « null
und nichtig». Gasparri und Duchesne waren damit desavouiert.
Von da an ist Gasparri in Rom geblieben ; er hatte aber das
Vertrauen des Papstes, der ihn schon am 2. Januar 1898 zum
Erzbischof machte, nicht verloren. Wie heute der « Oss. Rom. » betont,
wollte Gasparri namentlich auch die freundlichen Beziehungen zu
Frankreich nicht aufgeben ; er begab sich darum zum Empfang
der bischöflichen Konsekration nach Paris und Avurde dort vom



— 570 —

Erzbischof Amette geAveiht. Offenbar will das päpstliche Hofblatt
andeuten, dass er auch heute noch der besondere Freund Frankreichs

sei.

Im « Tablet », dem Hauptorgan der römischen Katholiken in
England, wurde Gasparris Haltung in der Frage der englischen
Weihen sehr abfällig beurteilt. Er habe sich mit seiner Meinung
sehr voreilig in die Öffentlichkeit gewagt und bald auch selbst
zugegeben, dass er die «Züchtigung» (chastisement), die er erfuhr,
wohl verdient habe; die Angelegenheit habe eben nicht zu den
Gegenständen seiner besondern Studien gehört, und dem Abbé Portel
habe er ausdrücklich erklärt, er solle ihm von dieser Sache nicht
mehr reden. («Tablet» vom 24. Dezember 1910.) Immerhin wird
man aus seiner Vergangenheit den Schluss ziehen dürfen, dass er
der Schule Rampollas angehört und, wie dieser, auf die freundlichen

Beziehungen zwischen Frankreich und dem Vatikan grosses
Gewicht legt.

Neue Bestätigung der Hieronymusgesellschaft. — In der
vorigen Nummer dieser Zeitschrift (S. 234 f.) haben wir von dem
Wiederaufleben der Hiero?iymusgesellschaft, die mit päpstlicher
Zustimmung die vier Evangelien und die Apostelgeschichte in
italienischer Sprache herausgibt, Kenntnis genommen. Für diese Gesellschaft

scheinen nun unter dem neuen Papst wieder bessere Tage
angebrochen zu sein. Im «Oss. Rom.» vom 24. Oktober erschien
ein Schreiben, das Benedikt XV. unterm 8. Oktober 1914 an den
« Patron » der Hieronymusgesellschaft, den Kardinal Cassetta,
gerichtet hat, und das für den im Vatikan eingetretenen Stimmungswechsel

charakteristisch ist.
Der Papst nimmt in der Einleitung Bezug auf eine Zuschrift,

die ihm am Tag des hl. Hieronymus, 30. September, von Cassetta

zugegangen ist, und sagt, dass ihm unter den frommen Unternehmungen,

die in Rom gedeihen, namentlich diejenigen am Herzen
liegen, an denen er « bei ihrem Beginn und ihrer Weiterentwicklung

selbst beteiligt gewesen sei». Dann fährt er fort: «Du sollst
aber wissen, dass sich Uns die Hieronymusgesellschaft nicht nur
unter diesem Gesichtspunkt empfiehlt, sondern in erster Linie aus
dem Zweck, den sie sich vorgesetzt hat, und der immer heilsam,
aber, wie du wohl weisst, für die Zeiten, in denen Avir leben, ganz
besonders angemessen ist. Es ist nämlich zu offenkundig, als dass

man es erst noch ausdrücklich sagen musste, dass alle Irrtümer in
der menschlichen Gesellschaft daher kommen, dass man das Leben
und die Gebote Jesu Christi, und die von ihm handelnden Schriften
(documenta) der Vergessenheit anheimgibt und es unterlässt, sie auf
das tägliche Leben anzuwenden. Daher ist kein Zweifel, dass zur



- 571 —

Belehrung über die christliche Vollkommenheit die einen sehr
nützlichen Dienst leisten, die sich, Avie ihr, mit der Verbreitung der
heiligen Evangelien befassen. So ist wahrlich Grund genug
vorhanden, dass Wir euch allen und namentlich dir, ehrwürdiger
Bruder, zu dem sehr guten und Uns höchst schätzbaren Werk
Glück wünschen, sowie auch zu dem Fleiss, mit dem ihr während
dieser Jahre die heiligen Bücher in immer grösserer Zahl von
Exemplaren und immer feinerer Ausstattung herausgegeben habt.
Wir Avünschen lebhaft — und verstehen das auch als Mahnung —,
dass ihr mit euerm Fleiss und Geschick nicht bloss den Erfolg
erzielt, dass nun die Evangelienbücher möglichst weit verbreitet
werden, sondern dass ihr auch das erreicht, was Uns ganz besonders

am Herzen liegt, dass nämlich die heiligen Bücher in die
christlichen Familien Eingang finden und dort jener evangelischen
Drachme gleichen, die alle suchen und sorgfältig bezvahren, und
zwar in der Weise, dass sich die Christgläubigen an die tägliche
Lesung und Erklärung derselben gewöhnen und so lernen, würdig
zu wandeln, Gott wohlgefällig in allen Dingen. » — Zum Schluss
wird dem genannten Kardinal und den Mitgliedern der Gesellschaft
der päpstliche Segen erteilt.

Die Vergleichung der Evangelien mit der verlornen Drachme,
über deren Wiederauffindung sich alle Freundinnen und
Nachbarinnen der Eigentümerin freuen sollen (Luk. 15, 8—9), könnte
eigenartig ausgelegt werden. Will Benedikt XV. wirklich das
Zugeständnis machen, dem katholischen Volk sei leider das Evangelium

verloren gegangen Es ist möglich. Wir erlauben uns aber
doch, zu bemerken, dass der Papst selbst die von ihm erwähnte
Stelle seit langer Zeit nicht mehr gelesen zu haben scheint, sonst
Avurde er sich doch wohl genauer an den Text halten. Die
verlorne Drachme Avird ja nach dem Evangelium einzig von der
Eigentümerin gesucht und dann auch nur von ihr aufbewahrt. Nur lässt
das Weib die Freundinnen und Nachbarinnen an der grossen Freude
über den wiedererlangten Besitz teilnehmen. Das liesse sich trefflich

anwenden. Das Weib, das die Drachme verloren hat, ist die
römische Kirche, d. h. das unter der päpstlichen Jurisdiktion
stehende katholische Volk; die Freundinnen und Nachbarinnen
hingegen sind die romfreien Kirchen, die sich nun aufrichtig darüber
freuen dürfen, dass die päpstliche Gemeinschaft endlich wieder in
den Besitz und Gebrauch der Evangelien gelangt. Auf jeden Fall
steht fest, dass die Unfehlbarkeit in der Person des gegenwärtigen
Papstes die Farbe gewechselt hat1).

') Eine neueste Enzyklika, deren Wortlaut uns noch nicht vorliegt, scheint
indessen, wenigstens gegenüber den «Modernisten», das Fahrwasser Pius' X. nicht
verlassen zu haben. Red.



— 572 —

In dem neuen päpstlichen Schreiben ist die Vorschrift, dass
die Evangelien nur in Verbindung mit dem von Pius X. genehmigten

Katechismus herausgegeben Averden dürfen, nicht wiederholt,
aber auch nicht aufgehoben. Wohl aber wird man dem Wortlaut
des Schreibens entnehmen müssen, dass auch Benedikt XV. nur
die Verbreitung der Evangelien gestattet. Nicht einmal die
Apostelgeschichte wird erAvähnt, die sonst mit den Evangelien verbreitet
und gelesen Averden dürfte. Indessen wird doch anzunehmen sein,
dass die von Pius X. erlassene Verordnung nicht weiter
eingeschränkt worden sei.


	Kirchliche Chronik

