Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 4 (1914)
Heft: 4
Rubrik: Kirchliche Chronik

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 31.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

KIRCHLICHE CHRONIK.

Die Weltkonferenz on Faith and Order. — Die Arbeiten der
Kommission erleiden durch die kriegerischen Ereignisse, wie so viele
andere Unternehmungen auf internationalem Gebiet, eine Hemmung.
Seit unserem letzten Bericht sind wieder verschiedene Publikationen
erfolgt. Heft 26 enthdlt einen Aufsatz <« A World Movement for
Christian Unity » von Rev. Lefferd M. A. Hanghwout, und Heft 27
verschiedene Berichte. Im Mairz 1914 wurde ein Rundschreiben er-
lassen, dessen Inhalt durch die Folgen des Krieges iiberholt ist.

Regelmissig erscheinende Bulletins geben kurzen Aufschluss
iiber die Erfolge der Kommission. Das letzte ist vom 15. September
datiert. Wir erfahren daraus, dass bis zum Kriegsausbruch die
Kommission von 48 Kommissionen Nachricht bekommen habe, die
in den Vereinigten Staaten, Canada, Siuidamerika, England, Schott-
land, Irland, dem europiischen Kontinent, Australien, Siidafrika,
Indien und China sich mit den Vorarbeiten zur Weltkonferenz be-
schiftigen. Andere Kommissionen waren im Begriff, sich zu bilden,
so dass gesagt werden kann, der Plan einer Weltkonferenz habe
von der anglikanischen Kirche in allen Landern, von den hervor-
ragenden protestantischen Gemeinschaften in allen englischspre-
chenden Lindern, den altkatholischen Kirchen Europas Zustimmung
und bei hohen Wiirdentragern der orthodoxen anatolischen Kirche
und bei einigen hervorragenden Miannern der romischen Kirche in
verschiedenen Lindern sympathische Aufnahme gefunden. Die
Kommission der bischoflichen Kirche der Vereinigten Staaten hatte
beabsichtigt, eine Deputation nach Europa zu senden, um mit ein-
flussreichen Mitgliedern aller Kirchen Europas und des Orients in
Beziehung zu treten. Die Vorarbeiten liessen einen guten Ausgang
erwarten. Nun sind sie jih unterbrochen worden. Eine der ersten
und grossten Lehren des schrecklichen Krieges ist nach dem Bul-
letin, dass einzig die Einheit in dem einen Herrn Jesus Christus,
dem Friedensfiirsten, den Christen ermoglichen kann, das Reich
der Welt zum Reich Gottes zu machen, und dass die entsetzliche
Verwiistung, die dieser Krieg, welchen Ausgang er auch habe, zur

Internat. kirchl. Zeitschrift, Heft 4, 1914. 36



— 962 —

Folge hat, die Christen zur Einsicht bringen wird, wie notig die
Wiedervereinigung ist. Es muss zwar der weltumfassende Plan einer
Konferenz vorlaufig aufgeschoben werden. Doch gibt es vieles, was
von denen getan werden kann, die vom Krieg nicht beriihrt werden.
Das Bulletin zahlt folgendes auf:

1. Wir konnen beten, dass Gott, der heilige Geist, alle die
Vorbereitungen auf die Konferenz leiten und die Zeit bald herbei-
fihren moge, da die Arbeit fiir die Union der Christenheit wieder
aufgenommen werden kann. Eine Karte mit Gebeten fir die Ein-
heit und die Konferenz kann in beliebiger Anzahl beim Sekretar
Robert H. Gardiner, Gardiner, Maine, U. S. A., bezogen werden.
Wenn wir diese Gebete unsern tédglichen beifiigen, wird Gott gewiss
die Herzen der kriegfilhrenden Vélker zum Frieden und guten
Willen lenken.

2. Wir konnen unter Freunden und Gliedern der verschie-
denen Gemeinschaften die Kenntnis von den Plinen und Zielen der
Konferenz verbreiten.

3. Wir konnen kleine Versammlungen von Angehorigen der
verschiedenen Gemeinschaften anregen, hauptsichlich um fiir die
Union sich zu verwenden und im echten Geist wirklicher christ-
licher Liebe das Wertvollste jeder Richtung, die von uns getrennt
ist, zu wirdigen.

4. Wir konnen alles tun, um die Spaltungen in der Gemein-
schaft, der wir angehdren, zu heben. Viel ist in dieser Richtung
schon geschehen, aber die Bemiihungen miissen erneut werden.

5. Wir konnen beten, dass dieser schreckliche Krieg, den die
Welt jetzt erlebt, die Menschen in die Geistesverfassung bringe,
dass sie mehr denn je bereitwillig solchen Vorschligen Gehor
schenken, welche die Bewegung der Weltkonferenz vertritt.

Die romischkatholische Kirche. — Der in der Nacht vom
19./20. August erfolgte Tod des Papstes Pius X. hat unter dem
Eindruck des ausgebrochenen Krieges nicht die Beachtung gefun-
den, wie das wohl in andern Zeiten der Fall gewesen wire. Das
Ereignis ist aber wichtig genug, dass wir hier davon Notiz nehmen.
Uber Pius X. und die Neuwahl entnehmen wir dem «Katholik »
in Bern folgendes:

¢«Pius X. war am 2. Juni 1835 zu Riese bei Treviso als der
Sohn armer, aber kinderreicher Eltern geboren. Sein Vater war der
Gemeindediener Sarto. In der Dorfschule, die der Knabe besuchte,
zeigte er so viel Talent, dass ihm ein Kaplan Unterricht im Latein
zu geben anfing. Im Seminar zu Padua erhielt er seine Ausbildung;
am 18. Dezember 18358 wurde er zum Priester geweiht. Nun pasto-
rierte er siebzehn Jahre lang nacheinander die Pfarreien Tombolo



— D563 —

und Palzano. Im Jahre 1875 wurde er Chorherr von Treviso, 1884
Bischof von Mantua, 1893 Patriarch von Venedig und Kardinal;
am 4. August 1903 wurde er zum Papst gewahlt und in dieser
Eigenschaft am 9. August gekront.

Bis zu dieser Zeit war Joseph Sarto in der Welt wenig bekannt
geworden. Wohl hatte er sowohl als Chorherr von Treviso wie als
Bischof von Mantua ein klerikales Bldattchen gegriindet, damit aber
keinen Einfluss ausgeiibt. Man hatte die Wahl des Kardinals Ram-
polla, der als Staatssekretdr seit Jahren die reche Hand des Papstes
Leo XIII. gewesen war, erwartet; allein das katholische Osterreich
hatte gegen diesen Freund Frankreichs in aller Form das Veto
geltend gemacht. Es hiess nun, dass im Gegensatz zu dem grossen
Diplomaten Joachim Pecci, der seit Pius IX. den papstlichen Thron
innegehabt hat, ein religioser Papst gewahlt worden sei. Das Ur-
teil war nicht unrichtig. Pius X. war, wie allgemein anerkannt wird,
ein aufrichtig frommer Mann. Ebenso allgemein wird ihm das Zeug-
nis gegeben, dass er sich durch makellose Reinheit des Lebens,
durch -Wohltitigkeit und apostolische Uneigenniitzigkeit auszeich-
nete. Wihrend sein Vorginger, der Sohn eines verarmten griflichen
Hauses, bei der Berufswahl harmlos gestand, er hoffe es zu hoher
Stellung zu bringen, um dann seiner Familie wieder authelfen zu
konnen, was er als Leo XIII. bis an die Grenze des Anstindigen
getan hat, liess der neue Papst seine Geschwister und Verwandten
in der bisherigen Armut. Fiir seinen riihrenden religiosen Eifer
sprach der Versuch, die pastorale Tatigkeit sogar noch nach der
Besteigung des papstlichen Thrones fortzusetzen: er liess an Sonn-
tagen die Kinder verschiedener Pfarreien Roms nach den vatikani-
schen Géarten kommen und hielt ihnen eine kleine Predigt. Natiir-
lich sah er sich aber bald gendtigt, diese Tatigkeit einzustellen.
Entschlossen suchte er, mit den Dogmen des Vatikanischen Konzils
Ernst zu machen. Die diirftige Bildung, die der Priester Joseph
Sarto bekommen hatte, und die der Pfarrer einer einfachen Land-
gemeinde nicht zu erginzen brauchte, liess in dem Herzen des
frommen Mannes keinen Zweifel aufsteigen, ob doch das vatika-
nische Konzil wirklich vom heiligen Geist geleitet gewesen sei und
ewig giiltige Glaubensartikel gemacht habe. Wie Pius IX., den er
sich zum Vorbild nahm, versichern konnte, er fiihle als Papst, dass
er unfehlbar sei, so glaubte Pius X. ehrlich, dass er trotz der eigen-
artigen Wahl die Gabe der Unfehlbarkeit in der Lehre und Allge-
walt in der Regierung der Kirche bekommen habe. Daher musste
er es als seine Pflicht erachten, alles zu unterdriicken, was seiner
Meinung nach der katholischen Lehre widersprach, und jeden Wider-
stand gegen seine Verfiigungen zu brechen. Die theologische Wissen-
schaft, nationalkirchliche Rechte, bisherige Ubungen und Gewohn-



364 —

heiten konnten nicht in Betracht kommen. Als er die sog. Mo-
dernisten niederwarf, erklarte er wiederholt, der Geistliche brauche
nach der Lehre des Apostels «nicht mehr zu wissen, als zu wissen
notig sei». NOtig war aber in erster Linie, dass man dem Papst
in allen Dingen unterworfen sei. Dass der Apostel gar nicht vom
Wissen rede, sondern nur von der eitlen Uberhebung iiber den
Niachsten, wusste Pius X., der sich niemals mit dem Neuen Testa-
ment ernstlich beschiftigt hatte, selbst nicht. So auch wusste er nicht
einmal, was der Apostel mit den Worten, die er zu seinem Wahl-
spruch machte, eigentlich gemeint hatte. Paulus spricht (Ephes. 1, 10)
nicht von einer Erneuerung aller Dinge in Christus, sondern davon,
dass in Christo alle Heilsgiiter, die es im Himmel und auf Erden
fiir den Menschen gibt, zusammengefasst seien. Joseph Sarto war
eben nur in der scholastischen Theologie des Mittelalters unter-
richtet und glaubte darum aufrichtig, dass er nun als Papst der
Stellvertreter Christi sei und die Aufgabe habe, <alles in Christo
zu erneuern ». Der Apostel redet aber von allem im Himmel und
auf Erden! Immerhin konnte man sich iiber diese Absicht freuen.
In der ersten Bulle klagte Pius X. nicht mehr iiber den Verlust
des Kirchenstaates und schien den politischen Katholizismus, den
IL.eo XIII. grossgezogen hatte, preiszugeben; dagegen betonte er
die Notwendigkeit, zum christlichen Glauben und zur christlichen
Sittenlehre zuriickzukehren. Allein schon mit der ersten Alloku-
tion, die er am 9. November 1903 vor den versammelten Kardi-
nalen hielt, zerstorte er das Missverstindnis und liess keinen
Zweifel dariiber, dass er die gleichen Wege gehen werde wie seine
beiden unmittelbaren Vorginger.

Diesem Programm ist er treu geblieben. Nur ist er im Gefiihl
der eigenen Unfehlbarkeit und Machtfiille viel riicksichtsloser vor-
gegangen als etwa der diplomatisch geschulte Leo XIII. (Vgl. die
Ubersicht iiber die pipstlichen Erlasse in der « Internationalen
Kirchlichen Zeitschrift », Jahrgang 1911, S. 7—30 und 187—200,
sowie die speziellen Mitteilungen iber die einzelnen Edikte in den
folgenden Heften.) Einen iiberaus kithnen und verhidngnisvollen
Gebrauch von der absoluten Gewalt, die das vatikanische Konzil
dem Papst zugesprochen hat, machte Pius X. namentlich in dem
tragischen Kampf, den er in der Angelegenheit der Trennung von
Kirche und Staat mit der franzosischen Republik fithrte. Vor uns
liegt das 1912 erschienene Werk «Ce qu’on a fait de I'Eglise ».
Verfasser sind fiinf romischkatholische, vortrefflich unterrichtete fran-
zosische Priester, die sich nicht nennen, sondern versichern, dass
man ihre Namen nie erfahren werde, weil sie weder auf die Gasse
gesetzt werden, noch offen wider den Papst sich erheben wollen,
Sie beklagen und verdammen das Trennungsgesetz, aber sie er-



kennen an, dass das Gesetz die Kultusfreiheit nicht beschranke,
dass die Kirchen einzig und allein fiir romischkatholischen Gottes-
dienst gebraucht werden diirfen, dass sich das Gesetz in die Pfarr-
wahlen gar nicht mische, dass es volle Versammlungsfreiheit ge-
wihrleiste, dass es gestatte, Ifarreien und Didzesen nach Gutfinden
neu zu umschreiben, Unter solchen Umstinden, meinen sie, hatte
man Mittel und Wege finden konnen, um sich in ein legales Ein-
vernehmen mit dem Staat zu setzen. Aber Rom habe das verhin-
dert und durch seinen hartndckigen Widerspruch verschuldet, dass
die franzosische Kirche ihre Bischofspaldste, ihre Seminargebiude,
ihre Pfarrhauser und kolossale Fonds verlor. Und doch wire das
noch eher zu verschmerzen gewesen als die Bevogtung der franzo-
sischen Bischofe. Diesen wurde von Rom aus untersagt, General-
versammlungen abzuhalten, mit der Regierung in Beziehung zu
treten, bei der Wiederbesetzung erledigter Bischofsstiihle nach alten
kirchlichen Rechten und Gewohnheiten mitzuwirken. Nicht die fran-
zGsische Regierung, sondern die piapstliche Kurie habe jede ordent-
liche neue Organisation der Kirche Frankreichs unmoglich gemacht.
Rom wusste natiirlich, dass sich die Bischofe unterwerfen werden,
und wollte nicht gestatten, dass sich am Ende gar wieder eine
gallikanische Kirche bilde, die, nicht mehr unter einem von den
Jesuiten inspirierten Konig stehend, gefihrlicher werden konnte als
die des 17. und 18. Jahrhunderts.

Siegreich wie im Kampf gegen die Durchfihrung des franzo-
sischen Trennungsgesetzes war Pius X. auch im Kampf gegen die
Modernisten. Der Syllabus der Irrtiimer des Modernismus ist Gesetz;
die Bulle Pascendi und die Konstitution Sacrorum antistitum sind
verkiindet und angenommen; der Modernisteneid wurde geleistet.
Sieht man ab von der vorziiglich redigierten Wochenschrift. ¢Das
neue Jahrhundert », so muss man zugeben, dass die Organe unter-
driickt sind, die fiir dies und jenes eintraten, was Rom unter dem
katholischen Modernismus versteht. Es hat freilich nicht geringer
Anstrengung bedurft, um das vom Papst so genannte « Sammel-
surium aller Ketzereien » mit Stumpf und Stiel auszurotten. Fast
keine katholisch-theologische Fakultit diesseits der Alpen erwies
sich als vollig korrekt. Namentlich waren die Vertreter der Bibel-
kunde vielfach dem anheimgefallen, was als Modernismus gilt. Aber
nun sind alle zum Schweigen gebracht oder sonst unschadlich ge-
macht worden. Dagegen fiihren jetzt auf dem Gebiete der Schrift-
erklarung die papstliche Bibelkommission und das sog. Bibelinstitut
das Regiment. Aber der Sieg ist teuer erkauft. In dem schon er-
wiahnten franzosischen Werk teilen die anonymen Priester (S. 483 ff.)
eine Erklarung mit, die zur Zeit, als der Modernisteneid zu schworen
war (Oktober 1910), allen franzosischen Bischofen zugestellt wurde



— bH66 —

und in der gesagt war, dass man unter dem Druck der Gewalt die
Formalitit der Eidesleistung erfiillen wolle, jedoch ausdriicklich er-
klire, dass man sich durch diesen Eid im Gewissen nicht als ge-
bunden erachte. Hat doch der Zuwachs an papstlicher Gewalt diese
ungeheure moralische Schiadigung aufgewogen?

Auf gar keinen Widerspruch stiess Pius X. selbstverstindlich
bei der Reform der pidpstlichen Verwaltung. Die verschiedenen
Abteilungen der pipstlichen Kurie wissen nun genau, wie weit der
Kreis ihrer Befugnisse und Pflichten geht, und haben zum Teil sehr
ausfihrliche Reglemente erhalten, nach denen sie sich bei ihrer
Amtsfiihrung zu richten haben. Wir heben in dieser Hinsicht nur
eine einzige Massnahme hervor, die vielleicht nicht sehr wichtig,
aber jedenfalls fir den heutigen Organismus der papstlichen Kirche
sehr charakteristisch ist. Bisher hatte der Papst, wenn er eine Bulle
erlassen hatte, die in den verschiedenen Ditzesen Giiltigkeit haben
sollte, jedem Bischof ein beglaubigtes Exemplar zuzustellen. Das
war ein wenig umstdndlich und kostspielig, aber es schiitzte die
Bischofe vor der Gefahr, jeden Monat mit einer neuen Bulle oder
doch mit einer neuen papstlichen Verordnung beldstigt zu werden.
Das ist jetzt anders. Die Bischoéfe haben ein Blatt, Acta Aposto-
licae Sedis, zu abonnieren, das alle Monate zweimal erscheint. Was
in diesem Organe steht, ist offiziell und hinreichend verkiindet, um
iberall Giiltigkeit zu haben. So sind die Bischofe in viel nahere
Beziehung zum Papst gebracht. Uberdies haben sie nun nach einem
genau formulierten Reglement iiber ihre Amtsverwaltung Bericht zu
erstatten und sich alle fiinf Jahre personlich vorzustellen und all-
fallige Weisungen entgegenzunehmen.

Noch unter Leo XIII. hat man in romischen Kreisen mit Ent-
riistung protestiert, wenn gesagt wurde, die papstliche Allgewalt
erstrecke sich auch auf die Haltung der Katholiken in wirtschaft-
lichen und politischen Dingen. Pius X. hat auch in dieser Hinsicht
das vatikanische Dogma praktisch angewendet. Allerdings nicht
ohne Widerspruch zu finden. Man liess es zwar — gern oder un-
gern — im allgemeinen geschehen, dass er den gregorianischen
Kirchengesang wieder einfiihrte, das Brevier umgestaltete, die Feier-
tage reduzierte, siebenjahrige Kinder zur Kommunion zuzulassen
befahl: das waren geistliche Angelegenheiten; die Veranstaltung
einer neuen Ausgabe des kanonischen Rechtsbuches und der latei-
nischen Bibel wird, obwohl davon noch nichts im Druck erschie-
nen ist, sogar bereits als ein «grossartiges», «kulturhistorisches
Werk» gepriesen. Aber es erregte doch auch in politischen Kreisen
ernstlichen Unwillen, als er so, wie man das in einem italienischen
Priesterseminar etwa sagt, die Reformation des sechzehnten Jahr-
hunderts aus der Schlechtigkeit der damaligen Regenten herleitete ;



— 067 —

auch Regierungen wollten nicht ohne weiteres zugeben, dass Ver-
gehen von Geistlichen auf andere Weise geahndet werden sollten
als die von Laien; ganz besonders aber fand das Eingreifen der
papstlichen Kurie in die Gewerkschaftsfrage Widerspruch. Die Be-
handlung dieser letztern Angelegenheit ist nun freilich nicht nur
durch den Tod des Papstes, sondern vorher schon durch den Krieg
suspendiert worden. Es konnte aber keinem Zweifel unterliegen,
dass die «Berliner», die auch in rein volkswirtschaftlichen und poli-
tischen Fragen dem Papst gehorchen wollten, schliesslich iiber die
« Kolner», die meinten, die Grenzen des schuldigen Gehorsams
selbst bestimmen zu kénnen, den Sieg davongetragen hitten.

Dass die Regierungsweise des verstorbenen Papstes vielen
streng romischen Katholiken unangenehm war, ist gewiss; aber
nicht minder gewiss ist, dass Pius X. bei allen seinen Massnahmen
von der Uberzeugung geleitet war, er sei der mit Unfehlbarkeit
und Allgewalt ausgeriistete Stellvertreter Christi und handle darum
richtig. Sein Nachfolger wird, so schloss das genannte Blatt, ein
Kardinal sein, dem man wieder etwas mehr diplomatische Schulung
zuschreibt. Wir vermuten Kardinal Ferrata. Es hat sich eben doch
gezeigt, dass man in einem Reich, das von dieser Welt ist, mit
diplomatischem Geschick weiter kommt als mit der Theologie des
hl. Thomas von Aquin und mit personlicher Frommigkeit. »

Am 31. August traten die Kardinidle zum Konklave zusammen.
Es hatten sich eingefunden 31 aus Italien, 6 aus Frankreich
(Billot mitgerechnet), 6 aus Spanien (Merry del Val mitgerechnet),
4 aus Osterreich-Ungarn, 2 aus Deutschland (Bettinger-Miinchen,
Hartmann-Koln), 2 aus England, je einer aus Belgien, Portugal,
Nordamerika, Brasilien, Irland, Holland, zusammen 57. Als ab-
wesend nannte der «QOss. Rom.» 2 aus Osterreich-Ungarn, 2 aus
Italien, 1 aus Frankreich, als angekiindigt, aber noch nicht einge-
troffen 2 aus Nordamerika, 1 aus Kanada. Das ganze Kollegium
zahlte 65 Mitglieder. Zur Wahl ist eine Zweidrittelsmehrheit der
anwesenden Mitglieder erforderlich. Da 31 Italiener 26 Nichtita-
lienern gegeniiberstanden, war schon aus diesem Grunde von vorn-
herein wahrscheinlich, dass ein Italiener aus der Wahl hervorgehen
werde. Am 3. September wurde Kardinal della Chiesa, ein Schiiler
Rampollas, zum Papst Benedikt XV. gewahlt.

Giacomo della Chiesa, Sohn eines Marquis, ist geboren in Genua
am 21. November 1854. Dort erhielt er seine Gymnasialbildung.
Zunichst studierte er nun Jurisprudenz und bestand schon 1875 vor
der juristischen Fakultiat der Universitit Genua das vorgeschriebene
Examen; dann studierte er ebenfalls in seiner Vaterstadt am Kol-
legium Capranica drei Jahre lang Theologie und wurde am 21. De-
zember 1878 zum Priester ordiniert. Nach der Gewohnheit der geist-



— 568 —

lichen Sohne vornehmer italienischer Familien begab er sich hierauf
nach Rom, um sich an der Akademie der adeligen Geistlichen
(Pontificia Accademia dei nobili eclesiastici) zur Bekleidung hoher
Kirchenimter vorzubereiten. Die Ficher, die in diesem Institut
gegenwirtig gelehrt werden, sind: «Kirchliche Diplomatik, Kirchen-
geschichte und diplomatischer Stil, internationales Recht, franzo-
sische, englische und deutsche Sprache». (Lektionsverzeichnis des
Annuario Pontificio.)

Schon in dieser Zeit zog der junge geistliche Marquis die Auf-
merksamkeit des Monsignore Mariano Rampolla del Tindaro auf
sich. Dieser war bereits Sekretir der wichtigen Kardinalskongre-
gation fiir «aussergewOhnliche geistliche Angelegenheiten> (d. h.
der direkt unter dem papstlichen Staatssekretir stehenden Kom-
mission zur Vorberatung aller Angelegenheiten, die sich auf biirger-
liche Gesetze und das Verhiltnis zu den Staatsregierungen beziehen),
Rampolla ernannte den vielversprechenden della Chiesa zu seinem
Vizesekretdr. In dieser Stellung bewihrte er sich so, dass ihn Ram-
polla mitnahm, als er in der Eigenschaft eines papstlichen Nuntius
nach Spanien ging. Im Jahre 1887 wurde Rampolla durch Leo XIIL
aus Madrid zuriickgerufen, zum Kardinal und zum Staatssekretir
ernannt. Auch in dieser Stellung, der wichtigsten Beamtung in der
romischen Kirche, war della Chiesa die rechte Hand Rampollas.
Gleichzeitig soll er sich als Prediger hervorgetan haben.

Als mit der Thronbesteigung Pius X. Rampolla in den Hinter-
grund trat, verlor auch della Chiesa seinen Einfluss. Doch ernannte
ihn der verstorbene Papst am 16. Dezember 1907 zum Erzbischof
von Bologna und endlich im Konsistorium am 25. Mai 1914 zum
Kardinal.

Zum Staatssekretir ernannte der Papst den Kardinal Ferrata,
der aber schon nach einigen Wochen starb. An seine Stelle wurde
Kardinal Gasparri berufen.

Diese Ernennung ist fiir die neue papstliche Regierung ausser-
ordentlich bezeichnend. Gasparri ist geboren am 5. Mai 1852, also
nur zwei Jahre ilter als der gegenwirtige Papst. Da er von An-
fang an, abgesehen von einer kurzen Unterbrechung, an der Kurie
beschiftigt war, stand er von jeher mit Msgr. della Chiesa in naher
personlicher Beziehung. Noch von Leo XIII. wurde er 1898 zum
Erzbischof von Cisarea i. p. i. ernannt. Zur Kardinalswiirde erhob
ihn Pius X. am 16. Dezember 1907. Als Kardinal war er Mitglied
verschiedener Kongregationen, namentlich derjenigen fiir ausser-
gewohnliche geistliche Angelegenheiten im Verkehr mit den Staats-
regierungen. Er gilt als hervorragender Kenner des kanonischen
Rechts und war Antragsteller in der Kommission fiir eine neue
Ausgabe des heute giiltigen Kirchenrechts.



— 569 —

Der «Oss. Rom.» vom 28. Oktober 1914 sagt, dass seine Er-
nennung zum Staatssekretar in Frankreich mit der lebhaftesten Sym-
pathie begriisst worden sei. Mit Frankreich namlich steht Gasparri
in besonders naher Beziehung. Als die katholischen Universititen
von Paris, Lille, Montpellier und Laval errichtet wurden, wiinschte
der damalige Erzbischof Guibert, dass Leo XIII. einen zuverlis-
sigen Kirchenrechtslehrer nach Paris sende. Die Wahl fiel auf
Gasparri, der bereits den Titel eines papstlichen Monsignore hatte.
In Paris wurde er bald der Mittelpunkt hervorragender Geistlicher
und Laien. Namentlich wird ihm auch nachgeriihmt, dass es ihm
gelang, die dortige zahlreiche italienische Kolonie kirchlich zu orga-
nisieren. Allein 1896 wurde er plotzlich nach Rom zuriickgerufen.
Damals wurde die Frage nach der Giiltigkeit der anglikanischen
Weihen Gegenstand kirchenamtlicher Verhandlungen. Ein franzo-
sischer Abbé Portal, der mit dem anglikanischen, streng katholisch
gerichteten Lord Halifax in Beriihrung gekommen war, hatte die
Uberzeugung gewonnen, dass die Frage leicht in bejahendem Sinne
zu losen sei und sich alle Miihe gegeben, offizielle Verhandlungen
einzuleiten. Tatsdchlich erhielt er von Staatssekretir Rampolla den
Auftrag, sich mit Lord Halifax und dem Erzbischof von Canter:
bury in Beziehung zu setzen. Sogar der Papst selbst soll geneigt
gewesen sein, mit einem freundlichen Schreiben an die anglikanischen
Erzbischofe die Initiative zu ergreifen. In diesem Moment erhoben
drei bedeutende Perstnlichkeiten ihre Stimme, um darzutun, dass
kein Grund vorhanden sei, die Giiltigkeit der anglikanischen Weihen
zu bestreiten; wiren sie durchgedrungen, wie sogar Gladstone zu
hoffen schien, so wire das wichtigste Hindernis einer Vereinigung
der anglikanischen und romischen Kirche beseitigt gewesen. Die
drei Gelehrten, die Gutachten in diesem Sinne abgaben, waren der
Pariser Professor Msgr. Gasparri, der heute wieder zu Ehren ge-
kommene Kirchenhistoriker Duchesne und der Jesuit de Augustinis.
Gasparri veroffentlichte sein Gutachten in einer besondern Broschiire.
Diese Schrift veranlasste den Papst LLeo XIII., ihn zum Mitglied der
papstlichen Kommission zu ernennen, die die Frage endgiiltic er-
ledigen sollte. Die Kommission arbeitete zwei Monate lang. Am
13. September 1896 erliess der Papst die Bulle Apostolicae Sedis,
in der er ex cathedra erklirte, die englischen Weihen seien «null
und nichtig». Gasparri und Duchesne waren damit desavouiert.
Von da an ist Gasparri in Rom geblieben; er hatte aber das Ver-
trauen des Papstes, der ihn schon am 2. Januar 1898 zum Erz-
bischof machte, nicht verloren. Wie heute der ¢« Oss. Rom. » betont,
wollte Gasparri namentlich auch die freundlichen Beziehungen zu
Frankreich nicht aufgeben; er begab sich darum zum Empfang
der bischoflichen Konsekration nach Paris und wurde dort vom



— 210 —

Erzbischof Amette geweiht. Offenbar will das papstliche Hofblatt
andeuten, dass er auch heute noch der besondere Freund Frank-
reichs sei.

Im ¢Tablet», dem Hauptorgan der romischen Katholiken in
England, wurde Gasparris Haltung in der Frage der englischen
Weihen sehr abfillig beurteilt. Er habe sich mit seiner Meinung
sehr voreilig in die Offentlichkeit gewagt und bald auch selbst zu-
gegeben, dass er die «Ziichtigung>» (chastisement), die er erfuhr,
wohl verdient habe; die Angelegenheit habe eben nicht zu den
Gegenstianden seiner besondern Studien gehort, und dem Abbé Portel
habe er ausdriicklich erkliart, er solle ihm von dieser Sache nicht
mehr reden. («Tablet»> vom 24. Dezember 1910.) Immerhin wird
man aus seiner Vergangenheit den Schluss ziehen diirfen, dass er
der Schule Rampollas angehort und, wie dieser, auf die freund-
lichen Beziehungen zwischen Frankreich und dem Vatikan grosses

Gewicht legt.

Neue Bestitigung der Hieronymusgesellschaft. — In der
vorigen Nummer dieser Zeitschrift (S. 234 f.) haben wir von dem
Wiederaufleben der Hzeronymusgesellschaft, die mit papstlicher Zu-
stimmung die vier Evangelien und die Apostelgeschichte in italie-
nischer Sprache herausgibt, Kenntnis genommen. Fiir diese Gesell-
schaft scheinen nun unter dem neuen Papst wieder bessere Tage
angebrochen zu sein. Im «Oss. Rom.» vom 24. Oktober erschien
ein Schreiben, das Benedikt XV. unterm 8. Oktober 1914 an den
«Patron» der Hieronymusgesellschaft, den Kardinal Cassetta, ge-
richtet hat, und das fiir den im Vatikan eingetretenen Stimmungs-
wechsel charakteristisch ist.

Der Papst nimmt in der Einleitung Bezug auf eine Zuschrift,
die ihm am Tag des hl. Hieronymus, 30. September, von Cassetta
zugegangen ist, und sagt, dass ihm unter den frommen Unterneh-
mungen, die in Rom gedeihen, namentlich diejenigen am Herzen
liegen, an denen er <bei ihrem Beginn und ihrer Weiterentwick-
lung selbst beteilzigt gewesen sez». Dann fahrt er fort: «Du sollst
aber wissen, dass sich Uns die Hieronymusgesellschaft nicht nur
unter diesem Gesichtspunkt empfiehlt, sondern in erster Linie aus
dem Zweck, den sie sich vorgesetzt hat, und der immer heilsam,
aber, wie du wohl weisst, fiir die Zeiten, in denen wir leben, ganz
besonders angemessen ist. Es ist namlich zu offenkundig, als dass
man es erst noch ausdriicklich sagen miisste, dass alle Irrtiimer in
der menschlichen Gesellschaft daher kommen, dass man das Leben
und die Gebote Jesu Christi, und die von ihm handelnden Schriften
(documenta) der Vergessenheit anheimgibt und es unterlidsst, sie auf
das tagliche Leben anzuwenden. Daher ist kein Zweifel, dass zur



— DBl —

Belehrung iiber die christliche Vollkommenheit 47¢ einen sehr niitz-
lichen Dienst leisten, die sich, wie ihr, mit der Verbreitung der
heiligen Evangelien befassen. So ist wahrlich Grund genug vor-
handen, dass Wir euch allen und namentlich dir, ehrwiirdiger
Bruder, zu dem sehr guten und Uns hochst schitzbaren Werk
Gliick winschen, sowie auch zu dem Fleiss, mit dem ihr wahrend
dieser Jahre die heiligen Biicher in immer grosserer Zahl von
Exemplaren und immer feinerer Ausstattung herausgegeben habt.
Wir wiinschen lebhaft — und verstehen das auch als Mahnung —,
dass ihr mit euerm Fleiss und Geschick nicht bloss den Erfolg er-
zielt, dass nun die Evangelienbiicher moglichst weit verbreitet
werden, sondern dass ihr auch das erreicht, was Uns ganz beson-
ders am Herzen liegt, dass ndmlich die heiligen Biicher in die
christlichen Famzilien FEingang finden und dort jencr cvangelischen
Drackme gleichen, die alle suchen und sorgfiltig bewahren, und
zwar in der Weise, dass sich die Christglaubigen an die tidgliche
Lesung und Erklirung derselben gewohnen und so lernen, wiirdig
zu wandeln, Gott wohlgefillig in allen Dingen.» — Zum Schluss
wird dem genannten Kardinal und den Mitgliedern der Gesellschaft
der papstliche Segen erteilt.

Die Vergleichung der Evangelien mit der verlornen Drachme,
iber deren Wiederauffindung sich alle Freundinnen und Nach-
barinnen der Eigentiimerin freuen sollen (Luk. 15, 8—g), konnte
eigenartig ausgelegt werden. Will Benedikt XV. wirklich das Zu-
gestandnis machen, dem katholischen Volk sei leider das Evange-
lium verloren gegangen? Es ist moglich. Wir erlauben uns aber
doch, zu bemerken, dass der Papst selbst die von ihm erwihnte
Stelle seit langer Zeit nicht mehr gelesen zu haben scheint, sonst
wiirde er sich doch wohl genauer an den Text halten. Die ver-
lorne Drachme wird ja nach dem Evangelium einzig von der Eigen-
timerin gesucht und dann auch nur von ihr aufbewahrt. Nur ldsst
das Weib die Freundinnen und Nachbarinnen an der grossen Freude
iiber den wiedererlangten Besitz teilnehmen. Das liesse sich treff-
lich anwenden. Das Weib, das die Drachme verloren hat, ist die
romische Kirche, d. h. das unter der papstlichen Jurisdiktion ste-
hende katholische Volk; die Freundinnen und Nachbarinnen hin-
gegen sind die romfreien Kirchen, die sich nun aufrichtig dariiber
freuen diirfen, dass die papstliche Gemeinschaft endlich wieder in
den Besitz und Gebrauch der Evangelien gelangt. Auf jeden Fall
steht fest, dass die Unfehlbarkeit in der Person des gegenwirtigen
Papstes die Farbe gewechselt hat?).

1) Eine neueste Enzyklika, deren Wortlaut uns noch nicht vorliegt, scheint
indessen, wenigstens gegeniiber den «Modernisten», das Fahrwasser Pius' X. nicht
verlassen zu haben. Red.



— 5712 —

In dem neuen papstlichen Schreiben ist die Vorschrift, dass
die Evangelien nur in Verbindung wmat dem von Pius X. geneh-
megten Katechismus herausgegeben werden diirfen, nicht wiederholt,
aber auch nicht aufgehoben. Wohl aber wird man dem Wortlaut
des Schreibens entnehmen miissen, dass auch Benedikt XV. nur
die Verbreitung der Evangelien gestattet. Nicht einmal die Apostel-
geschichte wird erwédhnt, die sonst mit den Evangelien verbreitet
und gelesen werden diirfte. Indessen wird doch anzunehmen sein,
dass die von Pius X. erlassene Verordnung nicht weiter einge-
schrinkt worden sei.




	Kirchliche Chronik

