
Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 4 (1914)

Heft: 1

Rubrik: Kirchliche Chronik

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 31.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


76 —

KIRCHLICHE CHRONIK.

Die Generalsynode der protestantisch-bischöflichen Kirche
Amerikas. — Im Oktober wurde in New York die dreijährige
Generalsynode abgehalten. Für sie wählte jede Diözese vier Geistliche
und vier weltliche Abgeordnete. Es gibt gegenwärtig 90 Diözesen,
dann kommen 9 Missionsbezirke, die je einen Geistlichen und Laien
abordnen. Die Bischöfe, deren es über 100 gibt, bilden das Oberhaus.

Die beiden Häuser tagten zu gleicher Zeit. Über diese Tagung
geht uns folgender Bericht zu : « Es war zu befürchten, dass es
auf der diesjährigen Generalkonvention zu scharfen Auseinandersetzungen

zwischen den Mitgliedern, die an der bisherigen Bezeichnung

der Kirche festhalten wollen, und denen, die die Bezeichnung
f amerikanisch-katholische Kirche > vorziehen, kommen werde. Die
Befürchtung bestätigte sich nicht. Wie der « Churchman > schon
in der Nummer vom 18. Oktober melden konnte, war noch auf
keiner Konvention das Bestreben, die Eintracht zu erhalten und zu
befestigen und alles zu tun, was zur Wohlfahrt der Kirche dienlich
sein kann, allgemeiner und lebendiger.

Die Synode wurde am 8. Oktober mit einem feierlichen Gottesdienst

eröffnet. Bischof Lawrence von Massachusetts, der
beabsichtigt hatte, am Kölner Altkatholikenkongress teilzunehmen, hielt
die Predigt. Er sprach über den Text : < Der Sieg, der die Welt
besiegt, ist unser Glaube» (1. Joh. 5, 4). Tausende füllten die
riesigen Hallen unter der Kuppel der noch unvollendeten St.
Johanneskathedrale, als die Bischöfe — 106 an der Zahl — in
feierlicher Prozession in den Tempel einzogen. Der präsidierende
Bischof Tuttle von Missouri zelebrierte das Hochamt. Nach dem
Gottesdienst konstituierte sich das Haus der Abgeordneten in der
neben der Kathedrale erstellten prachtvollen Synodalhalle, die der
bischöflichen Kirche von ihren zwei vor einiger Zeit verstorbenen
Mitgliedern Pierpont Morgan und Bayard Cutting geschenkt worden
ist. Es waren 258 Delegierte anwesend. Die ungeheuren
Entfernungen und die grossen Kosten eines mehrwöchentlichen Aufenthaltes

in New York lassen es begreiflich erscheinen, dass nicht aus



— 77 —

allen Diözesen je acht Delegierte erschienen sind, sondern von den
Gewählten nur etwa die Hälfte an der Konvention teilgenommen
hat. Zum Präsidenten des Hauses der Abgeordneten wurde fast

einstimmig Dr. Mann von Massachusetts gewählt. Eines der ersten
Geschäfte, die das Haus der Delegierten erledigte, war eine feierliche

Danksagung an die Familien der beiden verstorbenen Wohltäter

Pierpont Morgan und Bayard Cutting für die Erbauung der
Synodalhalle.

Von den eigentlichen Traktanden können hier nur wenige
namhaft gemacht werden. Es gibt wohl keine Kirche, die so
sorgfältig darauf bedacht ist, keine Beschlüsse zu fassen, die eine Spaltung

verursachen oder nur da und dort als eine Vergewaltigung
empfunden werden könnten. Abgesehen davon, dass die Anträge
zunächst von vorberatenden Kommissionen angenommen sein müssen,
wird im Haus der Abgeordneten nicht einfach mit Stimmenmehrheit
entschieden, sondern es werden die Stimmen der vertretenen
Diözesen gezählt, und zwar sind diese Stimmen nur dann gültig, wenn
die geistlichen und die weltlichen Abgeordneten der betreffenden
Diözese im gleichen Sinne votieren. Ist auf solche Weise ein
Beschluss des Hauses zustande gekommen, so geht dieser an das
Haus der Bischöfe und hat erst dann Gesetzeskraft, wenn auch die
Mehrheit der Bischöfe dem Beschlüsse beistimmt. So behandelte
das Haus der Abgeordneten schon am 9. Oktober den Antrag,
die Würde des präsidierenden Bischofs zu einem Amte zu machen,
dessen Inhaber von der Generalkonvention zu wählen sei und sich
ausschliesslich den mit diesem Amt verbundenen Aufgaben zu
widmen habe. Die Aufgaben sind nicht gering. Der präsidierende
Bischof ist nicht bloss der Vorsitzende des Hauses der Bischöfe,
sondern der eigentliche Repräsentant der Gesamtkirche und hat in
dieser Eigenschaft, für die Zeit von einer Konvention zur andern,
gegenüber den Diözesen und den Missionsgebieten weitgehende
Befugnisse und Verpflichtungen. Verfassungsgemäss wird aber
bisher der präsidierende Bischof nicht gewählt, sondern diese
Würde geht einfach jeweilen auf den dienstältesten Bischof über.
Da nun der Episkopat bereits 115 Mitglieder zählt, von denen
viele seit Jahrzehnten im Amte sind, ist der erste Würdenträger
immer ein Greis, der zudem oft einer grossen Diözese vorsteht,
also physisch gar nicht imstande ist, allen Verpflichtungen
nachzukommen. Um den gegenwärtigen präsidierenden Bischof einigermassen

zu entlasten, war die Diözese Missouri genötigt, einen
Koadjutor zu wählen, was für sie eine neue grosse Ausgabe bedingte.
Der Antrag schien also sehr wohl begründet zu sein, stiess aber
doch schon im Haus der Abgeordneten auf ernsten Widerspruch.
Insbesondere machte der vielen Altkatholiken persönlich bekannte



— 78 —

Dr. Rogers aus der Diözese Fond du Lac (Wise.) geltend, dass die
Kirche nicht die Stelle eines Bischofs schaffen könne, der keine
Diözese habe. Der Antrag wurde aber gleichwohl mit grosser
Mehrheit angenommen, jedoch vom Hause der Bischöfe abgelehnt.
Diese fanden, es sei zuerst nötig, genau festzustellen, welche
Kompetenzen dem präsidierenden Bischof zukommen sollen, für wie
lange er zu wählen sei usw. So wurde der Antrag auf die nächste
Generalkonvention zurückgelegt.

Zu vielen Verhandlungen gaben die Missionsbezirke Anlass.
Es wurde festgestellt, dass im Lauf von drei Jahren über 30
Millionen Franken für Missionszwecke eingenommen worden sind. Im
Jahre 1912 besoldete die Missionskasse ganz oder teilweise 23
inländische, 9 ausländische Missionsbischöfe, 1377 inländische und
232 ausländische Missionspriester. Dazu kommen in den
ausländischen Missionsbezirken noch 1001 Eingeborne, die als Laien
im Dienste der Kirche standen. Bei diesen Verhandlungen wurde
auch die Anregung gemacht, dass die bischöfliche Jurisdiktion der
amerikanischen Kirche über Zentralamerika, die heute noch von
der Kirche Englands beansprucht wird, auf die amerikanische
Kirche übergehen sollte. Man hofft, dass das in einigen Jahren
geschehen werde. Über die verschiedenen Missionsgebiete wurden
in vielen Sitzungen und in Massenversammlungen interessante
Mitteilungen gemacht. Besonders blühend scheint die japanische Mission
zu sein. In Tokio unterhält die bischöfliche Kirche eine Mädchenschule,

die die grösste im ganzen Kaiserreiche ist. Ebenso besitzt
sie dort im St. Paulskollegium eine höhere Lehranstalt, die 700
Studenten zählt. Natürlich sind diese Zöglinge nicht ausschliesslich
Angehörige der bischöflichen Kirche. Auch das von der Kirche
unterhaltene St. Lukasspital in Tokio hat internationalen Charakter,
dieses soll nun vergrössert werden. Ein Japaner anerbot dem
Direktor zu diesem Zweck 50,000 Yen (über 250,000 Franken).
< Aber bedenken Sie, » antwortete der Direktor, < unser Spital ist
eine christliche Anstalt. » « Gerade deswegen machen wir das
Anerbieten >, soll die Antwort gewesen sein. In Japan herrscht nun
die vollste Religionsfreiheit. Auch in China hat die bischöfliche
Kirche drei organisierte Diözesen. — In Afrika ist, wie Bischof
Ferguson zutreffend erklärte, die kleine Republik Liberia der einzige
Fleck der Erde, den die Weissen den Schwarzen gelassen haben;
während sie früher aus Afrika die Leute geholt, lassen sie heute
die Leute dort, aber nehmen ihnen das Land. Liberia verdankt
seine Selbständigkeit den Vereinigten Staaten; als Landeskirche
kann die Diözese der bischöflichen Kirche angesehen werden.
Bischof Ferguson konnte von einer erfreulichen Entwicklung seiner
Mission reden. — Die Frage, ob den Negergemeinden in Afrika und



— 79 —

in den Südstaaten nicht auch schwarze Bischöfe zu geben seien,
wurde noch nicht entschieden. — Bischof Dr. Brent, der am
Altkatholiken-Kongress in Ölten teilgenommen hat, erstattete Bericht
über seine Diözese auf den Philippinen. Es hatte sich zunächst
bloss darum gehandelt, den vielen Amerikanern, die infolge der
Annexion nach den fernen Inseln gekommen waren, kirchliche
Dienste zu leisten. Allein es ist selbstverständlich, dass sich nach
und nach viele Philippinos von der bischöflichen Kirche angezogen
fühlten. Von den Insulanern war der Stamm der Igorots bis zur
amerikanischen Herrschaft heidnisch. Unter ihnen wurde eine
erfolgreiche Mission entfaltet. Die amerikanische Konkurrenz hat auch
auf die römische Geistlichkeit einen sehr vorteilhaften Einfluss
ausgeübt, so dass sich da und dort die öffentliche Moral merklich
gehoben hat. Von der Gemeinschaft, der Gregorio Aglipay vorsteht,
scheint Bischof Brent nicht gesprochen zu haben. — Auch für
Brasilien ist seit Jahren schon ein Bischof ernannt. Als diese
Mission zur Sprache kam, äusserte der Bischof von Wyoming
Bedenken gegen die kirchliche Organisierung in Ländern, in denen
es bereits eine organisierte katholische Kirche gibt. Darauf
antwortete Dr. W. C. Brown : « Brasilien ist nur dem Namen nach
römisch-katholisch. Unwissenheit, Aberglaube, Irrtum herrschen
überall auf dem vernachlässigten Kontinent. Wäre die römische
Kirche in Brasilien auch nur annähernd das, was sie in England
und Amerika ist, so würde ich keinen Tag länger dort bleiben.
Wir haben keinen theologischen Streit und üben keine Proselytenmacherei.

Die Brasilianer sind im allgemeinen der Kirche gegenüber

völlig indifferent. » — Dass sich die bischöfliche Kirche auch
der indianischen Stämme im eigenen Lande annimmt, ist
selbstverständlich. Unter den geistlichen Delegierten, die nach New York
gekommen waren, befanden sich auch zwei Rothäute, deren Bilder
der < Churchman > bringt. Mit diesen Notizen, die zu vermehren
wären, wollen wir nur zeigen, dass die bischöfliche Kirche eine
ausserordentlich ausgedehnte Missionstätigkeit entfaltet.

Wie äusserst sorgfältig die Kirche auf die Bewahrung der
innern Einheit bedacht ist, zeigen die Verhandlungen über die
Anträge, die sich auf eine Revision des offiziellen Gebetbuches
bezogen. Die beiden grossen kirchlichen Organe « Living Church »

und « Churchman > hatten vor dem Zusammentritt der General
Convention eine Reihe von Artikeln gebracht, aus denen der Leser
entnehmen musste, es werde auf der Synode der Antrag gestellt
werden, die Bezeichnung « protestantisch-bischöfliche Kirche » zu
ändern. Hätte nur das Haus der Bischöfe zu entscheiden gehabt,
so würde der Antrag nicht bloss gestellt, sondern ohne Zweifel
auch angenommen worden sein. Das wäre eine prinzipiell nicht



— 80 —

unwichtige Änderung des Titels des offiziellen Gebetbuches gewesen.
Einer solchen Änderung war das Haus der Delegierten weniger
günstig. So wurde der Antrag gar nicht behandelt. Im Zusammenhang

damit stand der Antrag, Änderungen des Gebetbuches sollten
nur mit einer Zweidrittels-Mehrheit beschlossen werden können.
Aber auch darüber wurde keine Einigung erzielt. Es besteht
jedoch bereits eine Kommission, die eine Revision und Bereicherung
des Gebetbuches vorzuberaten hat. Ihr wurden alle diesbezüglichen
Anregungen zugewiesen.

Von beiden Häusern wurde der Antrag angenommen, die
Kirche in acht Provinzen einzuteilen, die künftig ihre besondern
Provinzialsynoden haben und die innern Angelegenheiten der
betreffenden Diözesen regeln werden. Eine andere wichtige Neuordnung

bezog sich auf die Pensionskasse für den Klerus. Es wurde
der Generalkonvention ein sorgfältig ausgearbeitetes Reglement
vorgelegt und von beiden Häusern genehmigt. Um aber das
Reglement in Kraft zu setzen, ist ein Fonds von 3,500,000 Dollar
(17'/2 Millionen Franken) aufzubringen. Die Konvention nahm auch
Stellung zu wichtigen Fragen von allgemeinem Interesse. So besteht,
wie es scheint, bereits eine Kommission, die für den Mai 1915
einen internationalen Kongress vorbereitet, zu dem Zweck, die von
der Verschiedenheit der staatlichen Ehegesetzgebungen herrührenden
Übelstände zu bekämpfen. Die Kirche will sich an diesen
Besprechungen beteiligen. Ebenso wurde beschlossen, gewisse soziale
Bestrebungen zu unterstützen, mit denen mau sich gegenwärtig in
den Vereinigten Staaten beschäftigt. Zu diesen gehören : Einschränkung

der Kinderarbeit, Sicherung eines Ruhetages in der Woche
für alle Arbeiter, ein freier halber Tag in der Woche für jeden
Angestellten, Förderung der Gerechtigkeit in der gesellschaftlichen
Ordnung.

Durch die neuen päpstlichen Erlasse über die gemischten
Ehen und die auch in den Vereinigten Staaten allzuhäufig
vorkommenden Ehescheidungen sah sich die Kommission veranlasst,
auch die kirchliche Ehegesetzgebung zum Gegenstand ihrer
Verhandlungen zu machen. Doch wurde in dieser Hinsicht kein
endgültiger Beschluss gefasst, sondern die ganze Angelegenheit an
eine Kommission gewiesen, die auf der nächsten Konvention zu
referieren hat.

Verschiedene andere Kommissionen, die schon vor drei Jahren
mit wichtigen Angelegenheiten betraut worden sind, wurden
bestätigt und ergänzt. Das gilt insbesondere von derjenigen, die die
c Weltkonferenz in Sachen des Glaubens und der Kirchenverfassung >

(World Conference on Faith and Order) vorzubereiten hat.
Bekanntlich sind die Bischöfe der Utrechter Union auf dem letzten



— 81 —

Altkatholiken-Kongress zu Köln von der genannten Kommission
durch eine besondere Delegation um ihren Anschluss an die
bezüglichen Bestrebungen ersucht worden. Die altkatholische
Bischofskonferenz hat in zustimmendem Sinne geantwortet.

Die ökumenische Geistesrichtung, von der die bischöfliche
Kirche Amerikas beseelt ist, kam in den Verhandlungen der
Konvention auch sonst bei jeder Gelegenheit zur Geltung. So wurde
von der Abordnung aus Florida die Anregung gemacht, das filioque
aus dem nicänischen Symbolum wegzulassen und damit ein altes
Hindernis der gegenwärtigen Annäherung zwischen morgen- und
abendländischer Kirche zu beseitigen. Die Anregung wird ohne
Zweifel bei der Revision des offiziellen Gebetbuches wieder zur
Sprache kommen. — Der in New York residierende russisch-orthodoxe

Erzbischof Piaton war offiziell eingeladen worden, als Ehrengast
an den Sitzungen der Konvention teilzunehmen. Dieser dankte für
die Einladung, bat aber, mit Rücksicht auf seine Kränklichkeit sein
Nichterscheinen entschuldigen zu wollen. Er sandte jedoch seinen
Dekan mit dem Auftrag, dem Hause der Bischöfe auch persönlich
die Grüsse und Segenswünsche der russischen Kirche zu
übermitteln. Das Haus antwortete, es würde sich glücklich schätzen,
wenn es dem Erzbischof möglich wäre, während der Session einmal
an einer Sitzung teilzunehmen. Das ist nicht geschehen: allein es

ist erfreulich, dass der Erzbischof in seiner schriftlichen Antwort
der bischöflichen Kirche Gottes Beistand wünschte zu den Arbeiten,
die kirchliche Einheit unter den Christgläubigen zu fördern. — In
einer der letzten Sitzungen sandte das Haus auch einen
telegraphischen Gruss an den Kardinal O'Connel, unter dessen Vorsitz
in Boston der römisch-katholische Missionskongress versammelt war,
und wünschte diesem den Beistand des hl. Geistes zu seinen
Bemühungen, das Evangelium Jesu Christi zu verbreiten. Der Kardinal
antwortete : < Ich bin von der freundlichen Botschaft der
Generalkonvention tief gerührt und erlaube mir, meinem herzlichen Wunsch
für eine baldige Einigung der ganzen Kirche Gottes unter der
allgemeinen Herrschaft unseres Herrn Jesus Christus Ausdruck zu
geben. » Von dem « sichtbaren Haupte » sagte Seine Eminenz keine
Silbe. Sollte das aus dem < Amerikanismus » zu erklären sein?
Wir müssen uns auf diese Einzelheiten beschränken. Sie genügen,
wie wir glauben, um dem Leser einen schwachen Begriff zu geben
von der Bedeutung der bischöflichen Kirche Amerikas und von
dein Geiste, von dem sie beseelt ist. Die letzten Sitzungen wurden
am 25. Oktober gehalten. Die kirchlichen Organe geben in ihrem
Rückblick der dankbaren Freude über den gesegneten Verlauf der
Konvention Ausdruck.

Internat, kirchl. Zeitschrift. Heft 1, 1914. *>



— 82 —

Slavische und orientalische Nationen in den Vereinigten
Staaten. — Das Konzil von New England der protestantischbischöflichen

Kirche in den Vereinigten Staaten hatte eine
Kommission eingesetzt, die die kirchlichen Verhältnisse der in Amerika
eingewanderten Angehörigen der anatolisch-orthodoxen Kirchen
und der Slaven, die der römischen Kirche angehören, untersuchen
sollte. Die Kommission legte das Resultat ihrer Studien in einen
Bericht nieder, „The people of the eastern orthodox Churches,
the separated Churches of the east, and other Slavs. Springfield,
Mass., 1913." Die Einwanderung aus dem Osten Europas nach
Amerika war in den letzten Jahren ausserordentlich stark, so dass
die Frage einer Interkommunion mit diesen Christen des Ostens
in der amerikanischen protestantisch-bischöflichen Kirche akut
geworden ist. Natürlich stehen der praktischen Durchführung grosse
Schwierigkeiten entgegen, allein es lässt sich nicht bezweifeln, dass

praktische Bedürfnisse den Unionsgedanken mehr fördern, als wenn
er bloss theoretisch von Theologen behandelt wird, besonders wenn
den Völkern des Ostens mit so grossem Verständnis entgegengekommen

wird, wie dies von seiten der protestantisch-bischöflichen
Kirche geschieht. Weil sie grundsätzlich jede Proselytenmacherei
verwirft und die Christen des Ostens als Glieder einer gleichwertigen
Kirche anerkennt, begegnen ihr diese auch mit grösserer
Unbefangenheit als irgend einer andern kirchlichen Gemeinschaft. Sie

gibt sich denn auch alle Mühe, die neuen Völker und ihre
kirchlichen Einrichtungen weiten Kreisen bekannt zu machen. Das ibt
die ganze Aufgabe des Berichtes. Wir entnehmen ihm folgendes.
Bedeutend ist die Einwanderung der Griechen. Sie nahm ihren
Anfang im Jahre 1891 und stieg in den letzten Jahren auf die
durchschnittliche jährliche Zahl von 30,000 Einwanderern. Gegenwärtig

leben ca. 250,000 Griechen in den Vereinigten Staaten, die
meist aus Epirus und Mazedonien gekommen sind. 44,800 haben
sich in New England und 54,900 in New York und Maryland
niedergelassen. Sie werden als gut gebildet, nüchtern und als die
intelligentesten unter den Einwanderern geschildert. Sie sind gut
organisiert. Die Zahl der Kirchen betrug im Jahre 1912 70, Schulen
und gemeinnützige Anstalten aller Art haben sie ins Leben gerufen.
Der Klerus ist zur Hälfte verheiratet, zur Hälfte gehört er dem
Mönchsstand an. Er steht unter der Jurisdiktion der hl. Synode in
Athen. Fühlbar macht sich der Mangel eines Bischofs. Für die
dringendsten Kasualfälle sind genug Geistliche da, zu einer
geregelten Seelsorge reicht aber ihre Zahl nicht aus. Die Griechen
pflegen eifrig das kirchliche Leben und stehen mit der
protestantisch-bischöflichen Kirche in durchaus freundschaftlichem Verhältnis.
Starke Kolonien haben die Syrer in den Vereinigten Staaten. Die



Haupteinwanderung datiert aus den Jahren 1899—1907, in welcher
Zeit über 40,000 Angehörige dieses Volkes nach Amerika gekommen
sind. Ein Teil der 80,000 Einwanderer, ihre Sprache ist arabisch,
gehört dem orthodoxen Bekenntnis an, ein anderer den Maroniten
und Unierten, verschwindende Minderheiten sind teils mohammedanisch,

teils protestantisch. Die orthodoxen Syrer haben einen
eigenen Bischof in Brooklyn unter der Jurisdiktion des Patriarchen
von Antiochien und in enger Verbindung mit dem russischen
Erzbischof von New York. Das Verhältnis der Orthodoxen zu der
bischöflichen Kirche war eine Zeitlang ein überaus gutes, indem sie
mit ihr in Abendmahlsgemeinschaft standen. In letzter Zeit ist das

infolge der Haltung des Bischofs Raphael von Brooklyn anders
geworden. Die Maroniten und Unierten haben eigene Geistliche,
stehen aber unter lateinischen Bischöfen. Dass die Beziehungen der
Orthodoxen zu den Anglikanern nicht mehr die alten sind, ist zu
bedauern, besonders weil von dieser Seite jede Proselytenmacherei
verpönt ist und im Orient selbst das Verhältnis ein friedliches
geworden ist. Im « Churchman » vom 23. August wird das durch
eine Mitteilung des anglikanischen Bischofs Blyth von Jerusalem
bestätigt. Der Bischof ist der Proselytenmacherei entgegengetreten
und hat die morgenländischen Kirchen namentlich dadurch versöhnt,
dass er sich gegen eine neue Firmung der Angehörigen der
morgenländischen Kirche, die den anglikanischen Gottesdienst besuchen,
aussprach. Das stimmt genau mit der Weisung überein, die die
Lambethkonferenz 1891 gegeben hat, die aber jahrelang von den
Vertretern der (anglikanischen) Missionsgesellschaft in Palästina
ausser acht gelassen worden ist. Der griechische Patriarch hat nun
anerkannt, dass die Orthodoxen, die in der anglikanischen Kirche
kommunizieren, damit nicht notwendig aus der Kirche, in der sie

getauft worden sind, ausscheiden. Die englische Missionsgesellschaft

scheint leider in Palästina ihre Proselyten hauptsächlich unter
den Orthodoxen gesucht zu haben. Ihre Erfolge unter den
Mohammedanern sind gering. Bischof Blyth weiss, abgesehen von einer
Missionsstation, nur von 20 Bekehrungen unter den Mohammedanern

in den letzten 20 Jahren.
Ausführliche Angaben enthält der Bericht über die slavischen

Völker. Die Tschechen sind die ersten Slaven, die nach Amerika
gekommen sind. Ihre Zahl beträgt heute rund eine halbe Million.
Die grosse Mehrheit ist von Haus aus römisch-katholisch. Doch scheint
die Zahl der Konfessionslosen ganz bedeutend zu sein. 200,000
seien bloss dem Namen nach römisch-katholisch, tatsächlich seien
sie Katholiken, die die ererbte Tradition einer unabhängigen
Nationalkirche darstellen. Sie wie die Freidenker zu gewinnen, sei
eines der wichtigsten Probleme des Christentums in Amerika. Die



— 84 -
Tschechen besuchen die Messe in deutschen Gemeinden aus
gegenseitigem Antagonismus nicht und wollen auch mit den Polen und
Irländern nicht gemeinsame Sache machen. Nach der kirchlichen
Volkszählung des Jahres 1906 gab es 175 römisch-katholische
tschechische Gemeinden mit 175,000 Mitgliedern, 27 presbyterische
mit 2500, 10 kongregationalistische mit 550, 9 methodistische mit
800, 2 deutschreformierte mit 115 und 3 Baptisten-Gemeinden mit
230 Mitgliedern. Ausserdem bestehen noch 15 Gemeinden der
Mährischen Brüder mit 3000 Anhängern. Die Slovenen zählen
ungefähr 400,000 Volksgenossen in den Vereinigten Staaten, allein
nach der Zählung des Jahres 1906 ist nur ein kleiner Teil in
eigenen Pfarreien organisiert. 78,000 Römischkatholische haben 60
und 13,000 Lutherische 63 Kirchen. Stark ist die Einwanderung
der Polen. Sie erfolgte nach der Teilung ihres Königreiches zuerst
aus Preussen, dann hauptsächlich aus Russland. Ausführlich
beschreibt der Bericht die Entstehung und den Umfang der polnischen
Nationalkirche. Die Zahlen gibt er ebenfalls nach der Zählung des

Jahres 1906 an. Danach zählen die römisch-katholischen Polen

490 Kirchen und 800,000 Seelen, die nationalen 23 Kirchen und
20,000 Seelen. Die Baptisten sind mit 5 Kirchen und 320, die
Lutheraner mit 5 Kirchen und 201 Mitgliedern vertreten. Genaue
Angaben über die polnische Nationalkirche brachte das Bonner
Altkatholische Yolksblatt in Nr. 20 1913. Darnach zählt sie heute 26
Gemeinden, nämlich: Im Scrantoner Kreise : 1. Scranton (polnisch),
2. Scranton (litauisch), 3. Priceburg, 4. Duryea, 5. Nanticoke,
6. Plymouth, 7. Wilkes-Barre. Diese Gemeinden sind die ersten
aus Bischof Hodurs Bewegung, im Chicagoer Kreise: 8. Chicago
Stadt (AllerHeiligen,, 9. East Chicago (S.Marys), 10. (Bridgeport)
Chicago (Hl. Kreuz), die drei Gemeinden sind vom sei. Bischof
Kozlowski gegründet und zählen heute mit der polnisch-nationalen
Kirche vereint 15,000 Gläubige. 11. Duluth, Minnesota, 12. St. Louis,
Mo., 13. South Bend., Indiana. Im New Yorker Kreise: 14. East
New York (Brooklyn), 15. Passaic, New Jersey, 16. Bayonne, N. J.,

17. Jersey City, N. J. In Neu-England: 18. Stamford, Conn.,
19. New Britain, Conn., 20. Bridgeport, Conn., 21. Chicopee, Mass.,
22. Adams, Mass., 23. Webster (litauisch), Mass., 24. Providence,
R. J. (litauisch). Im Washingtoner Kreise: 25. Baltimore, Md.,
26. Wilmington, Delaware. Alle Gemeinden haben eigene
Seelsorger, mit Ausnahme der unter Nrn. 18, 23, 24 aufgezählten.

Die Zahl der orthodoxen Ruthenen aus Russland wird auf ca.

200,000 geschätzt. Aus Österreich wandern seit 1880 zahlreiche
Ruthenen aus, deren Zahl in den Vereinigten Staaten auf 300,000
angegeben ist. Sie sind meistens Unierte. Mit ihren
römischkatholischen Glaubensgenossen des lateinischen Ritus geraten sie



— 85 —

fortwährend in Widerspruch, weil sie an ihren nationalen Eigentümlichkeiten

streng festhalten, als hauptsächlich da sind Priesterehe und
slavische Liturgie. Eine grosse Zahl hat sich der orthodoxen Kirche
angeschlossen. Im Jahre 1906 wurden 60 russische Kirchen mit
20,000, 90 unierte mit 93,800 gezählt. Heute wird die Zahl der
Orthodoxen mit 127 Kirchen und 62,000 Mitgliedern angegeben.
Tn New York hat ein russischer Erzbischof seinen Sitz, dem ein
Bischof und ca. 150 russische, albanische, bulgarische und serbische
Priester unterstellt sind. Vergleiche Internationale kirchliche
Zeitschrift 1913, S. 252. Das bunte Gemisch der Balkanvölker ist in
den Vereinigten Staaten ebenfalls vertreten. Die römisch-katholischen
Slovenen hatten im Jahre 1906 12 Kirchen und 23,000 Seelen,
heute dürfte die Zahl auf 40 Kirchen und 100,000 Seelen
angewachsen sein, die unter der Jurisdiktion von 2 Bischöfen stehen.
Seit 1906 hat auch die Zahl der Kroaten rasch zugenommen. Sie
wird heute auf 300,000 geschätzt; im Jahre 1906 gab es 26 Kirchen,
in denen Kroatisch gepredigt wurde. Die serbische Kirche — es leben
etwa 150,000 Serben in Amerika — steht unter der Jurisdiktion des
russischen Erzbischofs in New York. Seit 1904 wird auch eine
Einwanderung von Bulgaren konstatiert. Ihre Zahl beträgt heute

40,000, davon sind 20,000 in drei Gemeinden organisiert. Sie
unterhalten besonders freundschaftliche Beziehungen zur bischöflichen
Kirche. Die orthodoxen Rumänen haben in 5 Gemeinden 20,000
Gläubige organisiert.

Über die Ungarn sind aus dem Jahre 1906 folgende Zahlen
angegeben. Das römische Bekenntnis zählte 20 Kirchen und 26,472
Seelen, das reformierte 11 und 5253, das deutschreformierte 12
und 2243, das presbyterianische 17 und 4052. Im ganzen leben
heute ungefähr 300,000 Ungarn in den Vereinigten Staaten. Seit
1868 begannen die Litauer einzuwandern. Sie zählen heute ca.
200,000 Seelen. Wie unter den Polen sind auch unter ihnen viele,
die vom Romanismus nichts mehr wissen wollen. In den letzten
Jahren haben sich einige Gemeinden der polnischen Nationalkirche
angeschlossen. Letten leben ca. 35,000 in Amerika.

Weitaus am besten scheinen die Armenier kirchlich organisiert
zu sein. Im Jahre 1889 kam der erste armenische Geistliche nach
Amerika. An der Spitze ihrer Kirche steht ein Bischof und eine
Synode der Geistlichen und eine Synode der Laiendeputierten.
Von 5000 Seelen im Jahre 1895 sind die Armenier auf 55,000
angewachsen, die 21 Gemeinden mit 8 Geistlichen haben.

Unionsbestrebungen. — Der erste Erzbischof von Utrecht in
Holland war ein Engländer. Willibrord — so hiess er — war also
der Begründer desjenigen Bischofssitzes, dessen rechtmässiger In-



— 86 —

haber heute der altkatholische Erzbischof Gul ist. Diese Gründung
erfolgte ums Jahr 696, zur Zeit, als Pippin über die Franken herrschte
und auf dem römischen Bischofsstuhl Sergius sass, der Konsekrator
Willibrords. Schon vor Willibrord hatten zwei Engländer im
friesischen Lande mit christlicher Mission begonnen, Egbert und Wilfrid,

Bischof von York, aber nicht nachhaltig gewirkt. Der Nachfolger

Willibrords war wieder ein Engländer, Wynfrid, bekannt
unter dem Namen Bonifaz. Das Verhältnis der holländischen Mutterkirche

zur englischen Kirche war demnach ein enges. Als im Jahre
1908 ein Bund geschlossen wurde, der sich die Aufgabe stellte,
auf einen nähern Zusammenschluss der Anglikaner und Altkatholiken

hinzuwirken, da nannte man ihn in Erinnerung an diese
geschichtlichen Ereignisse Willibrordbund. Altkatholischerseits ist
jetzt der Bischof von Deventer Präsident, anglikanischerseits der
Bischof von Willesden. Auf die Einladung dieser Gesellschaft von
St. Willibrord hin besuchte nun Bischof Prins von Haarlem in
Begleitung des Pfarrers von-Gouda, W. Gol, unsere Freunde in der
anglikanischen Kirche. In England hatte man verschiedene
Vorbereitungen getroffen, um zum erstenmal einen holländischen Bischof
zu empfangen. Am 7. November, dem Tage des hl. Willibrord,
wurde zu London in der anglikanischen Marienkirche an der
Charing Cross Road, die der altkatholischen Ausländergemeinde in
brüderlicher Weise zur Benützung eingeräumt ist, Gottesdienst nach
holländischem und darauf nach anglikanischem Ritus abgehalten.
Dazu waren erschienen die anglikanischen Bischöfe Perrin von
Willesden, Bury, Powell, Bischof Prins und mehrere Geistliche. Die
Festpredigt hielt Rev. F. W. Puller, Mitglied des Ordens vom
hl. Johannes dem Evangelisten, ein bewährter Förderer der
Unionsbestrebungen und einer der wenigen Teilnehmer der Bonner
Unionskonferenzen, die noch am Leben sind. Er ist auch bekannt
geworden durch die Vorträge, die er 1912 in Russland hielt. Wir
bringen den Wortlaut der Predigt an anderer Stelle, S. 38, zum
Abdruck. Am Abend desselben Tages fand eine Versammlung des
St. Willibrordbundes statt. Den Wortlaut der Rede, die Bischof Prins
gehalten, finden die Leser auf S. 42. Lord Shaftesbury, der
kränklichkeitshalber nicht erscheinen konnte, begrüsste die Versammlung
schriftlich. « Anglikaner und Altkatholiken », schrieb er, « haben
viel voneinander zu lernen, und wenn wir imstande sind, ein geistiges
Band der Interkommunion zu knüpfen, so wird mit einer solchen
Tat der Anfang zu einer künftigen Vereinigung der Christenheit
gemacht. » Rev. Puller führte folgendes aus : Es wurde mir der Auftrag

erteilt, ein kurzes Resumé der Predigt über die holländische
Kirche zu geben, die ich diesen Morgen gehalten habe. Da viele
der heute abend hier Anwesenden wahrscheinlich beim Morgen-



— 87 —

gottesdienst nicht zugegen waren, so will ich versuchen, Ihnen klar
zu machen, wie es kam, dass die Kirche Hollands vor ungefähr
200 Jahren von der Gemeinschaft mit dem römischen Stuhl sich
lossagte. Die holländische Kirche wurde in der letzten Dekade des

7. Jahrhunderts von St. Willibrord gegründet. Während beinahe
900 Jahren war sie die staatlich anerkannte Kirche Hollands. Als
die Reformation sich in Holland ausbreitete, wurde der Calvinismus
die vorherrschende Konfession, und die Kirche Hollands wurde in
einem gewissen Sinne eine Dissenterkorporation. Sie wurde eine
Minorität. Im Jahre 1592 kamen die Jesuiten ins Land und brachten
ihre laxe Kasuistik und Disziplin mit. Während des 17. Jahrhunderts

trat die holländische Kirche der Jesuitenmoral entgegen und
hielt ihren Angehörigen den erhabenen Standpunkt einer wahrhaft
christlichen Moral vor Augen.

Als Peter Codde 1687—1702 Erzbischof von Utrecht war,
wüteten die Jesuiten gegen ihn, wie sie es gegen seine Vorgänger
getan hatten. Zweimal verklagten sie ihn in Rom und zweimal
wurde er freigesprochen. Aber durch hinterlistige Intrigen wurde
Clemens XI. dazu gebracht, ihn von der Ausübung seiner
erzbischöflichen Funktionen zu suspendieren. Die Diözesanbischöfe
unter dem Erzbischof ersetzte er durch das Regierungssystem
apostolischer Vikare. Die holländische Kirche widersetzte sich dieser
willkürlichen Revolution und das Kapitel von Utrecht wählte einen
Kapitular-Generalvikar. Zuletzt wurde durch wunderbares Eingreifen
der göttlichen Vorsehung der Episkopat und die apostolische Nachfolge

durch Dominikus Varlet wiederhergestellt. Es folgte eine Zeit,
in der die apostolische Sukzession beinahe verloren ging, während
der Periode, als Holland einen Teil des französischen Kaiserreiches
Napoleons I. bildete. Als der Erzbischof Rhyn von Utrecht 1808
unter allen Anzeichen einer Vergiftung gestorben war, wollte
Napoleon nicht erlauben, dass Bischöfe gewählt und konsekriert würden.
Die Sukzession hing am Faden eines einzigen Lebens, an dem des
Bischofs de Jong, der einmal infolge eines Unglücksfalles in äus-
serster Lebensgefahr schwebte. Im Jahre 1814 konsekrierte Bischof
de Jong für Utrecht Willibrord van Os. Wähler und Erwählter
wurden exkommuniziert, nur der Bischof von Haarlem entging
der Exkommunikation. Die Utrechter Kirche war gerettet.

Eine bemerkenswerte Rede hielt Rev. T. A. Lacey. Er schilderte

die mächtigen freiheitlichen Bewegungen des Gallikanismus
und der ihm verwandten Bestrebungen des 18. Jahrhunderts, die
erfolglos blieben, aber im 19. Jahrhundert in ihren Grundsätzen im
Altkatholizismus wieder auflebten. Er brachte insbesondere die
langsame, aber zähe Entwicklung der Utrechter Kirche zur Darstellung
im Gegensatz zu den hastigen, sich überstürzenden Bewegungen



— 88 —

in der englischen Kirche. Vor 200 Jahren, als sich unsere
Holländer gerade im grössten Kampf befanden, bestand ein reger
Briefverkehr zwischen Erzbischof Wakeford und den Doktoren der
Sorbonne und — im Hintergrund — mit dem Bischof von Paris.
Man wollte eine Vereinigung mit der französischen Kirche zustandebringen.

In der ganzen Korrespondenz findet man aber nichts, das
darauf schliessen lässt, man habe in England die damaligen
Vorgänge in Holland verfolgt. Rev. Lacey nennt dies das Verpassen
einer Gelegenheit, meint aber weiter, die Holländer hätten sich
allerdings bedankt für eine Verbindung mit dem damals nicht nur cal-
vinistisch, sondern sozianistisch gesinnten England und wahrscheinlich

gesagt: "No. thank you".
Dr. Mason empfahl die Weltkonferenz on Faith and Order, die

von der amerikanischen Kirche angestrebt wird, der Beachtung, und
schliesslich wurde noch von den Beschlüssen der altkatholischen
Bischofskonferenz über Bischof Mathew Kenntnis gegeben. Am
darauffolgenden Sonntag vereinigte man sich in der Kirche St. James,
Hampstead Road, zum Abendgottesdienst. Bischof Bury predigte
über die Union der christlichen Kirchen. Bischof Prins war Gast
des Erzbischofs von Canterbury und des Bischofs von London und
besuchte Oxford, wo er die Gastfreundschaft des dortigen Bischofs
genoss, die Cowley Fathers besuchte, und wo ihm im Pusey House
ein brüderlicher Empfang bereitet wurde. Am Dienstag wurde in
der St. Margaret's Church die hl. Eucharistie für die Einheit der
Kirche gefeiert. Mit einem Besuch in Canterbury schloss der Bischof
von Haarlem die denkwürdige Reise.

Zum 9. internationalen Altkatholiken-Kongress. — Der
Kölner Kongress hat allgemeine Beachtung gefunden. Die Tagespresse

und kirchliche Zeitschriften haben eingehend darüber
berichtet. Wir wollen einige Urteile der letzteren hier festhalten.
Einen äusserst sympathischen Artikel bringt der « Guardian > vom
19. September: < Einige Eindrücke eines Anglikaners vom
Altkatholiken-Kongress in Köln. » Tiefen Eindruck haben dem
Berichterstatter vor allem die Vertreter der altkatholischen Kirche in
Polen gemacht, deren einfaches und vornehmes Auftreten wohl
allen Kongressbesuchern unvergesslich sein wird. Mit besonderem
Interesse wird von der Sitzung der Jungmannschaft gesprochen und
hervorgehoben, dass insbesondere die schweizerische Jungmannschaft
in ihrer grossen positiven Wirksamkeit vorbildlich sei. Freudig
wird die Arbeit begrüsst, die die Theologen auch fürderhin zu
leisten gedenken durch stete Vertiefung in die Zentralprobleme von
Theologie und Kirche und gemeinsame Aussprache auf
internationalen Theologenkonferenzen. < Ohne Zweifel besteht die Tendenz



— 89 —

der neuen Generation darin, mehr das zu betonen, was der
Altkatholizismus uns gibt, als das, was er verneint. » Dann folgt ein

Auszug aus der Rede des englischen Bischofs Dr. Perrin und ein
Hinweis auf die Pflicht des Anglikanismus, der altkatholischen
Arbeit tiefes Interesse entgegenzubringen.

Ein anderer anglikanischer Besucher des Kongresses berichtete
eingehend in «The Church Times» vom 19. September. Er schreibt;
«Beginnen wir mit den Gottesdiensten ; sie wurden sicherlich würdig
gehalten und waren gut besucht: naturgemäss bestand die Mehrzahl der
Anwesenden aus Männern, den Delegierten des Kongresses. Der
Gesang war kräftig, aber nicht zu laut; die etwa 200 Männerstimmen,
welche die Verse sehr langsam und einstimmig sangen, erzielten eine

gute Wirkung. Es kam mir vor, als ob sie die Hymnen auswendig
kannten; ebenso wurden die liturgischen Antworten gegeben.
Bischof Herzog sagte in seiner Ansprache am Mittwoch abend, die
Altkatholiken sollen es versuchen, ihre Gottesdienste so zu gestalten,
dass, wenn ein Fremder hineinkäme, er ausrufen müsse: «Das ist
Gottesverehrung, wie ich sie wünsche » Mir will es fast scheinen,
als ob sie es beinahe, wenn auch noch nicht vollständig erreicht
hätten. Ganz und gar wollte mir jedoch nicht gefallen, dass die
Leute, sobald der Gottesdienst zu Ende war, in der Kirche sich
unterhielten, und obwohl das Stehen eine geeignete Haltung zum
Gebet ist, so hätte ich gerne eher mehr Kniende gesehen. Es
scheint, als ob zwei Traditionen, die römisch-katholische und die
lutherische, um den Vorrang stritten : viele Zeremonien schienen

nur der Tradition wegen beibehalten worden zu sein. Mir hätte
besser gefallen, die Altkatholiken hätten aus sich selbst heraus ihre
eigenen religiösen und devotionalen Übungen entwickelt. Wenn mir
eine weitere Kritik gestattet ist, so möchte ich sagen, dass bei den
Verhandlungen zu viel antirömische Polemik getrieben wurde.
Natürlich ist es für mich leicht, so etwas zu sagen, da ich nicht unter
den Ultramontanen zu leben habe und niemals Verfolgung zu leiden
hatte. Aber ich habe das Gefühl, dass die Altkatholiken nicht eher
die ihnen gebührende Stellung im öffentlichen Leben der Deutschen
einnehmen werden, bis sie mehr konstruktiv geworden sind. Es
fehlte nicht an Zeichen, dass dieser übermässige Antiromanismus
nicht ganz nach dem Geschmack vieler Anwesenden war, und es

fand sich da natürlich auch manches andere vor, was geistvoll und
anziehend war, wie z. B. die oben erwähnte Ansprache von Bischof
Herzog. Aber es würde mich freuen, wenn auf dem nächsten
Kongress es zur Regel gemacht würde, dass die Schlagworte « Rom >

und « Papst » verpönt seien.
Dieser bessere Geist trat sehr deutlich in einigen der Referate

hervor. Es gibt offenbar viele von dem lebhaften Verlangen be-



90 -
seelte Altkatholiken, gesunde theologische Kenntnisse zu verbreiten.
Das Referat von Vikar Gilg-Bern sprach dieses deutlich aus : « Die
altkatholischen Geistlichen mit ihren kleinen Gemeinden haben viel
freie Zeit zum Studium zur Verfügung, sie sollten den Materialismus
der Zeit, mit einer gesunden theologischen Ausrüstung versehen,
bekämpfen. » Dies ist gewiss eine Rechtfertigung des Altkatholizismus.

Was beinahe nichts anderes wie ein Schisma gewesen war,
muss seine Rechtfertigung in der Heilighaltung deutscher Wissenschaft

finden, da Rom, mit all seiner Frömmigkeit, sich dazu
hergegeben hat, Massregeln zu ergreifen, die den Intellekt abstumpfen.
Ein anderes Symptom des rechten Geistes zeigte sich in der
Diskussion über das Referat von Pfarrer Dahler-Schaffhausen über die
Heidenmission. « Wir haben die Leute, » betonte er, « mehr Priester,
als wir Arbeit oder Geld für sie finden können. > Obwohl das
Gefühl vorherrschte, dass die altkatholische Bewegung noch nicht
genug erstarkt sei, und dass dringendere Bedürfnisse in der Heimat
vorliegen, so war doch der Geist derer, die seinen Antrag
unterstützten, ein bewunderungswürdiger. Die Verhandlungen unter den

Delegierten der Jungmannschafts-Vereine wurden ebenfalls vortrefflich
geleitet. Die Schwierigkeiten, die jungen Leute zu fesseln und zum
fleissigeren Kirchenbesuch zu bewegen, sind genau dieselben, von
denen man beständig in England hört, und die Art und Weise, wie
die Diskussion über diesen Gegenstand geführt wurde, deckte sich

genau mit dem besten Typ, der in unsern Vereinen herrscht. Ich
habe den Eindruck bekommen, dass der katholische Geist am
Erstarken ist. Die Befürchtung, dass der Altkatholizismus im
Protestantismus aufgehen werde, scheint vorüber zu sein. Wohl waren
Mitglieder der lutherischen Kirche und anderer Gemeinschaften

zugegen ; aber bei aller Freundschaft lag doch die Idee eines
gegenseitigen Kompromisses ganz und gar ferne. Auch waren deutliche
Anzeichen eines wirklichen Verständnisses für die anglikanische Kirche
vorhanden. Wir sind zwar noch nicht so gut bekannt, wie es zu
wünschen wäre; aber es war wirkliches Wohlwollen uns gegenüber
vorherrschend, und ich hoffe, dass die Kenntnis von uns noch
wachsen wird. Die Altkatholiken hätten so viel von uns zu lernen,
wenn es auch nur von unseren Missgriffen in der Vergangenheit
wäre, und ausserdem gehen unsere Erfahrungen viel weiter zurück
als die ihrigen ; und um so mehr hoffe ich dies, weil sie die
einzigen Leute unter den Deutschen sind, die geeignet wären, uns zu
verstehen und unser Christentum diesem grossen Volke verständlich
zu machen. Ich hoffe, dass viele Altkatholiken England besuchen
und uns in unserem eigenen Lande sehen werden. »

Kurz registriert der « Churchman » in New York den Kongress,
während « The living Church » in Milwaukee vom 29. November



__ gì —

igi3 einen umfangreichen Bericht von Rev. Dr. A. A. Müller
enthält.

Ausführlich berichtet Nr. 39 des « Kirchenbote » in St. Petersburg.

Der Artikel gipfelt in dem Satz : « Der Kongress zeigte mit
grosser Klarheit, dass die altkatholische Bewegung trotz der
Behauptung der ultramontanen Gegner ihre innere Kraft erhalten hat,
und dass der altkatholische Geist erstarkt ist. In Nr. 40 und 41
bespricht der russische Gesandtschaftsgeistliche Dr. Jakschitsch in
Dresden den Verlauf des Kongresses. Aus dem Urteil des
Verfassers notieren wir:

« Im Vergleich zu früheren Kongressen hörte man in den
Referaten weniger Angriffe auf das Papsttum. Das erklärt sich daraus,
dass die altkatholische Kirche in heutiger Zeit sich mit ihrer
inneren Organisation beschäftigt, und dass in den Reihen der
Altkatholiken sehr wenig Zeitgenossen des Vatikanischen Konzils mehr
sind, das die Entstehung der Bewegung verursachte. Die Besucher
früherer Kongresse vermissten mit Trauer den verstorbenen Bischof
van Thiel und den ebenfalls verstorbenen A. Kiréeff. Erfreulich
war die Beteiligung der bewährten, aufrichtigen Freundin der
Altkatholiken, der Frau Olga Novikoff, und der mariawitischen Bischöfe,
die mit ihrem bescheidenen Auftreten und ihrer schlichten
Frömmigkeit auf alle Kongressmitglieder einen tiefen Eindruck hinter-
liessen. Unsere Mariawiten und die holländischen Altkatholiken
dienen nach unserer Überzeugung als Ballast im Schiffe der
altkatholischen Kirche, das manchmal durch die liberalen Altkatholiken

aus Deutschland und aus der Schweiz bestürmt ist. Ich hoffe,
sie werden ihm helfen, in den sichern Hafen der ökumenischen
orthodox-katholischen Kirche zu kommen. Möge ihnen der Herr
beistehen >

Die kritischen Aussetzungen unserer Freunde sind natürlich
in unsern Kreisen besprochen worden. Die deutschen und die
schweizerischen altkatholischen Blätter haben sich damit befasst.
So schrieb der Berner <- Katholik » in Nr. 40 gegen den Einwurf
der Anglikaner :

« In den beiden grossen anglikanischen Blättern « Guardian »

und « Church Times » erschienen ausführliche Berichte über den
Kölner Kongress, die wir mit lebhafter Genugtuung gelesen haben.
Namentlich freute es uns, dass man sich nicht auf allgemeine Redensarten

freundlicher Anerkennung beschränkte, sondern in wohlwollendem

Tone auch von Dingen sprach, die man anders gewünscht
hätte. Wir geben auch gerne zu, dass wir, wie ein Korrespondent
offen sagt, von der grossen anglikanischen Kirche viel lernen
können, ja eigentlich schon gelernt haben. So ist z. B. das
offizielle Gebetbuch unstreitig eine Frucht der von England ausgehen-



— 92 —

den Anregung. Nicht ganz einverstanden aber sind wir, wenn man
uns mahnt, in unsern Versammlungen alle Polemik zu vermeiden
und nicht mehr von Rom, dem Papst und dem Ultramontanismus
zu reden. Wir glauben, es sei im Gegenteil ganz unerlässlich, dass
wir offen sagen, warum wir nicht unter der päpstlichen Jurisdiktion
stehen und warum wir die Katholiken überall einladen, sich uns
anzuschliessen. Es ist uns nicht nur erlaubt, unsere eigene kirchliche

Stellung zu rechtfertigen, sondern wir glauben sogar die
Aufgabe zu haben, vor aller Welt darzutun, dass ein katholischer
Christ nach katholischen Grundsätzen verpflichtet sei, den
Romanismus in seiner heutigen Form abzulehnen und zu bekämpfen.
Auf welcher Seite sind denn eigentlich die Angreifer und die
Angegriffenen r Gehen die Exkommunikationen von uns aus Sind
wir diejenigen, die das Volk auf allen Gebieten des öffentlichen
Lebens zu scheiden und die eigenen Gesinnungsgenossen in einen
feindlichen Gegensatz zu der übrigen Welt zu bringen suchen :

Haben wir all die erstaunlichen Neuerungen verschuldet, die es
einem unterrichteten Christen unmöglich machen, mit innerer
Zustimmung der römischen Gemeinschaft anzugehören, und sollte
einem solchen Katholiken nicht gestattet sein, seiner Überzeugung
Ausdruck zu geben und die Glaubengenossen zu stärken Es
scheint uns, dass sich Beispiele einer Polemik, die nicht in Hass
und nicht in Hochmut, sondern in Liebe zur Wahrheit und in
opfermutiger Treue ihren Ursprung hat, auch in den Evangelien
und in den apostolischen Briefen finden Hessen. Und es scheint
uns, dass gerade in der ehrwürdigen anglikanischen Gemeinschaft
mehr geschehen sollte, um die ungeheure Tragweite der vatikanischen

Dogmen und die Falschheit des mit diesen Dogmen
sanktionierten kirchlichen Systems allem Volk vor Augen zu stellen.
Es ist uns, wie wir in aller Bescheidenheit bemerken, einfach
unbegreiflich, dass ganze klösterliche Genossenschaften, die sich doch
auch ein wenig mit Exegese und Kirchengeschichte befassen sollten,
zu Rom übergehen können. Aber wir geben zu und betonen auch
selbst immer wieder, dass eine Kirche von der Polemik nicht leben
kann, sondern positive Religionslehre und Religionsübung zur Hauptsache

machen muss. Und es ist uns ganz recht, wenn uns Freunde
bei jeder Gelegenheit an diese conditio stantis vel cadentis ecclesiae
(kirchliche Existenzfrage) erinnern. >

Im Gegensatz zu den römisch-katholischen Blättern, die den
Kongress mit hämischen Bemerkungen begleiteten, äussert sich
das <' Neue Jahrhundert », das den deutschen Modernisten als Organ
dient, in bemerkenswerter Weise. In Nr. 39 schreibt es :

<- « Was den Kongress im allgemeinen betrifft, ist sehr zu
begrüssen, dass auf das Prinzip der Katholizität so grosser Nachdruck



— 93 —

gelegt wurde. Die Kirchen, die ihre Bischöfe, ihre Priester und
Laienmitglieder in Köln versammelt hatten, betonten, dass sie
katholisch seien, d. h. an der Lehre, dem Kult und der apostolischen

Sukzession der grossen katholischen Kirche Teil hätten.
Die ehrwürdige Kirche des Orients, so alt und so gross wie die
Kirche Roms, hat durch ihre Vertretung auf dem Kongress die
Katholizität der abendländischen Nationalkirchen von Deutschland,
der Schweiz, Polen und England anerkannt und besiegelt. Die
Kirche Roms kann die Gültigkeit der bischöflichen Sukzession und
der Priesterweihe der holländischen und der deutschen, schweizerischen

und polnischen Kirche nicht leugnen, wie sie die Weihen
der orientalischen Kirche anerkennen muss. Nur die Weihen der
englischen Kirche lässt sie nicht gelten, ob mit oder ohne Recht,
ist nicht sicher zu erweisen. Sie sieht und anerkennt also in diesen
Kirchen die < una sancta », die grosse, allgemeine, apostolische
Kirche. Warum aber trägt Rom den dauernden Vorwurf für seine
Herrschsucht, der in der katholischen Existenz dieser Kirchen
liegt, ohne in sich zu gehen r Die deutsche Zentrumspresse zeigt
sich — um eine kleine Einzelanwendung zu machen — den «

romfreien » katholischen Kirchen gegenüber sehr in Verlegenheit. Sie
darf ihren ahnungslosen Lesern nichts von der unanfechtbaren
Katholizität dieser Kirchen gestehen. Deshalb gibt sie sich den
Anschein, als ob sie in Dogmatik und Kirchenrecht so sehr
unwissend sei, dass sie nichts von der Gültigkeit der altkatholischen
Weihen wisse, und spricht deswegen beharrlich von altkatholischen
« Bischöfen ».

Zum Schluss seien noch einige Urteile aus einem protestantischen

Blatt, « Die christliche Welt >, Nr. 40, erwähnt, die aus der
Feder eines protestantischen Geistlichen stammen. Er schreibt
über den Altkatholizismus:

« Diese Kirchenbildung, die von dem mannhaften Widerspruch
und Widerstreit des Münchener Stiftspropstes v. Döllinger gegen
das Vatikanische Konzil im Jahre 1870 ausgegangen ist, begründete

sich als die alte, das ist altkatholische und nunmehr romfreie
Kirche. Sie fand seinerzeit die lebhafteste Anteilnahme in allen
evangelischen Kreisen ; aber diese erlahmte rasch, als die Kirchenpolitik

Bismarcks ihr Gunst und Unterstützung entzog, bis zur
irrtümlichen Annahme, es sei ein Fehlschlag gewesen, eine aussichtslose

Sache geworden. Die altkatholische Kirche hat unter Ungunst
der Herrschenden und Gewaltigen fest und treu ausgehalten, viele
Bedrängnisse und Nöte ertragen, mancherlei Martyrium erzeugt ;

und die zuversichtliche Begeisterung, das heldenmütige Durchhalten,
die opferbereite Überzeugungstreue haben sich von dem ersten
Geschlecht der Begründer bis zur Gegenwart vererbt und erhalten.



— 94 —

Ein lebenskräftiges Wachstum der nunmehr längst wohlgeordneten,
über ganz Deutschland verbreiteten Gemeindebildung unter einem
Bischof von Deutschland, der in Bonn seinen Sitz hat, und eine
hohe Bewertung seitens der romfreien katholischen Kirchen des

Auslandes bezeugte dieser neunte internationale Kongress. ¦>

Am Schluss des Artikels heisst es:

«Wohltuend, nein, gerade bestrickend war das Zusammensein
durch die entgegenkommende Freundlichkeit aller gegen alle, gleichviel

ob bekannt oder unbekannt. Kein befremdendes Sichabschiiessen
gesonderter Kreise, kein Fragen oder Werten nach Stand oder Amt.
Die Bischöfe verkehrten und unterhielten sich in gemütlicher Weise
ohne Unterschied mit allen Teilnehmern, wie sie der Zufall zusammenbrachte.

Der Besuch reut mich nicht. Ich fand da eine lebensvolle,

lebensfrohe, hoffnungsvolle und viel versprechende Gemeinschaft,

die vielleicht in Zukunft noch mancherlei Überraschungen
bringen wird. »

Die christkatholischen Pastoralkonferenzen. — Auf dem
Kölner Kongress ist die Anregung, künftig internationale
Theologenkonferenzen abzuhalten, beifällig aufgenommen worden. Dass der
Gedanke gerade von der Schweiz ausgegangen ist, hat seinen
Grund darin, dass unter dem Einfluss der Traditionen des Generalvikars

von Wessenberg der einstigen Konstanzer Diözese den
Konferenzen der Theologen und Geistlichen seit jeher nachhaltige
Aufmerksamkeit geschenkt worden ist. Ihre Wichtigkeit für praktische
kirchliche x\rbeit und wissenschaftliche Weiterbildung der
Geistlichen ist ohne weiteres einleuchtend. Schon in der Verfassung
der christkatholischen Kirche der Schweiz wird unter den Verrichtungen

des Bischofs gegenüber der Geistlichkeit folgende genannt :

« Die Sorge für fortgesetzte wissenschaftliche Weiterbildung der
Geistlichen durch Veranstaltungen von Besprechungen, Festsetzung
von zu bearbeitenden schriftlichen Aufgaben u. dgl. » Die Konferenzen
haben denn auch am kirchlichen Leben wacker mitgearbeitet. Es
ist nur zu wünschen, dieser Arbeitsgeist möge auch auf die
vorgesehenen internationalen Zusammenkünfte, deren Arbeitsgebiet zum
Teil ein anderes sein wird, übergehen. Die Geschichte der
Pastoralkonferenzen ist mit den wechselvollen Schicksalen der Kirche und
der einzelnen Gemeinden aufs engste verbunden, so dass es einige
Zeit ging, bis die Konferenzen in einen geordneten, regelmässigen
Gang kamen. Der gegenwärtige Schriftführer der schweizerischen
Pastoralkonferenz hat uns eine kurze Skizze über die Konferenzen
in der christkatholischen Kirche der Schweiz zu Verfügung gestellt,
die wir gerne zum Abdruck bringen.



— 95 —

Pfarrer Herzog schreibt uns:
«Am 22. Oktober 1877 beschlossen 15 auf Veranlassung von

Pfarrer Schröter in Rheinfelden versammelte christkatholische Geistliche:

1. Die christkatholischen Geistlichen der deutschen Schweiz
bilden eine «Generalkonferenz». Dieselbe tritt jedes Jahr wenigstens
einmal zusammen. 2. Die Geistlichen der einzelnen Kantone bilden
unter sich besondere « Kantonalkonferenzen >. 3. Zweck dieser
Konferenzen ist die Förderung der christkatholischen Sache. Schon
vorher hatten sich die Geistlichen französischer Sprache der Kantone

Genf und Bern zusammengefunden. Die Getifer Konferenz
versammelte sich regelmässig jedes Vierteljahr, oft unter
Anwesenheit von Bischof Herzog. Ausser wissenschaftlichen Fragen
wurden die kantonalen Angelegenheiten besprochen. Ferner schuf
sie ein Gebet- und Gesangbuch, einen Katechismus und betrieb das
Erscheinen eines christkatholischen Organes französischer Sprache.
— Nur kurzen Bestand hatte die französische Konferenz des Berner
Jura. Sie verschwand, als die jurassischen Gemeinden wieder mit
römischen Geistlichen besetzt wurden. An ihre Stelle trat 1886
unter Leitung von Pfarrer Troxler die bernisch-neuenburgische
Konferenz. Auch sie trug mehr wissenschaftlichen Charakter, besprach
aber auch mit Eifer die kirchlichen Tagesfragen. Der Synode von
1890 legte sie die wichtige Angelegenheit der Gemeindevereine
vor. Nach dem Tode von Pfarrei* Troxler kam sie seltener mehr
zusammen, zum letztenmal 1899, wo sie ein « Reglement der
christkatholischen Kommission des Kantons Bern » entwarf. Neben dieser
vom Staate anerkannten Kommission ist sie seit 1910 wieder zu
neuem Leben erwacht. — Am fünften Jahrestag der Absetzung
von Bischof Lachat (29. Januar 1878) wurde die Konferenz des
Kantons Solothurn gegründet. Seit mehreren Jahren arbeitet sie
sehr eifrig als « Niederämter Kränzchen » und hat 1899 das
christkatholische «Gebetbüchlein für Kinder» herausgegeben, 1912 die
« Biblische Geschichte » fertig erstellt. Gegenwärtig bearbeitet sie
die zweite Auflage der «Geleitworte ». — Fast gleichzeitig mit der
Solothurner entstand die Aargauer Konferenz (18. Februar 1878)•.
Sie hat die regelmässigste Entwicklung aufzuweisen, wozu vor allem
die stets gleichbleibende Zahl ihrer Mitglieder wesentlich
beitrug, sodann aber auch ihre Eingliederung in die staatliche
Organisation der christkatholischen Kirche. Ihre Statuten werden von
der kantonalen Synode aufgestellt und von der Regierung genehmigt.

Sie besitzt eine ansehnliche Bibliothek, regte die Pursorge
für Placierung im Welschland an und gab 1897 e*n Gebetbüchlein
für Kinder heraus. — Bescheidener wirkt die 1894 zum erstenmal
zusammengetretene Basler Konferenz. Nach zweimaligem Unterbruch

hat sie sich auf Anregung von Pfarrer em. Gschwind neu



— 96 —

konstituiert und 1912 die von Pfarrer Küry verfassten «Bilder aus
der Kirchengeschichte » durchberaten.

Die Generalkonferenz behandelte in den ersten Jahren vor
allem jene Fragen, die rasch geordnet werden mussten, wie Liturgie,
Religionsunterricht, Katechismus, Gebetbuch. Nach 1882 scheint
sie einige Jahre nicht mehr bestanden zu haben, bis sie 1888 auf
Veranlassung der bernisch-neuenburgischen Konferenz wieder
zusammentrat, von nun an am Vorabend der Synode. Allein erst
nach der zweiten Reorganisation 1893 bekam sie dauernden
Bestand und ein besseres Ansehen, indem die Synode von 1894 sie
als Organ zur Vorberatung und Begutachtung in theologischen
Fragen und in Angelegenheiten, welche die Seelsorge oder die
Stellung und Tätigkeit der Geistlichen betreffen, anerkannte. Noch
1893 regte Pfarrer Hassler die Gründung einer Alters-, Witwen-
und Waisenkasse an. Er hatte mehr Glück damit als der
nachmalige erste Präsident derselben, Pfarrer Dr. Fischer, der schon
früher vergeblich auf die Wünschbarkeit und Notwendigkeit einer
solchen hingewiesen hatte. Für 1898 wurden die ersten Beiträge
an die « Hülfskasse der christkatholischen Geistlichen », wie sie

nun genannt wird, eingezahlt. Heute hat ihr Vermögen Fr. 50,000
überschritten. Seit Jahren werden Pensionen ausbezahlt. Lange
und eingehend beschäftigten die Generalkonferenz die « Vorschläge
betreffend die Stellung des christkatholischen Bischofs und das

Verhältnis der Kirchenpflegen zu den Geistlichen », sowie die
Erstellung der «Geleitworte». Dazu kamen kleinere Geschäfte und
in den letzten Jahren mehr wissenschaftliche Fragen, die oft von
Professoren der katholisch-theologischen Fakultät in Bern behandelt
wurden, so dass es der Konferenz nie an einer Fülle von geistigen
Anregungen fehlte. Erwähnt seien nur die Vorträge von Professor
Dr. Kunz über « Leichenreden », von Professor Dr. Thürlings über
«Religiöse und kirchenpolitische Fragen der Zeit >, von Bischof Dr.
Herzog über « Mensa und Confessio nach Professor Dr. Wieland
und die christkatholische Messliturgie » (s. Internat, kirchliche
Zeitschrift 1911, Nr. 3).

Am 6. Mai 1912 sprach an der 20. Generalversammlung (seit
der Reorganisation) Vikar Arnold Gilg aus Bern über das Thema :

« Der absolute und der historische Charakter des Christentums ».

Der Referent unterzog neuere Werke von Troeltsch, Bousset,
Herrmann und Kahler einer eingehenden kritischen Würdigung. Er
fasst das Ergebnis zusammen : Historische Forschung kann uns
nicht veranlassen, die Absolutheit des in der Geschichte
hervorgetretenen Christentums im Sinne seiner Unüberbietbarkeit
aufzugeben, anderseits aber beweist uns unsere religiöse Erfahrung, wie
der übergeschichtlich wirksame Christus für den geschichtlichen



— 97 —

zeugt und uns demgemäss an dem Bekenntnis festhalten heisst :

«Christus derselbe gestern und heute und in Ewigkeit». ¦—¦ In
grössern Gemeinden, besonders in Städten, die auch territorial weit
zerstreut sind, hat sich die Organisation einer besondern Gemeindepflege

nötig gezeigt. Wie sie einzurichten sei und welche Arbeit
ihr obliege, darüber referierte Pfarrer E. Meier. Der Gegenstand
sollte auch an der Synode behandelt und den Gemeinden
praktische Anleitung gegeben werden. — Ferner wurde von Pfarrer
Herzog die Errichtung einer christkatholischen Zentralbibliothek
(Sammelstelle für christkatholische Schriften) angeregt. Diese

Anregung ist seither durch die Synode von 1913 zum Beschluss
erhoben worden. — Endlich wurde die Bearbeitung der zweiten Auflage

der Geleitworte dem Niederämter Kränzchen übertragen.
Die 21. Generalversammlung vom 2. Juni 1913 war vor allem

der « Erstellung eines christkatholischen Gebet- und Erbauungsbuches

für privaten und häuslichen Gebrauch » gewidmet. Herr
Bischof Dr. Herzog konnte den Entwurf fast vollständig vorlegen.
Das Buch umfasst fünf Abschnitte : Tägliche Gebete, Messandacht,
Beichtandacht, Betrachtungen, Private Gebete. Das Buch ist auf
Weihnachten 1913 erschienen. Die Messandacht soll denen, welche
den Gottesdienst nicht besuchen können, im engen Anschluss an die
Liturgie, aber besser als diese, Erbauung verschaffen. Die Betrachtungen

schliessen bis Pfingsten an die Festzeiten an, von da an werden
die Gebote, das Vaterunser und die Sakramente zugrunde gelegt.
Beispiele, die vorgelesen wurden, zeigten die meisterhafte Behandlung

gerade der schwierigsten Gegenstände. Der Entwurf wurde
denn auch mit grosser Freude begrüsst und zur Drucklegung
empfohlen. — Ein ebenso wichtiges wie praktisches Thema
behandelte Vikar Gilg aus Bern : « Über die Einführung in die Lektüre

und das Verständnis der Bibel». Er regte Bibelbesprechungen
für Laien an, da es sowohl an der richtigen Lektüre wie auch am
Verständnis der Bibel fehle, und sich an mehreren Orten das
Bedürfnis zeige, die hl. Schrift besser kennen zu lernen. Wohl sei
der Gottesdienst in erster Linie dafür da, aber bei den Besprechungen
werde auch den anwesenden Laien Gelegenheit zur Meinungsäusserung

geboten, was eben in der Kirche nicht möglich sei. Der
Referent möchte sogar auf jede rituelle Handlung bei dieser Gelegenheit

verzichten. Die Diskussion förderte manchen guten Gedanken
zutage. Lebhaft begrüsst wurde, dass, wie es in Bern geschah,
gebildete Laien mit dem Ersuchen um Förderung in der
Bibelkenntnis den Pfarrer aufsuchten. Das Bedürfnis ist demnach
vorhanden, und wenn auch nur wenige dasselbe äussern, soll man
ihm bei diesen wenigen entgegenkommen. Über < Döllinger als
Politiker » sprach Pfarrer Heim in St. Gallen. Der Vortrag er-

Internat. kirchl. Zeitschrift, Heft 1, 1911. 7



— 98 —

schien in Heft III 1913 der « Internat. Kirchlichen Zeitschrift». —
Der Vorstand der Generalkonferenz wurde bestätigt, ihm gehören
an Pfarrer Dr. Fischer in Aarau, als Präsident (seit 1898), Schnyder
in Luzern, als Kassier, Herzog in Laufen, als Aktuar, Meier in
Ölten und Richterich in Schönenwerd.

Adolf KÜRY.


	Kirchliche Chronik

