Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 4 (1914)
Heft: 1
Rubrik: Kirchliche Chronik

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 31.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

KIRCHLICHE CHRONIK.

Die Generalsynode der protestantisch-bischéflichen Kirche
Amerikas, — Im Oktober wurde in New York die dreijahrige
Generalsynode abgehalten. Fiir sie wahlte jede Diozese vier Geistliche
und vier weltliche Abgeordnete. Es gibt gegenwairtig go Didzesen,
dann kommen 9 Missionsbezirke, die je einen Geistlichen und Laien
abordnen. Die Bischofe, deren es iiber 100 gibt, bilden das Ober-
haus. Die beiden Hiuser tagten zu gleicher Zeit. Uber diese Tagung
geht uns folgender Bericht zu: ¢Es war zu befiirchten, dass es
auf der diesjahrigen Generalkonvention zu scharfen Auseinander-
setzungen zwischen den Mitgliedern, die an der bisherigen Bezeich-
nung der Kirche festhalten wollen, und denen, die die Bezeichnung
« amerikanisch-katholische Kirche » vorziehen, kommen werde. Die
Befirchtung bestitigte sich nicht. Wie der « Churchman» schon
in der Nummer vom 18. Oktober melden konnte, war noch auf
keiner Konvention das Bestreben, die Eintracht zu erhalten und zu
befestigen und alles zu tun, was zur Wohlfahrt der Kirche dienlich
sein kann, allgemeiner und lebendiger.

Die Synode wurde am 8. Oktober mit einem feierlichen Gottes-
dienst eroffnet. Bischof Lawrence von Massachusetts, der beab-
sichtigt hatte, am Kolner Altkatholikenkongress teilzunehmen, hielt
die Predigt. Er sprach iiber den Text: « Der Sieg, der die Welt
besiegt, ist unser Glaube» (1. Joh. 3, 4). Tausende fillten die
riesigen Hallen unter der Kuppel der noch unvollendeten St. Jo-
hanneskathedrale, als die Bischofe — 106 an der Zahl — in feier-
licher Prozession in den Tempel einzogen. Der prisidierende
Bischof Tuttle von Missouri zelebrierte das Hochamt. Nach dem
Gottesdienst konstituierte sich das Haus der Abgeordneten in der
neben der Kathedrale erstellten prachtvollen Synodalhalle, die der
bischoflichen Kirche von ihren zwei vor einiger Zeit verstorbenen
Mitgliedern Pierpont Morgan und Bayard Cutting geschenkt worden
ist. Es waren 258 Delegierte anwesend. Die ungeheuren Entfer-
nungen und die grossen Kosten eines mehrwochentlichen Aufent-
haltes in New York lassen es begreiflich erscheinen, dass nicht aus



— M —

allen Diozesen je acht Delegierte erschienen sind, sondern von den
Gewihlten nur etwa die Hilfte an der Konvention teilgenommen
hat. Zum Prasidenten des Hauses der Abgeordneten wurde fast
einstimmig Dr. Mann von Massachusetts gewdhlt. Eines der ersten
Geschafte, die das Haus der Delegierten erledigte, war eine feier-
liche Danksagung an die Familien der beiden verstorbenen Wohl-
titer Pierpont Morgan und Bayard Cutting fiir die Erbauung der
Synodalhalle.

Von den eigentlichen Traktanden konnen hier nur wenige
namhaft gemacht werden. Es gibt wohl keine Kirche, die so sorg-
filtig darauf bedacht ist, keine Beschliisse zu fassen, die eine Spal-
tung verursachen oder nur da und dort als eine Vergewaltigung
empfunden werden konnten. Abgesehen davon, dass die Antrage
zunichst van vorberatenden Kommissionen angenommen sein miissen,
wird im Haus der Abgeordneten nicht einfach mit Stimmenmehrheit
entschieden, sondern es werden die Stimmen der vertretenen Dio-
zesen gezihlt, und zwar sind diese Stimmen nur dann giltig, wenn
die geistlichen und die weltlichen Abgeordneten der betreffenden
Didzese im gleichen Sinne votieren. Ist auf solche Weise ein Be-
schluss des Hauses zustande gekommen, so geht dieser an das
Haus der Bischofe und hat erst dann Gesetzeskraft, wenn auch die
Mehrheit der Bischofe dem Beschlusse beistimmt. So behandelte
das Haus der Abgeordneten schon am 9. Oktober den Antrag,
die Wiirde des prisidierenden Bischofs zu einem Amte zu machen,
dessen Inhaber von der Generalkonvention zu wihlen sei und sich
ausschliesslich den mit diesem Amt verbundenen Aufgaben zu
widmen habe. Die Aufgaben sind nicht gering. Der prisidierende
Bischof ist nicht bloss der Vorsitzende des Hauses der Bischofe,
sondern der eigentliche Repriasentant der Gesamtkirche und hat in
dieser Eigenschaft, fiir die Zeit von einer Konvention zur andern,
gegeniber den Didzesen und den Missionsgebieten weitgehende
Befugnisse und Verpflichtungen. Verfassungsgemass wird aber
bisher der prasidierende Bischof nicht gewihlt, sondern diese
Wiirde geht einfach jeweilen auf den dienstiltesten Bischof iiber.
Da nun der Episkopat bereits 115 Mitglieder zahlt, von denen
viele seit Jahrzehnten im Amte sind, ist der erste Wiirdentrdger
immer ein Greis, der zudem oft einer grossen Dibzese vorsteht,
also physisch gar nicht imstande ist, allen Verpflichtungen nach-
zukommen. Um den gegenwirtigen prasidierenden Bischof einiger-
massen zu entlasten, war die Ditzese Missouri gendétigt, einen Ko-
adjutor zu wihlen, was fiir sie eine neue grosse Ausgabe bedingte.
Der Antrag schien also sehr wohl begrindet zu sein, stiess aber
doch schon im Haus der Abgeordneten auf ernsten Widerspruch.
Insbesondere machte der vielen Altkatholiken persénlich bekannte



s HE e

Dr. Rogers aus der Diozese Fond du Lac (Wisc.) geltend, dass die
Kirche nicht die Stelle eines Bischofs schaffen konne, der keine
Diozese habe. Der Antrag wurde aber gleichwohl mit grosser
Mehrheit angenommen, jedoch vom Hause der Bischofe abgelehnt.
Diese fanden, es sei zuerst nétig, genau festzustellen, welche Kom-
petenzen dem prasidierenden Bischof zukommen sollen, fiir wie
lange er zu wahlen sei usw. So wurde der Antrag auf die nidchste
Generalkonvention zuriickgelegt.

Zu vielen Verhandlungen gaben die Missionsbezirke Anlass.
Es wurde festgestellt, dass im Lauf von drei Jahren iiber 30 Mil-
lionen Franken fiir Missionszwecke eingenommen worden sind. Im
Jahre 1912 besoldete die Missionskasse ganz oder teilweise 23 in-
landische, ¢ auslindische Missionsbischofe, 1377 inlindische und
232 auslindische Missionspriester. Dazu kommen in den ausldn-
dischen Missionsbezirken noch 1001 Eingeborne, die als Laien
im Dienste der Kirche standen. DBei diesen Verhandlungen wurde
auch die Anregung gemacht, dass die bischofliche Jurisdiktion der
amerikanischen Kirche iiber Zentralamerika, die heute noch von
der Kirche Englands beansprucht wird, auf die amerikanische
Kirche iibergehen sollte. Man hofft, dass das in einigen Jahren
geschehen werde. Uber die verschiedenen Missionsgebiete wurden
in vielen Sitzungen und in Massenversammlungen interessante Mit-
teilungen gemacht. Besonders bliihend scheint die japanische Mission
zu sein. In Tokio unterhdlt die bischofliche Kirche eine Madchen-
schule, die die grosste im ganzen Kaiserreiche ist. Ebenso besitzt
sie dort im St. Paulskollegium eine hohere Lehranstalt, die 700
Studenten zdhlt. Natirlich sind diese Zoglinge nicht ausschliesslich
Angehorige der bischoflichen Kirche. Auch das von der Kirche
unterhaltene St. Lukasspital in Tokio hat internationalen Charakter,
dieses soll nun vergrossert werden. Ein Japaner anerbot dem Di-
rektor zu diesem Zweck 50,000 Yen (iiber 250,000 Franken).
<« Aber bedenken Sie,» antwortete der Direktor, «unser Spital ist
eine christliche Anstalt.» ¢ Gerade deswegen machen wir das An-
erbieten », soll die Antwort gewesen sein. In Japan herrscht nun
die vollste Religionsfreiheit. Auch in Chzna hat die bischofliche
Kirche drei organisierte Didzesen. — In Afrzka ist, wie Bischof
Ferguson zutreffend erklirte, die kleine Republik Liberia der einzige
Fleck der Erde, den die Weissen den Schwarzen gelassen haben;
wihrend sie friher aus Afrika die Leute geholt, lassen sie heute
die Leute dort, aber nehmen ihnen das Land. Liberia verdankt
seine Selbstindigkeit den Vereinigten Staaten; als Landeskirche
kann die Didzese der bischoflichen Kirche angesehen werden.
Bischof Ferguson konnte von einer erfreulichen Entwicklung seiner
Mission reden. — Die Frage, ob den Negergemeinden in Afrika und



79 —

in den Siidstaaten nicht auch schwarze Bischofe zu geben seien,
wurde noch nicht entschieden. — Bischof Dr. Brent, der am Alt-
katholiken-Kongress in Olten teilgenommen hat, erstattete Bericht
iiber seine Diozese auf den Phileppinen. Es hatte sich zundchst
bloss darum gehandelt, den vielen Amerikanern, die infolge der
Annexion nach den fernen Inseln gekommen waren, kirchliche
Dienste zu leisten. Allein es ist selbstverstindlich, dass sich nach
und nach viele Philippinos von der bischoflichen Kirche angezogen
fiihlten. Von den Insulanern war der Stamm der Igorots bis zur
ametikanischen Herrschaft heidnisch. Unter ihnen wurde eine er-
folgreiche Mission entfaltet. Die amerikanische Konkurrenz hat auch
auf die romische Geistlichkeit einen sehr vorteilhaften Einfluss aus-
geiibt, so dass sich da und dort die offentliche Moral merklich
gehoben hat. Von der Gemeinschaft, der Gregorio Aglipay vorsteht,
scheint Bischof Brent nicht gesprochen zu haben. -— Auch fiir
Brasilien ist seit Jahren schon ein Bischof ernannt. Als diese
Mission zur Sprache kam, Ausserte der Bischof von Wyoming Be-
denken gegen die kirchliche Organisierung in Landern, in denen
es bereits eine organisierte katholische Kirche gibt. Darauf ant-
wortete Dr. W. C. Brown: «DBrasilien ist nur dem Namen nach
romisch-katholisch. Unwissenheit, Aberglaube, Irrtum herrschen
iiberall auf dem vernachlassigten Kontinent. Wire die romische
Kirche in Brasilien auch nur annihernd das, was sie in England
und Amerika ist, so wirde ich keinen Tag linger dort bleiben.
Wir haben keinen theologischen Streit und iiben keine Proselyten.
macherei. Die Brasilianer sind im allgemeinen der Kirche gegen-
iiber vollig indifferent. » — Dass sich die bischofliche Kirche auch
der zndianischen Stimme im eigenen Lande annimmt, ist selbst-
verstandlich. Unter den geistlichen Delegierten, die nach New York
gekommen waren, befanden sich auch zwei Rothaute, deren Bilder
der ¢« Churchman » bringt. Mit diesen Notizen, die zu vermehren
wiren, wollen wir nur zeigen, dass die bischofliche Kirche eine
ausserordentlich ausgedehnte Missionstitigkeit entfaltet.

Wie d&dusserst sorgfdltig die Kirche auf die Bewahrung der
innern Einheit bedacht ist, zeigen die Verhandlungen iber die An-
trage, die sich auf eine Revision des offiziellen Gebetbuches be-
zogen. Die beiden grossen kirchlichen Organe « Living Church »
und ¢ Churchman » hatten vor dem Zusammentritt der General Con-
vention eine Reihe von Artikeln gebracht, aus denen der Leser
entnehmen musste, es werde auf der Synode der Antrag gestellt
werden, die Bezeichnung « protestantisch-bischofliche Kirches zu
andern. Haitte nur das Haus der Bischofe zu- entscheiden gehabt,
so wiirde der Antrag nicht bloss gestellt, sondern ohne Zweifel
auch angenommen worden sein. Das wire eine prinzipiell nicht



— 80 —

unwichtige Anderung des Titels des offiziellen Gebetbuches gewesen.
Einer solchen Anderung war das Haus der Delegierten weniger
glinstig. So wurde der Antrag gar nicht behandelt. Im Zusammen-
hang damit stand der Antrag, Anderungen des Gebetbuches soliten
nur mit einer Zweidrittels-Mehrheit beschlossen werden kénnen.
Aber auch dariiber wurde keine Einigung erzielt. Es besteht je-
doch bereits eine Kommission, die eine Revision und Bereicherung
des Gebetbuches vorzuberaten hat. Ihr wurden alle diesbeziiglichen
Anregungen zugewiesen.

Von beiden Hiusern wurde der Antrag angenommen, die
Kirche in acht Provinzen einzuteilen, die kiinftig ihre besondern
Provinzialsynoden haben und die innern Angelegenheiten der be-
treffenden Didzesen regeln werden. Eine andere wichtige Neuord-
nung bezog sich auf die Pensionskasse fiir den Klerus. Es wurde
der Generalkonvention ein sorgfiltig ausgearbeitetes Reglement
vorgelegt und von beiden Hidusern genehmigt. Um aber das Re-
glement in Kraft zu setzen, ist ein Fonds von 3,500,000 Dollar
(17 '/2 Millionen Franken) aufzubringen. Die Konvention nahm auch
Stellung zu wichtigen Fragen von allgemeinem Interesse. So besteht,
wie es scheint, bereits eine Kommission, die fiir den Mai 1915
einen internationalen Kongress vorbereitet, zu dem Zweck, die von
der Verschiedenheit der staatlichen Ehegesetzgebungen herriithrenden
Ubelstinde zu bekimpfen. Die Kirche will sich an diesen Be-
sprechungen beteiligen. Ebenso wurde beschlossen, gewisse soziale
Bestrebungen zu unterstiitzen, mit denen man sich gegenwartig in
den Vereinigten Staaten beschiftigt. Zu diesen gehoren: Einschran-
kung der Kinderarbeit, Sicherung eines Ruhetages in der Woche
fiir alle Arbeiter, ein freier halber Tag in der Woche fiir jeden
Angestellten, Forderung der Gerechtigkeit in der gesellschaftlichen
Ordnung.

Durch die neuen pipstlichen Erlasse iiber die -gemischten
Ehen und die auch in den Vereinigten Staaten allzuhdufig vor-
kommenden Ehescheidungen sah sich die Kommission veranlasst,
auch die kirchliche Ehegesetzgebung zum Gegenstand ihrer Ver-
handlungen zu machen. Doch wurde in dieser Hinsicht kein end-
giiltiger Beschluss gefasst, sondern die ganze Angelegenheit an
eine Kommission gewiesen, die auf der nichsten Konvention zu
referieren hat.

Verschiedene andere Kommissionen, die schon vor drei Jahren
mit wichtigen Angelegenheiten betraut worden sind, wurden be-
statigt und ergidnzt. Das gilt insbesondere von derjenigen, die die
«Weltkonferenz in Sachen des Glaubens und der Kirchenverfassung »
(World Conference on Faith and Order) vorzubereiten hat. Be-
kanntlich sind die Bischofe der Utrechter Union auf dem letzten



81 —

Altkatholiken-Kongress zu Koéln von der genannten Kommission
durch eine besondere Delegation um ihren Anschluss an die be-
ziiglichen Bestrebungen ersucht worden. Die altkatholische Bischofs-
konferenz hat in zustimmendem Sinne geantwortet.

Die Okumenische Geistesrichtung, von der die bischofliche
Kirche Amerikas beseelt ist, kam in den Verhandlungen der Kon-
vention auch sonst bei jeder Gelegenheit zur Geltung. So wurde
von der Abordnung aus Florida die Anregung gemacht, das filzogue
aus dem nicdnischen Symbolum wegzulassen und damit ein altes
Hindernis der gegenwartigen Anndherung zwischen morgen- und
abendlandischer Kirche zu beseitigen. Die Anregung wird ohne
Zweifel bei der Revision des offiziellen Gebetbuches wieder zur
Sprache kommen. — Der in New York residierende russisch-ortho-
doxe Erzbischof Platon war offiziell eingeladen worden, als Ehrengast
an den Sitzungen der Konvention teilzunehmen. Dieser dankte fiir
die Einladung, bat aber, mit Riicksicht auf seine Kranklichkeit sein
Nichterscheinen entschuldigen zu wollen. Er sandte jedoch seinen
Dekan mit dem Auftrag, dem Hause der Bischofe auch personlich
die Griisse und Segenswiinsche der russischen Kirche zu iiber-
mitteln. Das Haus antwortete, es wiirde sich gliicklich schatzen,
wenn es dem Erzbischof moglich wire, wiahrend der Session einmal
an einer Sitzung teilzunehmen. Das ist nicht geschehen: allein es
ist erfreulich, dass der Erzbischof in seiner schriftlichen Antwort
der bischoflichen Kirche Gottes Beistand wiinschte zu den Arbeiten,
die kirchliche Einheit unter den Christglaubigen zu fordern. — In
einer der letzten Sitzungen sandte das Haus auch einen telegra-
phischen Gruss an den Kardinal O’Connel, unter dessen Vorsitz
in Boston der romisch-katholische Missionskongress versammelt war,
und wiinschte diesem den Beistand des hl. Geistes zu seinen Be-
mihungen, das Evangelium Jesu Christi zu verbreiten. Der Kardinal
antwortete: «Ich bin von der freundlichen Botschaft der General-
konvention tief geriihrt und erlaube mir, meinem herzlichen Wunsch
fir eine baldige Einigung der ganzen Kirche Gottes unter der all-
gemeinen Herrschaft unseres Herrn Jesus Christus Ausdruck zu
geben.» Von dem «sichtbaren Haupte » sagte Seine Eminenz keine
Silbe. Sollte das aus dem ¢ Amerikanismus» zu erkldren sein?
Wir miissen uns auf diese Einzelheiten beschrinken. Sie geniigen,
wie wir glauben, um dem Leser einen schwachen Begriff zu geben
von der Bedeutung der bischoflichen Kirche Amerikas und von
dem Geiste, von dem sie beseelt ist. Die letzten Sitzungen wurden
am 235. Oktober gehalten. Die kirchlichen Organe geben in ihrem

- Riickblick der dankbaren Freude iiber den gesegneten Verlauf der
Konvention Ausdruck.

Internat. kirchl. Zeitschrift, Heft 1, 1914, 6



82

Slavische und orientalische Nationen in den Vereinigten
Staaten. — Das Konzil von New England der protestantisch-
bischoflichen Kirche in den Vereinigten Staaten hatte eine Kom-
mission eingesetzt, die die kirchlichen Verhiltnisse der in Amerika
eingewanderten Angehdrigen der anatolisch-orthodoxen Kirchen
und der Slaven, die der romischen Kirche angehdren, untersuchen
sollte. Die Kommission legte das Resultat ihrer Studien in einen
Bericht nieder, ,, The people of the eastern orthodox Churches,
the separated Churches of the east, and other Slavs. Springfield,
Mass., 1913.” Die Einwanderung aus dem Osten Europas nach
Amerika war in den letzten Jahren ausserordentlich stark, so dass
die Frage einer Interkommunion mit diesen Christen des Ostens
in der amerikanischen protestantisch-bischoflichen Kirche akut ge-
worden ist. Natiirlich stehen der praktischen Durchfithrung grosse
Schwierigkeiten entgegen, allein es lasst sich nicht bezweifeln, dass
praktische Bediirfnisse den Unionsgedanken mehr fordern, als wenn
er bloss theoretisch von Theologen behandelt wird, besonders wenn
den Volkern des Ostens mit so grossem Verstandnis entgegenge-
kommen wird, wie dies von seiten der protestantisch-bischoflichen
Kirche geschieht. Weil sie grundsitzlich jede Proselytenmacherei
verwirft und die Christen des Ostens als Glieder einer gleichwertigen
Kirche anerkennt, begegnen ihr diese auch mit grosserer Unbe-
fangenheit als irgend einer andern kirchlichen Gemeinschaft. Sie
gibt sich denn auch alle Miihe, die neuen Volker und ihre kirch-
lichen Einrichtungen weiten Kreisen bekannt zu machen. Das ist
die ganze Aufgabe des Berichtes. Wir entnehmen ihm folgendes.
Bedeutend ist die Einwanderung der Griechen. Sie nahm ihren
Anfang im Jahre 1891 und stieg in den letzten Jahren auf die
durchschnittliche jahrliche Zahl von 30,000 Einwanderern. Gegen-
wirtig leben ca. 250,000 Griechen in den Vereinigten Staaten, die
meist aus Epirus und Mazedonien gekommen sind. 44,800 haben
sich in New England und 54,900 in New York und Maryland nieder-
gelassen. Sie werden als gut gebildet, nlichtern und als die intelli-
gentesten unter den Einwanderern geschildert. Sie sind gut orga-
nisiert. Die Zahl der Kirchen betrug im Jahre 1912 70, Schulen
und gemeinniitzige Anstalten aller Art haben sie ins Leben gerufen,
Der Klerus ist zur Halfte verheiratet, zur Halfte gehort er dem
Monchsstand an. Er steht unter der Jurisdiktion der hl. Synode in
Athen. Fiihlbar macht sich der Mangel eines Bischofs. Fiir die
dringendsten Kasualfille sind genug Geistliche da, zu einer ge-
regelten Seelsorge reicht aber ihre Zahl nicht aus. Die Griechen
pflegen eifrig das kirchliche Leben und stehen mit der protestan-
tisch-bischoflichen Kirche in durchaus freundschaftlichem Verhiltnis.
Starke Kolonien haben die Syrer in den Vereinigten Staaten. Die



Haupteinwanderung datiert aus den Jahren 189g—1907%, in welcher
Zeit tiiber 40,000 Angehoérige dieses Volkes nach Amerika gekommen
sind. Ein Teil der 80,000 Einwanderer, ihre Sprache ist arabisch,
gehort dem orthodoxen Bekenntnis an, ein anderer den Maroniten
und Unierten, verschwindende Minderheiten sind teils mohammeda-
nisch, teils protestantisch. Die orthodoxen Syrer haben einen
eigenen Bischof in Brooklyn unter der Jurisdiktion des Patriarchen
von Antiochien und in enger Verbindung mit dem russischen Erz-
bischof von New York. Das Verhiltnis der Orthodoxen zu der
bischoflichen Kirche war eine Zeitlang ein iiberaus gutes, indem sie
mit ihr in Abendmahlsgemeinschaft standen. In letzter Zeit ist das
infolge der Haltung des Bischofs Raphael von Brooklyn anders
geworden. Die Maroniten und Unierten haben eigene Geistliche,
stehen aber unter lateinischen Bischofen. Dass die Beziehungen der
Orthodoxen zu den Anglikanern nicht mehr die alten sind, ist zu
bedauern, besonders weil von dieser Seite jede Proselytenmacherei
verpont ist und im Orient selbst das Verhiltnis ein friedliches ge-
worden ist. Im <« Churchman» vom 23. August wird das durch
eine Mitteilung des anglikanischen Bischofs Blyth von Jerusalem
bestitigt. Der Bischof ist der Proselytenmacherei entgegengetreten
und hat die morgenlandischen Kirchen namentlich dadurch verschnt,
dass er sich gegen eine neue Firmung der Angehdrigen der morgen-
landischen Kirche, die den anglikanischen Gottesdienst besuchen,
aussprach. Das stimmt genau mit der Weisung iiberein, die die
Lambethkonferenz 1891 gegeben hat, die aber jahrelang von den
Vertretern der (anglikanischen) Missionsgesellschaft in Paldstina
ausser acht gelassen worden ist. Der griechische Patriarch hat nun
anerkannt, dass die Orthodoxen, die in der anglikanischen Kirche
kommunizieren, damit nicht notwendig aus der Kirche, in der sie
getauft worden sind, ausscheiden. Die englische Missionsgesell-
schaft scheint leider in Paldstina ihre Proselyten hauptsidchlich unter
den Orthodoxen gesucht zu haben. Thre Erfolge unter den Mo-
hammedanern sind gering. Bischof Blyth weiss, abgesehen von einer
Missionsstation, nur von 20 Bekehrungen unter den Mohammeda-
nern in den letzten 20 Jahren.

Ausfiihrliche Angaben enthilt der Bericht uber die slavischen
Volker. Die Tschechen sind die ersten Slaven, die nach Amerika
gekommen sind. Ihre Zahl betragt heute rund eine halbe Million.
Die grosse Mehrheit ist von Haus aus rémisch-katholisch. Doch scheint
die Zahl der Konfessionslosen ganz bedeutend zu sein. -200,000
seien bloss dem Namen nach romisch-katholisch, tatsidchlich seien
sie Katholiken, die die ererbte Tradition einer unabhingigen Na-
tionalkirche darstellen. Sie wie die Freidenker zu gewinnen, sei
eines der wichtigsten Probleme des Christentums in Amerika. Die



— 84 —

Tschechen besuchen die Messe in deutschen Gemeinden aus gegen-
seitigem Antagonismus nicht und wollen auch mit den Polen und
Irlandern nicht gemeinsame Sache machen. Nach der kirchlichen
Volkszahlung des Jahres 1906 gab es 175 romisch-katholische
tschechische Gemeinden mit 175,000 Mitgliedern, 27 presbyterische
mit 2500, 10 kongregationalistische mit 550, 9 methodistische mit
300, 2 deutschreformierte mit 115 und 3 Baptisten-Gemeinden mit
230 Mitgliedern. Ausserdem bestehen noch 13 Gemeinden der
Mahrischen Briidder mit 3000 Anhingern. Die Slovenen zdhlen un-
gefahr 400,000 Volksgenossen in den Vereinigten Staaten, allein
nach der Ziahlung des Jahres 1906 ist nur ein kleiner Teil in
eigenen Pfarreien organisiert. 78,000 Romischkatholische haben 60
und 13,000 Lutherische 63 Kirchen. Stark ist die Einwanderung
der Polen. Sie erfolgte nach der Teilung ihres Konigreiches zuerst
aus Preussen, dann hauptsdchlich aus Russland. Ausfiihrlich be-
schreibt der Bericht die Entstehung und den Umfang der polnischen
Nationalkirche. Die Zahlen gibt er ebenfalls nach der Zdahlung des
Jahres 1906 an. Danach zidhlen die romisch-katholischen Polen
490 Kirchen und 800,000 Seelen, die nationalen 23 Kirchen und
20,000 Seelen. Die Baptisten sind mit 3 Kirchen und 320, die
Lutheraner mit 3 Kirchen und 201 Mitgliedern vertieten. Genaue
Angaben iiber die polnische Nationalkirche brachte das Bonner
Altkatholische Volksblatt in Nt. 20 1913. Darnach zdhlt sie heute 26
Gemeinden, ndmlich: Im Scrantoner Kreise: 1. Scranton (polnisch),
2. Scranton (litauisch), 3. Priceburg, 4. Duryea, 5. Nanticoke,
6. Plymouth, 7. Wilkes-Barre. Diese Gemeinden sind die ersten
aus Bischof Hodurs Bewegung. Im Chicagoer Kreise: §. Chicago
Stadt (Aller Heiligen), 9. East Chicago (S. Marys), 10. (Bridgeport)
Chicago (HI. Kreuz), die drei Gemeinden sind vom sel. Bischof
Kozlowski gegriindet und zdhlen heute mit der polnisch-nationalen
Kirche vereint 15,000 Glaubige. 11. Duluth, Minnesota, 12. St. Louis,
Mo., 13. South Bend., Indiana. Im New Yorker Kreise: 14. East
New York (Brooklyn), 15. Passaic, New Jersey, 16. Bayonne, N. J,,
17. Jersey City, N. J. In Neu-England: 18. Stamford, Conn,
19. New Britain, Conn., 20. Bridgeport, Conn., 21. Chicopee, Mass.,
22. Adams, Mass.,, 23. Webster (litauisch), Mass., 24. Providence,
R. J. (litauisch). Im Washingtoner Kreise: 25. Baltimore, Md,,
26. Wilmington, Delaware. Alle Gemeinden haben eigene Seel-
sorger, mit Ausnahme der unter Nrn. 18, 23, 24 aufgezihlten.
Die Zahl der orthodoxen Ruthenen aus Russland wird auf ca.
200,000 geschitzt. Aus Osterreich wandern seit 1880 zahlreiche
Ruthenen aus, deren Zahl in den Vereinigten Staaten auf 300,000
angegeben ist. Sie sind meistens Unierte. Mit ihren romisch-
katholischen Glaubensgenossen des lateinischen Ritus geraten sie



fortwahrend in Widerspruch, weil sie an ihren nationalen Eigentiim-
lichkeiten streng festhalten, als hauptsichlich da sind Priesterehe und
slavische Liturgie. Eine grosse Zahl hat sich der orthodoxen Kirche
angeschlossen. Im Jahre 1906 wurden 60 russische Kirchen mit
20,000, QO unierte mit 93,800 gezihlt. Heute wird die Zahl der
Orthodoxen mit 127 Kirchen und 62,000 Mitgliedern angegeben.
In New York hat ein russischer Erzbischof seinen Sitz, dem ein
Bischof und ca. 150 russische, albanische, bulgarische und serbische
Priester unterstellt sind. Vergleiche Internationale kirchliche Zeit-
schrift 1913, S. 252. Das bunte Gemisch der Balkanvolker ist in
den Vereinigten Staaten ebenfalls vertreten. Die romisch-katholischen
Slovenen hatten im Jahre 1906 12 Kirchen und 23,000 Seelen,
heute dirfte die Zahl auf 40 Kirchen und 100,000 Seelen- ange-
wachsen sein, die unter der Jurisdiktion von 2 Bischofen stehen.
Seit 1906 hat auch die Zahl der Kroaten rasch zugenommen. Sie
wird heute auf 300,000 geschitzt; im Jahre 1906 gab es 26 Kirchen,
in denen Kroatisch gepredigt wurde. Die serbische Kirche —es leben
etwa 150,000 Serben in Amerika — steht unter der Jurisdiktion des
russischen Erzbischofs in New York. Seit 19o4 wird auch eine
Einwanderung von Bulgaren konstatiert. Thre Zahl betrigt heute
40,000, davon sind 20,000 in drei Gemeinden organisiert. Sie
unterhalten besonders freundschaftliche Beziehungen zur bischoflichen
Kirche. Die orthodoxen Ruminen haben in 5 Gemeinden 20,000
Glaubige organisiert.

Uber die Ungarn sind aus dem Jahre 1906 folgende Zahlen
angegeben. Das romische Bekenntnis zahlte 20 Kirchen und 26,472
Seelen, das reformierte 11 und 3253, das deutschreformierte 12
und 2243, das presbyterianische 17 und 4052. Im ganzen leben
heute ungefdhr 300,000 Ungarn in den Vereinigten Staaten. Seit
1808 begannen die Litauer einzuwandern. Sie zdhlen heute ca.
200,000 Seelen. Wie unter den Polen sind auch unter ihnen viele,
die vom Romanismus nichts mehr wissen wollen. In den letzten
Jahren haben sich einige Gemeinden der polnischen Nationalkirche
angeschlossen. Letten leben ca. 35,000 in Amerika.

Weitaus am besten scheinen die Armenier kirchlich organisiert
zu sein. Im Jahre 1889 kam der erste armenische Geistliche nach
Amerika. An der Spitze ihrer Kirche steht ein Bischof und eine
Synode der Geistlichen und eine Synode der lLaiendeputierten.
Von 5000 Seelen im Jahre 1895 sind die Armenier auf 53,000 an-
gewachsen, die 21 Gemeinden mit 8 Geistlichen haben.

Unionsbestrebungen. — Der erste Erzbischof von Utrecht in
Holland war ein Englinder. Willibrord — so hiess er — war also
der Begriinder desjenigen Bischofssitzes, dessen rechtmissiger In-



— 8% —

haber heute der altkatholische Erzbischof Gul ist. Diese Griindung
erfolgte ums Jahr 696, zur Zeit, als Pippin iiber die Franken herrschte
und auf dem romischen Bischofsstuhl Sergius sass, der Konsekrator
Willibrords. Schon vor Willibrord hatten zwei Englinder im. frie-
sischen Lande mit christlicher Mission begonnen, Egbert und Wil-
frid, Bischof von York, aber nicht nachhaltig gewirkt. Der Nach-
folger Willibrords war wieder ein Engldnder, Wynfrid, bekannt
unter dem Namen Bonifaz. Das Verhailtnis der hollaindischen Mutter-
kirche zur englischen Kirche war demnach ein enges. Als im Jahre
1008 ein Bund geschlossen wurde, der sich die Aufgabe stellte,
auf einen nahern Zusammenschluss der Anglikaner und Altkatho-
liken hinzuwirken, da nannte man ihn in Erinnerung an diesc ge-
schichtlichen Ereignisse Willibrordbund. Altkatholischerseits ist
jetzt der Bischof von Deventer Prisident, anglikanischerseits der
Bischof von Willesden. Auf die Einladung dieser Gesellschaft von
St. Willibrord hin besuchte nun Bischof Prins von Haarlem in Be-
gleitung des Pfarrers von .Gouda, W. Gol, unsere Freunde in der
anglikanischen Kirche. In England hatte man verschiedene Vor-
bereitungen getroffen, um zum erstenmal einen holldndischen Bischof
zu empfangen. Am 7. November, dem Tage des hl. Willibrord,
wurde zu ILondon in der anglikanischen Marienkirche an der
Charing Cross Road, die der altkatholischen Auslindergemeinde in
briiderlicher Weise zur Beniitzung eingerdumt ist, Gottesdienst nach
hollandischem und darauf nach anglikanischem Ritus abgehalten.
Dazu waren erschienen die anglikanischen Bischéfe Perrin von
Willesden, Bury, Powell, Bischof Prins und mehrere Geistliche. Die
Festpredigt hielt Rev. F. W. Puller, Mitglied des Ordens vom
hl. Johannes dem Evangelisten, ein bewahrter Forderer der Unions-
bestrebungen und einer der wenigen Teilnehmer der Bonner Unions-
konferenzen, die noch am Leben sind. Er ist auch bekannt ge-
worden durch die Vortrdge, die er 1912 in Russland hielt. Wir
bringen den Wortlaut der Predigt an anderer Stelle, S. 38, zum
Abdruck. Am Abend desselben Tages fand eine Versammlung des
St. Willibrordbundes statt, Den Wortlaut der Rede, die Bischof Prins
gehalten, finden die Leser auf S. 42. ILord Shaftesbury, der kriank-
lichkeitshalber nicht erscheinen konnte, begriisste die Versammlung
schriftlich. « Anglikaner und Altkatholiken », schrieb er, «haben
viel voneinander zu lernen, und wenn wir imstande sind, ein geistiges
Band der Interkommunion zu kniipfen, so wird mit einer solchen
Tat der Anfang zu einer kiinftigen Vereinigung der Christenheit
gemacht.» Rev. Puller fiihrte folgendes aus: Es wurde mir der Auf-
trag erteilt, ein kurzes Resumé der Predigt iiber die hollindische
Kirche zu geben, die ich diesen Morgen gehalten habe, Da viele
der heute abend hier Anwesenden wahrscheinlich beim Morgen-



gottesdienst nicht zugegen waren, so will ich versuchen, Thnen klar
zu machen, wie es kam, dass die Kirche Hollands vor ungefahr
200 Jahren von der Gemeinschaft mit dem romischen Stuhl sich
lossagte. Die hollindische Kirche wurde in der letzten Dekade des
7. Jahrhunderts von St. Willibrord gegriindet. Wdihrend beinahe
goo Jahren war sie die staatlich anerkannte Kirche Hollands. Als
die Reformation sich in Holland ausbreitete, wurde der Calvinismus
die vorherrschende Konfession, und die Kirche Hollands wurde in
einem gewissen Sinne eine Dissenterkorporation. Sie wurde eine
Minoritdt. Im Jahre 1592 kamen die Jesuiten ins Land und brachten
ihre laxe Kasuistik und Disziplin mit. Wahrend des 17. Jahrhun-
derts trat die hollandische Kirche der Jesuitenmoral entgegen und
hielt ihren Angehorigen den erhabenen Standpunkt einer wahrhaft
christlichen Moral vor Augen.

Als Peter Codde 1687-—1702 Erzbischof von Utrecht war,
wiiteten die Jesuiten gegen ihn, wie sie es gegen seine Vorginger
getan hatten. Zweimal verklagten sie ihn in Rom und zweimal
wurde er freigesprochen. Aber durch hinterlistige Intrigen wurde
Clemens XI. dazu gebracht, ihn von der Auslibung seiner erz-
bischoflichen Funktionen zu suspendieren. Die Dibzesanbischofe
unter dem Erzbischof ersetzte er durch das Regierungssystem apo-
stolischer Vikare. Die hollindische Kirche widersetzte sich dieser
willkiirlichen Revolution und das Kapitel von Utrecht wihlte einen
Kapitular-Generalvikar. Zuletzt wurde durch wunderbares Eingreifen
der gottlichen Vorsehung der Episkopat und die apostolische Nach-
folge durch Dominikus Varlet wiederhergestellt. Es folgte eine Zeit,
in der die apostolische Sukzession beinahe verloren ging, wahrend
der Periode, als Holland einen Teil des franzosischen Kaiserreiches
Napoleons 1. bildete. Als der Erzbischof Rhyn von Utrecht 1808
unter allen Anzeichen einer Vergiftung gestorben war, wollte Na-
- poleon nicht erlauben, dass Bischofe gewahlt und konsekriert wiirden.
Die Sukzession hing am Faden eines einzigen Lebens, an dem des
Bischofs de Jong, der einmal infolge eines Ungliicksfalles in dus-
serster Lebensgefahr schwebte. Im Jahre 1814 konsekrierte Bischof
de Jong fir Utrecht Willibrord van Os. Wihler und Erwahlter
wurden exkommuniziert, nur der Bischof von Haarlem entging
der Exkommunikation. Die Utrechter Kirche war gerettet.

Eine bemerkenswerte Rede hielt Rev. T. A. Lacey. Er schil-
derte die michtigen freiheitlichen Bewegungen des Gallikanismus
und der ihm verwandten Bestrebungen des 18. Jahrhunderts, die
erfolglos blieben, aber im 19. Jahrhundert in ihren Grundsitzen im,
Altkatholizismus wieder auflebten. Er brachte insbesondere die lang-
same, aber zihe Entwicklung der Utrechter Kirche zur Darstellung
im Gegensatz zu den hastigen, sich iiberstiirzenden Bewegungen



— 88 —

in der englischen Kirche. Vor 200 Jahren, als sich unsere
Hollinder gerade im grossten Kampf befanden, bestand ein reger
Briefverkehr zwischen Erzbischof Wakeford und den Doktoren der
Sorbonne und — im Hintergrund — mit dem Bischof von Paris,
Man wollte eine Vereinigung mit der franzosischen Kirche zustande-
bringen. In der ganzen Korrespondenz findet man aber nichts, das
darauf schliessen lasst, man habe in England die damaligen Vor-
gange in Holland verfolgt. Rev. Lacey nennt dies das Verpassen
einer Gelegenheit, meint aber weiter, die Hollander hitten sich aller-
dings bedankt fiir eine Verbindung mit dem damals nicht nur cal-
vinistisch, sondern sozianistisch gesinnten England und wahrschein-
lich gesagt: “No, thank you’.

Dr. Mason empfahl die Weltkonferenz on FFaith and Order, die
von der amerikanischen Kirche angestrebt wird, der Beachtung, und
schliesslich wurde noch von den Beschliissen ,der altkatholischen
Bischofskonferenz iiber Bischof Mathew Kenntnis gegeben. Am
darauffolgenden Sonntag vereinigte man sich in der Kirche St. James,
Hampstead Road, zum Abendgottesdienst. Bischof Bury predigte
uiber die Union der christlichen Kirchen. Bischof Prins war Gast
des Erzbischofs von Canterbury und des Bischofs von L.ondon und
besuchte Oxford, wo er die Gastfreundschaft des dortigen Bischofs
genoss, die Cowley Fathers besuchte, und wo ihm im Pusey House
ein briiderlicher Empfang bereitet wurde. Am Dienstag wurde in
der St. Margaret’s Church die hl. Eucharistie fiir die Einheit der
Kirche gefeiert. Mit einem Besuch in Canterbury schloss der Bischof
von Haarlem die denkwiirdige Reise.

Zum g. internationalen Altkatholiken-Kongress. — Der
Kolner Kongress hat allgemeine Beachtung gefunden. Die Tages-
presse und kirchliche Zeitschriften haben eingehend dariiber be-
richtet. Wir wollen einige Urteile der letzteren hier festhalten.
Einen &usserst sympathischen Artikel bringt der « Guardian» vom
19. September: «¢Einige Eindriicke eines Anglikaners vom Alt-
katholiken-Kongress in Koln.» Tiefen Eindruck haben dem Be-
richterstatter vor allem die Vertreter der altkatholischen Kirche in
Polen gemacht, deren einfaches und vornehmes Auftreten wohl
allen Kongressbesuchern unvergesslich sein wird. Mit besonderem
Interesse wird von der Sitzung der Jungmannschaft gesprochen und
hervorgehoben, dass insbesondere die schweizerische Jungmannschaft
in ihrer grossen positiven Wirksamkeit vorbildlich sei. Freudig
wird die Arbeit begriisst, die die Theologen auch fiirderhin zu
leisten gedenken durch stete Vertiefung in die Zentralprobleme von
Theologie und Kirche und gemeinsame Aussprache auf interna-
tionalen Theologenkonferenzen. « Ohne Zweifel besteht die Tendenz



89—

der neuen Generation darin, mehr das zu betonen, was der Alt-
katholizismus uns gibt, als das, was er verneint. » Dann folgt ein
Auszug aus der Rede des englischen Bischofs Dr. Perrin und ein
Hinweis auf die Pflicht des Anglikanismus, der altkatholischen
Arbeit tiefes Interesse entgegenzubringen.

Ein anderer anglikanischer Besucher des Kongresses berichtete
eingehend in «The Church Times» vom 19. September. Er schreibt:
«Beginnen wir mit den Gottesdiensten; sie wurden sicherlich wiirdig ge-
halten und waren gut besucht; naturgemass bestand die Mehrzahl der
Anwesenden aus Mannern, den Delegierten des Kongresses. Der Ge-
sang war kriftig, aber nicht zu laut; die etwa 200 Mannerstimmen,
welche die Verse sehr langsam und einstimmig sangen, erzielten eine
gute Wirkung. Es kam mir vor, als ob sie die Hymnen auswendig
kannten; ebenso wurden die liturgischen Antworten gegeben. Bi-
schof Herzog sagte in seiner Ansprache am Mittwoch abend, die
Altkatholiken sollen es versuchen, ihre Gottesdienste so zu gestalten,
dass, wenn ein Fremder hineinkame, er ausrufen miisse: « Das ist
(sottesverehrung, wie ich sie wiinsche!» Mir will es fast scheinen,
als ob sie es beinahe, wenn auch noch nicht vollstandig erreicht
hatten. Ganz und gar wollte mir jedoch nicht gefallen, dass die
Leute, sobald der Gottesdienst zu Ende war, in der Kirche sich
unterhielten, und obwohl das Stehen eine geeignete Haltung zum
Gebet ist, so hatte ich gerne eher mehr Kniende gesehen. Es
scheint, als ob zwei Traditionen, die romisch-katholische und die
lutherische, um den Vorrang stritten; viele Zeremonien schienen
nur der Tradition wegen beibehalten worden zu sein. Mir hitte
besser gefallen, die Altkatholiken hatten aus sich selbst heraus ihre
eigenen religiosen und devotionalen Ubungen entwickelt. Wenn mir
eine weitere Kritik gestattet ist, so mochte ich sagen, dass bei den
Verhandlungen zu viel antiromische Polemik getrieben wurde. Na-
tirlich ist es fiir mich leicht, so etwas zu sagen, da ich nicht unter
den Ultramontanen zu leben habe und niemals Verfolgung zu leiden
hatte. Aber ich habe das Gefiihl, dass die Altkatholiken nicht eher
die thnen gebiihrende Stellung im Offentlichen Leben der Deutschen
einnehmen werden, bis sie mehr konstruktiv geworden sind. Es
fehlte nicht an Zeichen, dass dieser lbermaéssige Antiromanismus
nicht ganz nach dem Geschmack vieler Anwesenden war, und es
fand sich da natiirlich auch manches andere vor, was geistvoll und
anziehend war, wie z. B. die oben erwidhnte Ansprache von Bischof
Herzog. Aber es wiirde mich freuen, wenn auf dem nidchsten Kon-
gress es zur Regel gemacht wiirde, dass die Schlagworte « Rom »
und «Papst» verpont seien.

Dieser bessere Geist trat sehr deutlich in einigen der Referate
hervor. Es gibt offenbar viele von dem lebhaften Verlangen be-



90—

seelte Altkatholiken, gesunde theologische Kenntnisse zu verbreiten.
Das Referat von Vikar Gilg-Bern sprach dieses deutlich aus: «Die
altkatholischen Geistlichen mit ihren kleinen Gemeinden haben viel
freie Zeit zum Studium zur Verfligung, sie sollten den Materialismus
der Zeit, mit einer gesunden theologischen Ausriistung versehen,
bekampfen.» Dies ist gewiss eine Rechtfertigung des Altkatholi-
zismus. Was beinahe nichts anderes wie ein Schisma gewesen war,
muss seine Rechtfertigung in der Heilighaltung deutscher Wissen-
schaft finden, da Rom, mit all seiner Frommigkeit, sich dazu her-
gegeben hat, Massregeln zu ergreifen, die den Intellekt abstumpfen.
Ein anderes Symptom des rechten Geistes zeigte sich in der Dis-
kussion iiber das Referat von Pfarrer Dahler-Schaffhausen iiber die
Heidenmission. « Wir haben die Leute, » betonte er, « mehr Priester,
als wir Arbeit oder Geld fiir sie finden konnen.» Obwohl das
Gefiihl vorherrschte, dass die altkatholische Bewegung noch nicht
genug erstarkt sei, und dass dringendere Bediirfnisse in der Heimat
vorliegen, so war doch der Geist derer, die seinen Antrag unter-
stiitzten, ein bewunderungswiirdiger. Die Verhandlungen unter den
Delegierten der Jungmannschafts-Vereine wurden ebenfalls vortreftlich
geleitet. Die Schwierigkeiten, die jungen Leute zu fesseln und zum
fleissigeren Kirchenbesuch zu bewegen, sind genau dieselben, von
denen man bestindig in England hort, und die Art und Weise, wie
die Diskussion iiber diesen Gegenstand gefiihrt wurde, deckte sich
genau mit dem besten Typ, der in unsern Vereinen herrscht. Ich
habe den Eindruck bekommen, dass der katheclische Geist am
Erstarken ist. Die Befirchtung, dass der Altkatholizismus im Pro-
testantismus aufgehen werde, scheint voriiber zu sein. Wohl waren
Mitglieder der lutherischen Kirche und anderer Gemeinschaften
zugegen; aber bei aller Freundschaft lag doch die Idee eines gegen-
seitigen Kompromisses ganz und gar ferne. Auch waren deutliche
Anzeichen eines wirklichen Verstiandnisses fiir die anglikanische Kirche
vorhanden. Wir sind zwar noch nicht so gut bekannt, wie es zu
wiinschen wire; aber es war wirkliches Wohlwollen uns gegeniiber
vorherrschend, und ich hoffe, dass die Kenntnis von uns noch
wachsen wird. Die Altkatholiken hatten so viel von uns zu lernen,
wenn es auch nur von unseren Missgriffen in der Vergangenheit
wire, und ausserdem gehen unsere Erfahrungen viel weiter zuriick
als die ihrigen; und um so mehr hoffe ich dies, weil sie die ein-
zigen Leute unter den Deutschen sind, die geeignet wiren, uns zu
verstehen und unser Christentum diesem grossen Volke verstindlich
zu machen. Ich hoffe, dass viele Altkatholiken England besuchen
und uns in unserem eigenen Lande sehen werden. »

Kurz registriert der ¢« Churchman» in New York den Kongress,
wiahrend < The living Church» in Milwaukee vom 29. November



1913 einen umfangreichen Bericht von Rev. Dr. A. A. Miiller
enthalt.

Ausfiihrlich berichtet Nr. 30 des « Kirchenbote » in St. Peters-
burg. Der Artikel gipfelt in dem Satz: « Der Kongress zeigte mit
grosser Klarheit, dass die altkatholische Bewegung trotz der Be-
hauptung der ultramontanen Gegner ihre innere Kraft erhalten hat,
und dass der altkatholische Geist erstarkt ist. In Nr. 40 und 41
bzspricht der russische Gesandtschaftsgeistliche Dr. Jakschitsch in
Dresden den Verlauf des Kongresses. Aus dem Urteil des Ver-
fassers notieren wir:

« Im Vergleich zu fritheren Kongressen horte man in den Re-
feraten weniger Angriffe auf das Papsttum. Das erkldart sich daraus,
dass die altkatholische Kirche in heutiger Zeit sich mit ihrer
inneren Organisation beschaftigt, und dass in den Reihen der Alt-
katholiken sehr wenig Zeitgenossen des Vatikanischen Konzils mehr
sind, das die Entstehung der Bewegung verursachte. Die Besucher
fritherer Kongresse vermissten mit Trauer den verstorbenen Bischof
van Thiel und den ebenfalls verstorbenen A. Kiréeff. Erfreulich
war die Beteiligung der bewdhrten, aufrichtigen Freundin der Alt-
katholiken, der Frau Olga Novikoff, und der mariawitischen Bischofe,
die mit ihrem bescheidenen Auftreten und ihrer schlichten From-
migkeit auf alle Kongressmitglieder einen tiefen Eindruck hinter-
liessen. Unsere Mariawiten und die holldndischen Altkatholiken
dienen nach unserer Uberzeugung als Ballast im Schiffe der alt-
katholischen Kirche, das manchmal durch die liberalen Altkatho-
liken aus Deutschland und aus der Schweiz bestiirmt ist. Ich hoffe,
sie werden ihm helfen, in den sichern Hafen der Okumenischen
orthodox-katholischen Kirche zu kommen. Moge ihnen der Herr
beistehen! »

Die kritischen Aussetzungen unserer Freunde sind natiirlich
in unsern Kreisen besprochen worden. Die deutschen und die
schweizerischen altkatholischen Bldtter haben sich damit befasst.
So schrieb der Berner < Katholik» in Nr. 40 gegen den Einwurf
der Anglikaner:

«In den beiden grossen anglikanischen Blattern « Guardian »
und « Church Times » erschienen ausfiihrliche Berichte iiber den
Kolner Kongress, die wir mit lebhafter Genugtuung gelesen haben.’
Namentlich freute es uns, dass man sich nicht auf allgemeine Redens-
arten freundlicher Anerkennung beschriankte, sondern in wohlwollen-
dem Tone auch von Dingen sprach, die man anders gewiinscht
hatte. Wir geben auch gerne zu, dass wir, wie ein Korrespondent
offen sagt, von der grossen anglikanischen Kirche viel lernen
konnen, ja eigentlich schon gelernt haben. So ist z. B. das offi-
zielle Gebetbuch unstreitig eine Frucht der von England ausgehen-



— 92 —

den Anregung. Nicht ganz einverstanden aber sind wir, wenn man
uns mahnt, in unsern Versammlungen alle Polemik zu vermeiden
und nicht mehr von Rom, dem Papst und dem Ultramontanismus
zu reden. Wir glauben, es sei im Gegenteil ganz unerldsslich, dass
wir offen sagen, warum wir nicht unter der pédpstlichen Jurisdiktion
stehen und warum wir die Katholiken iiberall einladen, sich uns
anzuschliessen. Es ist uns nicht nur erlaubt, unsere eigene kirch-
liche Stellung zu rechtfertigen, sondern wir glauben sogar die Auf-
gabe zu haben, vor aller Welt darzutun, dass ein katholischer
Christ nach katholischen Grundsitzen verpflichtet sei, den Roma-
nismus in seiner heutigen Form abzulehnen und zu bekdmpfen.
Auf welcher Seite sind denn eigentlich die Angreifer und die An-
gegriffenen? Gehen die Exkommunikationen von uns aus? Sind
wir diejenigen, die das Volk auf allen Gebieten des offentlichen
Lebens zu scheiden und die eigenen Gesinnungsgenossen in einen
feindlichen Gegensatz zu der iibrigen \Welt zu bringen suchen:
Haben wir all die erstaunlichen Neuerungen verschuldet, die es
einem unterrichteten Christen unmoglich machen, mit innerer Zu-
stimmung der romischen Gemeinschaft anzugehoren, und sollte
einem solchen Katholiken nicht gestattet sein, seiner Uberzeugung
Ausdruck zu geben und die Glaubengenossen zu stiarken:! Es
scheint uns, dass sich Beispiele einer Polemik, die nicht in Hass
und nicht in Hochmut, sondern in Liebe zur \Wahrheit und in
opfermutiger Treue ihren Ursprung hat, auch in den Evangelien
und in den apostolischen Briefen finden liessen. Und c2 scheint
uns, dass gerade in der ehrwiirdigen anglikanischen Gemeinschaft
mehr geschehen sollte, um die ungeheure Tragweite der vatikani-
schen Dogmen und die Falschheit des mit diesen Dogmen sank-
tionierten kirchlichen Systems allem Volk vor Augen zu stellén.
Es ist uns, wie wir in aller Bescheidenheit bemerken, einfach un-
begreiflich, dass ganze klosterliche Genossenschaften, die sich doch
auch ein wenig mit Exegese und Kirchengeschichte befassen sollten,
zu Rom iibergehen konnen. Aber wir geben zu und betonen auch
selbst immer wieder, dass eine Kirche von der Polemik nicht leben
kann, sondern positive Religionslehre und Religionsiibung zur Haupt-
sache machen muss. Und es ist uns ganz recht, wenn uns Freunde
bei jeder Gelegenheit an diese conditio stantis vel cadentis ecclesiae
(kirchliche Existenzfrage) erinnern. »

Im Gegensatz zu den romisch-katholischen Blittern, die den
Kongress mit hamischen Bemerkungen begleiteten, Zussert sich
das « Neue Jahrhundert », das den deutschen Modernisten als Organ
dient, in bemerkenswerter Weise. In Nr. 39 schreibt es:

- « Was den Kongress im allgemeinen betrifft, ist sehr zu be-
griissen, dass auf das Prinzip der Katholizitiat so grosser Nachdruck



— 93 —

gelegt wurde. Die Kirchen, die ihre Bischofe, ihre Priester und
Laienmitglieder in Koln versammelt hatten, betonten, dass sie
katholisch seien, d. h. an der Lehre, dem Kult und der aposto-
lischen Sukzession der grossen katholischen Kirche Teil hitten.
Die ehrwiirdige Kirche des Orients, so alt und so gross wie die
Kirche Roms, hat durch ihre Vertretung auf dem Kongress die
Katholizitit der abendlandischen Nationalkirchen von Deutschland,
der Schweiz, Polen und England anerkannt und besiegelt. Die
Kirche Roms kann die Giiltigkeit der bischoflichen Sukzession und
der Priesterweihe der hollandischen und der deutschen, schweize-
rischen und polnischen Kirche nicht leugnen, wie sie die Weihen
der orientalischen Kirche anerkennen muss. Nur die Weihen der
englischen Kirche lasst sie nicht gelten, ob mit oder ohne Recht,
ist nicht sicher zu erweisen. Sie sieht und anerkennt also in diesen
Kirchen die «una sancta s, die grosse, allgemeine, apostolische
Kirche. Warum aber trigt Rom den dauernden Vorwurf fiir seine
Herrschsucht, der in der katholischen Existenz dieser Kirchen
liegt, ohne in sich zu gehen® Die deutsche Zentrumspresse zeigt
sich — um eine kleine Einzelanwendung zu machen — den «rom-
freien » katholischen Kirchen gegeniiber sehr in Verlegenheit. Sie
darf ihren ahnungslosen Lesern nichts von der unanfechtbaren
Katholizitdt dieser Kirchen gestehen. Deshalb gibt sie sich den
Anschein, als ob sie in Dogmatik und Kirchenrecht so sehr un-
wissend sei, dass sie nichts von der Giiltigkeit der altkatholischen
Weihen wisse, und spricht deswegen beharrlich von altkatholischen
« Bischofen ».

Zum Schluss seien noch einige Urteile aus einem protestan-
tischen Blatt, ¢ Die christliche Welt», Nr. 40, erwiahnt, die aus der
Feder eines protestantischen Geistlichen stammen. Er schreibt
iber den Altkatholizismus:

« Diese Kirchenbildung, die von dem mannhaften Widerspruch
und Widerstreit des Miinchener Stiftspropstes v. Dollinger gegen
das Vatikanische Konzil im Jahre 1870 ausgegangen ist, begriin-
dete sich als die alte, das ist altkatholische und nunmehr romfreie
Kirche. Sie fand seinerzeit die lebhafteste Anteilnahme in allen
evangelischen Kreisen ; aber diese erlahmte rasch, als die Kirchen-
politik Bismarcks thr Gunst und Unterstiitzung entzog, bis zur irr-
timlichen Annahme, es sei ein Fehlschlag gewesen, eine aussichts-
lose Sache geworden. Die altkatholische Kirche hat unter Ungunst
der Herrschenden und Gewaltigen fest und treu ausgehalten, viele
Bedrangnisse und Note ertragen, mancherlei Martyrium erzeugt;
und die zuversichtliche Begeisterung, das heldenmiitige Durchhalten,
die opferbereite Uberzeugungstreue haben sich von dem ersten
(Geschlecht der Begriinder bis zur Gegenwart vererbt und erhalten.



— 94 —

Ein lebenskriftiges Wachstum der nunmehr langst wohlgeordneten,
iber ganz Deutschland verbreiteten Gemeindebildung unter einem
Bischof von Deutschland, der in Bonn seinen Sitz hat, und eine
hohe Bewertung seitens der romfreien katholischen Kirchen des
Auslandes bezeugte dieser neunte internationale Kongress. »

Am Schluss des Artikels heisst es:

« Wohltuend, nein, gerade bestrickend war das Zusammensein
durch die entgegenkommende Freundlichkeit aller gegen alle, gleich-
viel ob bekannt oder unbekannt. Kein befremdendes Sichabschliessen
gesonderter Kreise, kein Fragen oder Werten nach Stand oder Amt.
Die Bischofe verkehrten und unterhielten sich in gemiitlicher Weise
ohne Unterschied mit allen Teilnehmern, wie sie der Zufall zusammen-
brachte. . . . Der Besuch reut mich nicht. Ich fand da eine lebens-
volle, lebensfrohe, hoffnungsvolle und viel versprechende Gemein-
schaft, die vielleicht in Zukunft noch mancherlei Uberraschungen
bringen wird. »

Die christkatholischen Pastoralkonferenzen. -— Auf demn
Kolner Kongress ist die Anregung, kiinftig internationale Theologen-
konferenzen abzuhalten, beifdllig aufgenommen worden. Dass der
Gedanke gerade von der Schweiz ausgegangen ist, hat seinen
Grund darin, dass unter dem Einfluss der Traditionen des General-
vikars von Wessenberg der einstigen Konstanzer Ditzese den Kon-
ferenzen der Theologen und Geistlichen seit jeher nachhaltige Auf-
merksamkeit geschenkt worden ist. Ihre Wichtigkeit fiir praktische
kirchliche Arbeit und wissenschaftliche Weiterbildung der Geist-
lichen ist ohne weiteres einleuchtend. Schon in der Verfassung
der christkatholischen Kirche der Schweiz wird unter den Verrich-
tungen des Bischofs gegeniiber der (Geistlichkeit folgende genannt:
<« Die Sorge fiir fortgesetzte wissenschaftliche Weiterbildung der
Geistlichen durch Veranstaltungen von Besprechungen, Festsetzung
von zu bearbeitenden schriftlichen Aufgaben u. dgl.» Die Konferenzen
haben denn auch am kirchlichen Leben wacker mitgearbeitet. Es
ist nur zu wiinschen, dieser Arbeitsgeist mége auch auf die vor-
gesehenen internationalen Zusammenkiinfte, deren Arbeitsgebiet zum
Teil ein anderes sein wird, iibergehen. Die Geschichte der Pastoral-
konferenzen ist mit den wechselvollen Schicksalen der Kirche und
der einzelnen Gemeinden aufs engste verbunden, so dass es einige
Zeit ging, bis die Konferenzen in einen geordneten, regelmassigen
Gang kamen. Der gegenwirtige Schriftfiilhrer der schweizerischen
Pastoralkonferenz hat uns eine kurze Skizze uber die Konferenzen
in der christkatholischen Kirche der Schweiz zu Verfiigung gestellt,
die wir gerne zum Abdruck bringen.



— 95 —

Pfarrer Herzog schreibt uns:

« Am 22. Oktober 1877 beschlossen 15 auf Veranlassung von
Pfarrer Schroter in Rheinfelden versammelte christkatholische Geist-
liche: 1. Die christkatholischen Geistlichen der deutschen Schweiz
bilden eine <« Generalkonferenz». Dieselbe tritt jedes Jahr wenigstens
einmal zusammen. 2. Die Geistlichen der einzelnen Kantone bilden
unter sich besondere <« Kantonalkonferenzen». 3. Zweck dieser
Konferenzen ist die Forderung der christkatholischen Sache. Schon
vorher hatten sich die Geistlichen franzosischer Sprache der Kan-
tone Genf und Bern zusammengefunden. Die Genfer Konferenz
versammelte sich regelmiassig jedes Vierteljahr, oft unter An-
wesenheit von Bischof Herzog. Ausser wissenschaftlichen Fragen
wurden die kantonalen Angelegenheiten besprochen. Ferner schuf
sie ein Gebet- und Gesangbuch, einen Katechismus und betrieb das
Erscheinen eines christkatholischen Organes franzosischer Sprache.
— Nur kurzen Bestand hatte die franzosische Konferenz des Berner
Fura. Sie verschwand, als die jurassischen Gemeinden wieder mit
romischen Geistlichen besetzt wurden. An ihre Stelle trat 1886
unter Leitung von Pfarrer Troxler die bernisci-neuenburgische Kon-
ferenz. Auch sie trug mehr wissenschaftlichen Charakter, besprach
aber auch mit Eifer die kirchlichen Tagesfragen. Der Synode von
1890 legte sie die wichtige Angelegenheit der Gemeindevereine
vor. Nach dem Tode von Pfarrer Troxler kam sie seltener mehr
zusammen, zum letztenmal 1899, wo sie ein ¢ Reglement der christ-
katholischen Kommission des Kantons Bern » entwarf. Neben dieser
vom Staate anerkannten Kommission ist sie seit 1910 wieder zu
neuem Leben erwacht. — Am fiinften Jahrestag der Absetzung
von Bischof Lachat (29. Januar 1878) wurde die Konferenz des
Kantons Solothurrn gegriindet. Seit mehreren Jahren arbeitet sie
sehr eifrig als « Niederamter Krianzchen » und hat 1899 das christ-
katholische « Gebetbiichlein fiir Kinder » herausgegeben, 1912 die
« Biblische Geschichte » fertig erstellt. (Gegenwirtig bearbeitet sie
die zweite Auflage der « Geleitworte ». — Fast gleichzeitig mit der
Solothurner entstand die Aargauer Konferenz (18. Februar 1878).
Sie hat die regelmaissigste Entwicklung aufzuweisen, wozu vor allem
die stets gleichbleibende Zahl ihrer Mitglieder wesentlich bei-
trug, sodann aber auch ihre Eingliederung in die staatliche Orga-
nisation der christkatholischen Kirche. Ihre Statuten werden von
der kantonalen Synode aufgestellt und von der Regierung geneh-
migt. Sie besitzt eine ansehnliche Bibliothek, regte die Fiirsorge
fir Placierung im Welschland an und gab 1897 ein Gebetbiichlein
fir Kinder heraus. — Bescheidener wirkt die 1894 zum erstenmal
zusammengetretene Basler Konferenz. Nach zweimaligem Unter-
bruch hat sie sich auf Anregung von Pfarrer em. Gschwind neu



— 96 —

konstituiert und 1912 die von Pfarrer Kiiry verfassten « Bilder aus
der Kirchengeschichte » durchberaten.

Die Generalkonferenz behandelte in den ersten Jahren vor
allem jene Fragen, die rasch geordnet werden mussten, wie Liturgie,
Religionsunterricht, Katechismus, Gebetbuch. Nach 1882 scheint
sie einige Jahre nicht mehr bestanden zu haben, bis sie 1888 auf
Veranlassung der bernisch-neuenburgischen Konferenz wieder zu-
sammentrat, von nun an am Vorabend der Synode. Allein erst
nach der zweiten Reorganisation 1893 bekam sie dauernden Be-
stand und ein besseres Ansehen, indem die Synode von 1894 sie
als Organ zur Vorberatung und Begutachtung in theologischen
Fragen und in Angelegenheiten, welche die Seelsorge oder die
Stellung und Titigkeit der Geistlichen betreffen, anerkannte. Noch
1893 regte Pfarrer Hassler die Griindung einer Alters-, Witwen-
und Waisenkasse an. Er hatte mehr Gliick damit als der nach-
malige erste Prisident derselben, Pfarrer Dr. Fischer, der schon
frither vergeblich auf die Wiinschbarkeit und Notwendigkeit einer
solchen hingewiesen hatte. Fiir 1898 wurden die ersten Beitrige
an die <« Hiilfskasse der christkatholischen Geistlichen », wie sie
nun genannt wird, eingezahlt. Heute hat ihr Vermégen Fr. 50,000
iberschritten. Seit Jahren werden Pensionen ausbezahlt. Lange
und eingehend beschaftigten die Generalkonferenz die « Vorschlige
betreffend die Stellung des christkatholischen Bischofs und das
Verhiltnis der Kirchenpflegen zu den Geistlichen >, sowie die Er-
stellung der « Geleitworte»>. Dazu kamen kleinere Geschifte und
in den letzten Jahren mehr wissenschaftliche Fragen, die oft von
Professoren der katholisch-theologischen Fakultit in Bern behandelt
wurden, so dass es der Konferenz nie an einer Fiille von geistigen
Anregungen fehlte. Erwahnt seien nur die Vortrage von Professor
Dr. Kunz iiber ¢« Leichenreden », von Professor Dr. Thiirlings iiber
« Religiose und kirchenpolitische Fragen der Zeit », von Bischof Dr.
Herzog iiber « Mensa und Confessio nach Professor Dr. Wieland
und die christkatholische Messliturgie » (s. Internat. kirchliche Zeit-
schrift 1911, Nr. 3).

Am 6. Mai 1912 sprach an der 20. Generalversammlung {seit
der Reorganisation) Vikar Arnold Gilg aus Bern iiber das Thema:
«Der absolute und der historische Charakter des Christentums ».
Der Referent unterzog neuere Werke von Troeltsch, Bousset, Herr-
mann und Kdé&hler einer eingehenden kritischen Wiirdigung, Er
fasst das Ergebnis zusammen: Historische Forschung kann uns
nicht veranlassen, die Absolutheit des in der Geschichte hervor-
getretenen Christentums im Sinne seiner Uniiberbietbarkeit aufzu-
geben, anderseits aber beweist uns unsere religiose Erfahrung, wie
der iibergeschichtlich wirksame Christus fiir den geschichtlichen



— 97 —

zeugt und uns demgemiss an dem Bekenntnis festhalten heisst:
« Christus derselbe gestern und heute und in Ewigkeit»>. — In
grossern Gemeinden, besonders in Stadten, die auch territorial weit
zerstreut sind, hat sich die Organisation einer besondern Gemeinde-
pflege notig gezeigt. Wie sie einzurichten sei und welche Arbeit
ihr obliege, dariiber referierte Pfarrer E. Meier. Der Gegenstand
sollte auch an der Synode behandelt und den Gemeinden prak-
tische Anleitung gegeben werden. — Ferner wurde von Pfarrer
Herzog die Errichtung einer christkatholischen Zentralbibliothek
(Sammelstelle fiir christkatholische Schriften) angeregt. Diese An-
regung ist seither durch die Synode von 1913 zum Beschluss er-
hoben worden. — Endlich wurde die Bearbeitung der zweiten Auf-
lage der Geleitworte dem Niederdmter Kridnzchen iibertragen.

Die 21. Generalversammlung vom 2. Juni 1913 war vor allem
der < Erstellung eines christkatholischen Gebet- und Erbauungs-
buches fiir privaten und hiuslichen Gebrauch» gewidmet. Herr
Bischof Dr. Herzog konnte den Entwurf fast vollstindig vorlegen.
Das Buch umfasst fiinf Abschnitte: Tagliche Gebete, Messandacht,
Beichtandacht, Betrachtungen, Private Gebete. Das Buch ist auf
Weihnachten 1913 erschienen. Die Messandacht soll denen, welche
den Gottesdienst nicht besuchen konnen, im engen Anschluss an die
Liturgie, aber besser als diese, Erbauung verschaffen. Die Betrach-
tungen schliessen bis Pfingsten an die Festzeiten an, von da an werden
die Gebote, das Vaterunser und die Sakramente zugrunde gelegt.
Beispiele, die vorgelesen wurden, zeigten die meisterhafte Behand-
lung gerade der schwierigsten Gegenstinde., Der Entwurf wurde
denn auch mit grosser Freude begriisst und zur Drucklegung
empfohlen. — Ein ebenso wichtiges wie praktisches Thema be-
handelte Vikar Gilg aus Bern: « Uber die Einfiihrung in die Lek-
tire und das Verstindnis der Bibel ». Er regte Bibelbesprechungen
fir Laien an, da es sowohl an der richtigen Lektiire wie auch am
Verstandnis der Bibel fehle, und sich an mehreren Orten das Be-
diirfnis zeige, die hl. Schrift besser kennen zu lernen. Wohl sei
der Gottesdienst in erster Linie dafiir da, aber bei den Besprechungen
werde auch den anwesenden Laien Gelegenheit zur Meinungsiusse-
rung geboten, was eben in der Kirche nicht moglich sei. Der Re-
ferent mochte sogar auf jede rituelle Handlung bei dieser Gelegen-
heit verzichten. Die Diskussion forderte manchen guten Gedanken
zutage. Lebhaft begriisst wurde, dass, wie es in Bern geschah,
gebildete Laien mit dem Ersuchen um Foérderung in der Bibel-
kenntnis den Pfarrer aufsuchten. Das Bediirfnis ist demnach vor-
handen, und wenn auch nur wenige dasselbe &dussern, soll man
ihm bei diesen wenigen entgegenkommen. Uber < Déllinger als
Politiker » sprach Pfarrer Heim in St. Gallen. Der Vortrag er-

Internat., kirchl, Zeitschrift, Heft 1, 1914, 7



 OH e

schien in Heft III 1913 der ¢ Internat. Kirchlichen Zeitschrift». —
Der Vorstand der Generalkonferenz wurde bestitigt, ihm gehoren
an Pfarrer Dr. Fischer in Aarau, als Prasident (seit 1898), Schnyder
in Luzern, als Kassier, Herzog in Laufen, als Aktuar, Meier in
Olten und Richterich in Schonenwerd.

Adolf KUry.




	Kirchliche Chronik

