
Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 4 (1914)

Heft: 2

Rubrik: Kirchliche Chronik

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 31.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


236

KIRCHLICHE CHRONIK.

Die Weltkonferenz on Faith and Order. — Seit unserm letzten
Bericht über die «World Conference on Faith and Order>, vgl.
«Int. Kirchl. Zeitschrift» 1913, S. 392, hat das Komitee einige
Schriften publiziert, die über seine Tätigkeit und die Aufnahme,
die sie gefunden, Aufschluss geben. Heft 23 enthält den Bericht
der Kommission an die Generalsynode der protestantisch-bischöflichen

Kirche der Vereinigten Staaten Amerikas. Über manches,
was darin steht, ist an dieser Stelle schon referiert worden, so über
die Schritte, die getan wurden, um die Kirchen Grossbritanniens
für das Werk zu interessieren. Besonders hat sich die Kommission
bemüht, die beiden christlichen Hauptgruppen der Protestanten und
Katholiken für die Mitwirkung zu gewinnen. Wenn nicht eine
entsprechende Vertretung von Katholiken und Protestanten bei der
Weltkonferenz gesichert ist, wird sie nicht abgehalten. Die
Kommission trat deshalb in Verbindung mit der von der Nationalsynode
der kongregationalistischen Kirchen ernannte Reunionskommission
und der Kommission der Jünger Christi «The disciples of Christ>,
die im Jahre 1910 eingesetzt wurde, um eine Union herbeizuführen.
Beide sind zur Mitarbeit bereit. Sie wandte sich ferner an den
Erzbischof Piaton der orthodoxen Kirche Russlands in New York
und an die Kardinäle Gibbons und Farley. Erzbischof Piaton
versprach, die russische orthodoxe Kirche für die Weltkonferenz zu
interessieren, die gleiche Versicherung gab der Erzbischof Seropian
für die armenische Kirche. Kardinal Gibbons sprach die
Überzeugung aus, dass eine klare Stellungnahme der einzelnen Kirchen
zu den Glaubenslehren zeigen würde, dass sie einander näher stünden
als man gewöhnlich annehme. Er erwartet Grosses von der
Konferenz und bat, ihn über die Tätigkeit der Kommission auf dem
Laufenden zu halten. Eine Reihe von Subkommissionen hat den
Auftrag, mit den verschiedenen Kirchen Verbindungen anzuknüpfen,
um sie für die Weltkonferenz zu gewinnen. Bis zum August 1913



— 237 —

wurde dem Sekretär der Kommission die offizielle Ernennung von
dreissig Kommissionen bekanntgegeben. Ausser an die erwähnten
Kirchen, die Altkatholiken Europas, die anglikanischen Kirchen
der Welt und die nicht anglikanischen Kirchen der Vereinigten
Staaten, Canadas, Westindiens, Grossbritanniens, Australiens und
Neu-Seelands konnten bisher keine Einladungen erfolgen. Der
grösste Teil Europas muss also noch interessiert werden.

Am 8. Mai 1913 hielt die Kommission ihre erste Sitzung mit
den übrigen in Amerika ernannten Kommissionen ab. Der Geist,
der auf dieser Versammlung herrschte, war sehr ermutigend. Die
Schwierigkeiten verhehlte man sich nicht, hatte aber festen Glauben
an die Macht des hl. Geistes.

Man beschloss, die Weltkonferenz nicht eher einzuberufen, als

bis dass die Teilnahme aller kirchlichen Gemeinschaften, der katho-
schen wie protestantischen gesichert sei. Ferner sollte eine
Abordnung an alle nicht anglikanischen Gemeinschaften Grossbritanniens
gesandt werden. Die weitern offiziellen Beschlüsse sind: Jedes der
ernannten Komitees sollte einen Delegierten für ein beratendes
Komitee ernennen, um gemeinsam mit dem Exekutivkomitee der
bischöflichen Kommission die Weltkonferenz zu fördern und
vorzubereiten. Das Ideal der Weltkonferenz ist, Vertreter aller Kirchen
zusammenzuführen, um den charakteristischen Glaubensgrund der
Kirchen zu erwägen. Wenngleich eine organische Einheit das Ideal
aller Christen sein sollte, so hätten die Kommissionen doch nicht
die Aufgabe, ein Einheitsschema zu erzwingen, sondern nur, die
Abhaltung der erwähnten Konferenz zu fördern. Die dort behandelten

Fragen sollten von den Komitees aller Kirchen formuliert
werden. Das Exekutiv-Komitee der bischöflichen Kirche Amerikas
schlägt vor: Man müsse sich vor Einberufung der Weltkonferenz
über die zu behandelnden Fragen einig sein, ebenso über die Mitgliedschaft

an der Konferenz und über Ort und Termin der Konferenz.
Sie gibt der Erwägung anheim, wie diese Vorfragen am besten

erledigt werden könnten, und wie der zu behandelnde Stoff den
Komitees vorgelegt werden soll, wie und wann diese Komitees
(Studienkomitees) ernannt werden sollen. Hierüber wird ein
besonderer Bericht veröffentlicht werden. Es wurden kleinere
Besprechungen mit Protestanten und Katholiken abgehalten, um
mehr Verständnis für eine Weltkonferenz zu erwecken. An alle
Geistlichen der Vereinigten Staaten wurden Zirkulare versandt.
Flugblätter, Rundschreiben, Briefe und Gebetskarten wurden etwa 780,000
verschickt. 8500 Personen baten um Zusendung weiterer
Publikationen, davon waren 80—90 °/o Geistliche. Der Sekretär der
Konferenz erhielt 20—30,000 Briefe und Postkarten, ausserdem



- 238 —

viele Drucksachen. Das Komitee veröffentlichte 22 Flugblätter und
Broschüren.

Als Haupthindernisse der Arbeit jener Kommission werden
bezeichnet : Gleichgültigkeit infolge Misstrauens an einem wertvollen
Gelingen der Arbeit der Konferenz, Ungeduld, Misstrauen, dass
jemand seine Überzeugung preisgeben solle. Trotzdem kann nicht
bezweifelt werden, dass der hl. Geist das Christentum der
Wiedervereinigung zuführt, besonders im Missionsgebiet. Die schottische
Kirche sucht Vereinigung mit den schottischen Presbyterianern, in
Australien verhandeln die Anglikaner ebenfalls mit den
Presbyterianern, in Canada sind Methodisten, Kongregationalisten und
Presbyterianer fast vereinigt. In Neu-Seeland haben sich Wesleyaner
und Methodisten zusammengeschlossen, und in Australien machen
ihre Glaubensgenossen den gleichen Versuch. In England nähern
sich die nicht-offiziellen Kirchen einander. In Russland hat sich
eine Gesellschaft gebildet, welche die russische Kirche und
anglikanische Kirche zusammenbringen will durch Austausch von Kenntnissen

über Lehren, Ritus und Praxis beider Kirchen. In Europa,
Amerika, Asien und Japan suchen Anglikaner und Orthodoxe sich
immer besser zu verstehen. Seit der Lambethkonferenz von 1901
stehen die Herrenhuter und Anglikaner in Verhandlung über volle
Interkommunion. Das gleiche wird berichtet über verschiedene
protestantische Sekten in Amerika. Jedoch ist das Interesse für
die Weltkonferenz noch nicht allgemein. Einem Gesuch an die
Bischöfe der Church of America, Hirtenbriefe über die
Wiedervereinigung und Gebetsanordnungen zu erlassen, wurde nicht
allgemein entsprochen. Die Kommission regt an, Gebete für das
Gelingen der Weltkonferenz und für Einheit der Christenheit
besonders bei der Kommunionfeier am ersten Sonntag im Monat
darzubringen. Trotz aller Schwierigkeiten sei Mutlosigkeit nicht
am Platze. Nützlich seien Betrachtungen über den Segen der Reunion
und die Nachteile der Parteiungen. Die Konferenz sei die nächste
Stufe zu organischer Einheit. Mit einer Aufforderung, weiterzuarbeiten,

schliesst der Bericht.
Eine weitere Publikation der Kommission, Heft 24, enthält den

offiziellen Bericht der erwähnten Versammlung vom 8. Mai in
New York.

Das folgende Heft enthält den Bericht des Komitee für kirchliche

Union der Nationalsynode der kongregationalistischen Kirchen.
Das Komitee beruft sich in einem Schreiben vom 18. Oktober 1910
auf die Lambethkonferenz des Jahres 1908 und will mit der
anglikanischen Kirche an der «Kirche der Zukunft> arbeiten, die alles
Wertvolle des Christentums, das jetzt teilweise zerstreut ist, be-



— 239 —

sitzen wird. Das Komitee äussert sich über die Weltkonferenz in
seinem Bericht an die Nationalsynode folgendermassen :

Die Beschlüsse unserer letzten Nationalsynode von 1910 über
mögliche Konferenzen mit der protestantisch-bischöflichen Kirche
wurde von der Generalsynode dieser Kirche freudig aufgenommen.
Von der Kommission, die eine Weltkonferenz vorschlug, wurden
wir sofort eingeladen, dabei mitzuwirken. Wir erklärten uns dazu
bereit. Doch bedarf diese Konferenz einer sehr gründlichen und
sorgfältigen Vorbereitung, wenn etwas Positives dabei herauskommen
soll. Zuerst sind vorbereitende Konferenzen nötig zur gegenseitigen
Erziehung, wo wenige Vertreter der einzelnen Kirchen zusammenkommen

müssen zum Studium der Probleme, die uns entgegentreten,

und der möglichen Übereinstimmung. Zu dem Zwecke sind
Broschüren wünschenswert, die die Differenzen klarlegen und das
Gemeinsame betonen. Keine Polemik, sondern Irenik Alle Kirchen
bedürfen der Selbsteinkehr in Demut und gegenseitiger Geduld.
Sie müssen ein « peccavi -> sagen, dass alle an der herrschenden.
Uneinigkeit und Unwirksamkeit schuld sind. Wir müssen lernen,
welche Wahrheiten, die andern wertvoll sind, wir annehmen können,
und welche wir andern geben können. Also empfangen und geben
Gebet. Ohne Opfergeist kann der Friede der Kirchen nicht
erlangt werden.

Die bischöfliche Kirche hat sich durch die Kommission bereits mit
andern Kirchen in Verbindung gesetzt unter Darlegung des Planes
und Zweckes einer Weltkonferenz. Eine ungeheure Korrespondenz
ist bereits geführt worden. In der Jahreskonferenz vom 8. Mai 1913
wurden wir aufgefordert, auf Kosten der Kommission die Nicht-
konformisten in Grossbritannien zur Weltkonferenz durch Delegierte
einzuladen, was wir angenommen haben.

Eine Besprechung mit den «Jüngern Christi> in Brooklyn hat
ergeben, das unsere Differenzen nicht gross genug sind, um unsere
lokalen Kirchen nicht zu vereinigen. Dieser Versuch ist mehrfach
geglückt. Als Kongregationalisten sehen wir unsere Existenzberechtigung

in der Tatsache, dass in der christlichen Urkirche vor der
Entwicklung des monarchischen Episkopates die einzelnen
Gemeinden verhältnismässig unabhängig waren. Die einzelnen
Gemeinden betrachteten sich als Volk Gottes. Dieses gemeinsame
Bewusstsein der Urkirchen (Gemeinden) gibt uns Hoffnung und
Kraft, an dem Ziele der Weltkonferenz zu arbeiten. Unsere Parole
muss sein : « Kein Kompromiss, sondern gegenseitiges Verstehen ;

keine Einerleiheit, sondern Einheit. » Interkommunion aller Jünger
Christi. Gemeinschaft im Glauben, der durch alle Zeiten seit Christi
Himmelfahrt, Sein Geist im Geist Seiner Kirche gezeigt hat.



— 240 —

Wir empfehlen mit der Kommission der bischöflichen Kirche
Gebet und Fühlungnahme mit andern Kirchen durch Kommissionen,
welche an dem gemeinsamen Ziele der Weltkonferenz zusammenarbeiten.

So weit der Bericht der kongregationalistischen
Kommission.

Wie wir dem «Churchman» vom 7. März 1914 entnehmen,
hat die genannte Kommission ihren Auftrag, sich mit den
nichtbischöflichen britischen Kirchen in Beziehung zu setzen, um sie für
die Weltkonferenz zu interessieren, ausgeführt. Es wurde
beschlossen, eine Abordnung aus Mitgliedern der verschiedenen
Gemeinschaften nach England zu senden. Sie wurde zusammengesetzt

aus je einem Vertreter der Kongregationalisten, der
Presbyterianer, der Jünger Christi (Disciples of Christ) und der
Methodisten. Am 29. Dezember des vorigen Jahres fuhr die
Deputation ab und verweilte ungefähr drei Wochen in England.
Nun erstattet R. Smyth, Vertreter der Kongregationalisten, in
dem genannten Organ der bischöflichen Kirche über die gepflogenen

Verhandlungen einen Bericht, dem wir folgende Einzelheiten
entnehmen:

Die Abordnung bekam Gelegenheit, mit 31 Kommissionen
verschiedener Körperschaften in Beziehung zu treten. Im Namen der
1 Freien Kirche » (Free Church) gab zunächst Sir Joseph Compton
Ricketts den amerikanischen Gästen ein Bankett, an dem nicht
weniger als 120 einflussreiche Persönlichkeiten aus verschiedenen
Teilen Englands teilnahmen. Zu Beschlüssen konnte es selbstverständlich

nicht kommen. Man war überhaupt darin einig, dass es
sich vorläufig lediglich darum handeln könne, den Unionsgedanken
anzuregen und in den verschiedenen Gemeinschaften zum Gegenstand

ernster Erwägung zu machen. In Schottland waren die
Gemüter zum voraus vorbereitet, indem dort die (staatlich anerkannte)
« Kirk » und die « Vereinigte Freie Kirche » bereits miteinander
in Beziehung getreten waren, um eine Einigung zu versuchen. Zu
der ersten Versammlung von Vertretern beider Kirchen gaben nun
die amerikanischen Delegierten Veranlassung. Es hatten sich auch
Delegierte der Presbyterianer Irlands und der Kongregationalisten
Schottlands eingefunden. Der Eindruck, den die Versammlung
hinterliess, muss überwältigend gewesen sein. Der « Scotsman »

schrieb : « Viele gingen im Geiste des Zweifels an die Versammlung
und dachten an eine neue Utopie. Aber die Zweifel schwanden,
als die Vision der kommenden Einheit über dem Horizont erschien.
In der Geschichte der Christenheit hat es keine Bewegung gegeben,
die so grosse Möglichkeit bot, eine über die Welt sich erstreckende
Umwälzung hervorzubringen. Aus der jetzt getrennten Christenheit
wird ein ökumenisches Konzil erstehen. »



— 241 —

Die Kirchen, mit denen die Abordnung in Berührung
gekommen ist, werden Kommissionen ernennen, die sich mit dem
Exekutivkomitee der bischöflichen Kirche Amerikas in Beziehung
zu setzen haben.

Der Berichterstatter hat natürlich zunächst die kirchlichen
Gemeinschaften englischer Zunge im Auge. Er spricht sich sehr
kräftig über die « Erbsünde » dieser Gemeinschaften aus. Sie bestehe
darin, dass man so lange die Kluft nicht zu überbrücken suchte,
die die anglikanischen und nichtanglikanischen Kirchen trennt.
Diese Unterlassung sei um so beklagenswerter, weil sie Christen
der gleichen Abstammung und Erziehung scheide, die im Dienste
des einen Meisters gemeinschaftlich arbeiten sollten. Nun aber sei
die Zeit gekommen, um sich des strafenden Wortes des Apostels
zu erinnern: «Ist denn Christus geteilt?» Rev. Smyth leitet damit
den Bericht über die Verhandlungen mit der Kirche Englands ein.
Er ist auch mit der Aufnahme, die die Deputation hier gefunden
hat, sehr zufrieden. Schon die Tatsache, dass diese mit einer
analogen Kommission der Kirche Englands zusammenkommen konnte,
bedeute mehr, als alles, was man bei dieser Gelegenheit etwa hätte
sagen können. Vorsitzender der anglikanischen, vom Erzbischof
von Canterbury eingesetzten Kommission war der Bischof von
Bath und Wells. Man gab sich gegenseitig die Versicherung, nach
Kräften das Werk der Verständigung zu fördern. Vorläufig seien

nur die Ingenieure an der Arbeit, die dünne Drähte über den
gähnenden Abgrund spannen ; aber die Zeit werde kommen, die
starken Taue hinüberzuziehen und schliesslich die Brücke zu
erstellen.

Die amerikanische Abordnung hatte sogar eine Zusammenkunft

mit Vertretern der anglikanischen Vereinigung, die zunächst

engern Anschluss an Rom und die orthodoxen Kirchen des Orientes
sucht. Gerne wurde von amerikanischer Seite anerkannt, dass die
anglikanische Gemeinschaft in ihrer Lehre und Verfassung eine
Mittelstellung einnehme zwischen dem Protestantismus und dem
Papsttum. Allein die Delegierten waren der Meinung, die bischöfliche
Kirche Englands dürfe sich nicht auf die äusserste Rechte der
Reformationskirchen stellen, sondern sollte sich als das Zentrum dieser
Kirchen betrachten, um vereint mit ihnen auf einem ökumenischen
Konzil die gemeinschaftlichen Rechte geltend zu machen. Freilich
sei nun durch den Sieg des Ultramontanismus auf dem vatikanischen

Konzil eine Verständigung mit Rom über den Horizont menschlicher

Gedanken hinausgerückt — nur freilich nicht über den der
göttlichen Ratschlüsse und der frommen Gebete.

Freundliche Aufnahme fanden die amerikanischen Delegierten
auch beim Bischof von Oxford und dem Erzbischof von Canter-

Internat. kirchl. Zeitschrift, Heft 2, 1914. 16



— 242 -
bury, deren Gäste sie waren. Im erzbischöflichen Palast machten
sie auch Bekanntschaft mit dem Erzbischof von York und dem
Bischof von Winchester, so dass sie mit den ersten Würdenträgern
der Kirche Englands Beziehungen anknüpfen konnten. Der
Berichterstatter sagt nur, welchen Standpunkt er selbst in der
Unterredung mit diesen höchsten Spitzen der anglikanischen Gemeinschaft

eingenommen habe. Er habe der Meinung Ausdruck
gegeben, dass sich die Führer und Häupter der Kirchen auf einen
möglichst breiten Boden stellen und fruchtlose Diskussionen über
untergeordnete Theorien vermeiden sollten, um eine gemeinschaftliche

Grundlage kirchlicher Einigung zu finden. Die Deputation
ist nach Amerika zurückgekehrt in der Überzeugung, dass es mit
der Zeit möglich sein werde, die beabsichtigte Weltkonferenz
zusammenzurufen.

Dass von protestantischen Kirchen einem ökumenischen Konzil
gerufen wird, darf man als ein sehr bedeutsames Zeichen der
Zeit betrachten. Wir bemerken noch, dass die Statistik der
genannten amerikanischen Kirchen für das Jahr 1913 bereits
vorliegt und beweist, dass es sich um sehr starke und lebenskräftige
Gemeinschaften handelt. Eingeschriebene aktive Gemeindemitglieder
(«Kommunikanten») zählt: I. die Kirche der Kongregationalisten:
748,000; 2. die Kirche der Jünger Christi: 1,519,000; 3. die Kirche
der Presbyterianer : 2,027,000 ; 4. die Kirche der Methodisten :

7,125,000; 5. die bischöfliche Kirche: 986,000. Diese Kirchen
haben sich im Jahr 1913 um 618,000 Kommunikanten vermehrt,
was im Durchschnitt annähernd zwei Prozent ausmacht. Am meisten
hat die Kirche der Methodisten, die sich um 219,000 Mitglieder
vermehrte, zugenommen. Die römische Kirche, die stärkste in den

Vereinigten Staaten, zählt 13,099,000 Mitglieder, hat sich aber im
letzten Jahr nur um 213,000 Mitglieder vermehrt.

Die Kommission der Weltkonferenz hatte an den Altkatholikenkongress

in Köln einen Delegierten geschickt, der in der
Konferenz der altkatholischen Bischöfe über den Plan referierte, nachdem

sie an den Erzbischof von Utrecht, den Präsidenten der
Konferenz, ein Schreiben geschickt hat. Es hat folgenden Wortlaut:

« Auf der Hauptversammlung der Protestantisch-Bischöflichen
Kirche in den Vereinigten Staaten Amerikas, die im Oktober 1910
zu Cincinnati stattfand, wurde ein Ausschuss bestellt, der wo möglich

eine Wellkonferenz zustande bringen soll, die sich mit den
Glauben und die Kirchenverfassung betreffenden Fragen zu
beschäftigen und alle christlichen Gemeinschaften, welche sich zu
unserem Herrn Jesus Christus als Gott und Erlöser bekennen,
darum anzugehen hätte, uns bei der Einberufung und Leitung einer
solchen Tagung zu unterstützen.



— 243 —

« Wir senden Ihnen mit diesem Briefe gedruckte Heftchen, die
genaueren Aufschluss geben über die Verhandlungsgegenstände
unserer Hauptversammlung, über den Geist, der sie beseelte, über
das Wesen und das Vorhaben der geplanten Tagung und über die
besondere Tätigkeit unseres Sonderausschusses. Wir hoffen auf das

sicherste, dass Abgeordnete von allen christlichen Gemeinschaften
der Welt bestimmt werden, um gemeinsam mit unserem eigenen
und anderen Ausschüssen eine derartige Tagung vorzubereiten.

« Darum bittet unser Ausschuss jetzt ehrfurchtsvoll Sie als die

Vereinigung der Bischöfe der altkatholischen Kirchen Europas,
jener Absicht Ihre gütige Beachtung zu schenken und einen
ähnlichen Ausschuss oder eine andere Art von Abordnung zu bestimmen,

der die Altkatholiken Europas und wo möglich der Welt
vertritt und zur Förderung der beabsichtigten Tagung mitwirkt.

« Einige der Gründe, die uns bewogen haben, sind folgende :

Unsere Herzen widerstreben stärker und stärker den im Leibe
Christi bestehenden Spaltungen. Wir erkennen das Sündhafte und
Törichte bei ihnen. Sie betrüben den Gott der Liebe. Sie
widersprechen seinem Willen. Sie widerstreben dem Sinn und verhindern
die Absicht, von unseres Herrn eigenem Gebet, dass diejenigen, die
an ihn glauben, so offenbar eins seien, dass auch die Welt glaube.
Denn seine also gespaltene Kirche ist gänzlich ausserstande, die
übrige Welt zu bekehren. Sie vermag kaum ihr eigenes Leben in
wirksamer Weise gegen ihre (der Welt) Angriffe zu verteidigen.
Wir empfinden, dass wir mit der Lage der Dinge, wie sie nun
einmal ist, uns nicht länger zufrieden geben dürfen. Dankbar nehmen

wir wahr, da« unter den getrennten Christen im allgemeinen
das Bewusstsein der Einheit im Geiste der christlichen Wahrheit
sich erneut, aber wir erkennen ebenso mit Wehmut die Verschiedenheiten,

die uns noch längs der Richtlinien eines festgelegten Glaubens

und einer kirchlichen Verfassung trennen. Diese äusserlichen
Unterschiede und nicht etwa das Fehlen des rechten Geistes sind
die wahren Hindernisse einer engeren kirchlichen Vereinigung.
Deshalb sind wir überzeugt, dass jetzt die Zeit gekommen ist,
diesen Hindernissen freimütiger und mutiger unser Augenmerk
zuzuwenden und dieselben, wenn möglich, unter Gottes eigener
Leitung mit allen Mitteln zu beschränken oder zu beseitigen. Wir sind
überzeugt, dass diejenigen, welche Anspruch darauf machen, den
katholischen Glauben und die katholische Verfassung zu besitzen,
die für eine wahre und dauernde sichtbare Wiedervereinigung
unentbehrlich sind, am ehesten für solch ein Beginnen zu gewinnen
sein mussten. Wir sind überzeugt, dass, wie wir in unserer Schrift
gesagt haben, « die Grundlagen zu einer engeren Vereinigung
begründet sind in der klaren Feststellung und eingehenden Erwägung



— 244 —

der Dinge, in denen wir uns unterscheiden, und derjenigen, in denen
wir übereinstimmen » ; dass « unsere einzige Hoffnung auf gegenseitige

Verständigung besteht in einer gemeinsamen persönlichen
Beratung im Geiste der Demut, Liebe und Nachsicht » : und dass
darum « eine solche Tagung die nächste Möglichkeit darbietet, die
Einheit herbeizuführen ».

« Wir erwägen völlig die Grösse und Schwierigkeit eines
derartigen Vorhabens. Wir wissen, dass es unsicher ist, ob eine
derartige Tagung verwirklicht werden kann. Die Erfolge sind ebenso
ungewiss. Darin liegt die Gefahr gänzlich erfolgloser Verhandlung.
Allein unser Mut beruht auf folgenden Erwägungen: Wir handeln
im eigenen Geiste unseres Herrn. Deshalb sind wir überzeugt, dass
solch eine Tagung viel Gutes zeitigen muss, wenn dies sich auch
in Formen, auf Wegen und an Tagen verwirklichen mag, die wir
jetzt noch nicht voraussehen können. Denn auch ein Grotius sagte
einst: «Ich werde niemals aufhören, mein Möglichstes zutun, um
Frieden unter den Christen herbeizuführen Wenn nun in der
Gegenwart keine Hoffnung auf Erfolg bestände, mussten wir dann
nicht die Saat legen, welche nutzbar für die Nachwelt werden
möchte? Denn, wenn wir nichts anderes erreichten, als dass

wir den gegenseitigen Hass unter den Christen verminderten,
wäre das nicht ein Erfolg, des Preises vieler Arbeit und Anfeindung
wert »

« Auch möchten wir Sie ferner auf die Tatsache aufmerksam
machen, dass das, was in Vorschlag gebracht worden ist, einzig
eine Tagung und nicht mehr sein soll, « zu dem Zwecke des
Studiums und der Erörterung, ohne Vollmacht, Gesetze zu geben oder
Beschlüsse zu fassen». Mit anderen Worten: Die Tagung kann in
keiner Weise die vertretenen Kirchen verbindlich machen. Aber
vieles dürfte erreicht werden, wenn die Tagung die betreffenden
Kirchen derartig beeinflussen könnte, dass diese schliesslich selbst
amtliche Vorkehrungen träfen, um eine geschlossene Einheit zu
vollenden.

« Daher ist weit wichtiger als die Tagung selbst der Geist, in
welchem sie sich zusammenfinde. Der Weg muss richtig bereitet
werden. Wir bitten Sie, für uns und für alle Christen zu beten,
dass wir unsere Unwissenheit, unsern Stolz und unser Vorurteil
bereuen, dass wir oft und ungezwungen zusammenkommen, um
persönlich und in entgegenkommender Weise über die in Frage
stehenden Dinge uns auszusprechen; und dass Gott zu seiner
eigenen Zeit und auch auf seinem eigenen Wege uns die Einheit
zurückgebe, um welche sein Sohn betete und um die wir darum
ebenfalls bitten und für die wir wirken müssen ohne Unterlass.



— 245 —

« In der Hoffnung auf eine geneigte Antwort seitens Ihrer
hochwürdigsten Bischofskonferenz und Sie und unsere heilige Sache
Gottes Gnade empfehlend, sind wir Ihre Brüder in Jesus Christus.»

Es folgen die Unterschriften der Kommission.
Die Bischofskonferenz beschloss, eine eigene Kommission zu

wählen. Sie besteht aus folgenden Mitgliedern: Bischof Dr. E. Herzog-
Bern, Professor Dr. A. Thürlings-Bern, Bischof Nik. Prins-Haarlem,
Professor Kenninck-Amersfoort, Bischof Hodur-Scranton, Bischof
Dr. G. Moog-Bonn, Professor Dr. F. Mülhaupt-Bonn. Vorsitzender
ist Bischof Dr. Moog, Schriftführer Professor Dr. Mülhaupt, Bischof
Hodur ist Mitglied des « Advisory Committee». Die altkatholische
Bischofskonferenz hat den amerikanischen Kommissionen ihre
Bereitwilligkeit, an der Konferenz sich zu beteiligen, sowie die
Zusammensetzung der Kommission kundgeben lassen.

Die Jünger Christi (The Disciples of Christ). — Über diese
in der alten Welt wenig bekannte kirchliche Gemeinschaft finden wir
im amerikanischen « Churchman » vom 28. März bemerkenswerte
Mitteilungen. Diese sind verfasst von Dr. Peter Ainslin, der als

Repräsentant der genannten Gemeinschaft mit der erwähnten
Delegation nonkonformistischer Kirchen England besucht hat. Er schreibt
im wesentlichen dem « Churchman » :

Neben der bischöflichen Kirche befasst sich wohl keine
Gemeinschaft amerikanischer Christen angelegentlicher mit der
kirchlichen Wiedervereinigung als die der «Jünger Christi ». Beide
trachten nach einer organischen Vereinigung. Wie seltsam es klingen
mag, so sind die «Jünger Christi» eine besondere Gemeinschaft,
weil sie kirchliche Wiedervereinigung wünschen. Es sind ungefähr
hundert Jahre her, seitdem sie aus der presbyterianischen Kirche
ausschieden. Die Ausscheidung erfolgte, weil sie frei sein wollten,
katholisch-kirchliche Einheit zur Geltung zu bringen. Es war aber
noch zu früh. Thomas und Alexander Campbell und Barton W. Stone
(Führer der Bewegung) wurden mit ihren Genossen aus der
presbyterianischen Kirche ausgeschlossen. Um nicht eine neue
Konfession zu bilden, suchten sie zunächst Vereinigung mit den
Baptisten. Aber nach nahezu zwanzig Jahren sahen sie sich in die
Notwendigkeit versetzt, gegen ihre ursprüngliche Absicht nun doch
eine besondere Gemeinschaft zu organisieren. Es entstand vor
ungefähr 80 Jahren die Kirche der «Jünger Christi», die nun zu den
stärksten kirchlichen Gemeinschaften in den Vereinigten Staaten
gehört, über eine Million Kommunikanten zählt und sich von Jahr
zu Jahr rasch vermehrt. Getreu ihrer ursprünglichen Tendenz,
schufen sie kein neues Glaubensbekenntnis, betonten aber die grossen
katholischen Grundsätze, in denen die Christenheit übereinstimmt,



— 246 —

und hegten dabei die Hoffnung, einen Weg zu finden, auf dem
man aus der Verwirrung der Sektiererei herauskommen und zum
Frieden einer vereinigten Christenheit gelangen könnte. Sie berufen
sich für ihre Katholizität auf folgende vier Dinge:

/. Den katholischen Namen. Sie sehen Christen unter den
«Bischöflichen», «Presbyterianern», «Methodisten», «Baptisten» usw. ;

aber diese Namen bedeuten immer auch eine Scheidung. Auch
« römischkatholisch » heisst nicht « katholisch » ; das « Römische »

hebt das « Katholische » auf. Die hl. Schrift kennt, was die
Individuen betrifft, nur die Ausdrücke «Christen», «Jünger», «Jünger
Christi » usw., was die Gemeinschaft betrifft, nur die Ausdrücke
«KircheChristi», «KircheGottes», «Kirche», «christlicheKirche» usw.
Das sind die ursprünglichen katholischen Bezeichnungen. Daher
der Name, den sich die «Jünger Christi» gaben.

2. Den katholischen Glauben. Alle kirchlichen Gemeinschaften
haben ihre besondern Bekenntnisse. Die « Bischöflichen » haben ihre
39 Artikel, die « Presbyterianer » ihr Westminsterbekenntnis, die
«Methodisten» ihre «Disziplin», die «Baptisten» ihr Philadelphiabekenntnis

usw. Es fragt sich nicht, wie viel Wahrheit oder Irrtum
in diesen Formeln enthalten sei; es steht fest, dass sie für die
Glieder der betreffenden Gemeinschaft massgebende Bedeutung haben.
Die « Jünger Christi » wollten kein neues Bekenntnis schaffen ; sie

begnügten sich mit dem ursprünglichen einfachen Bekenntnis :

Jesus ist der «Messias», der «Herr», nach dem man sein Leben
einrichten muss. Dazu bekennen sich alle Christgläubigen. Das
ist auch das Bekenntnis der «Jünger Christi».

j. Das katholische Buch. Jede Kirche anerkennt, dass in der
hl. Schrift das Wort Gottes enthalten ist. Aber die verschiedenen
Kirchen haben ihre besondere Theologie und diese zerstört den
Frieden der Kirche. Die «Jünger Christi» bestreiten nicht, dass

es verschiedene Schulmeinungen geben könne; aber sie machen
diese nicht zu Bedingungen der kirchlichen Gemeinschaft. Für die
ursprüngliche Kirche genügte die hl. Schrift ; warum sollte sie heute
nicht genügen Protestantische Grundsätze sind : Rechtfertigung
aus dem Glauben, hl. Schrift als einzige Autorität, das Recht
privater Auslegung. Zu diesen Grundsätzen bekennen sich die «Jünger
Christi», aber eben darum gehen sie über die protestantischen
Bekenntnisschriften hinweg und lehren, dass die hl. Schriften eine
genügende Richtschnur für christliche Lebensführung sei. Die hl.
Schrift ist für sie das einzige massgebende Buch.

q.. Die katholische Taufform. Die ersten Führer der «Jünger
Christi » waren « Fusstäufer » (Pedo-Baptists), aber im Interesse kirchlicher

Einheit nahmen sie schliesslich die von allen Christen
anerkannte Taufform an, die des Untertauchens.



— 247 —

Ainslie sieht in diesen Dingen die Erklärung des raschen Wachstums

der Gemeinschaft der «Jünger Christi». Gemäss ihrer
katholischen Tendenz hätten sie die Anregung der bischöflichen Kirche,
eine Weltkonferenz über Glauben und Kirchenordnung zu
veranstalten, mit Enthusiasmus aufgenommen. Man freue sich auch
darüber, dass die bischöfliche Kirche in dieser Sache vorangegangen
sei; «.denn die Bischöflichen seien besser in der Lage, in dieser

grossen und heiligen Sache die Führung zu übernehmen. »

Liegt in diesem Zugeständnis nicht das Bekenntnis, dass der
kirchliche Standpunkt der Jünger Christi nicht ganz das sei, was
man gewöhnlich unter « katholisch » versteht Wir können uns
namentlich nicht vorstellen, wie nach den Grundsätzen der «Jünger
Christi» eine Einigung über Kirchenordnung (Order) einigermassen
denkbar wäre. Mit der allgemeinen Zustimmung, dass die hl. Taufe
in der Form des Untertauchens der Sitte der apostolischen Kirche
entspreche und daher nicht anzufechten sei, wäre noch sehr wenig
erreicht.

Ein Federal Council in Amerika. — In Amerika ist gegenwärtig
die Bewegung, die auf eine Verständigung unter den verschiedenen
Kirchen hinzielt, eine allgemeine. Ihr dient nicht nur die
Weltkonferenz, sondern man sucht ähnliches, was diese für die ganze
Christenheit anstreben möchte, durch ein Federal Council für Amerika
auf praktischem Boden zu erreichen. Die letzte Generalsynode der
protestantisch-bischöflichen Kirche hat diesbezügliche Beschlüsse
gefasst. Das Haus der Abgeordneten sandte an das Haus der Bischöfe
folgenden Beschluss : Der Zweck und Plan des Konzils ist, die
wesentliche Einheit der christlichen Kirchen Amerikas in Jesus
Christus als göttlichen Erlöser und ihren göttlichen Herrn zu
bekunden und den Geist der Brüderlichkeit und gegenseitigen
Mitarbeit zu fördern. Die Häuser der Abgeordneten und der Bischöfe
fassten in der Angelegenheit folgenden endgültigen Beschluss: Das
Haus der Abgeordneten ist damit einverstanden, dass die Generalsynode

der protestantisch-bischöflichen Kirche hiermit ihre
Dankbarkeit gegen den allmächtigen Gott bekundet für die wachsende
Sympathie und engeren Beziehungen unter christlichen
Körperschaften, wie das zum Ausdruck kommt durch das Federal Council
of the Churches of Christ in America. Die feste Überzeugung dieser
Kirche ist, dass das Ideal unseres Herrn für sein Volk organische
Einheit in einer Körperschaft ist. Indem sie sich aber das wünschenswerte

christliche Zusammenarbeiten vergegenwärtigt, drückt die
Generalsynode, wenn es ohne Aufgeben der Prinzipien ausführbar
ist, ihre Meinung dahin aus, dass die Kommissionen für christliche
Einheit und sozialen Dienst Abgeordnete an das Federal Council
ernennen mögen.



— 248 —

Diese Beschlüsse sind kritisiert worden. Den geäusserten
Bedenken treten zwei Mitarbeiter der Wochenschrift « The Churchman »

in dem Heft vom 3. Januar entgegen. Der eine umschreibt in dem
Artikel «Federation and Unity» die wesentliche Einheit als Einheit

der Taufe, wodurch man Mitglied der einen katholischen Kirche
wird, worüber sich die Bischöfe schon vor 25 Jahren ausgesprochen
haben. Weiter sagt der Verfasser, dass alle, die an Christus als an
ihrem Lehrer teilhaben, in ihm eins sind. Viele wünschen ausserdem
eine äussere organische Einheit in einer Art von kirchlicher
Konföderation, also eine Einheit in der Verschiedenheit, wie die
verschiedenen Völker in den Vereinigten Staaten eine Nation bilden.
Eine besondere Mission, Katholiken und Protestanten zusammenzuführen,

habe die bischöfliche Kirche, die Katholizität mit Freiheit
verbinde. Der Verfasser sieht in dem Beschlüsse der Synode den
Wunsch ausgedrückt, eine engere Einheit der verschiedenen Kirchen
herbeizuführen, die er nicht für eine schillernde Träumerei hält.
Diese Einheit soll keine starre Einerleiheit sein, in der Differenzen
tyrannisch unterdrückt würden und der Kirchhofsfrieden hergestellt
würde. Es sei eine lebensfähige, freie Vereinigung. Verschiedenheit

des Kultus, der Meinungen, der Gottesverehrung sei damit
verträglich. Diese Einheit, die Verständnis für die Sache der Wahrheit
verlange, würde in ihrem Schosse alle speziellen Wahrheiten der
einzelnen Kirchen beherbergen können. Die bischöfliche Kirche
suche die einzelnen Gemeinschaften zu gemeinsamer Arbeit in Fragen
des Glaubens und der kirchlichen Ordnung näher zu bringen.
Vielleicht bringe der hl. Geist die Christen in eine Organisation
zusammen.

Im zweiten Artikel « Federation » werden folgende Gedanken
entwickelt :

Die Grundfrage dreht sich um das Prinzip und die Gefahr der
Federation. Wenn man ruhig an die Frage herantritt, so könne
man sehen, dass das Council of Federation, ebenso wie kleinere,
mehr lokale Federationskonferenzen, unter Protestanten die Bitterkeit

des Sektierertums beseitigen und sie zu freundlicheren Gefühlen

gegen Katholiken bringen könnten. Sie würde die geistige und
finanzielle Verschwendung beseitigen, welche die Proselytenmacherei
unter Kirchen herbeiführe, die doch nicht so sehr verschieden seien,
und den Geist der Liebe und Wahrheit vertiefen. Das würde grossen
Eindruck machen in andern christlichen Ländern und die Aufmerksamheit

der nicht christlichen Länder auf den Heiland lenken.
Der Verfasser spricht sich gegen eine territoriale Begrenzung der
Tätigkeit der bischöflichen Kirche aus. Doch, wenn es sich darum
handle, Missionstätigkeit auszuüben, so solle man dorthin gehen,
wo das Christentum noch nicht bekannt ist, anstatt in Gegenden,



— 249 —

wo z. B. Presbyterianer und Methodisten schon an der Arbeit sind.
Die gemeinsame Arbeit aller Kirchen könne praktisch gestaltet
werden z. B. durch Bekämpfung der Ehescheidung, in sozialen

Fragen etc. Man könne Wahrheiten, die einzelnen Kirchen nicht
bekannt sind, in sie hineinbringen. So könne eine Wiedervereinigung

vorbereitet werden. Der Verfasser verkennt die Gefahren des
Councils nicht. Es habe so viele Aufgaben, dass die Evangelisation

der Welt aufgehalten würde, wenn man sich zu sehr mit
den Aufgaben der Einigung beschäftige. Gegen diese Gefahr könne
man sich rüsten, dass man die Wertelemente der Mitbrüder
anerkenne und von diesen ausgehend andern die vollere Wahrheit
bringe.

Die Federation sei wünschenswert, insofern sie die Christen
näher zusammenbringe und so gegenseitiges Verständnis und gegenseitige

Achtung fördere. Sie fördere gemeinsame Werke der Caritas
und bringe so das Sehnen nach Einheit weiter. Durch das Council
sei auch die Gefahr ausgeschlossen, etwas wesentlich Katholisches
aufzugeben. Kein Jota des katholischen Credos oder des bischöflichen

und priesterlichen Amtes würde preisgegeben. Ebensowenig
würde von den protestantischen Brüdern eine Preisgabe ihrer
verschiedenen Lehrmeinungen verlangt oder erwartet, dass sie
aufhörten an den Wert ihrer Ordinationen zu glauben. Die Wichtigkeit

dieser Fragen werde von keiner Federation bezweifelt. Man
wolle nur feststellen, was allen gemeinsam, also katholisch ist.

Der Verfasser sieht in den Einwänden eine Art «Trägheit»,
einem Versuchen, zwischen Mitarbeit und Federation zu
unterscheiden. Man erblicke Schwierigkeiten in dem Worte «wesentliche

Einheit der christlichen Kirchen » und darin, dass eine
Federation den grossen Unterschied zwischen sakramentaler und
nichtsakramentaler Geistlichkeit verwische. Doch, was vielen als Trägheit

erscheine, wäre der Kirche ein Mittel gewesen, ihre vermittelnde
Stellung zwischen katholische und protestantische Prinzipien zu
bewahren. Darin liege die Mission der anglikanischen Kirche.

Manche seien gegen ein «Bündnis», aber für gemeinsame
Arbeit, weil zu letzterer auch die Leugner der Gottheit Christi
zugezogen werden können (in Sachen der Ethik und sozialen Gerechtigkeit).

Aber ein Federal Council schärfe die Tatsache ein, dass die
einzige logische Basis für Philanthropie begründet ist in der
Menschwerdung und im Sühnopfer Christi. Das Wort «wesentliche Einheit

der christlichen Kirchen » mache keine Schwierigkeiten, wenn
man weiter lese, « in Jesus Christus als ihrem göttlichen Herrn und
Erlöser». Diese Einheit bestehe unter allen Getauften. Das Wort
«Kirchen» umfasse alle Christen, die katholischen wie protestantischen.

Im katholischen Sinne werde hier « Kirche » nicht ge-



- 250 -
braucht. Wenn bei dem Council von Bischöfen geweihte und nicht
geweihte Geistliche zusammenarbeiten, so habe das keine Gefahren,
da der Zweck des Councils nicht ein priesterlicher sei. In der
Espiscopal Church arbeiteten ja auch Priester und Laien zusammen.
Durch Teilnahme am Council mache die Kirche ihre frühere
Isolierung wieder gut.

Die Kikuyu-Konferenz. — Während besonders die Kirchen des

englischen Sprachgebietes grosses Verständnis für Unionbestrebungen
kundgeben, hat in den letzten Monaten ein Vorfall zu erkennen
gegeben, wie auch hier noch die kirchlichen Gegensätze tief sind.
Aus berufener Feder wird darüber an anderer Stelle dieses Heftes
berichtet. Der Vollständigkeit wegen soll aber auch in der Chronik
kurz davon Notiz genommen werden. Im Juni 1913 wurde in
Kikuyu, einer Ortschaft in Ostafrika, eine Konferenz von Missionaren
verschiedener kirchlicher Gemeinschaften gehalten, die auf
Veranlassung der anglikanischen Bischöfe von Mombasa und Uganda
zusammentrat, um ein friedliches Einvernehmen zwischen den
einzelnen in Ostafrika missionierenden Religionsgemeinschaften
anzubahnen. Mehr als 60 Missionare der Anglikaner, Methodisten,
Baptisten, Quäker, Presbyterianer, Kongregationalisten und Lutheraner
nahmen daran teil. Allgemein wurde es beklagt, dass die Rivalität
der verschiedenen Konfessionen ein erfolgreiches Missionieren unter
den Heiden ausserordentlich erschwere. In verschiedenen Punkten
wurde eine Einigung erzielt: Man anerkannte den gegenwärtigen
Besitzstand der Konfessionen und beschloss, den Gottesdienst nach
gewissen gemeinsamen Formen zu feiern und eine Abendmahlsgemeinschaft

der vertretenen kirchlichen Genossenschaften
einzuführen. Hierdurch hofft man, « eine schliessliche Union der
eingebornen Christen in einer einzigen eingeborenen Kirche möglich zu
machen.» Als Ausdruck der erzielten Einigung empfingen alle
Teilnehmer der Konferenz in der schottischen Presbyterianerkirche
von Kikuyu aus der Hand des Bischofs von Mombasa das heilige
Abendmahl nach anglikanischem Ritus. Die Nachricht von diesen

Vorgängen veranlasste den dritten anglikanischen Bischof von
Britisch-Ostafrika, den Bischof von Zanzibar, eine Schrift an den
Bischof von St. Albans zu richten, die betitelt war : Ecclesia Anglicana

: For what does she stand for « Wohin steuert die anglikanische
Kirche?» Der Bischof greift darin die Beschlüsse der Konferenz
an : besonders sei dadurch die Lehre der englischen Kirche über
die Firmung, das Bischofsamt und die Absolution verletzt worden.
Die Mitbischöfe von Mombasa und Uganda werden der Irrlehre
bezichtigt und das Recht in Frage gestellt, ob sie noch weiter ihres
Amtes walten dürften. Die letztgenannten Bischöfe unterstehen dem



— 251 —

Primas von England, dem Erzbischof von Canterbury. Auf Antrag
des Bischofs von Zanzibar soll nun die Kikuyu-Konferenz vom
Erzbischof und seinen Suffraganbischöfen abgeurteilt werden. Die
Tagespresse, insbesondere die kirchlichen Zeitschriften Englands
beider Richtungen griffen den Brief des Bischofs von Zanzibar mit
Feuereifer auf. Die einen nahmen für die angeklagten Bischöfe,
die andern für den Bischof von Zanzibar Partei. Auch viele Bischöfe
äusserten ihre Meinung. Mehrere weisen in ihren Neujahrsbriefen
an ihre Diözesanen auf die Aufgabe der anglikanischen Kirche als
Church of reconciliation (Versöhnungskirche) hin, welche gleichzeitig

katholisch und evangelisch sei, d. h. auf dem Grunde der
Evangelien an die altkirchliche Tradition anknüpfe. Gleichzeitig
betonen sie aber, dass eine Wiedervereinigung der getrennten christlichen

Kirchen nicht erkauft werden dürfe um den Preis eines
Schismas in der eigenen Kirche. Bei dieser Gelegenheit wird auch
auf eine bedenkliche Erscheinung bei solchen Unionskonferenzen
hingewiesen. So berichtet der «Guardian--, dass bei einer frühern
Konferenz in Grindelwald eine Reihe von Teilnehmern das heilige
Abendmahl empfangen haben, die nicht einmal getauft waren.

Die Bischöfe von Uganda und von Zanzibar sind in England
erschienen, um ihren entgegengesetzten Standpunkt vor dem Primas,
dem Erzbischof von Canterbury, zu vertreten. Bald erfolgte die
amtliche Kundgebung des Primas, ohne dass damit eine
grundsätzliche Entscheidung gefällt ist. Der Erzbischof lehnt es ab, gegen
die beklagten Bischöfe vorzugehen. Damit jedoch eine gründliche
Besprechung der vorliegenden Schwierigkeiten erfolgen kann,
beruft er auf den Juli dieses Jahres das Central Consultative Committee
der anglikanischen Kirche. Diese Behörde setzt sich ausser dem
Primas als Vorsitzenden aus 13 Mitgliedern zusammen, welche aus
den verschiedenen Teilen der anglikanischen Kirche ernannt sind.
Das entscheidende Wort steht dem Primas zu. Zwei Fragen werden
dem Rat vorgelegt. Erstens : Sind die Kikuyubeschlüsse eines Bundes
der Missionsgesellschaften mit irgend welchen Prinzipien der
anglikanischen Kirche unvereinbar, deren Beobachtung für Bischöfe,
Priester und Laien verbindlich ist? Zweitens: War die «offene
Kommunion», welche die beklagten Bischöfe in Kikuyu abhielten,
in Rücksicht auf die besondern Umstände mit den Grundsätzen
der anglikanischen Kirche vereinbar oder nicht? Der Bischof von
Zanzibar erkennt die Opportunität einer spätem Einberufung des

Zentralrates an und meint, ein überstürztes Handeln seinerseits könne
die Einheit der Kirche ernstlich gefährden. Weiterhin zieht er seine
formelle Anklage auf Verbreitung von Häresie und Schisma gegen
die beiden Missionsbischöfe zurück und beschränkt sich darauf,
ihnen « ernste Abweichungen » vorzuwerfen. Im übrigen ist er mit



— 252 —

der Kundgebung des Erzbischofs nicht zufrieden. Er wirft dem
Erzbischof vor, dass er nicht-bischöfliche kirchliche Gemeinschaften
«Zweige der Kirche Christi> genannt hat. Wenn die Nonconformists
« Zweige der Kirche Christi seien », so stelle sich der Primas damit
auf den Standpunkt der Bischöfe von Mombasa und Uganda und
sein Urteil sei damit gesprochen, sein (des Bischofs von Zanzibar)
Standpunkt aber als nicht im Einklang mit der kirchlichen Ordnung
und Disziplin befindlich hingestellt worden. Ferner bezeichnet er
den Zentralrat als voreingenommen, einmal, weil der Erzbischof,
als Richter und Präsident der Kommission, sein Urteil bereits
indirekt gesprochen habe ; zweitens weil mehrere Prälaten der
Kommission Vertreter von Bischöfen seien, deren ausgesprochener Standpunkt

in Sachen der « offenen Kommunion » sich von jenem der
beklagten Bischöfe gar nicht oder wenig unterscheide. Während
der Bischof von Uganda sich dem Urteilsspruch des Primas
unterwerfen will, erklärt der Bischof von Zanzibar, noch nicht entscheiden
zu können, ob er mit den Bischöfen von Mombasa und Uganda
weiterhin in kirchlicher Gemeinschaft bleiben werde, falls deren
Standpunkt bei der Kikuyu-Konferenz von irgend einer Autorität
als korrekt befunden wird.

Die katholische, apostolische und evangelische Kirche in
Portugal. — Über diese Kirche und besonders über ihr Verhältnis
zur englisch-irischen Hülfsgesellschaft ist an dieser Stelle, Jahrgang
1913, S. 118 ff., berichtet worden. Aus einem Bericht des von Rev.
Diogo Cassels geleiteten Blattes «Egreja Lusitana» ergibt sich, dass
sich die Kirche in peinlicher Lage befindet. Jüngst ist ein Mitglied
der aus drei anglikanischen Bischöfen bestehenden Kommission, die
sich hauptsächlich die Unterstützung der Kirche zur Aufgabe macht,
gestorben. Daraufhaben die zwei überlebenden Mitglieder der
Kommission einfach den Bischof von Tuam kooptiert. Gegen diese

Ernennung äussert Diogo Cassels, Pfarrer der zwei Gemeinden «St.
Johann Evangelist» und « Welterlöser » in Villa Nova de Gaya, schwere
Bedenken. Er schreibt :

« Nach unserer Verfassung kann in Portugal weder der Bischof
von Rom, noch irgend ein anderer ausländischer Prälat eine kirchliche

oder geistliche Jurisdiktion, Gewalt, Oberhoheit oder Autorität,
beanspruchen. Demgemäss haben die Mitglieder unseres Rates der
(irischen) Bischöfe in Portugal keine Jurisdiktion und keine Befugnis,
Prediger zu ermächtigen, geistliche Vorsteher zu ernennen oder
innerhalb der portugiesischen Kirche mit jährlichen Vollmachten
zu versehen. Lord Plunket, der verstorbene Erzbischof von Dublin
(der hervorragendste Freund und Wohltäter der portugiesischen
Kirche) und der jüngst verstorbene ehrwürdige Bischof Stack haben



— 253 -
in allen ihren Ansprachen immer wiederholt: Ich habe und
beanspruche in Ihrem Lande keine Autorität oder Jurisdiktion ; ich
komme lediglich gemäss einer Einladung Ihrer Synode, um zu
ordinieren oder zu firmen und andere Funktionen vorzunehmen,
die nur ein Bischof vollziehen kann. Das Gesetz der Trennung von
Kirche und Staat enthält die ausdrückliche Bestimmung, dass jede
ausländische Leitung, Verwaltung oder Oberaufsicht über eine
portugiesische kirchliche Genossenschaft, selbst wenn die portugiesischen
Bürger damit einverstanden wären, bei Strafe der Auflösung gänzlich

untersagt ist. In der letzten Woche des Dezembers (1913) wurden

im Distrikt Oporto fünf römischkatholische Schulen durch die
Regierung ohne vorherige Androhung geschlossen und aufgelöst,
weil sie sich den portugiesischen Gesetzen nicht fügten, sondern
sich unter ausländische Oberaufsicht stellten. Die Kultusgenossenschaft

der beiden Kirchen St. Johann Evangelist und Welterlöser
hat nach dem Rat von drei hochgestellten Persönlichkeiten für klug
erachtet, vor dem Bürgermeister dieser Stadt die Erklärung
abzugeben, dass sie eine ausländische Leitung oder Oberaufsicht weder
angenommen hat noch je annehmen wird. Mehrere andere
Kultusgenossenschaften haben zur Selbstverteidigung ähnliche Erklärungen
abgegeben. Es ist nicht richtig, dass bisher die Mitglieder unserer
bischöflichen Kommission jiurch Kooptation ernannt worden sind.
Vielmehr wurde uns jeweilen der Name des Bischofs mitgeteilt,
der bereit wäre, eine Ernennung anzunehmen : aber die Ernennung
erfolgte immer durch unsere Synode. »

Diogo Cassels fügt diesem für den englischen «Record»
bestimmten aber nicht aufgenommenen Brief noch bei:

«Als Katholiken und als Bürger — mögen wir nun über die
Haltung der Regierung und ihre Auslegung der verfassungsmässigen
Gewährleistung voller Religionsfreiheit so oder anders denken —
halten wir uns für verpflichtet, der Obrigkeit zu gehorchen, und in
allen Dingen, die nicht wider Gottes Ordnung sind, ihre Gesetze

zu befolgen. In vorliegender Frage steht die Verfassung der
portugiesischen Kirche, die sich als national und unabhängig erklärt, in
vollkommenem Einklang mit dem Trennungsgesetz, das jede fremde
Leitung, Verwaltung oder Aufsicht gänzlich untersagt. Jede
ausländische Jurisdiktion oder Oberaufsicht ist auch der Ausdehnung
einer wesentlich nationalen katholischen und evangelischen Kirche
sehr hinderlich. Mehrere Pfarreien samt ihren Geistlichen, mehrere
ehedem römischkatholische Priester, die Kultusgenossenschaften
beigetreten sind oder von der Regierung Pensionen angenommen
haben — zwei haben sich in unserer Kirche verehelicht —
wünschen sich mit der katholisch-apostolisch-evangelischen portugiesischen

Kirche zu vereinigen, sobald diese einen gebornen Portu-



— 254 —

giesen zum Bischof hat; aber sie werden sich keiner ausländischen
Oberaufsicht unterwerfen. »

Dazu bemerkt der « Berner Katholik » : Wenn sich unser Freund
Diogo Cassels, der nun seit 34 Jahren ein einflussreiches Mitglied
der unabhängigen portugiesischen Kirche ist, nicht täuscht, so sollte
es doch möglich sein, in Portugal eine wirklich « unabhängige »

Kirche zu organisieren. Pfarrer Cassels hat am Altkatholikenkongress

im Haag teilgenommen und dort ohne Zweifel in Erfahrung
gebracht, dass jede altkatholische Landeskirche vollkommene
Autonomie in Anspruch nimmt, sich also zu dem Grundsatz bekennt,
auf den er mit Recht grosses Gewicht legt.

Auf das hin teilte Rev. Chancellor J. J. Lias als Mitglied der
Kommission des kirchlichen Reformvereins für Spanien und
Portugal dem « Katholik » mit, dass die bischöfliche Kommission ihre
Stellung zur Regierung Portugals nicht geändert habe. Es habe
einfach eine Änderung im System der Wahl durch die irischen
Bischöfe stattgefunden. Die Befugnisse seien dieselben, wie sie von
Anfang an beansprucht und von der jetzigen portugiesischen
Regierung anerkannt worden seien. Solange die Regierung mit der
Gesetzlichkeit des Vorgehens zufrieden sei, hätten die Aussetzungen
einzelner Personen wenig zu bedeuten.

« Sr. Cassels bemerkt ferner, dass die Regierung jüngst fünf
römischkatholische Schulen wegen Gesetzesverletzung geschlossen
habe. Da sie sich mit der reformierten Kirche in Portugal nicht
befasst hat, wird sich das daraus erklären, dass diese das Gesetz
nicht verletzt hat. Er (Cassels) fügt bei, das zwei Genossenschaften,
die er leitet, gegen das Vorgehen der irischen Bischöfe protestiert
hätten. Aber er sagt nicht, dass sie alle protestiert haben. Er
fügt bei, dass andere Genossenschaften ebenfalls protestiert haben.
Aber er vergisst auffälligerweise, diese zu nennen. » Rev. Lias stellt
ferner fest, dass die Synode der portugiesischen Kirche zu
gegebener Zeit ersucht werde, die Ernennung der drei irischen Bischöfe
auf die Posten, die sie von der Synode der Kirche Irlands bereits
übernommen haben, zu ratifizieren. In der Zeitschrift «Light and
Trust» wird das bestätigt. Sr. Diogo Cassels ist damit
einverstanden, meint aber, nach der heutigen Gesetzgebung des Landes
hätte die portugiesische Kirche keine Existenzberechtigung mehr,
wenn ihre Oberaufsichtsbehörde von einer ausländischen Kirche
bestellt würde.

Bischof Brent und die Filipinos. — Unter dem Titel
«Vergangene Jahre» veröffentlicht der Bischof von Manila interessante
Lebenserinnerungen, die über die rastlose Tätigkeit dieses
hervorragenden Mannes Aufschluss geben. Die Erinnerungen erscheinen



— 255 —

im « Churchman ». In der Nummer vom 28. Februar finden wir Erinnerungen

an seine erste Reise nach den Philippinen im Frühjahr 1902.
Wir sehen uns veranlasst, daraus folgenden Abschnitt in wörtlicher
Übersetzung mitzuteilen :

«Natürlich ging mein erstes Bestreben dahin, in Erfahrung zu
bringen, inwiefern die Filipinos kirchlich gesinnt waren. Soweit
ich das feststellen konnte, waren und sind sie im allgemeinen mit
der Kirche ihrer Väter zufrieden. Sie unterschieden zwischen der
Kirche und den Repräsentanten der Kirche, den Mönchen, gegen
die sie ernsthafte und, wie es schien, wohlbegründete Klagen
vorzubringen hatten. Die einzige von Oglipay geleitete Bewegung, die
eine Zeitlang nationale Bedeutung anzunehmen versprach, umfasste
die unwissenden Klassen des Volkes. Auf dem Papier versprach
sie Reformen, in Wirklichkeit unterschied sie sich wenig von der
herrschenden Religion, nur fehlten heilsame Schutzwehren und
Disziplin. Ich fragte Oglipay einmal, warum er gewisse Reformen,
die er sich vorgenommen hatte, denn nicht ins Werk setzte. Er
antwortete, die Leute würden damit nicht einverstanden sein. Als
ein Freund des Nationalkirchentums war ich bereit, eine ernsthafte
Bewegung in dieser Richtung zu unterstützen, aber in der
«unabhängigen philippinisch-katholischen Kirche» war wenig religiöser
Sinn irgendwelcher Art vorhanden, eine Wahrnehmung, die auch
von Vorstehern anderer Gemeinschaften gemacht wurde, die
vielleicht noch bereitwilliger waren, die Bewegung zu fördern. Neulich
hat ein fremder (europäischer) — natürlich akademischer —
Kritiker, der die neuesten Papierprinzipien der Bewegung behandelte,
seine Verwunderung darüber ausgedrückt, dass ich auf die
Bewegung keinen Einfluss ausübte und sie nicht leitete. Wenn
Verwalter und Leute der Tat über so stille Wasser zu fahren hätten,
wie Theoretiker und Lehnstuhlkritiker sich vorstellen, so wäre das
Leben ein einziges fröhliches Lied und selbst der jüngste Kritiker
musste sich unter die Arbeitslosen einreihen lassen. Ich habe keinen
Grund zu glauben, dass die Filipinos einmal irgendetwas anderes
als römischkatholisch sein werden, obwohl zweifellos unter ihnen
lebensfähige und gesunde protestantische Gemeinschaften wie z. B.
die der Presbyterianer und Methodisten sein mögen. Die Hierarchie
hat aufgehört spanisch zu sein, und besteht nun aus Männern, die
sich bestreben, die päpstliche Religion in Moral und Glauben auf
eine höhere Stufe zu heben. »

Zu dieser Auslassung wird uns geschrieben: « Zu unserm lebhaften
Bedauern glauben wir annehmen zu müssen, dass Bischof Dr. Brent in
vorstehenden Äusserungen auf die Mitteilungen anspiele, die wir in
dieser Zeitschrift, Jahrgang 1912, 4. Heft, S. 540, über die «romfreie

Kirche auf den Philippinen» gebracht haben. Wir schlössen



— 256 —

jene Mitteilungen mit dem Satz: <Es ist zu bedauern, dass der
ausgezeichnete amerikanische Bischof Dr. Brent in Manila keinen

Einfluss auf die Iglesia Filipina gewonnen hat.y Dieser einzige
Satz, der sich auf Bischof Brent bezieht, ist, wie aus obiger
Erwiderung geschlossen werden muss, als Kritik der Haltung und
Wirksamkeit des genannten Bischofs aufgefasst worden. Wir
erklären daher, dass uns der Gedanke, eine solche Kritik zu üben,
absolut ferne lag. Was wir sagen wollten und für jeden des Deutschen
vollkommen mächtigen Leser verständlich genug gesagt haben, ist
einzig das, es sei beklagenswert, dass es dem ausgezeichneten
Bischof Dr. Brent nicht möglich gewesen sei, auf die Filipinos einen
Einfluss zu gewinnen, der diese vor den in dem betreffenden Referat
namhaft gemachten Entgleisungen hätte bewahren können. Dass
Bischof Brent einen solchen Einfluss nicht gewonnen hat, ist eine

traurige Tatsache ; aber wir erklären uns diese Tatsache nicht aus
einem Mangel an Bereitwilligkeit des ausgezeichneten Bischofs,
sondern aus den auf den Philippinen herrschenden Verhältnissen.
Der Verfasser jener Mitteilungen ist in seinem ziemlich langen
Leben selten so glücklich gewesen, die Arbeiten anderer Leute
vom « Lehnstuhl » aus beurteilen zu können, und weiss aus
Erfahrung, dass es auch beim redlichsten Willen nicht immer möglich

ist, da oder dort den wünschenswerten «Einfluss zu gewinnen».
Er wiederholt daher, dass es ihm absolut ferne lag, der Ehre des

hochgeschätzten Bischofs irgendwie zu nahe treten zu wollen. »

Adolf Küry.


	Kirchliche Chronik

