Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 4 (1914)
Heft: 2
Rubrik: Kirchliche Chronik

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 02.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

— 236 —

KIRCHLICHE CHRONIK.

Die Weltkonferenz on Faith and Order. — Seit unserm letzten
Bericht iiber die «World Conference on Faith and Order», vgl.
«Int. Kirchl. Zeitschrift> 1913, S. 392, hat das Komitee einige
Schriften publiziert, die iiber seine Titigkeit und die Aufnahme,
die sie gefunden, Aufschluss geben. Heft 23 enthilt den Bericht
der Kommission an die Generalsynode der protestantisch-bischof-
lichen Kirche der Vereinigten Staaten Amerikas. Uber manches,
was darin steht, ist an dieser Stelle schon referiert worden, so iiber
die Schritte, die getan wurden, um die Kirchen Grossbritanniens
fir das Werk zu interessieren. Besonders hat sich die Kommission
bemiiht, die beiden christlichen Hauptgruppen der Protestanten und
Katholiken fiir die Mitwirkung zu gewinnen. Wenn nicht eine
entsprechende Vertretung von Katholiken und Protestanten bei der
Weltkonferenz gesichert ist, wird sie nicht abgehalten. Die Kom-
mission trat deshalb in Verbindung mit der von der Nationalsynode
der kongregationalistischen Kirchen ernannte Reunionskommission
und der Kommission der Jiinger Christi ¢« The disciples of Christ»,
die im Jahre 1910 eingesetzt wurde, um eine Union herbeizufiihren.
Beide sind zur Mitarbeit bereit. Sie wandte sich ferner an den
Erzbischof Platon der orthodoxen Kirche Russlands in New York
und an die Kardindle Gibbons und Farley. Erzbischof Platon ver-
sprach, die russische orthodoxe Kirche fiir die Weltkonferenz zu
interessieren, die gleiche Versicherung gab der Erzbischof Seropian
fir die armenische Kirche. Kardinal Gibbons sprach die Uber-
zeugung aus, dass eine klare Stellungnahme der einzelnen Kirchen
zu den Glaubenslehren zeigen wiirde, dass sie einander niher stiinden
als man gewdhnlich annehme. Er erwartet Grosses von der Kon-
ferenz und bat, ihn iiber die Titigkeit der Kommission auf dem
Laufenden zu halten. Eine Reihe von Subkommissionen hat den
Auftrag, mit den verschiedenen Kirchen Verbindungen anzukniipfen,
~um sie fiir die Weltkonferenz zu gewinnen. Bis zum August 1913



o YT =

wurde dem Sekretir der Kommission die offizielle Ernennung von
dreissig Kommissionen bekanntgegeben. Ausser an die erwdhnten
Kirchen, die Altkatholiken Europas, die anglikanischen Kirchen
der Welt und die nicht anglikanischen Kirchen der Vereinigten
Staaten, Canadas, Westindiens, Grossbritanniens, Australiens und
Neu-Seelands konnten bisher keine Einladungen erfolgen. Der
grosste Teil Europas muss also noch interessiert werden.

Am 8. Mai 1913 hielt die Kommission ihre erste Sitzung mit
den iibrigen in Amerika ernannten Kommissionen ab. Der Geist,
der auf dieser Versammlung herrschte, war sehr ermutigend. Die
Schwierigkeiten verhehlte man sich nicht, hatte aber festen Glauben
an die Macht des hl. Geistes.

Man beschloss, die Weltkonferenz nicht eher einzuberufen, als
bis dass die Teilnahme aller kirchlichen Gemeinschaften, der katho-
schen wie protestantischen gesichert sei. Ferner sollte eine Ab-
ordnung an alle nicht anglikanischen Gemeinschaften Grossbritanniens
gesandt werden. Die weitern offiziellen Beschliisse sind: Jedes der
ernannten Komitees sollte einen Delegierten fiir ein beratendes
Komitee ernennen, um gemeinsam mit dem Exekutivkomitee der
bischoflichen Kommission die Weltkonferenz zu férdern und vor-
zubereiten. Das Ideal der Weltkonferenz ist, Vertreter aller Kirchen
zusammenzufithren, um den charakteristischen Glaubensgrund der
Kirchen zu erwagen. Wenngleich eine organische Einheit das Ideal
aller Christen sein sollte, so hitten die Kommissionen doch nicht
die Aufgabe, ein Einheitsschema zu erzwingen, sondern nur, die
Abhaltung der erwidhnten Konferenz zu fordern. Die dort behan-
delten Fragen sollten von den Komitees aller Kirchen formuliert
werden. Das Exekutiv-Komitee der bischoflichen Kirche Amerikas
schlagt vor: Man miisse sich vor Einberufung der Weltkonferenz
iiber die zu behandelnden Fragen einig sein, ebenso iiber die Mitglied-
schaft an der Konferenz und iiber Ort und Termin der Konferenz.
Sie gibt der Erwidgung anheim, wie diese Vorfragen am besten
erledigt werden konnten, und wie der zu behandelnde Stoff den -
Komitees vorgelegt werden soll, wie und wann diese Komitees
(Studienkomitees) ernannt werden sollen. Hieriiber wird ein
besonderer Bericht verdffentlicht werden. Es wurden kleinere
Besprechungen mit Protestanten und Katholiken abgehalten, um
mehr Verstindnis fiir eine Weltkonferenz zu erwecken. An alle
Geistlichen der Vereinigten Staaten wurden Zirkulare versandt. Flug-
blitter, Rundschreiben, Briefe und Gebetskarten wurden etwa 780,000
verschickt. 8500 Personen baten um Zusendung weiterer Publi-
kationen, davon waren 80—90 % Geistliche. Der Sekretir der
Konferenz erhielt 20— 30,000 Briefe und Postkarten, ausserdem



— 238 —

viele Drucksachen. Das Komitee veroffentlichte 22 Flugblitter und
Broschiiren.

Als Haupthindernisse der Arbeit jener Kommission werden
bezeichnet: Glezchgiiltigkeit infolge Misstrauens an einem wertvollen
Gelingen der Arbeit der Konferenz, Ungeduld, Misstrauen, dass
jemand seine Uberzeugung preisgeben solle. Trotzdem kann nicht
bezweifelt werden, dass der hl. Geist das Christentum der Wieder-
vereinigung zufiihrt, besonders im Missionsgebiet. Die schottische
Kirche sucht Vereinigung mit den schottischen Presbyterianern, in
Australien verhandeln die Anglikaner ebenfalls mit den Presby-
terianern, in Canada sind Methodisten, Kongregationalisten und
Presbyterianer fast vereinigt. In Neu-Seeland haben sich Wesleyaner
und Methodisten zusammengeschlossen, und in Australien machen
ihre Glaubensgenossen den gleichen Versuch. In England nihern
sich die nicht-offiziellen Kirchen einander. In Russland hat sich
eine Gesellschaft gebildet, welche die russische Kirche und angli-
kanische Kirche zusammenbringen will durch Austausch von Kennt-
nissen iiber Lehren, Ritus und Praxis beider Kirchen. In Europa,
Amerika, Asien und Japan suchen Anglikaner und Orthodoxe sich
immer besser zu verstehen. Seit der Lambethkonferenz von 190T1
stehen die Herrenhuter und Anglikaner in Verhandlung iiber volle
Interkommunion. Das gleiche wird berichtet iiber verschiedene
protestantische Sekten in Amerika. Jedoch ist das Interesse fiir
die Weltkonferenz noch nicht allgemein. Einem Gesuch an die
Bischofe der Church of America, Hirtenbriefe iber die Wieder-
vereinigung und Gebetsanordnungen zu erlassen, wurde nicht all-
gemein entsprochen. Die Kommission regt an, Gebete fiir das
Gelingen der Weltkonferenz und fiir Einheit der Christenheit be-
sonders bei der Kommunionfeier am ersten Sonntag im Monat dar-
zubringen. Trotz aller Schwierigkeiten sei Mutlosigkeit nicht
am Platze. Niitzlich seien Betrachtungen iiber den Segen der Reunion
und die Nachteile der Parteiungen. Die Konferenz sei die niachste
Stufe zu organischer Einheit. Mit einer Aufforderung, weiterzu-
arbeiten, schliesst der Bericht. :

Eine weitere Publikation der Kommission, Heft 24, enthilt den
offiziellen Bericht der erwihnten Versammlung vom 8. Mai in
New York.

Das folgende Heft enthilt den Bericht des Komitee fiir kirch-
liche Union der Nationalsynode der kongregationalistischen Kirchen.
Das Komitee beruft sich in einem Schreiben vom 18. Oktober 1910
auf die Lambethkonferenz des Jahres 1908 und will mit der angli-
kanischen Kirche an der «Kirche der Zukunft» arbeiten, die alles
Wertvolle des Christentums, das jetzt teilweise zerstreut ist, be-



— 239 —

sitzen wird. Das Komitee dussert sich iiber die Weltkonferenz in
seinem Bericht an die Nationalsynode folgendermassen:

Die Beschliisse unserer letzten Nationalsynode von 1910 iiber
mogliche Konferenzen mit der protestantisch-bischoflichen Kirche
wurde von der Generalsynode dieser Kirche freudig aufgenommen.
Von der Kommission, die eine Weltkonferenz vorschlug, wurden
wir sofort eingeladen, dabei mitzuwirken. Wir erklarten uns dazu
bereit. Doch bedarf diese Konferenz einer sehr griindlichen und
sorgfiltigen Vorbereitung, wenn etwas Positives dabei herauskommen
soll. Zuerst sind vorbereitende Konferenzen nétig zur gegenseitigen
Erziehung, wo wenige Vertreter der einzelnen Kirchen zusammen-
kommen miissen zum Studium der Probleme, die uns entgegen-
treten, und der moglichen Ubereinstimmung. Zu dem Zwecke sind
Broschiiren wiinschenswert, die die Differenzen klarlegen und das
Gemeinsame betonen. Keine Polemik, sondern Irenik! Alle Kirchen
bediirfen der Selbsteinkehr in Demut und gegenseitiger Geduld,
Sie miissen ein <« peccavi» sagen, dass alle an der herrschenden
Uneinigkeit und Unwirksamkeit schuld sind. Wir miissen lernen,
welche Wahrheiten, die andern wertvoll sind, wir annehmen konnen,
und welche w2z andern geben kénnen. Also empfangen und geben!
Gebet. Ohne Opfergeist kann der Friede der Kirchen nicht er-
langt werden.

Die bischofliche Kirche hat sich durch die Kommission bereits mit
andern Kirchen in Verbindung gesetzt unter Darlegung des Planes
und Zweckes einer Weltkonferenz. Eine ungeheure Korrespondenz
ist bereits gefiihrt worden. In der Jahreskonferenz vom 8. Mai 1913
wurden wir aufgefordert, auf Kosten der Kommission die Nicht-
konformisten in Grossbritannien zur Weltkonferenz durch Delegierte
einzuladen, was wir angenommen haben.

Eine Besprechung mit den <« Jiingern Christi» in Brooklyn hat
ergeben, das unsere Differenzen nicht gross genug sind, um unsere
lokalen Kirchen nicht zu vereinigen. Dieser Versuch ist mehrfach
gegliickt. Als Kongregationalisten sehen wir unsere Existenzberechti-
gung in der Tatsache, dass in der christlichen Urkirche vor der
Entwicklung des monarchischen Episkopates die einzelnen Ge-
meinden verhiltnismissig unabhidngig waren. Die einzelnen Ge-
meinden betrachteten sich als Volk Gottes. Dieses gemeinsame
Bewusstsein der Urkirchen (Gemeinden) gibt uns Hoffnung und
Kraft, an dem Ziele der Weltkonferenz zu arbeiten. Unsere Parole
muss sein: «Kein Kompromiss, sondern gegenseitiges Verstehen;
keine Einerleiheit, sondern Einheit.» Interkommunion aller Jiinger
Christi. Gemeinschaft im Glauben, der durch alle Zeiten seit Christi
Himmelfahrt, Sezz Geist im Geist Seiner Kirche gezeigt hat.



— 240 —

Wir empfehlen mit der Kommission der bischéflichen Kirche
Gebet und Fiihlungnahme mit andern Kirchen durch Kommissionen,
welche an dem gemeinsamen Ziele der Weltkonferenz zusammen-
arbeiten. So weit der Bericht der kongregationalistischen Kom-
mission.

Wie wir dem «Churchman» vom 7. Mirz 1914 entnehmen,
hat die genannte Kommission ihren Auftrag, sich mit den nicht-
bischoflichen britischen Kirchen in Beziehung zu setzen, um sie fiir
die Weltkonferenz zu interessieren, ausgefiihrt. Es wurde be-
schlossen, eine Abordnung aus Mitgliedern der verschiedenen
Gemeinschaften nach England zu senden. Sie wurde zusammen-
gesetzt aus je einem Vertreter der Komgregationalisten, der
Presbyterianer, der Fiinger Christ: (Disciples of Christ) und der
Methodisten. Am 29. Dezember des vorigen Jahres fuhr die
Deputation ab und verweilte ungefihr drei Wochen in England.
Nun erstattet R. Smytkh, Vertreter der Kongregationalisten, in
dem genannten Organ der bischoflichen Kirche iiber die gepflo-
genen Verhandlungen einen Bericht, dem wir folgende Einzelheiten
entnehmen: \

Die Abordnung bekam Gelegenheit, mit 31 Kommissionen ver-
schiedener Korperschaften in Beziehung zu treten. Im Namen der
« Freien Kirches (Free Church) gab zunichst Sir Joseph Compton
Ricketts den amerikanischen Géasten ein Bankett, an dem nicht
weniger als 120 einflussreiche Personlichkeiten aus verschiedenen
Teilen Englands teilnahmen. Zu - Beschliissen konnte es selbstver-
standlich nicht kommen. Man war iiberhaupt darin einig, dass es
sich vorldufig lediglich darum handeln konne, den Unionsgedanken
anzuregen und in den verschiedenen Gemeinschaften zum Gegen-
stand ernster Erwigung zu machen. In Schottland waren die Ge-
miiter zum voraus vorbereitet, indem dort die (staatlich anerkannte)
¢« Kirk»> und die « Vereinigte Freie Kirche» bereits miteinander
in Beziehung getreten waren, um eine Einigung zu versuchen. Zu
der ersten Versammlung von Vertretern beider Kirchen gaben nun
die amerikanischen Delegierten Veranlassung. Es hatten sich auch
Delegierte der Presbyterianer Irlands und der Kongregationalisten
Schottlands eingefunden. Der Eindruck, den die Versammlung
hinterliess, muss iiberwiltigend gewesen sein. Der <Scotsman3
schrieb: «Viele gingen im Geiste des Zweifels an die Versammlung
und dachten an eine neue Utopie. Aber die Zweifel schwanden,
als die Vision der kommenden Eirheit iiber dem Horizont erschien.
In der Geschichte der Christenheit hat es keine Bewegung gegeben,
die so grosse Moglichkeit bot, eine iiber die Welt sich erstreckende
Umwilzung hervorzubringen. Aus der jetzt getrennten Christenheit
wird ein dkumenisches Konzil erstehen. »



— 241 —

Die Kirchen, mit denen die Abordnung in Beriihrung ge-
kommen ist, werden Kommissionen ernennen, die sich mit dem
Exekutivkomitee der bischoflichen Kirche Amerikas in Beziehung
zu setzen haben.

Der Berichterstatter hat natiirlich zunichst die kirchlichen Ge-
meinschaften englischer Zunge im Auge. Er spricht sich sehr
kraftig iiber die « Erbsiinde » dieser Gemeinschaften aus. Sie bestehe
darin, dass man so lange die Kluft nicht zu iiberbriicken suchte,
die die anglikanischen und nichtanglikanischen Kirchen trennt.
Diese Unterlassung sei um so beklagenswerter, weil sie Christen
der gleichen Abstammung und Erziehung scheide, die im Dienste
des einen Meisters gemeinschaftlich arbeiten sollten. Nun aber sei
die Zeit gekommen, um sich des strafenden Wortes des Apostels
zu erinnern: «Ist denn Christus geteilt? > Rev. Smyth leitet damit
den Bericht liber die Verhandlungen mit der KzZrche Englands ein.
Er ist auch mit der Aufnahme, die die Deputation hier gefunden
hat, sehr zufrieden. Schon die Tatsache, dass diese mit einer ana-
logen Kommission der Kirche Englands zusammenkommen konnte,
bedeute mehr, als alles, was man bei dieser Gelegenheit etwa hitte
sagen konnen. Vorsitzender der anglikanischen, vom ZErzbzschof
von Canterbury eingesetzten Kommission war der Bischof wvon
Bath und Wells. Man gab sich gegenseitig die Versicherung, nach
Kriften das Werk der Verstindigung zu fordern. Vorldufig seien
nur die Ingenieure an der Arbeit, die diinne Drihte iiber den
gihnenden Abgrund spannen; aber die Zeit werde kommen, die
starken Taue hiniiberzuziehen und schliesslich die Briicke zu er-
stellen.

Die amerikanische Abordnung hatte sogar eine Zusammen-
kunft mit Vertretern der anglikanischen Vereinigung, die zunichst
engern Anschluss an Rom und die orthodoxen Kirchen des Orientes
sucht. Gerne wurde von amerikanischer Seite anerkannt, dass die
anglikanische Gemeinschaft in ihrer ILehre und Verfassung eine
Mittelstellung einnehme zwischen dem Protestantismus und dem
Papsttum. Allein die Delegierten waren der Meinung, die bischéfliche
Kirche Englands diirfe sich nicht auf die dusserste Rechte der Re-
formationskirchen stellen, sondern sollte sich als das Zentrum dieser
Kirchen betrachten, um vereint mit ihnen auf einem odkumenischen
Konszil die gemeinschaftlichen Rechte geltend zu machen. Freilich
sei nun durch den Sieg des Ultramontanismus auf dem vatikani-
schen Konzil eine Verstindigung mit Rom iiber den Horizont mensch-
licher Gedanken hinausgeriickt — nur freilich nicht iiber den der
gottlichen Ratschliisse und der frommen Gebete.

Freundliche Aufnahme fanden die amerikanischen Delegierten
auch beim Bzschof von Oxford und dem Erzbischof von Canter-

Internat, kirchl. Zeitschrift, Heft 2, 1914. 16



— 242 —

bury, deren Giste sie waren. Im erzbischoflichen Palast machten
sie auch Bekanntschaft mit dem ZErzbeschof von York und dem
Bischof von Winchester, so dass sie mit den ersten Wiirdentrigern
der Kirche Englands Beziehungen ankniipfen konnten. Der Bericht-
erstatter sagt nur, welchen Standpunkt er selbst in der Unter-
redung mit diesen hochsten Spitzen der anglikanischen Gemein-
schaft eingenommen habe. Er habe der Meinung Ausdruck ge-
geben, dass sich die Fiihrer und Haupter der Kirchen auf einen
moglichst breiten Boden stellen und fruchtlose Diskussionen iiber
untergeordnete Theorien vermeiden sollten, um eine gemeinschaft-
liche Grundlage kirchlicher Einigung zu finden. Die Deputation
ist nach Amerika zuriickgekehrt in der Uberzeugung, dass es mit
der Zeit moglich sein werde, die beabsichtigte Weltkonferenz zu-
sammenzurufen.

Dass von protestantischen Kirchen einem 6kumenischen Konzil
gerufen wird, darf man als ein sehr bedeutsames Zeichen der
Zeit betrachten. Wir bemerken noch, dass die Statistik der ge-
nannten amerikanischen Kirchen fiir das Jahr 1913 bereits vor-
liegt und beweist, dass es sich um sehr starke und lebenskriftige
Gemeinschaften handelt. Eingeschriebene aktive Gemeindemitglieder
(¢ Kommunikanten ») zdhlt: 1. die Kirche der Kongregationalisten:
748,000; 2. die Kirche der Jiinger Christi: 1,519,000; 3. die Kirche
der Presbyterianer: 2,027,000; 4. die Kirche der Methodisten :
7,125,000; 5. die bischofliche Kirche: 986,000. Diese Kirchen
haben sich im Jahr 1613 um 618,000 Kommunikanten vermehrt,
was im Durchschnitt anndhernd zwei Prozent ausmacht. Am meisten
hat die Kirche der Methodisten, die sich um 219,000 Mitglieder
vermehrte, zugenommen. Die romische Kirche, die stirkste in den
Vereinigten Staaten, zdhlt 13,099,000 Mitglieder, hat sich aber im
letzten Jahr nur um 213,000 Mitglieder vermehrt.

Die Kommission der Weltkonferenz hatte an den Altkatholiken-
kongress in Koln einen Delegierten geschickt, der in der Kon-
ferenz der altkatholischen Bischofe iiber den Plan referierte, nach-
dem sie an den Erzbischof von Utrecht, den Priasidenten der Kon-
ferenz, ein Schreiben geschickt hat. Es hat folgenden Wortlaut:

« Auf der Hauptversammlung der Protestantisch-Bischéflichen
Kirche in den Vereinigten Staaten Amerikas, die im Oktober 1910
zu Cincinnati stattfand, wurde ein Ausschuss bestellt, der wo mog-
lich eine Weltkonferenz zustande bringen soll, die sich mit den
Glauben und die Kirchenverfassung betreffenden Fragen zu be-
schiftigen und alle christlichen Gemeinschaften, welche sich zx
unsevem Hevrn Fesus Christus als Gott und FErloser bekennen,
darum anzugehen hitte, uns bei der Einberufung und Leitung einer
solchen Tagung zu unterstiitzen.



— 243 —

« Wir senden Thnen mit diesem Briefe gedruckte Heftchen, die
genaueren Aufschluss geben iiber die Verhandlungsgegenstidnde
unserer Hauptversammlung, iber den Geist, der sie beseelte, iiber
das Wesen und das Vorhaben der geplanten Tagung und iiber die
besondere Titigkeit unseres Sonderausschusses. Wir hoffen auf das
sicherste, dass Abgeordnete von allen christlichen (emeinschaften
der Welt bestimmt werden, um gemeinsam mit unserem eigenen
und anderen Ausschiissen eine derartige Tagung vorzubereiten.

¢ Darum bittet unser Ausschuss jetzt ehrfurchtsvoll Sie als die
Vereinigung der Bischofe der altkatholischen Kirchen Europas,
jener Absicht Thre giitige Beachtung zu schenken und einen dhn-
lichen Ausschuss oder eine andere Art von Abordnung zu bestim-
men, der die Altkatholiken Europas und wo moglich der Welt
vertritt und zur Forderung der beabsichtigten Tagung mitwirkt.

« Einige der Griinde, die uns bewogen haben, sind folgende:
Unsere Herzen widerstreben stdrker und stirker den im Leibe
Christi bestehenden Spaltungen. Wir erkennen das Siindhafte und
Térichte bei ihnen. Sie betriiben den Gott der Liebe. Sie wider-
sprechen seinem Willen. Sie widerstreben dem Sinn und verhindern
die Absicht von unseres Herrn eigenem Gebet, dass diejenigen, die
an ihn glauben, so offenbar eins seien, dass auch die Welt glaube.
Denn seine also gespaltene Kirche ist gianzlich ausserstande, die
librige Welt zu bekehren. Sie vermag kaum ihr eigenes Leben in
wirksamer Weise gegen ihre (der Welt) Angriffe zu verteidigen.
Wir empfinden, dass wir mit der Lage der Dinge, wie sie nun
einmal ist, uns nicht linger zufrieden geben diirfen. Dankbar neh-
men wir wahr, das unter den getrennten Christen im allgemeinen
das Bewusstsein der Einheit im Geiste der christlichen Wahrheit
sich erneut, aber wir erkennen ebenso mit Wehmut die Verschieden-
heiten, die uns noch lings der Richtlinien eines festgelegten Glau-
bens und einer kirchlichen Verfassung trennen. Diese dusserlichen
Unterschiede und nicht etwa das Fehlen des rechten Geistes sind
die wahren Hindernisse einer engeren kirchlichen Vereinigung.
Deshalb sind wir iiberzeugt, dass jetzt die Zeit gekommen ist,
diesen Hindernissen freimiitiger und mutiger unser Augenmerk zu-
zuwenden und dieselben, wenn moglich, unter Gottes eigener Lei-
tung mit allen Mitteln zu beschrinken oder zu beseitigen. Wir sind
Uberzeugt, dass diejenigen, welche Anspruch darauf machen, den
katholischen Glauben und die katholische Verfassung zu besitzen,
die fiir eine wahre und dauernde sichtbare Wiedervereinigung un-
entbehrlich sind, am ehesten fiir solch ein Beginnen zu gewinnen
sein miissten. Wir sind iiberzeugt, dass, wie wir in unserer Schrift
gesagt haben, « die Grundlagen zu einer engeren Vereinigung be-
griindet sind in der klaren Feststellung und eingehenden Erwagung



— 244 —

der Dinge, in denen wir uns unterscheiden, und derjenigen, in denen
wir iibereinstimmen »; dass c¢unsere einzige Hoffnung auf gegen-
seitige Verstindigung besteht in einer gemeinsamen personlichen
Beratung im Geiste der Demut, Liebe und Nachsicht»; und dass
darum «eine solche Tagung die niachste Moglichkeit darbietet, die
Einheit herbeizufiihren ».

« Wir erwigen vollig die Grosse und Schwierigkeit eines der-
artigen Vorhabens. Wir wissen, dass es unsicher ist, ob eine der-
artige Tagung verwirklicht werden kann. Die Erfolge sind ebenso
ungewiss. Darin liegt die Gefahr ginzlich erfolgloser Verhandlung.
Allein unser Mut beruht auf folgenden Erwigungen: Wir handeln
im eigenen Geiste unseres Herrn. Deshalb sind wir iiberzeugt, dass
solch eine Tagung viel Gutes zeitigen muss, wenn dies sich auch
in Formen, auf Wegen und an Tagen verwirklichen mag, die wir
jetzt noch nicht voraussehen konnen. Denn auch ein Grotius sagte
einst: ¢ Ich werde niemals aufhoren, mein Moglichstes zu tun, um
Frieden unter den Christen herbeizufithren ... Wenn nun in der
(GGegenwart keine Hoffnung auf Erfolg bestinde, miissten wir dann
nicht die Saat legen, welche nutzbar fiir die Nachwelt werden
mochter ... Denn, wenn wir nichts anderes erreichten, als dass
wir den gegenseitigen Hass unter den Christen verminderten,
ware das nicht ein Erfolg, des Preises vieler Arbeit und Anfeindung
wert? »

¢« Auch mochten wir Sie ferner auf die Tatsache aufmerksam
machen, dass das, was in Vorschlag gebracht worden ist, einzig
eine 7agung und nicht mehr sein soll, «zu dem Zwecke des Stu-
diums und der Erorterung, ohne Vollmacht, Gesetze zu geben oder
Beschliisse zu fassen ». Mit anderen Worten: Die Tagung kann in
keiner Weise die vertretenen Kirchen verbindlich machen. Aber
vieles diirfte erreicht werden, wenn die Tagung die betreffenden
Kirchen derartig beeinflussen konnte, dass diese schliesslich selbst
amtliche Vorkehrungen trifen, um eine geschlossene Einheit zu
vollenden.

¢ Daher ist weit wichtiger als die Tagung selbst der Gezss, in
welchem sie sich zusammenfinde. Der Weg muss richtig bereitet
werden. Wir bitten Sie, fiir uns und fiir alle Christen zu beten,
dass wir unsere Unwissenheit, unsern Stolz und unser Vorurteil
bereuen, dass wir oft und ungezwungen zusammenkommen, um
personlich und in entgegenkommender Weise iiber die in Frage
stehenden Dinge uns auszusprechen; und dass Gott zu seiner
eigenen Zeit und auch auf seinem eigenen Wege uns die Einheit
zuriickgebe, um welche sein Sohn betete und um die wir darum
ebenfalls bitten und fiir die wir wirken miissen ohne Unterlass.



— 245 —

«In der Hoffnung auf eine geneigte Antwort seitens Threr
hochwiirdigsten Bischofskonferenz und Sie und unsere heilige Sache
Gottes Gnade empfehlend, sind wir lhre Briider in Jesus Christus.»

Es folgen die Unterschriften der Kommission.

Die Bischofskonferenz beschloss, eine eigene Kommission zu
wahlen. Sie besteht aus folgenden Mitgliedern: Bischof Dr. E. Herzog-
Bern, Professor Dr. A. Thiirlings-Bern, Bischof Nik. Prins-Haarlem,
Professor Kenninck-Amersfoort, Bischof Hodur-Scranton, Bischof
Dr. G. Moog-Bonn, Professor Dr. F. Miilhaupt-Bonn. Vorsitzender
ist Bischof Dr. Moog, Schriftfiihrer Professor Dr. Miilhaupt, Bischof
Hodur ist Mitglied des « Advisory Committee». Die altkatholische
Bischofskonferenz hat den amerikanischen Kommissionen ihre Be-
reitwilligkeit, an der Konferenz sich zu beteiligen, sowie die Zu-
sammensetzung der Kommission kundgeben lassen.

Die Jiinger Christi (The Disciples of Christ), — Uber diese
in der alten Welt wenig bekannte kirchliche Gemeinschaft finden wir
im amerikanischen «Churchman» vom 28. Mirz bemerkenswerte
Mitteilungen. Diese sind verfasst von Dr. Peter Ainslin, der als
Reprisentant der genannten Gemeinschaft mit der erwdhnten Dele-
gation nonkonformistischer Kirchen England besucht hat. Er schreibt
im wesentlichen dem ¢Churchmans:

Neben der bischoflichen Kirche befasst sich wohl keine Ge-
meinschaft amerikanischer Christen angelegentlicher mit der kirch-
lichen Wiedervereinigung als die der « Jinger Christi», Beide
trachten nach einer organischen Vereinigung. Wie seltsam es klingen
mag, so sind die «Jiinger Christi» eine besondere Gemeinschaft,
weil sie kirchliche Wzedervereinigung wiinschen. Es sind ungefahr
hundert Jahre her, seitdem sie aus der presbyterianischen Kirche
ausschieden. Die Ausscheidung erfolgte, weil sie frei sein wollten,
katholisch-kirchliche Einheit zur Geltung zu bringen. Es war aber
noch zu frith. Thomas und Alexander Campbell und Barton W. Stone
(Fiihrer der Bewegung) wurden mit ihren Genossen aus der pres-
byterianischen Kirche ausgeschlossen. Um nicht eine neue Kon-
fession zu bilden, suchten sie zundchst Vereinigung mit den Bap-
tisten. Aber nach nahezu zwanzig Jahren sahen sie sich in die Not-
wendigkeit versetzt, gegen ihre urspriinglieche Absicht nun doch
eine besondere Gemeinschaft zu organisieren. Es entstand vor un-
gefahr 80 Jahren die Kirche der «Jiinger Christi», die nun zu den
stirksten kirchlichen Gemeinschaften in den Vereinigten Staaten
gehort, diber eine Million Kommunikanten zihlt und sich von Jahr
zu Jahr rasch vermehrt. Getreu ihrer urspriinglichen Tendenz,
schufen sie kein neues Glaubensbekenntnis, betonten aber die grossen
katholischen Grundsitze, in denen die Christenheit iibereinstimmt,



— 246 —

und hegten dabei die Hoffnung, einen Weg zu finden, auf dem
man aus der Verwirrung der Sektiererei herauskommen und zum
Frieden einer vereinigten Christenheit gelangen kénate. Sie berufen
sich fiir ihre Katholizitdt auf folgende vier Dinge:

1. Den katholischen Namen. Sie sehen Christen unter den
«Bischoflichen», «Presbyterianern», « Methodisten», ¢Baptisten» usw. ;
aber diese Namen bedeuten immer auch eine Scheidung. Auch
¢romischkatholisch» heisst nicht «katholischs; das <Romisches
hebt das «Katholische» auf. Die hl. Schrift kennt, was die Indi-
viduen betrifft, nur die Ausdriicke «Christen», «Jinger», «Jiinger
Christi» usw., was die Gemeinschaft betrifft, nur die Ausdriicke
«Kirche Christi», «Kirche Gottes», «Kirches, «christliche Kirche» usw.
Das sind die urspriinglichen katholischen Bezeichnungen. Daher
der Name, den sich die <«Jiinger Christi» gaben.

2. Den fkatholischen Glauben. Alle kirchlichen Gemeinschaften
haben ihre besondern Bekenntnisse. Die ¢ Bischoflichen» haben ihre
39 Artikel, die «Presbyterianer» ihr Westminsterbekenntnis, die
« Methodisten » ihre «Disziplin», die «Baptisten» ihr Philadelphia-
bekenntnis usw. Es fragt sich nicht, wie viel Wahrheit oder Irrtum
in diesen Formeln enthalten sei; es steht fest, dass sie fiir die
Glieder der betreffenden Gemeinschaft massgebende Bedeutung haben.
Die <« Jinger Christi» wollten kein neues Bekenntnis schaffen; sie
begniigten sich mit dem urspriinglichen einfachen Bekenntnis :
Jesus ist der «Messias», der «Herr», nach dem man sein Leben
einrichten muss. Dazu bekennen sich alle Christgliubigen. Das
ist auch das Bekenntnis der «Jiinger Christi».

3. Das katholische Buck. Jede Kirche anerkennt, dass in der
hl. Schrift das Wort Gottes enthalten ist. Aber die verschiedenen
Kirchen haben ihre besondere Theologie und diese zerstort den
Frieden der Kirche. Die <« Jiinger Christi» bestreiten nicht, dass
es verschiedene Schulmeinungen geben konne; aber sie machen
diese nicht zu Bedingungen der kirchlichen Gemeinschaft. Fiir die
urspriingliche Kirche geniigte. die hl. Schrift; warum sollte sie heute
nicht geniigen? Protestantische Grundsitze sind: Rechtfertigung
aus dem Glauben, hl. Schrift als einzige Autoritdt, das Recht pri-
vater Auslegung. Zu diesen Grundsitzen bekennen sich die « Jlinger
Christi», aber eben darum gehen sie iliber die protestantischen Be-
kenntnisschriften hinweg und lehren, dass die hl. Schriften eine
geniigende Richtschnur fir christliche Lebensfiihrung sei. Die hl.
Schrift ist fiir sie das einzige massgebende Buch.

4. Dze katholische Taufform. Die ersten Fiihrer der «Jiinger
Christi» waren «Fusstiufer » (Pedo-Baptists), aber im Interesse kirch-
licher Einheit nahmen sie schliesslich die von allen Christen aner-
kannte Taufform an, die des Untertauchens.



— 247 —

Ainslie sieht in diesen Dingen die Erklarung des raschen Wachs-
tums der Gemeinschaft der «Jinger Christi». Gemiss ihrer katho-
lischen Tendenz hitten sie die Anregung der bischéflichen Kirche,
eine Weltkonferenz iber Glauben und Kirchenordnung zu veran-
stalten, mit Enthusiasmus aufgenommen. Man freue sich auch dar-
iiber, dass die bischofliche Kirche in dieser Sache vorangegangen
sei; «denn die Bischiflichen seien besser in der Lage, in dieser
grossen und heiligen Sache die Fihrung zu iibernehmen. »

Liegt in diesem Zugestindnis nicht das Bekenntnis, dass der
kirchliche Standpunkt der Jiinger Christi nicht ganz das sei, was
man gewoOhnlich unter <¢katholisch» versteht? Wir konnen uns
namentlich nicht vorstellen, wie nach den Grundsitzen der «Jiinger
Christi» eine Einigung iiber Kirchenordnung (Order) einigermassen
denkbar ware. Mit der allgemeinen Zustimmung, dass die hl. Taufe
in der Form des Untertauchens der Sitte der apostolischen Kirche
entspreche und daher nicht anzufechten sei, wire noch sehr wenig
erreicht.

Ein Federal Council in Amerika. — In Amerika ist gegenwirtig
die Bewegung, die auf eine Verstindigung unter den verschiedenen
Kirchen hinzielt, eine allgemeine. Ihr dient nicht nur die Welt-
konferenz, sondern man sucht dhnliches, was diese fiir die ganze
Christenheit anstreben mochte, durch ein Federal Council fiir Amerika
auf praktischem Boden zu erreichen. Die letzte Generalsynode der
protestantisch-bischoflichen Kirche hat diesbeziigliche Beschliisse
gefasst. Das Haus der Abgeordneten sandte an das Haus der Bischofe
folgenden Beschluss: Der Zweck und Plan des Konzils ist, die
wesentliche Einheit der christlichen Kirchen Amerikas in Jesus
Christus als gottlichen Erloser und ihren gottlichen Herrn zu be-
kunden und den Geist der Briiderlichkeit und gegenseitigen Mit-
arbeit zu fordern. Die Hiuser der Abgeordneten und der Bischéfe
fassten in der Angelegenheit folgenden endgiiltigen Beschluss: Das
Haus der Abgeordneten ist damit einverstanden, dass die (General-
synode der protestantisch-bischoflichen Kirche hiermit ihre Dank-
barkeit gegen den allmichtigen Gott bekundet fiir die wachsende
Sympathie und engeren Beziehungen unter christlichen Korper-
schaften, wie das zum Ausdruck kommt durch das Federal Counci!
of the Churches of Christ in America. Die feste Uberzeugung dieser
Kirche ist, dass das Ideal unseres Herrn fiir sein Volk organische
Einheit in einer Korperschalft ist. Indem sie sich aber das wiinschens-
werte christliche Zusammenarbeiten vergegenwairtigt, driickt die
Generalsynode, wenn es ohne Aufgeben der Prinzipien ausfiihrbar
ist, ihre Meinung dahin aus, dass die Kommissionen fiir christliche
Einheit und sozialen Dienst Abgeordnete an das Federal Council
ernennen mogen.



— 248 —

Diese Beschliisse sind kritisiert worden. Den gedusserten Be-
denken treten zwei Mitarbeiter der Wochenschrift < The Churchman »
in dem Heft vom 3. Januar entgegen. Der eine umschreibt in dem
Artikel ¢<Federation and Unity» die wesentliche Einheit als Ein-
heit der Taufe, wodurch man Mitglied der einen katholischen Kirche
wird, woriber sich die Bischofe schon vor 25 Jahren ausgesprochen
haben. Weiter sagt der Verfasser, dass alle, die an Christus als an
ihrem Lehrer teilhaben, in ihm eins sind. Viele wiinschen ausserdem
eine dussere organische Einheit in einer Art von kirchlicher Kon-
foderation, also eine Einheit in der Verschiedenheit, wie die ver-
schiedenen Vélker in den Vereinigten Staaten eine Nation bilden.
Eine besondere Mission, Katholiken und Protestanten zusammen-
zufiihren, habe die bischofliche Kirche, die Katholizitat mit Freiheit
verbinde. Der Verfasser sieht in dem Beschlusse der Synode den
Waunsch ausgedriickt, eine engere Einheit der verschiedenen Kirchen
herbeizufiihren, die er nicht fiir eine schillernde Traumerei halt.
Diese Einheit soll keine starre Einerleiheit sein, in der Differenzen
tyrannisch unterdriickt wiirden und der Kirchhofsfrieden hergestellt
wiirde, Es sei eine lebensfihige, freie Vereinigung. Verschieden-
heit des Kultus, der Meinungen, der Gottesverehrung sei damit
vertraglich. Diese Einheit, die Verstandnis fiir die Sache der Wahrheit
verlange, wiirde in ihrem Schosse alle speziellen Wahrheiten der
einzelnen Kirchen beherbergen konnen. Die bischofliche Kirche
suche die einzelnen Gemeinschaften zu gemeinsamer Arbeit in Fragen
des Glaubens und der kirchlichen Ordnung niher zu bringen. Viel-
leicht bringe der hl. Geist die Christen in eine Organisation zu-
sammen.

Im zweiten Artikel ¢ Federation» werden folgende Gedanken
entwickelt:

Die Grundfrage dreht sich um das Prinzip und die Gefahr der
Federation. Wenn man ruhig an die Frage herantritt, so konne
man sehen, dass das Council of Federation, ebenso wie kleinere,
mehr lokale Federationskonferenzen, unter Protestanten die Bitter-
keit des Sektierertums beseitigen und sie zu freundlicheren Gefiihlen
gegen Katholiken bringen konnten. Sie wiirde die geistige und
finanzielle Verschwendung beseitigen, welche die Proselytenmacherei
unter Kirchen herbeifiithre, die doch nicht so sehr verschieden seien,
und den Geist der Liebe und Wahrheit vertiefen. Das wiirde grossen
Eindruck machen in andern christlichen Landern und die Aufmerk-
samheit der nicht christlichen Linder auf den Heiland lenken.
Der Verfasser spricht sich gegen eine territoriale Begrenzung der
Tatigkeit der bischoflichen Kirche aus. Doch, wenn es sich darum
handle, Missionstatigkeit auszuiiben, so solle man dorthin gehen,
wo das Christentum noch nicht bekannt ist, anstatt in Gegenden,



— 249 —

wo z. B. Presbyterianer und Methodisten schon an der Arbeit sind.
Die gemeinsame Arbeit aller Kirchen konne praktisch gestaltet
werden z. B. durch Bekdmpfung der Ehescheidung, in sozialen
Fragen etc. Man konne Wahrheiten, die einzelnen Kirchen nicht
bekannt sind, in sie hineinbringen. So koénne eine Wiedervereini-
gung vorbereitet werden. Der Verfasser verkennt die Gefahren des
Councils nicht. Es habe so viele Aufgaben, dass die Evangeli-
sation der Welt aufgehalten wiirde, wenn man sich zu sehr mit
den Aufgaben der Einigung beschiftige. Gegen diese Gefahr konne
man sich riisten, dass man die Wertelemente der Mitbriider aner-
kenne und von diesen ausgehend andern die vollere Wahrheit
bringe.

Die Federation sei wiinschenswert, insofern sie die Christen
naher zusammenbringe und so gegenseitiges Verstindnis und gegen-
seitige Achtung fordere. Sie fordere gemeinsame Werke der Caritas
und bringe so das Sehnen nach Einheit weiter. Durch das Council
sei auch die Gefahr ausgeschlossen, etwas wesentlich Katholisches
aufzugeben. Kein Jota des katholischen Credos oder des bischof-
lichen und priesterlichen Amtes wiirde preisgegeben. Ebensowenig
wiirde von den protestantischen Briidern eine Preisgabe ihrer ver-
schiedenen Lehrmeinungen verlangt oder erwartet, dass sie auf-
horten an den Wert ihrer Ordinationen zu glauben. Die Wichtig-
keit dieser Fragen werde von keiner Federation bezweifelt. Man
wolle nur feststellen, was allen gemeinsam, also katholisch ist.

Der Verfasser sieht in den Einwinden eine Art «Trigheit»,
einem Versuchen, zwischen Mitarbeit und Federation zu unter-
scheiden. Man erblicke Schwierigkeiten in dem Worte ¢wesent-
liche Einheit der christlichen Kirchen» und darin, dass eine Fede-
ration den grossen Unterschied zwischen sakramentaler und nicht-
sakramentaler Geistlichkeit verwische. Doch, was vielen als Trag-
heit erscheine, wire der Kirche ein Mittel gewesen, ihre vermittelnde
Stellung zwischen katholische und protestantische Prinzipien zu be-
wahren. Darin liege die Mission der anglikanischen Kirche.

Manche seien gegen ein ¢ Biindnis», aber fiir gemeinsame Ar-
beit, weil zu letzterer auch die Leugner der Gottheit Christi zuge-
zogen werden konnen (in Sachen der Ethik und sozialen Gerechtig-
keit). Aber ein Federal Council schirfe die Tatsache ein, dass die
einzige logische Basis fiir Philanthropie begriindet ist in der Mensch-
werdung und im Siithnopfer Christi. Das Wort «wesentliche Ein-
heit der christlichen Kirchen» mache keine Schwierigkeiten, wenn
man weiter lese, ¢in Jesus Christus als ihrem gottlichen Herrn und
Erloser». Diese Einheit bestehe unter allen Getauften. Das Wort
¢ Kirchen» umfasse alle Christen, die katholischen wie protestanti-
schen. Im katholischen Sinne werde hier «Kirche» nicht ge-



— TH

braucht. Wenn bei dem Council von Bischofen geweihte und nicht
geweihte Geistliche zusammenarbeiten, so habe das keine Gefahren,
da der Zweck des Councils nicht ein priesterlicher sei. In der
Espiscopal Church arbeiteten ja auch Priester und Laien zusammen.
Durch Teilnahme am Council mache die Kirche ihre frithere Iso-
lierung wieder gut.

Die Kikuyu-Konferenz. — Wihrend besonders die Kirchen des
englischen Sprachgebietes grosses Verstindnis fiir Unionbestrebungen
kundgeben, hat in den letzten Monaten ein Vorfall zu erkennen
gegeben, wie auch hier noch die kirchlichen Gegensitze tief sind.
Aus berufener Feder wird dariiber an anderer Stelle dieses Heftes
berichtet. Der Vollstindigkeit wegen soll aber auch in der Chronik
kurz davon Notiz genommen werden. Im Juni 1913 wurde in
Kikuyu, einer Ortschaft in Ostafrika, eine Konferenz von Missionaren
verschiedener kirchlicher Gemeinschaften gehalten, die auf Veran-
lassung der anglikanischen Bischdfe von Mombasa und Uganda
zusammentrat, um ein friedliches Einvernehmen zwischen den ein-
zelnen in Ostafrika missionierenden Religionsgemeinschaften anzu-
bahnen. Mehr als 60 Missionare der Anglikaner, Methodisten, Bap-
tisten, Quaker, Presbyterianer, Kongregationalisten und Lutheraner
nahmen daran teil. Allgemein wurde es beklagt, dass die Rivalitit
der verschiedenen Konfessionen ein erfolgreiches Missionieren unter
den Heiden ausserordentlich erschwere. In verschiedenen Punkten
wurde eine Einigung erzielt: Man anerkannte den gegenwirtigen
Besitzstand der Konfessionen und beschloss, den Gottesdienst nach
gewissen gemeinsamen Formen zu feiern und eine Abendmahls-
gemeinschaft der vertretenen kirchlichen Genossenschaften einzu-
fihren. Hierdurch hofft man, <eine schliessliche Union der einge-
bornen Christen in einer einzigen eingeborenen Kirche moglich zu
machen.» Als Ausdruck der erzielten Einigung empfingen alle
Teilnehmer der Konferenz in der schottischen Presbyterianerkirche
von Kikuyu aus der Hand des Bischofs von Mombasa das heilige
Abendmahl nach anglikanischem Ritus. Die Nachricht von diesen
Vorgiangen veranlasste den dritten anglikanischen Bischof von
Britisch-Ostafrika, den Bischof von Zanzibar, eine Schrift an den
Bischqf von St. Albans zu richten, die betitelt war: Ecclesia Angli-
cana: P‘Q{ what does she stand for? « Wohin steuert die anglikanische
Kirche?»> Der Bischof greift darin die Beschliisse der Konferenz
an; besonders sei dadurch die Lehre der englischen Kirche iiber
die Firmung, das Bischofsamt und die Absolution verletzt worden.
Die Mitbischofe von Mombasa und Uganda werden der Irrlehre
bezichtigt und das Recht in Frage gestellt, ob sie noch weiter ihres
Amtes walten diirften. Die letztgenannten Bischofe unterstehen dem



— 251 —

Primas von England, dem Erzbischof von Canterbury. Auf Antrag
des Bischofs von Zanzibar soll nun die Kikuyu-Konferenz vom Erz-
bischof und seinen Suffraganbischofen abgeurteilt werden. Die
Tagespresse, insbesondere die kirchlichen Zeitschriften Englands
beider Richtungen griffen den Brief des Bischofs von Zanzibar mit
Feuereifer auf. Die einen nahmen fiir die angeklagten Bischofe,
die andern fiir den Bischof von Zanzibar Partei. Auch viele Bischofe
dusserten ihre Meinung. Mehrere weisen in ihren Neujahrsbriefen
an ihre Diozesanen auf die Aufgabe der anglikanischen Kirche als
Church of reconciliation (Versohnungskirche) hin, welche gleich-
zeitig katholisch und evangelisch sei, d. h. auf dem Grunde der
Evangelien an die altkirchliche Tradition ankniipfe. Gleichzeitig
betonen sie aber, dass eine Wiedervereinigung der getrennten christ-
lichen Kirchen nicht erkauft werden diirfe um den Preis eines
Schismas in der eigenen Kirche. Bei dieser Gelegenheit wird auch
auf eine bedenkliche Erscheinung bei solchen Unionskonferenzen
hingewiesen. So berichtet der ¢ Guardian», dass bei einer frilhern
Konferenz in Grindelwald eine Reihe von Teilnehmern das heilige
Abendmahl empfangen haben, die nicht einmal getauft waren.
Die Bischofe von Uganda und von Zanzibar sind in England
erschienen, um ihren entgegengesetzten Standpunkt vor dem Primas,
dem Erzbischof von Canterbury, zu vertreten. Bald erfolgte die
amtliche Kundgebung des Primas, ohne dass damit eine grund-
satzliche Entscheidung gefallt ist. Der Erzbischof lehnt es ab, gegen
die beklagten Bischofe vorzugehen. Damit jedoch eine griindliche
Besprechung der vorliegenden Schwierigkeiten erfolgen kann, be-
ruft er auf den Juli dieses Jahres das Central Consultative Committee
der anglikanischen Kirche. Diese Behorde setzt sich ausser dem
Primas als Vorsitzenden aus 13 Mitgliedern zusammen, welche aus
den verschiedenen Teilen der anglikanischen Kirche ernannt sind.
Das entscheidende Wort steht dem Primas zu. Zwei Fragen werden
dem Rat vorgelegt. Erstens: Sind die Kikuyubeschliisse eines Bundes
der Missionsgesellschaften mit irgend welchen Prinzipien der angli-
kanischen Kirche unvereinbar, deren Beobachtung fiir Bischofe,
Priester und Laien verbindlich ist? Zweitens: War die «<offene
Kommunion», welche die beklagten Bischofe in Kikuyu abhielten,
in Ricksicht auf die besondern Umstinde mit den Grundsitzen
der anglikanischen Kirche vereinbar oder nicht? Der Bischof von
Zanzibar erkennt die Opportunitit einer spitern Einberufung des
Zentralrates an und meint, ein iiberstiirztes Handeln seinerseits konne
die Einheit der Kirche ernstlich gefihrden, Weiterhin zieht er seine
formelle Anklage auf Verbreitung von Haresie und Schisma gegen
die beiden Missionsbischofe zuriick und beschrinkt sich darauf,
thnen cernste Abweichungen» vorzuwerfen. Im ibrigen ist er mit



— R —

der Kundgebung des Erzbischofs nicht zufrieden. Er wirft dem
Erzbischof vor, dass er nicht-bischofliche kirchliche Gemeinschaften
« Zweige der Kirche Christi» genannt hat. Wenn die Nonconformists
«Zweige der Kirche Christi seien», so stelle sich der Primas damit
auf den Standpunkt der Bischofe von Mombasa und Uganda und
sein Urteil sei damit gesprochen, sein (des Bischofs von Zanzibar)
Standpunkt aber als nicht im Einklang mit der kirchlichen Ordnung
und Disziplin befindlich hingestellt worden. Ferner bezeichnet er
den Zentralrat als voreingenommen, einmal, weil der Erzbischof,
als Richter und Prisident der Kommission, sein Urteil bereits in-
direkt gesprochen habe; zweitens weil mehrere Prédlaten der Kom-
mission Vertreter von Bischofen seien, deren ausgesprochener Stand-
punkt in Sachen der ¢ offenen Kommunion» sich von jenem der
beklagten Bischofe gar nicht oder wenig unterscheide. Wihrend
der Bischof von Uganda sich dem Urteilsspruch des Primas unter-
werfen will, erklart der Bischof von Zanzibar, noch nicht entscheiden
zu konnen, ob er mit den Bischdfen von Mombasa und Uganda
weiterhin in kirchlicher Gemeinschaft bleiben werde, falls deren
Standpunkt bei der Kikuyu-Konferenz von irgend einer Autoritit
als korrekt befunden wird.

Die katholische, apostolische und evangelische Kirche in
Portugal. — Uber diese Kirche und besonders iiber ihr Verhiltnis
zur englisch-irischen Hiilfsgesellschaft ist an dieser Stelle, Jahrgang
1913, S. 118 ff., berichtet worden. Aus einem Bericht des von Rev.
Diogo Cassels geleiteten Blattes «Egreja Lusitana» ergibt sich, dass
sich die Kirche in peinlicher Lage befindet. Jiingst ist ein Mitglied
der aus drei anglikanischen Bischofen bestehenden Kommission, die
sich hauptsichlich die Unterstiitzung der Kirche zur Aufgabe macht,
gestorben. Darauf haben die zwei iiberlebenden Mitglieder der Kom-
mission einfach den Bischof von Tuam kooptiert. Gegen diese Er-
nennung dussert Diogo Cassels, Pfarrer der zwei Gemeinden «St. Jo-
hann Evangelist» und « Welterléser » in Villa Nova de Gaya, schwere
Bedenken. Er schreibt:

«Nach unserer Verfassung kann in Portugal weder der Bischof
von Rom, noch irgend ein anderer auslindischer Prilat eine kirch-
liche oder geistliche Jurisdiktion, Gewalt, Oberhoheit oder Autoritit,
beanspruchen. Demgemass haben die Mitglieder unseres Rates der
(irischen) Bischofe in Portugal keine Jurisdiktion und keine Befugnis,
Prediger zu ermadchtigen, geistliche Vorsteher zu ernennen oder
innerhalb der portugiesischen Kirche mit jahrlichen Vollmachten
zu versehen. Lord Plunket, der verstorbene Erzbischof von Dublin
(der hervorragendste Freund und Wohltiter der portugiesischen
Kirche) und der jiingst verstorbene ehrwiirdige Bischof Stack haben



— 253 —

in allen ihren Ansprachen immer wiederholt: Ich habe und bean-
spruche in Ihrem Lande keine Autoritdit oder Jurisdiktion; ich
komme lediglich gemaiss einer Einladung Ihrer Synode, um zu
ordinieren oder zu firmen und andere Funktionen vorzunehmen,
die nur ein Bischof vollziehen kann. Das Gesetz der Trennung von
Kirche und Staat enthilt die ausdriickliche Bestimmung, dass jede
auslandische Leitung, Verwaltung oder Oberaufsicht iiber eine portu-
giesische kirchliche Genossenschaft, selbst wenn die portugiesischen
Biirger damit einverstanden wiren, bei Strafe der Auflosung ginz-
lich untersagt ist. In der letzten Woche des Dezembers (1913) wur-
den im Distrikt Oporto fiinf romischkatholische Schulen durch die
Regierung ohne vorherige Androhung geschlossen und aufgeldst,
weil sie sich den portugiesischen Gesetzen nicht fiigten, sondern
sich unter auslindische Oberaufsicht stellten. Die Kultusgenossen-
schaft der beiden Kirchen St. Johann Evangelist und Welterloser
hat nach dem Rat von drei hochgestellten Personlichkeiten fiir klug
erachtet, vor dem Biirgermeister dieser Stadt die Erklirung abzu-
geben, dass sie eine auslindische Leitung oder Oberaufsicht weder
angenommen hat noch je annehmen wird. Mehrere andere Kultus-
genossenschaften haben zur Selbstverteidigung dhnliche Erkldrungen
abgegeben., KEs ist nicht richtig, dass bisher die Mitglieder unserer
bischoflichen Kommission durch Kooptation ernannt worden sind.
Vielmehr wurde uns jeweilen der Name des Bischofs mitgeteilt,
der bereit wire, eine Ernennung anzunehmen; aber die Ernennung
erfolgte immer durch unsere Synode.»

Diogo Cassels fiigt diesem fiir den englischen ¢Record» be-
stimmten aber nicht aufgenommenen Brief noch bei:

¢« Als Katholiken. und als Bilirger — mogen wir nun iiber die
Haltung der Regierung und ihre Auslegung der verfassungsmissigen
Gewihrleistung voller Religionsfreiheit so oder anders denken —
halten wir uns fiir verpflichtet, der Obrigkeit zu gehorchen, und in
allen Dingen, die nicht wider Gottes Ordnung sind, ihre Gesetze
zu befolgen. In vorliegender Frage steht die Verfassung der portu-
giesischen Kirche, die sich als national und unabhingig erklart, in
vollkommenem Einklang mit dem Trennungsgesetz, das jede fremde
Leitung, Verwaltung oder Aufsicht gianzlich untersagt. Jede aus-
lindische Jurisdiktion oder Oberaufsicht ist auch der Ausdehnung
einer wesentlich nationalen katholischen und evangelischen Kirche
sehr hinderlich. Mehrere Pfarreien samt ihren Geistlichen, mehrere
ehedem romischkatholische Priester, die Kultusgenossenschaften bei-
getreten sind oder von der Regierung Pensionen angenommen
haben — zwei haben sich in unserer Kirche verehelicht — wiin-
schen sich mit der katholisch-apostolisch-evangelischen portugiesi-
schen Kirche zu vereinigen, sobald diese einen gebornen Portu-



— 254 —

giesen zum Bischof hat; aber sie werden sich keiner auslandischen
Oberaufsicht unterwerfen. »

Dazu bemerkt der <« Berner Katholik » : Wenn sich unser Freund
Diogo Cassels, der nun seit 34 Jahren ein einflussreiches Mitglied
der unabhangigen portugiesischen Kirche ist, nicht tduscht, so sollte
es doch moglich sein, in Portugal eine wirklich <unabhingige>»
Kirche zu organisieren. Pfarrer Cassels hat am Altkatholikenkon-
gress im Haag teilgenommen und dort ohne Zweifel in Erfahrung
gebracht, dass jede altkatholische Landeskirche vollkommene Auto-
nomie in Anspruch nimmt, sich also zu dem Grundsatz bekennt,
auf den er mit Recht grosses Gewicht legt.

Auf das hin teilte Rev. Chancellor J. J. Lias als Mitglied der
Kommission des kirchlichen Reformvereins fiir Spanien und Por-
tugal dem «Katholik» mit, dass die bischofliche Kommission ihre
Stellung zur Regierung Portugals nicht gedndert habe. Es habe
einfach eine Anderung im System der Wahl durch die irischen
Bischofe stattgefunden. Die Befugnisse seien dieselben, wie sie von
Anfang an beansprucht und von der jetzigen portugiesischen Re-
gierung anerkannt worden seien. Solange die Regierung mit der
Gesetzlichkeit des Vorgehens zufrieden sei, hitten die Aussetzungen
einzelner Personen wenig zu bedeuten.

«Sr. Cassels bemerkt ferner, dass die Regierung jiingst fiinf
romischkatholische Schulen wegen Gesetzesverletzung geschlossen
habe. Da sie sich mit der reformierten Kirche in Portugal nicht
befasst hat, wird sich das daraus erklaren, dass diese das Gesetz
nicht verletzt hat. Er (Cassels) fiigt bei, das zwei Genossenschaften,
die er leitet, gegen das Vorgehen der irischen Bischofe protestiert
hitten. Aber er sagt nicht, dass sie alle protestiert haben. Er
fiigt bei, dass andere Genossenschaften ebenfalls protestiert haben.
Aber er vergisst auffdlligerweise, diese zu nennen.» Rev. Lias stellt
ferner fest, dass die Synode der portugiesischen Kirche zu ge-
gebener Zeit ersucht werde, die Ernennung der drei irischen Bischofe
auf die Posten, die sie von der Synode der Kirche Irlands bereits
ibernommen haben, zu ratifizieren. In der Zeitschrift «Light and
Trust» wird das bestdtigt. Sr. Diogo Cassels ist damit einver-
standen, meint aber, nach der heutigen Gesetzgebung des Landes
hitte die portugiesische Kirche keine Existenzberechtigung mebhr,
wenn ihre Oberaufsichtsbehorde von einer auslindischen Kirche
bestellt wiirde.

Bischof Brent und die Filipinos. — Unter dem Titel « Ver-
gangene Jahre» verOffentlicht der Bischof von Manila interessante
Lebenserinnerungen, die iiber die rastlose Tatigkeit dieses hervor-
ragenden Mannes Aufschluss geben. Die Erinnerungen erscheinen



— 285 —

im « Churchman ». In der Nummer vom 28. Februar finden wir Erinne-
rungen an seine erste Reise nach den Philippinen im Friithjahr 1902.
Wir sehen uns veranlasst, daraus folgenden Abschnitt in wortlicher
Ubersetzung mitzuteilen:

« Natiirlich ging mein erstes Bestreben dahin, in Erfahrung zu
bringen, inwiefern die Filipinos kirchlich gesinnt waren. Soweit
ich das feststellen konnte, waren und sind sie im allgemeinen mit
der Kirche ihrer Viter zufrieden. Sie unterschieden zwischen der
Kirche und den Reprasentanten der Kirche, den Mo&nchen, gegen
die sie ernsthafte und, wie es schien, wohlbegriindete Klagen vor-
zubringen hatten. Die einzige von Oglipay geleitete Bewegung, die
eine zeitlang nationale Bedeutung anzunehmen versprach, umfasste
die unwissenden Klassen des Volkes. Auf dem Papier versprach
sie Reformen, in Wirklichkeit unterschied sie sich wenig von der
herrschenden Religion, nur fehlten heilsame Schutzwehren und Dis-
ziplin. Ich fragte Oglipay einmal, warum er gewisse Reformen,
die er sich vorgenommen hatte, denn nicht ins Werk setzte. Er
antwortete, die Leute wiirden damit nicht einverstanden sein. Als
ein Freund des Nationalkirchentums war ich bereit, eine ernsthafte
Bewegung in dieser Richtung zu unterstiitzen, aber in der «unab-
hingigen philippinisch-katholischen Kirche» war wenig religioser
Sinn irgendwelcher Art vorhanden, eine Wahrnehmung, die auch
von Vorstehern anderer Gemeinschaften gemacht wurde, die viel-
leicht noch bereitwilliger waren, die Bewegung zu fordern. Neulich
hat ein fremder (europdischer) — natiirlich akademischer — Kiri-
tiker, der die neuesten Papierprinzipien der Bewegung behandelte,
seine Verwunderung dariiber ausgedriickt, dass ich auf die Be-
wegung keinen Einfluss ausiibte und sie nicht leitete. Wenn Ver-
walter und Leute der Tat iiber so stille Wasser zu fahren hitten,
wie Theoretiker und Lehnstuhlkritiker sich vorstellen, so wire das
Leben ein einziges frohliches Lied und selbst der jiingste Kritiker
miisste sich unter die Arbeitslosen einreihen lassen. Ich habe keinen
Grund zu glauben, dass die Filipinos einmal irgendetwas anderes
als romischkatholisch sein werden, obwohl zweifellos unter ihnen
lebensfahige und gesunde protestantische Gemeinschaften wie z. B.
die der Presbyterianer und Methodisten sein mogen. Die Hierarchie
hat aufgehort spanisch zu sein, und besteht nun aus Minnern, die
sich bestreben, die papstliche Religion in Moral und Glauben auf
eine hohere Stufe zu heben. »

Zu dieser Auslassung wird uns geschrieben: « Zu unserm lebhaften
Bedauern glauben wir annehmen zu miissen, dass Bischof Dr. Brent in
vorstehenden Ausserungen auf die Mitteilungen anspiele, die wir in
dieser Zeitschrift, Jahrgang 1912, 4. Heft, S. 540, iiber die ¢rom-
freie Kirche auf den Philippinen» gebracht haben. Wir schlossen



— 256 —

jene Mitteilungen mit dem Satz: «FEs st zu bedauern, dass der
ausgezeichnete amerikanische Bischof Dr. Brent in Manila keinen
Einfluss auf die Iglesia Filipina gewonnen hat.> Dieser einzige
Satz, der sich auf Bischof Brent bezieht, ist, wie aus obiger Er-
widerung geschlossen werden muss, als Kritik der Haltung und
Wirksamkeit des genannten Bischofs aufgefasst worden. Wir er-
kliren daher, dass uns der Gedanke, eine solche Kritik zu iiben,
absolut ferne lag. Was wir sagen wollten und fiir jeden des Deutschen
vollkommen machtigen Leser verstandlich genug gesagt haben, ist
einzig das, es sei beklagenswert, dass es dem ausgezeichneten
Bischof Dr. Brent nicht moglich gewesen sei, auf die Filipinos einen
Einfluss zu gewinnen, der diese vor den in dem betreffenden Referat
namhaft gemachten Entgleisungen hitte bewahren konnen. Dass
Bischof Brent einen solchen Einfluss nicht gewonnen hat, ist eine
traurige Tatsache; aber wir erkldren uns diese Tatsache nicht aus
einem Mangel an Bereitwilligkeit des ausgezeichneten Bischofs,
sondern aus den auf den Philippinen hervschenden Verhiltnissen.
Der Verfasser jener Mitteilungen ist in seinem ziemlich langen
Leben selten so gliicklich gewesen, die Arbeiten anderer Leute
vom ¢ Lehnstuhl» aus beurteilen zu konnen, und weiss aus Er-
fahrung, dass es auch beim redlichsten Willen nicht immer mog-
lich ist, da oder dort den wiinschenswerten <« Einfluss zu gewinnen ».
Er wiederholt daher, dass es ihm absolut ferne lag, der Ehre des
hochgeschitzten Bischofs irgendwie zu nahe treten zu wollen.»

Adolf KUkrY.




	Kirchliche Chronik

