Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 4 (1914)
Heft: 3
Rubrik: Kirchliche Chronik

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 31.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

KIRCHLICHE CHRONIK.

Die kirchlichen Verhidltnisse auf der Balkanhalbinsel. —
Durch den Frieden von Bukarest ist die europidische Tiirkei auf
ein Gebiet von 20,000 gkm eingeschrinkt worden. Am meisten
in Mitleidenschaft wurde dadurch das Patriarchat von Konstantinopel
gezogen, von dessen Machtbereich viele Diozesen an die nationalen
Kirchen Griechenlands, Bulgariens und Serbiens gefallen sind. Grosse
Einbusse erlitt es auch durch die gewaltsame Entfernung der
griechischen Bevolkerung aus thrazischen Dorfern und deren Er-
setzung durch eingewanderte Tiirken, die widhrend der Kriege die
vom Feind besetzte Heimat verlassen hatten. Die Proteste des
Patriarchats blieben wirkungslos, und welches Ende diese Verschiebung
von Nationen, die auch auf Kleinasien ausgedehnt wurde, haben
wird, ldasst sich noch nicht voraussehen. Die tiirkische Regierung
verlangte, dass die Mitglieder der hl. Synode von Konstantinopel,
deren Didzesen nicht mehr zur Tiirkei gehoren, ersetzt werden.
Es traf die Metropoliten von Maronia, Cassandria, Eleutheropolis,
Sisanios, Janina und Vella, an ihre Stelle traten die von Nicaea,
Chalcedon, Neocasarea, Ancyra Krene und Derkos.

Die Diozesen der Gebiete, die Griechenland erworben hat,
werden der Kirche dieses Landes angegliedert. Der « Christl. Welt»,
Nr. 17, wird geschrieben, dass der Patriarch diesen Anschluss durch
eine besondere Enzyklika anordnen werde. Die griechische Re-
gierung werde ihm dafiir die aus den verloren gegangenen Ge-
bieten zugeflossenen Einnahmen weiter garantieren. Die Verwaltung
der kirchlichen Giiter tritt unter die Staatsaufsicht. «Fiir die Hebung
der Bildung des niedern Klerus ist ein Fortschritt zu erwarten,
so dass er wenigstens den Bildungsstand des niedern Klerus von
Hellas erreicht. Hier ist fur den Klerus der Stidte der Besuch
eines griechischen Gymnasiums, das etwa unserer Realschule ent-
spricht, gefordert. Er macht auch in seinem Auftreten einen in-
telligenteren und sauberern Eindruck. Eine Kommission von griechi-
schen Bischofen, der auch die Metropoliten von Salonik und Cas-

Intern. kirchl. Zeitechrift, Heft 3, 1914. 25



— 386 —

sandria angehoren, soll der Synode von Hellas die fiir die neuen:
Gebiete erforderlichen Reformen vorschlagen.» Noch nicht abge-
klart ist die Lage der bulgarischen Exarchisten auf griechischem:
Gebiete. Ihre Bischofe, Geistlichen und Lehrer haben das Land.
verlassen oder sind ausgewiesen worden, weil sie als politische und
nationale Agenten betrachtet werden. Ebenso ungewiss ist die
Stellung der griechischen Regierung zu den unierten Bulgaren. Die-
romischkatholischen Zeitschriften ergehen sich in bittern Klagen:
iber die grausamen Verfolgungen, denen die unierten Bulgaren:
ausgesetzt gewesen seien. «Echos d'Orient> klagen in Nr. 107,.
S. 60, 1914: «Drei grosse Distrikte sind verwiistet, 52 blilhende
Ortschaften ganz und teilweise massakriert, drei katholische Geist-
liche ermordet; gemeinniitzige Anstalten, Schulen, Kloster, Kirchen
ausgepliindert und verbrannt, selbst der Bischof ist verwundet und
gefangen.» Kein besseres Los war den unierten Bulgaren in der
Umgebung von Adrianopel beschieden. Ihnen ist geworden, was
Angehorige anderer Kirchen ebenfalls erleben mussten. Den Kutzo-
wallachen (vgl. «Int. kirchl. Zeitschr.» 1913, S. 400) ist auf griechi--
schem und serbischem Gebiet je ein Metropolit zugestanden, und
Autonomie im Schulwesen bewilligt.

An Bedeutung hat der bulgarische Exarch verloren. In der
Tiirkei leben kaum noch 40—60,000 Bulgaren, so dass er Kon-
stantinopel verlassen und sich nach Sofia begeben hat. An seiner
Stelle funktioniert in Konstantinopel ein Metropolit. Zwischen
Griechen und Bulgaren herrscht erbitterte Feindschaft, die nicht
von heute ist. Sie brach aufs neue aus in den Landesteilen, die
von Griechen bewohnt sind und die zu Bulgarien kamen. Bischofe
und Geistliche, ja auch ein Teil der Bevolkerung wurde zur Aus-
wanderung genotigt. In den von den Serben besetzten Gebieten.
der Tirkei hat der Exarch vorldufig auch nichts mehr zu sagen.

Am einfachsten liegen die Verhiltnisse in Serbien. Thm sind.
mehrere Ditzesen zugefallen. Zwei, Uskiib und Prisrend, waren
schon mit Serben besetzt. Die griechischen Bischofe und Geistlichen
der iibrigen Dibdzesen hatten das Land verlassen und erhalten zum
Teil von der serbischen Regierung Pensionen. Es sind die Ditzesen
Debre, Presba, Monastir und Teile der Didzesen Vodena-Doyran
und Polyane. In diesen Diozesen wohnen iibrigens nur wenig
Griechen. Die Schulen wurden ihnen gelassen. Die exarchistischen:
Bischofe und Geistlichen der Bulgaren wurden, sofern sie das Land
nicht schon verlassen oder sich der serbischen Kirche angeschlossen
hatten, aus dem Land verwiesen. Die Schulen wurden geschlossen.
Ein grosser Teil der bulgarischen Bevolkerung schloss sich ihnen
an und verliess das serbische Gebiet. Die Bulgaren geben sich
damit nicht zufrieden. Sie verlangen kirchliche Freiheit und Schul-



— 387 —

autonomie und berufen sich auf den Berliner Vertrag. Fiir den Frieden
am Balkan hangt viel davon ab, wie diese Frage gelost wird. Mit
Rom hat Serbien ein Konkordat abgeschlossen.

Uber die kirchlichen Verhiltnisse in Albanien schreibt uns
Pfr. Bailly : Mitten in all den Wirren und Fragen, Schwierigkeiten
und Drohnissen, welche mit den Balkanereignissen verkniipft sind,
steht die albanische Frage als ein besonders verwickeltes Raitsel.
Eine Schopfung Fkirchlichker so gut wie politischer Diplomatie,
ist Albanien andauernd der (Gegenstand gesteigerter Aufmerksam-
keit Roms. In der September/Oktober-Nummer 1913 der Monats-
schrift «Roma e I’ Oriente»!) wird ausgefiihrt, dass, wihrend die
europdischen Kabinette auf politischem Gebiet sowoh! fiir die Garan-
tierung des Friedens zwischen den Balkanstaaten arbeiteten, als
auch fiir die internationalen Interessen, die Kirche sicherlich nicht
verfehlen werde, sich zu praokkupieren mit der religiosen Frage
von Albanien. Rom wahrt sich das freie Vorgehen, ungebunden
durch politische Riicksichten; denn — so wird betont — diese
Frage geht eigentlich aus von einem Gebiet des Mohammedanismus,
nicht europdischer Machte; also: «Freiheit fiir die Religion!»,
damit <der neue Staat sich konsolidieren kann auf dem einzigen
festen Grund der Staaten und Nationen, der Religion» 2).

Und man verspricht sich nicht wenig von einer energischen
Inangriffnahme «der religiosen Frage in Albanien». Ankniipfung
gebe schon die Tatsache, dass der Glaube der romischkatholischen
Kirche der Glaube der Vorfahren der heutigen Albaner gewesen
sei, bevor der Mohammedanismus sich des Landes bemachtigt und
das Volk genétigt habe, die Lehren des Koran anzunehmen. Viele
edle Albaner hitten damals das Leben in der Fremde, fern den
heimischen Bergen, vorgezogen dem Verrat am christlichen Glauben;
Zeugen dessen seien die griechisch-albanischen Kolonien in Sizilien
und Kalabrien. Auch das heutige Albanien zdhle aber noch viele
Katholiken. In der Erzdiozese von Skutari sind zirka 40,000 Ka-
tholiken; in den Dibzesen von Alenio, Pulati, Sappa steigt ihre
Zahl auf zirka 70,000; zirka 60,000 im Erzbistum von Durazzo

!) «Roma e I'’Oriente», Rivista criptoferratense per 1’ Unione delle Chiese,
Badia di Grottaferrata (Prov, Roma).

) Die grundgiitigen Absichten Roms erhellen aus den riilhrenden Worten im
selben Aufsaiz «La Questione Religiosa in Albanias der gen. Zeitschrift pag. 200:
« A popoli forti e sentimentali che escono delle patite ignominie, che han subito
tante sventure e tanti dolori, quanto sark dolce, soave e confortante vedersi schiudere
le braccia di quella tenera madre, che & la Chiesa cattolica, e godare dei frutti
della tenerezza e delle sollecitudini della carita di lei, che sola pud veramente ed
efficacemente sanare le nazioni!s



— 388 —

und Scopia; 30,000 in der Abtei der Miriditen, und im Vilajet von
Skutari gehore 1,5°0 der Gesamtbevolkerung zur katholischen
Kirche.

Auch an katholischen Werken fiir diese Katholiken in Skutari
und Albanien fehlt es nicht. Ausser den Instituten der Franziskaner
und anderer Religiosen werden deren eine ganze Reihe nambhaft
gemacht, die allein von den Jesuiten geleitet sind, z. B. ein Pipst-
lich-albanisches Seminar, dessen Zoglinge fir die letzten zwei Jahre
der Theologie in die Innsbrucker Universitit iibertreten k&nnen;
ein nach dem hl. Franziskus Xaverius benanntes Kollegium fiir
Elementar-, technische und Handelskurse; die Marianische Manner-
kongregation; die der Christlichen Miitter; eine Sonntagsschule,
wo die Kinder verpflegt werden und Unterricht im Katechismus er-
halten; das sogen. Wohltdtigkeitsinstitut sorgt fir die verschiedensten
Bediirfnisse der armen Klassen; ferner besteht eine sogen. Fliegende
Mzssion, die von Pfarrei zu Pfarrei, von einem Gebiet ins andere
gerufen werden kann und Missionen veranstaltet in allen Didzesen
Albaniens zur Stirkung der katholischen Kirche. Diese Anstalten
werden unterstiitzt durch einen jahrlichen Beitrag der Propaganda
Fide in Rom, durch die Mithiilfe der dsterreichischen Regierung (!),
der Bischofe der verschiedenen Didzesen und ferner einiger hervor-
ragender Wohltater!). Diese Aktion wirkt zumeist im nordlichen
Teil von Albanien, wo ein betrachtlicher Bevolkerungsteil dem
lateinischen Ritus folgt.

Viel «fraglicher» wird die «religiose Frage» Roms in den
andern Landesteilen, denen gegeniiber es in Minderheit steht. In
Siidalbanien gehoren iber zweihunderttausend Seelen der griechisch-
katholischen Kirche an und der Einfluss der orthodoxen Kirche
ist stark durch das Patriarchat von Konstantinopel wie durch die
hl. Synode von Athen. Hinzu kommt eine gewiss ebenso grosse
Zahl solcher, die einst zwar auch der griechisch-orthodoxen Kirche
angehort haben, aber durch Drohungen, Gewalt, materielle Inter-
essen von den nun vertriebenen Herren des Landes zum Moham-
medanismus gebracht worden sind. Heute, wo nun Albanien nach
eigenem Willen und durch die Hiilfe der Grossmichte zur unab-
hingigen Nation werden soll in der Gewissheit, dass die Maichte
sich um die religiose Frage nicht kimmern werden und daran
sind, diesem neuen Staate einen protestantischen Fiirsten zu geben,
da ist es dringende Notwendigkeit, dass wer immer die Wichtigkeit
des katholischen Prinzips in den Nationen erfasst, sich nach Kriften

) Vgl. zu diesen Angaben das Schriftchen der Jesuiten: «L'assedio di Scutaris,
Padova, Arti grafiche, P. Prosperini Soc. An, 1913,



— 389 —

bestrebe zu einer aktiven und wirksamen Bemiihung zur Losung
dieser Frage, wie sich’s gehort?).

Aber nicht nur in der Bedriangnis des Glaubens durch die
Moslim liegt der Grund, dass mehr als 200,000 frithere Christen
zum Mohammedanismus iibergegangen sind. Pater Giuseppe Schird,
ein Basilianermonch (aus der griechischen Abtei von Grottaferrata
hervorgegangen), der erst Missionar war, dann apostolischer Vikar
mit dem Titel eines Erzbischofs von Durazzo, klagte schon 1729
in einer Zuschrift an die Kongregation de Propaganda Fide iiber
den Mangel an Priestern und Boten des Evangeliums, die jene
Seelen taufen und sie bewahren konnen im Glauben ihrer Alt-
vordern. Was fiir Moslim diese Albaner seien, schildert Schird
genau; er nennt sie enicht Christ, nicht Tirke>»: nicht Christ,
denn sie sind nicht getauft. Nicht Turken (Mohammedaner), denn
ohne dass sie beschnitten sind, sind sie auch ohne Moschee, ohne
Alkoran-diener. Viele kirchliche Zeremonien und Gebriauche leben
noch unter ihnen traditionsweise fort, mehr oder weniger pro-
fanisiert 2).

Gerade diese vielen Ankniipfungspunkte seien ein Beweis, dass
nunmehr, nachdem die ottotnanische Herrschaft entfernt ist, es
nicht allzu schwierig sein werde, diesen Teil der Bevdlkerung zu
gewinnen. Aber die Notwendigkeit, sich mit der religiosen Frage
zu prdokkupieren, besteht auch fiir den Siiden von Neualbanien,
wo zirka 200,000 Griechisch-orthodoxe leben; sie ergebe sich aus
den Verhaltnissen selber, aus denen das Licht der Wahrheit bereits
aufzuleuchten beginne, welches alle zuriickleite in den Hafen des
Heils, die Kirche Roms. Dass die religiose Frage heute unter
jenen Bevolkerungen mit Notwendigkeit aus den Verhiltnissen und
der ganzen Lage der Dinge hervorgehe, wird also begriindet: Die
Behandlung, welche die Albaner, befreit vom tiirkischen Joch, als-
bald und immerfort von seiten der Griechen zu erdulden hatten (an
Land und Leuten), die wilden Massakres und barbarischen Ver-
wiistungen, die sie allezeit von ihren orthodoxen Mitbiirgern zu
erleiden hatten, die unter dem Einfluss des Grossfiirsten standen,
haben in gesuchter Reaktion und mehr als gerechtfertigter Ab-
neigung sie von Athen, von Konstantinopel, von Petersburg ent-
fremdet; und deutlich fiihlen sie das Bediirfnis, ein religidses Zen-

) L. c. pag. 203: «Lasciare il nuovo Stato a se stesso o alla balia dei fAgli
delle tenebre (!), sempre piu prudenti ed attivi dei figli della luce, sarebbe errore
gravissime, ¢ farebbe sfuggire una occasione favorevolissima a porre tante anime
sulla via della salute riconducendole al centro della Chiesa cattolica, al possesso
della veritd, »

?) Cf. «Roma e I’Orientes Nr. 26 vom 25. Dezember 1912 und Nr. 27 vom
25. Januar 1913, — Nr. 54 vom September/Oktober 1913, pag. 204.



— 390 —

trum zu haben; da bleibt ihnen nichts anderes, als ihre Blicke
und Arme zuriickzuwenden nach Rom, um immer besser sich zu
sichern einerseits die religiose Unabhangigkeit, anderseits die nationale
Unabhidngigkeit. Die <Roma e I’Oriente» glaubt tatsichlich ver-
sichern zu konnen, -dass dies auch der Wunsch der dortigen Be-
volkerung sei.

Im tbrigen gibt die Studie noch wohl zu bedenken, dass diese
Albaner, die in den Riten der orientalischen Kirche aufgewachsen
sind, in diesem Punkte schwieriz zu behandeln seien, wie alle
Orientalen: beim Eintritt in den Schoss der alleinseligmachenden
Kirche diirfe man nicht an ihren Riten rithren. Das sei ja aber
auch ganz im Sinne und nach den Vorschriften des hl. Stuhles
(Roms Konzessionen an die Unierten). Das seien die Gesichts-
punkte, unter denen die religiose Frage in Albanien fir Rom ge-
lost werden miisse. Warte man die Ereignisse ab oder lasse man
es an der kontinuierlichen und energischen Aktion fehlen, um die
Albaner im Siiden katholisch und lateinisch zu machen, so entstehe
daraus eine neue Schranke, welche fiir die grosse Menge hinder-
lich sein werde, in den Schoss der romischkatholischen Kirche ein-
zukehren, und stirke nur die schon allzu grosse Machtstellung der
Orientalen gegen Rom. Ubrig blieben nur die zwei Gefahren: ent-
weder verbliebe Albanien romfrei und bilde eine autonome National-
kirche in seinem Staat — oder der Protestantismus, der sich iiberall
im Orient einzunisten verstehe, korrumpiere den Glauben noch
mehr und bereite jenem Rationalismus die Wege, der der Ruin
fir jedes religiose Prinzip sei. Der Artikel schliesst mit einem
kriaftigen Appell an den hl Stuhl, die giinstige Lage der Dinge
in diesem Augenblick zu niitzen.

Das serbische Konkordat. — Das Konkordat, das am 24. Juni
vom Kardinalstaatssekretir, dem Sekretir der Kongregation (fiir
ausserordentliche kirchliche Angelegenheiten Pacelli, Substitut Canali
einerseits und anderseits vom serbischen Gesandten in Paris Dr. Ves-
nitsch und von Dr. L. Bakoti¢, der die Verhandlungen gefiihrt,
unterzeichnet wurde, hat folgenden Wortlaut?):

I. Die romischkatholische, apostolische Religion wird im Konig-
reich Serbien frei und offentlich ausgeiibt werden.

2. Im Konigreich Serbien wird eine Kirchenprovinz errichtet,
bestehend im Erzbistum Belgrad mit der Residenz in der Haupt-
stadt des Konigreichs, dessen Gebiet durch die Grenzen des Konig-
reiches vor dem Friedensschluss von London und Bukarest gebildet
wird, und in dem Suffragan-Bistum U/esk#b, mit der Residenz in

') Vgl. « Kath, Kirchenztg. », Nr. 26.



— 391 —

-dieser Stadt, fiir die neuerworbenen Landstriche, die aus der Juris-
diktion der Propaganda in diejenige des gemeinen Rechts iiber-
.gehen.

3. Der Erzbischof von Belgrad und der Bischof von Ueskiib,
-deren kirchlicher Jurisdiktion alle Katholiken Serbiens unterstehen,
sind in kirchlichen Angelegenheiten direkt und ausschliesslich vom
Heiligen Stuhl abhingig.

4. Vor der endgiiltigen Ernennung des Erzbischofs von Belgrad
und des Bischofs von Ueskiib wird der Heilige Stuhl der Kgl. Re-
gierung die beiden Kandidaten bekannt geben, um zu erfahren,
-ob gegen dieselben Tatsachen oder Griinde politischer Natur vor-
liegen.

5. Der Erzbischof von Belgrad und der Bischof von Ueskiib
erhalten von der Kgl. Regierung ein Fakiresgehalt, ersterer 12,000
Dinars nebst einer Remuneration von 4000 Dinars, letzterer 10,000
Dinars Gehalt, dazu die Berechtigung zu einer Pension, die min-
destens derjenigen der Staatsbeamten gleichkommt.

6. Der offizielle Titel des Erzbischofs von Belgrad und des
Bischofs von Ueskiib ist: Erlauchter und Hochwiirdigster Herr.

7. Vor dem Amtsantritt werden der Erzbischof von Belgrad
cund der Bischof von Ueskiib in Gegenwart eines Vertreters der Kgl.
Regierung den 77euczd leisten nach folgender Formel: «Ich schwore
und verspreche vor Gott und auf die heiligen Evangelien Gehor-
sam und Treue Sr. Majestit, dem Konig von Serbien; ich ver-
spreche, an keiner Verabredung teilzunehmen, keiner Beratung bei-
zuwohnen, kein Unternehmen zu fordern oder zu erlauben, dass
der mir untergeordnete Klerus dabei mitwirke, wenn dasselbe ge-
eignet ist, die Ruhe des Staates zu storen.»

8. Der Erzbischof von Belgrad und der Bischof von Ueskiib
‘haben wolle Freihest in der Ausiibung ihrer kirchlichen Verrichtungen
und in der Leitung ihrer Didzesen; sie konnen alle Rechte und
Vorrechte ihres Hirtenamtes gemiss den approbierten kirchlichen
Vorschriften ausiiben. Innerhalb ihrer beziiglichen Diozesen unter-
stehen ihnen alle Mitglieder des katholischen Klerus in allem, was
-das priesterliche Amt betrifft.

9. Dem Erzbischof von Belgrad und dem Bischof von Ueskiib
steht es zu, in ihren Ditzesen im Einvernehmen mit der Kgl. Re-
gierung Pfarreien zu errichten. Ebenso haben sie das Recht, die
Ffarrer zu ernennen. Handelt es sich jedoch um Nicht-Untertanen
des Konigreichs, so werden sie im Einverstindnis mit der Kgl. Re-
-gierung vorgehen; bei serbischen Untertanen werden sie sich im
-zustdndigen Ministerium erkundigen, ob gegen dieselben Griinde
-oder Tatsachen politischer oder biirgerlicher Natur vorliegen.



— 392 —

10. Der Religionsunterricht der katholischen Jugend unter-
steht in allen Schulen dem Erzbischof und dem Bischof in den
beziiglichen Diozesen. In den staatlichen Schulen wird derselbe
durch Katecheten erteilt, die nach gemeinsamer Ubereinkunft vom
Bischof und vom Minister fiir offentlichen Unterricht und Kultus.
ernaunt werden. Die Bischofe konnen auch in den staatlichen.
Schulen jenen Katecheten den Religionsunterricht verbieten, die
sich fiir ihre Aufgabe als untauglich erweisen. Dieses wird dem
Unterrichts- und Kultusministerium zur Kenntnis gegeben, damit
eine neue Ernennung stattfinden konne. Die Kgl. Regierung wird
die Religionslehrer an den staatlichen Anstalten honorieren. Die
Eigenschaft eines Pfarrers ist nicht'unvereinbar mit derjenigen eines
Religionslehrers.

11. Zur Heranbildung junger Serben zum katholischen Priester-
stand wird in der Hauptstadt oder in ihrer Umgebung ein Sewmznar
errichtet werden, dem der Staat eine angemessene jahrliche Dotation:
auswerfen wird. Die zustindige geistliche Behorde ist mit der Ein-
richtung und Leitung desselben gemass den kanonischen Vorschriften
betraut. In diesem Seminar wird die serbische Sprache als Unter-
richtssprache fiir die nichtgeistlichen Facher gebraucht.

12. Die Kgl. Regierung anerkennt die Giiltigkeit der Ekern
unter Katholiken und der Mzscheren, die vor dem katholischen
Pfarrer nach kirchlicher Vorschrift eingegangen sind.

13. Eheprozesse zwischen Katholiken oder Eheleuten verschie-
dener Religion, die von dem katholischen Pfarrer getraut wurden,
werden vor den katholischen geistlichen Gerichten abgeurteilt, mit
Ausnahme. der rein biirgerlichen Wirkungen.

14. Der katholische Ehemann hat das Recht zu bestimmen,.
dass seine Kznder aus einer katholisch getrauten Mischehe in der
katholischen Religion erzogen werden.

15. Das Gebet fiir den Konzg: «Domine, salvum fac regem»
wird beim Gottesdienst in slawischer oder lateinischer Sprache, je-
nach den ortlichen Verhiltnissen, gesungen.

16. Der Staat erkennt an, dass die Kirche, vertreten durch
ihre rechtmissigen Behorden und die hierarchischen Rangstufen,
eine wahre und eigentliche juridische Personlickkest darstellt und
die Fahigkeit besitzt, ihre Rechte auszuiiben.

17. Die Kirche hat das Recht, gesetzmissig bewegliche und
unbewegliche Giiter, die fiir die Zwecke der Kirche und ihre Ein-
richtungen im Konigreiche bestimmt sind, zu erwerben, zu besitzen
und frei zu verwalten. Die durch sie und ihre Stiftungen erwor-

benen Objekte sind unverletzlich wie das Privateigentum der Staats-
biirger.



— 393 —

18. Die Besitzungen der Kirche konnen den dffentlichern Steuern:
unterworfen werden wie die Giiter der iibrigen Biirger, mit Aus-
nahme der Kultusgebiaude, der Seminarien, der Bischofs- und Pfarr-
hauser, die steuerfrei sind, und nie zu einem andern Zweck ver-
wendet oder bestimmt werden diirfen.

19. Die Welt- und Ordenspriester und Kleriker koénnen nicht
zur Ubernahme wvon ffentlichen Amtern gezwungen werden, die-
ihrem geistlichen Amt oder dem priesterlichen Lebenswandel zu--
wider sind.

20. Sollte in Zukunft betreffs der Erklirung gegenwirtiger-
Artikel oder iiber Fragen, die vielleicht hier nicht beriicksichtigt
sind, Schwierigkeiten entstehen, werden der Heilige Stuhl und die
~ Konigl. Regierung mit gegenseitiger Ubereinkunft zu einer freund-
schaftlichen Losung im Einklang mit dem kanonischen Recht
schreiten.

21. Gegenwirtige Ubereinkunft tritt in Kraft sofort nach ihrer-
Ratifikation durch Se. Heiligkeit den Papst und Se. Majestit den
Konig von Serbien.

22. Die Ratifikationen werden in Rom in moglichst kurzer
Frist ausgetauscht werden.

Das Klosterwesen auf dem Berg Athos. — Im Zusammen-
hang mit der Neuordnung der kirchlichen Verhiltnisse auf der
Balkanhalbinsel ist das Schicksal der Monchsrepublik auf dem Berg
Athos Gegenstand langer diplomatischer Verhandlungen geworden.
Da die Angelegenheit zum Abschluss gekommen, ist es angezeigt,.
darauf zuriickzukommen.

Der Athos, heiliger Berg wie ihn die Griechen nennen, ist die
Ostliche der drei Landzungen der Chalkidischen Halbinsel im Osten:
der Stadt Saloniki. Sie ist 5—10 km breit, erstreckt sich zirka
50 km ins Meer hinein, ist durch eine niedere, kaum 2 km breite-
Landenge mit dem Festland verbunden, steigt allmahlich an und
erhebt sich im Vorgebirge Athos bis zu der stattlichen Hohe von-
1936 m 4. M. Von diesem Berge Athos hat die ganze Halbinsel
ihren Namen. Der Name riihrt nach griechischer Sage vom Giganten-
Athos her, der im Kampf mit den Gottern den Berg aus Thessalien
hierher geschleudert habe. Auf der Spitze des Berges, die jetzt
eine Marienkapelle kront, stand im Altertum das Bild des thraki-
schen Zeus, am Fusse ein viel besuchter Tempel. Das waldreiche-
Eiland ist fiir Menschen, die die Welt flichen wollen, wie geschaffen.
Schon in altchristlicher Zeit haben sich Einsiedler zu einsamem-
Leben hierher zuriickgezogen. Uber die ersten Ansiedelungen weiss
man nichts Genaues. Sie sollen in die Zeiten des Kaisers Konstantin:



— 394 —

zuriickgehen. Kloster entstanden erst im 9. Jahrhundert. Das erste
grosse Kloster wurde im Jahr 963 vom hl. Athanasius gebaut.
Nun entstand ein Kloster nach dem andern. Griechische Kaiser,
slawische Fiirsten, vornehme Private wetteiferten mit frommen
Stiftungen. Im 12. Jahrhundert wurden die beiden grossen slawi-
schen Kloster Russiko und Chiliandri errichtet. Das jiingste Kloster
stammt aus dem Jahre 1542. Als die Tiirken die Balkanhalbinsel
-eroberten, unterwarfen sich die Monche freiwillig. Sie erreichten
von ihren neuen Herrschern gegen einen jihrlichen Tribut véllige
Freiheit fir ihre Einrichtungen und die Bestimmung, dass kein
Muselmann die Halbinsel betreten darf mit Ausnahme des Ver-
treters der Regierung, der im Hauptort Karyes residiert. Nur ein-
mal gerieten die Monche mit ihren Herren in argen Konflikt, als
sie den griechischen Freiheitskampf lebhaft unterstiitzten. Sie biissten
ihre Unabhidngigkeit aber nicht ein, zu gross war ihre Bedeutung

fiir die Kirchen des Orientes, was die Tiirken zu beriicksichtigen
hatten.

Das Monchsleben hat auf diesem Eiland Erscheinungen hervor-
-gebracht, wie sie sonst in der christlichen Kirche unbekannt sind.
Die Kloster hatten urspriinglich eine monarchische Verfassung und
beruhten auf dem gemeinsamen Leben ihrer Insassen. An der
Spitze eines jeden Klosters stand der Hegumenos, die Hegumenoi
aller Kloster bildeten in der Synais mit dem Protos an der Spitze
die oberste Behorde des Klosterstaates. Seit dem 14. Jahrhundert
wurde den Monchen personliches Eigentum erlaubt. Die Monche,
die von dieser Erlaubnis Gebrauch machen, bleiben mit dem Kloster
nur in lockerm Verband, sie beziehen von ihm bloss Brot und
Wein und leben, wie sie es fir gut finden. Schon frith wurde
erprobten Monchen gestattet, ausserhalb der Kloster zu leben.
Sie werden Kellioten genannt und wohnen in Kellien, kleinen
Hiusern mit 3—4 Einwohnern. Eine weitere Eigentiimlichkeit
bilden die Skiten, es sind das Monchsdorfer, die aus 4 bis
60 Hiusern mit je 3—4 Einwohnern bestehen. Sie sind von den
Klostern abhingig. Ausserdem gibt es noch eine grosse An-
zahl Einsiedeleien mit hochstens zwei Bewohnern, die strengster
Askese huldigen. Die Monche leben nach der Regel des hl. Ba-
silius (+ 379) dusserst einfach und streng. Jedem weiblichen Wesen
ist der Zutritt zur Halbinsel verboten. Das Monchsleben hat hier
seinen urspriinglichen Charakter reiner bewahrt als im Abendland.
Die Monche mischen sich nicht in weltliche Angelegenheiten, sie
obliegen dem Gebet, der Askese und der Arbeit. Sie beschiftigen
sich mit Wein-, Obst-, Ackerbau, verdienen ihren Lebensunterhalt
it Fischfang und Handarbeit. Besonders strenger Lebensweise



— 39 —

unterziehen sich die Bewohner der Skiten. Sie sind Handwerker,
wahrend die Kellioten Ackerbau treiben. Das Land ist mit wohl-
gepflegten (irten, priachtigen Obst- und Olivenhainen iiberzogen.
Wissenschaft wird nicht gepflegt. In friiheren Zeiten, besonders
vom 13. bis 16. Jahrhundert, war der Athos der Sitz grosser Ge-
lehrsamkeit. Die Bibliotheken bergen wertvolle Dokumente und
Handschriften, die der Erforschung harren. Thre Zahl wird auf
13,000 angegeben. In den Kirchen und Kapellen, iiber goo werden
gezahlt, finden sich schéne Denkmiler byzantinischer Kunst. Diese
Schitze sind schwer zuginglich.

Die heutige Verfassung wurde dem Klosterstaat im Jahr 1783
gegeben. Die zwanzig Kloster sind selbstindige Korperschaften.
Nur die Hilfte sind eigentlich Kloster mit gemeinsamem Leben,
die andern haben idiorrhythmischen Charakter, d. h. die Monche
leben nach ihrer Weise. Die Organisation dieser Kloster, der
Monastira idiorrhythma, ist durchaus demokratisch. Die oberste
Behorde besteht aus einem Rat mehrerer Monche. Die Gesamt-
regierung liegt in der Hand der Synode in Karyes, der Versamm-
lung der Vertreter der zwanzig Kloster. An der Spitze steht ein
Regierungsausschuss von vier Epistaten, die von den Klostern jahr-
lich neu gewihlit werden. Oberste Appellationsinstanz ist der Patriarch
von Konstantinopel.

Uber das Schicksal der Kléster war man lange im ungewissen,
bis die Halbinsel durch den Bukarester Frieden endgiiltig an Griechen-
land fiel. Auch jetzt suchten die Russen eine internationale Ver-
waltung anzustreben oder sich eine gewisse Autoritit zu sichern.
Die Synode der Klaster erklirte sich gegen alle Projekte, die irgend
-eine Einmischung einer fremden Macht in Aussicht nahmen, ver-
langte die Beibehaltung der bisherigen Selbstverwaltung und arbeitete
am 3./16. Oktober 1913 ein diesbeziigliches Memorandum aus, das
sie der Londoner Konferenz, dem Ko&nig von Griechenland und
‘dem Patriarchen von Konstantinopel einreichte. Es ist in der Revue
«Echos d’Orient» Nr. 103, S. 173 abgedruckt. Russland gab end-
lich nach. Es begniigte sich damit, dass die russischen Monche
Untertanen des Zaren bleiben und das Reich mit ihnen durch be-
sondere russische Post in Verbindung bleibe. Wahrend der Ver-
handlungen waren unter den Russen auf dem Athos wegen Irrlehren
Unruhen entstanden und es wurden etwa tausend Monche nach
Russland zuriickgeschickt. Die genannte Zeitschrift ¢ Echos d’Orient>
‘gibt eine Statistik nach dem ¢ Exxdnoiaorixos Kijov§» von Zypern
vom 15. Dezember 1913 iiber die Klgster und ihre Insassen auf dem
Berge Athos. Die Zahlen in den Klammern geben an, wie viele
‘Gebdude im Besitze der betreffenden Nation sind :



— 396 —

fiebdnde Griechen | Russen | Rumanen | Bulgaren | Serhen |Georgier| Tolal I

20 Kloster. . . 2285 in)1183 (1)| 18 180 (1) |76 (1)| — | 3742
12 Skiten . . .} 5% (7)| 282(2)1121 ()| 27(1) ;13 5 1043
204 Kellien. . .| 628(154); 186(31) 49 (12) 24(6) | — 6 (1)} 893
456 Einsiedeleien | 198 263 191 12 — 3 667
Laien . . . {1625 = = == — — 1625
5331 1914 379 243 89 14 7970

Internationale Beziehungen und Unionsbestrebungen. —
Bischof Dr. E. Herzog in Bern gibt jeweilen an der Jahressynode
der christkatholischen Kirche der Schweiz Bericht iiber die Be-
ziechungen der altkatholischen Kirchen untereinander und zu be-
freundeten Kirchen. Auf der Synode, die am 22. Juni in Schonen-
werd abgehalten wurde, dusserte sich der Bischof dariiber folgender-
massen :

In den Tagen vom 9.—12. September 1913 hat in Koln der
auf der letzten Synode angekiindigte IX. internationale A/tkatholiken-
kongress tatsichlich stattgefunden. Wie die Herren Synodalen sofort
aus dem im IV. Quartalheft der «<Internat. Kirchl. Zeitschrift> er-
schienenen ausfiihrlichen Kongressbericht ersehen konnten, hat sich
unsere Kirche sowohl hinsichtlich der Zahl der Delegierten, wie
hinsichtlich der Arbeitsleistung in geziemender Weise beteiligt. Ich
gestatte mir hier nur einige Mitteilungen iiber die mit dem Kongress
verbundene Bischofskonferens. Es waren samtliche 11 bischoflichen
Vertreter der vereinigten altkatholischen Kirchen erschienen. Unsere
Verhandlungen nahmen den ganzen 11. September in Anspruch
und erwiesen sich fiir die Erhaltung und Befestigung unserer Union
als ausserordentlich wichtig. Ich bezeuge auch gern, dass alle Mit-
glieder den gleichen Eifer, ihrer grossen Verantwortlichkeit gerecht
zu werden, und die gleiche briiderliche Gesinnung an den Tag
legten. Ein Verhandlungsgegenstand von prinzipieller Bedeutung
war die Stellung, die wir zu dem am 28. April 1908 zum Bischof
konsekrierten Rev. Arnold Harris Mathew einnehmen sollten. Ich
habe der Synode des Jahres 1908 iiber diese Konsekration die
notigen Mitteilungen gemacht. (Vergl. Protokoll 1908, S. soff.) Die
Haltung, die Herr Mathew dann eingenommen hat und von der
schon in meinem Bericht vom Jahre 1911 die Rede war (vergl.
Protokoll 1911, S. 34ff.), notigte uns, jeden amtlichen Verkehr mit
ihm abzubrechen. Wir kamen nun in unserer Sitzung vom 11. Sep-
tember 1913 auf diese Angelegenheit zuriick und gelangten nach
reiflicher Uberlegung zu dem Beschluss, dass wir die kirchlichen
Beziehungen zu Rev. Mathew als gelost ansehen und jede Mit-



— 397 —

verantwortung fiir seine Kundgebungen und weiteren Handlungen
ablehnen. Zu diesen weiteren Handlungen ist seither der nach den
bisherigen Vorgingen nicht mehr sehr iiberraschende Versuch ge-
kommen, iiber ganz Frankreich eine ¢ Eglise Gallicane» zu orga-
nisieren, die ein Erzbistum und acht Bistiimer umfassen soll.

Ein wichtiger Augenblick war fiir die Bischofskonferenz die
feierliche Uberreichung eines ausfiihrlichen Schreibens, mit welchem
der %Zl. Synod von St. Petersburg seine Anschauung iiber das Ver-
hiltnis zwischen der Orthodoxie des Orients und den altkatholischen
Kirchen des Abendlandes in sehr freundlichem Tone auseinander-
setzt. Das Schreiben wurde unmittelbar nach dem Eroffnungsgottes-
dienst durch den russischen Staatsrat von Lodygenski und den
Probst Jakschitsch von Dresden mit Segenswiinschen iibergeben
und mit geziemender Danksagung entgegengenommen. Da es sich
zum Teil um &dusserst schwierige Probleme handelt, die die Theo-
logen von jeher jeder in seiner eigenen Sprache zu losen suchten,
‘wird es nicht leicht sein, sich mit genau formulierten Sitzen zu-
sammen zu finden. Allein schon der Versuch einer volligen Ver-
staindigung und Einigung ist unzweifelhaft ein gutes, dem Geiste
Christi entsprechendes Werk. Die Konferenz hat beschlossen, even-
tuell auch unabhingig vom Kongress, alle zwei Jahre zusammen-
-zutreten. So werden wir im nichsten Jahre wieder Gelegenheit
haben, das inzwischen allen Bischofen im Wortlaut iibermittelte
wichtige Dokument in gemeinschaftlicher Beratung zu erértern und
wenn moglich zu beantworten.

Voraussichtlich wird sich bei Anlass des nichsten Kongresses
noch eine andere Gelegenheit bieten, iliber &zrchlicke Union zu ver-
handeln. Im Oktober des Jahres 1910 hat die Generalsynode der
bischoflichen Kirche Amerikas in feierlichster Form den Beschluss
gefasst, auf Mittel und Wege zu denken, alle, die Jesus Christus
als Gott und Heiland bekennen, im Sinn der Firbitte des Herrn,
dass alle eins sein mogen, einander kirchlich ndher zu bringen.
Als Mittel denkt man sich eine Weltkonferens, auf der die trennenden
Fragen der Glaubenslehre und der Kirchenordnung (World Con-
Serence on Faith and Order) im Geiste der Liebe zur Sprache
kommen sollen. Dass eine solche Versammlung erst moglich ist,
wenn sich die verschiedenen Kirchen mit den einschligigen Fragen
beschiftigt haben und zum Entschluss gekommen sind, sich zu
beteiligen, galt den Urhebern des Planes als selbstverstindlich.
Daher setzte man zunachst eine aus 9 Bischofen, 7 Priestern,
-8 Laien bestehende Kommission ein, die sich mit den verschiedenen
Kirchen in Beziehung zu setzéen und diese zu veranlassen hatte,
-selbst auch analoge Kommissionen zu ernennen. Bereits haben die
‘bedeutendsten kirchlichen Gemeinschaften in den Vereinigten Staaten



— 308 —

ihre Teilnahme zugesagt. Eine nach England und Schottland ab-
geordnete Deputation hat dort sympathische Aufnahme gefunden.
Es werden ernste Anstrengungen gemacht, auch die orthodoxen
Kirchen des Morgenlandes und die romische Kirche zur Beteiligung
zu veranlassen. Der gegenwirtige Prasident der amerikanischen
Kommission, Bischof Dr. Charles P. Anderson von Chicago, erwies
uns die Ehre, einen eigenen Abgeordneten an unsere Bischofs-
konferenz nach Koéln zu senden und uns in einem sehr verbind-
lichen Schreiben einzuladen, wir mochten zu genanntem Zwecke
selbst auch eine Kommission einsetzen. Das ist in der Sitzung vom
11. September 1913 geschehen. In die Kommission wurden gewahlt
die Bischoéfe Moog-Bonn, Prins-Haarlem, Hodur-Skranton, Herzog-
Bern und die Professoren Miilhaupt-Bonn, Kenninck - Amersfoort,
Thiirlings-Bern. Seither werden uns alle beziiglichen Publikationen
tibermittelt. Es ist sehr wohl moglich, dass die Freunde des Unter-
nehmens nichstes Jahr unsern Kongress gern als gute Gelegenheit
beniitzen werden, um in irgend einer Weise fiir die Sache Propa-
ganda zu machen. So ist der Unionsgedanke, der unter Dollingers
Anregung und Leitung genau vor 40 Jahren in Bonn von den
angesehensten Wiirdentragern und Theologen der ostlichen und
westlichen Kirchen behandelt worden ist, in neuer, mehr kirchlicher
Form wieder aufgenommen worden. Ich mochte nicht die Meinung
erwecken, als erwartete ich in absehbarer Zeit ein praktisches Re-
sultat von einiger Bedeutung. Wie heute schon englische und
amerikanische Blatter fiirchten, werde eben jede Kirche danach
trachten, die eigene Lehre und Verfassung zu rechtfertigen und
zur Geltung zu bringen. So wird es wohl sein; aber der von der
neuen Welt ausgegangene laute Ruf, des gemeinschaftlichen Er-
losers zu gedenken und im Anschluss an ihn die Einigkeit des
Geistes zu pflegen « durch das Band des Friedens », ist schon dann
dankbarer Zustimmung wert, wenn er lediglich dazu dienen sollte,
die Kirchen zu unbefangener Wiirdigung der einer jeden verliehenen
Gaben, zu bescheidener Selbstpriiffung und zu ernstem Trachten
«nach dem Reiche Gottes und seiner Gerechtigkeit » zu veranlassen.

Die anglikanische und die orthodoxe Kirche. — Die Gesell-
schaft der anglikanischen und orientalisch-orthodoxen Kirchenunion
verzeichnet in ihrem Jahresbericht!) befriedigende Fortschritte. Die
Arbeit ist in den einzelnen Lindern verschieden, je nachdem die
beiden Kirchen nebeneinander bestehen wie in den englischen Ko-
lonien und in Amerika, oder ob eine Kirche ausschliesslich Landes-
kirche ist. In England, Russland und in den Lindern des Orients

1) Vgl. «Eirenes, S. 33.



— 399 —

wird in populdrer und wissenschaftlicher Form Aufkldrung tber
die Kirchen verbreitet. In England gelang es, auf diese Weise die
Zahl der Unionsmitglieder erheblich zu steigern, die jetzt 1500 be-
tragt. Der englische Besuch in Russland im Jahre 1912 fiihrte zu
einer wichtigen Debatte anldsslich der Convocation of the Bishops
der Kirchenprovinz Canterbury. Sie schloss mit einer Resolution,.
in der die Bischofe fiir die Bildung der russischen Gesellschaft zur
Forderung guter Beziehungen mit der englischen Kirche ihren Dank
aussprechen. Auf der Jahresversammlung der Gesellschaft wurden
die Prasidenten wiedergewahlt, der Erzbischof von Wilna und der
anglikanische Bischof von Jerusalem. Den amerikanischen Zweig
der Gesellschaft leiten Bischof Parker und der russische Geistliche:
B. Turkevitsch, und an der Spitze des russischen Zweigvereins.
stehen Erzbischof Sergius von Wiborg und der englische Geist-
liche Father Cragg. Das wichtigste Ereignis des Jahres 1913 war
die offizielle Approbation des russischen Vereins durch den hl. Synod
der russischen Kirche. Damit sind die Beziehungen zwischen den.
beiden Kirchen amtlich gewcrden. Einige angesehene ruminische
Geistliche haben sich der Gesellschaft angeschlossen. Sie arbeiten.
gegenwirtig an einer Ubersetzung der Vortrage, die Father Puller
in Russland gehalten hat. Notwendig ist die Griindung eines Ko--
mitees in Griechenland oder in Paldstina, das Vortrige und Biicher
ins Griechische zu iibersetzen hitte, um gegenseitiges Verstandnis
zu fordern. Es ist Aussicht vorhanden, dass sich in Siidafrika, wo
die Gesellschaft verschiedene Mitglieder zdhlt und viele Griechen
die Dienste anglikanischer Geistlicher in Anspruch nehmen, eine
starke Organisation bildet. Die Union hat u. a. eine englische Uber-
setzung von (Gogols: «Meditations and the Divine Liturgy» ver-
offentlicht und ist im Begriff, ein Handbuch iiber anglikanischen
und orthodoxen Gottesdienst herauszugebern.

Dieselbe Zeitschrift enthilt eine Ubersicht iiber das praktische
Zusammenarbeiten von Anglikanern und Orientalen?). Sie ist ein
Auszug eines Essays des Erzdiakons Dowling in Jerusalem iiber
die Moglichkeit einer Interkommunion, das in pan-anglikanischen
Blattern von der Gesellschaft zur Verbreitung christlicher Erkenntnis
gedruckt wurde. Der Hauptzweck dieser Publikation ist, in mog--
lichster Kiirze einiges iiber freundschaftliches Zusammenwirken von
Anglikanern und Orthodoxen zu berichten, das dem Erzdiakon be-
kannt geworden ist. Sein Bericht erstreckt sich auf die Jahre 1887
bis 1907. Wir notieren daraus folgendes: Im Jahre 1898 erhielt der
Bischof von Salisbury durch Freunde etwa 380 £ und der dkume-
nische Patriarch etwa 625 £ zum Ankauf einer englischen Druckerei,.

')A a. O, S 9.



-um im Phanar eine billige Volksausgabe des griechischen Neuen
Testamentes herauszugeben. Die erste Ausgabe erschien 19o; und
-eine zweite durchgesehene geht jetzt durch die «Theodore Memo-
rial »-Druckerei. Die «<Society for Promoting Christian Knowledge »
‘gab 1900 eine zweite revidierte Ausgabe (englisch und griechisch)
der «Lehre der Kirche von England iiber einige Punkte der Reli-
" -gion zur Aufklirung orthodoxer Christen des Morgenlandes» her-
aus. Das Buch hat den Bischof von Salisbury zum Verfasser. Es
ist bereits ins Russische und Arabische iibersetzt worden. Beide
‘Biicher erfreuen sich einer weiten Verbreitung in der Tirkei, in
Agypten und Russland. Durch die Liebenswiirdigkeit des Dr. Temple,
Erzbischofs von Canterbury, konnten verschiedene Exemplare der
<« Antwort des anglikanischen Erzbischofs auf das apostolische
Schreiben des Papstes Leo XIII. (1897)» an die hochsten kirch-
‘lichen Wiirdentraiger des Konstantinopeler Patriarchates verteilt
werden. Zwei Gaben von ¢Bischof Andrewes Andachtsiibungen »,
-griechische Ausgabe, auf Veranlassung der anglikanischen und aus-
wartigen Kirchengesellschaft erschienen, sind gleichfalls von den
Metropoliten des Patriarchates hoch bewertet worden.

Der Bischof von Argyll und der Inseln, Dr. Chinnery Haldane,
ermoglichte ebenfalls, unter dem griechischen Klerus verschiedene
griechische Exemplare des «Schottischen Kommunions-Offiziums »
zu verteilen. Im Jahre 1893 leistete der anglikanische Klerus der
Peterskirche in Melbourne unter bereitwilliger Assistenz der Didzesan-
-diakonissen alles, was in ihren Kraften stund, um den nach Australien
-ausgewanderten Syriern vom Libanon regelmissig die Gnadenmittel
zu verschaffen, bis ein syrischer Priester fiir regelmassigen Gottes-
-dienst nach syrischem Ritus sorgen konnte.

Der hervorragendste freundschaftliche Akt seitens der Anglikaner
innerhalb des Bistums war die selbstlose, versohnliche Haltung, die
-der Bischof Blyth und sein Kaplan, Mr. Frere, so erfolgreich ein-
nahm zur Aufrechterhaltung des Friedens und Wiederherstellung
der kirchlichen Ordnung in Beirut, wihrend der Erledigung des
Metropolitansitzes im Februar 19o1. Auf das dringende Begehren
von etwa 40p0 Unzufriedenen hielt Mr. Frere wochentlich in der
englischen Kirche arabischen Gottesdienst unter Assistenz eines
-syrischen Weihekandidaten. Dieser Appell an die anglikanische
Kirche erreichte vom Patriarchen von Antiochia die Ernennung
-des Massara, des ausgezeichneten Metropoliten, der von der Diozese
-als Prilat gewiinscht wurde. In diesem Falle befragte der Bischof
von Jerusalem die Patriarchen von Alexandria und Jerusalem und
‘brachte die Botschaft von Photius, dem Patriarchen von Alexandrien,
zu den Beiruter orthodoxen Syrern, welche alle zur Kirche ihrer
Viter zuriickkehrten.



— 401 —

Im Februar 1903 bat ein bedeutender Stamm orthodoxer Sy-
rer von Bethlehem um Aufnahme in die anglikanische Kirche.
Nach freundschaftlichen Besprechungen mit Abordnungen und ihrem
Patriarchen konnten wir das geplante Schisma abwenden. Am
26. Juni 1907 lehnte der Bischof von Jerusalem die Aufnahme von
5600 orthodoxen Syrern von El Koura, Nordlibanon, in die angli-
kanische Kirche ab; ebenso, zu gleicher Zeit, die Aufnahme von
50 Familien aus Deir Minas, am Berge Hermon, die zum Patriar-
chate von Antiochien gehdrten. Im gleichen Jahre verhinderte die
Vermittlung unseres Bischofs die Trennung einer grossen Zahl von
orthodoxen Syrern aus Jerusalem aus Anlass einer Kirchhofsklage,
wobei die Vermittlung des Patriarchen ernste Wirren beseitigte.

Derartige Fille rechtfertigen folgende Bemerkungen des Ox-
forder Theologieprofessors Margaret in einer Predigt, die er vor der
Universitdt iiber Wiedervereinigung hielt: « Vor einiger Zeit hatten
die Leiter der englischen Kirchenpolitik im Orient klare Grundsitze
anzuwenden. Sie lehnten mit vollem Bewusstsein Proselytenmacherei
ab und taten ihr Moglichstes, um cine gegenseitige Verstindigung
zu erzielen. »

Es werden nun verschiedene Akte christlicher Liebenswiirdig-
keit seitens der Patriarchen von Konstantinopel und Jerusalem gegen-
iiber Anglikanern erwidhnt, die mit Genehmigung ihrer Synoden
vollzogen wurden. An erster Stelle wird ein Auszug aus einem
Briefe des okumenischen Patriarchen Dionysius, der eine offizielle
Mitteilung des Erzbischofs von Canterbury bestitigte (siche « Times »
vom I. Juni 1887) angefiihrt. Er lautet: < Da Ew. Gnaden im Geiste
christlicher Liebe und zur Bestdtigung der guten Beziehungen,
welche seit langem in der Kirche Gottes, des Friedensfiirstens, die
anglikanische Kirche mit der unsrigen verbinden, weiterhin bemerk-
ten, dass der genannte Bischof (Blyth) es sich vornehmlich ange-
legen sein lassen wiirde, durch sein Leben und Wirken den Wunsch
auszudriicken, welcher die Herzen so vieler ausgezeichneter Glieder
beider Kirchen erfiillt, sie briiderlich verbunden zu sehen in der
Einheit des Glaubens, und dass er alle Bestrebungen, in der ortho-
doxen Kirche des Morgenlandes Proselyten zu machen, missbilligen
werde, so nehmen wir freudig diese Versicherungen entgegen, die
vom echten Geiste christlichen Glaubens diktiert sind. — Wir be-
eilen uns, den obengenannten anglikanischen Bischof dem hoch-

wirdigsten heiligen Patriarchen von Jerusalem, Herrn Nicodemus,
zu empfehlen. »

Der Erzbischof von Canterbury empfing am 18. Februar 1901
eine offizielle Notifikation vom Patriarchen Konstantin V. iiber die
Versetzung des Metropoliten Photius von Nazareth auf den Pa-

Internat. kirchl, Zeitschrift, Heft 3, 1914, , 26



— 402 —

triarchenstuhl von Alexandria. Dieser (griechische) Brief wurde
bei einer Versammlung des Oberhauses der Convocation of Canter-
bury verlesen und den Akten des Hauses einverleibt.

Unmittelbar nachdem Konstantin V. das Patriarchat im Phanar
im Mai 1901 verlassen hatte, sprach der Berichterstatter bei ihm
vor, indem er ihm sein tiefstes Bedauern iiber seine Absetzung aus-
driickte. Der Patriarch bat ihn, den Erzbischof Dr. Temple von
Canterbury um eine letzte GGunstbezeugung zu ersuchen, dze A/:-
katholiken Europas nickht aus den Augen zu verlieren. Eines Tages,
so fugte er hinzu, wird man finden, dass sie von grossem Nuizen
sind. Als der Erzbischof von Kapstadt den orthodoxen Griechen
eine Kirche zur Verfiigung gestellt hatte, schrieb der Patriarch
Joachim III. im Februar 1902, er danke dem Herrn fiir die Auf-
rechterhaltung des Bandes der Liebe und briiderlicher Einheit,
welche fiir seine heilige Kirche noch Besseres ahnen lasse.

Im Mai 1906 sandte der Patriarch und der hl. Synod von Jeru-
salem den Diakon Timotheus, gebiirtig von Samos, den besten Stu-
denten am theologischen Seminar des hl. Kreuz-Klosters, an die
Universitdt Oxford fiir einen dreijahrigen Studienkurs, um sich mit
der Lehre und den Gebrauchen der anglikanischen Kirche ver-
traut zu machen. Seitdem wurde Herr P. R. Brown, fritherer Schiiler
des Pembrok College in Cambridge, vom ckumenischen Patriarchen
und dem Metropoliten von Nicanedia eingeladen, einen Jahreskurs
am griechischen theologischen Kolleg in Halki mitzumachen, um
ihre Kirchenpolitik zu studieren und mit der griechischen Theologie

aus erster Hand Bekanntschaft zu machen.
Adolf KUrYy.




	Kirchliche Chronik

