
Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 4 (1914)

Heft: 3

Rubrik: Kirchliche Chronik

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 01.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


— 385

KIRCHLICHE CHRONIK.

Die kirchlichen Verhältnisse auf der Balkanhalbinsel. —
Durch den Frieden von Bukarest ist die europäische Türkei auf
ein Gebiet von 20,000 qkm eingeschränkt worden. Am meisten
in Mitleidenschaft wurde dadurch das Patriarchat von Konstantinopel
gezogen, von dessen Machtbereich viele Diözesen an die nationalen
Kirchen Griechenlands, Bulgariens und Serbiens gefallen sind. Grosse
Einbusse erlitt es auch durch die gewaltsame Entfernung der
griechischen Bevölkerung aus thrazischen Dörfern und deren
Ersetzung durch eingewanderte Türken, die während der Kriege die
vom Feind besetzte Heimat verlassen hatten. Die Proteste des
Patriarchats blieben wirkungslos, und welches Ende diese Verschiebung
von Nationen, die auch auf Kleinasien ausgedehnt wurde, haben
wird, lässt sich noch nicht voraussehen. Die türkische Regierung
verlangte, dass die Mitglieder der hl. Synode von Konstantinopel,
deren Diözesen nicht mehr zur Türkei gehören, ersetzt werden.
Es traf die Metropoliten von Maronia, Cassandria, Eleutheropolis,
Sisanios, Janina und Velia, an ihre Stelle traten die von Nicaea,
Chalcedon, Neocäsarea, Ancyra Krene und Derkos.

Die Diözesen der Gebiete, die Griechenland erworben hat,
werden der Kirche dieses Landes angegliedert. Der «Christi. Welt>,
Nr. 17, wird geschrieben, dass der Patriarch diesen Anschluss durch
eine besondere Enzyklika anordnen werde. Die griechische
Regierung werde ihm dafür die aus den verloren gegangenen
Gebieten zugeflossenen Einnahmen weiter garantieren. Die Verwaltung
der kirchlichen Güter tritt unter die Staatsaufsicht. <Für die Hebung
der Bildung des niedern Klerus ist ein Fortschritt zu erwarten,
so dass er wenigstens den Bildungsstand des niedern Klerus von
Hellas erreicht. Hier ist für den Klerus der Städte der Besuch
eines griechischen Gymnasiums, das etwa unserer Realschule
entspricht, gefordert. Er macht auch in seinem Auftreten einen
intelligenteren und sauberern Eindruck. Eine Kommission von griechischen

Bischöfen, der auch die Metropoliten von Salonik und Cas-

Intern. kirchl. Zeitschrift, Heft 8, 1914. 25



— 386 —

sandria angehören, soll der Synode von Hellas die für die neuen-
Gebiete erforderlichen Reformen vorschlagen. » Noch nicht abgeklärt

ist die Lage der bulgarischen Exarchisten auf griechischem*
Gebiete. Ihre Bischöfe, Geistlichen und Lehrer haben das Land
verlassen oder sind ausgewiesen worden, weil sie als politische und
nationale Agenten betrachtet werden. Ebenso ungewiss ist die
Stellung der griechischen Regierung zu den unierten Bulgaren. Die
römischkatholischen Zeitschriften ergehen sich in bittern Klagen
über die grausamen Verfolgungen, denen die unierten Bulgaren,
ausgesetzt gewesen seien. «Échos d'Orient> klagen in Nr. 107,
S. 60, 1914: «Drei grosse Distrikte sind verwüstet, 52 blühende
Ortschaften ganz und teilweise massakriert, drei katholische Geistliche

ermordet ; gemeinnützige Anstalten, Schulen, Klöster, Kirchen
ausgeplündert und verbrannt, selbst der Bischof ist verwundet und
gefangen. » Kein besseres Los war den unierten Bulgaren in der
Umgebung von Adrianopel beschieden. Ihnen ist geworden, was
Angehörige anderer Kirchen ebenfalls erleben mussten. Den Kutzo-
wallachen (vgl. « Int. kirchl. Zeitschr. » 1913, S. 400) ist auf griechischem

und serbischem Gebiet je ein Metropolit zugestanden, und
Autonomie im Schulwesen bewilligt.

An Bedeutung hat der bulgarische Exarch verloren. In der
Türkei leben kaum noch 40—60,000 Bulgaren, so dass er
Konstantinopel verlassen und sich nach Sofia begeben hat. An seiner
Stelle funktioniert in Konstantinopel ein Metropolit. Zwischen
Griechen und Bulgaren herrsdht erbitterte Feindschaft, die nicht
von heute ist. Sie brach aufs neue aus in den Landesteilen, die
von Griechen bewohnt sind und die zu Bulgarien kamen. Bischöfe
und Geistliche, ja auch ein Teil der Bevölkerung wurde zur
Auswanderung genötigt. In den von den Serben besetzten Gebieten
der Türkei hat der Exarch vorläufig auch nichts mehr zu sagen.

Am einfachsten liegen die Verhältnisse in Serbien. Ihm sind
mehrere Diözesen zugefallen. Zwei, Üsküb und Prisrend, waren
schon mit Serben besetzt. Die griechischen Bischöfe und Geistlichen
der übrigen Diözesen hatten das Land verlassen und erhalten zum
Teil von der serbischen Regierung Pensionen. Es sind die Diözesen
Debre, Presba, Monastir und Teile der Diözesen Vodena-Doyran
und Polyane. In diesen Diözesen wohnen übrigens nur wenig
Griechen. Die Schulen wurden ihnen gelassen. Die exarchistischen
Bischöfe und Geistlichen der Bulgaren wurden, sofern sie das Land
nicht schon verlassen oder sich der serbischen Kirche angeschlossen
hatten, aus dem Land verwiesen. Die Schulen wurden geschlossen.
Ein grosser Teil der bulgarischen Bevölkerung schloss sich ihnen
an und verliess das serbische Gebiet. Die Bulgaren geben sich
damit nicht zufrieden. Sie verlangen kirchliche Freiheit und Schul-



— 387 —

autonomie und berufen sich auf den Berliner Vertrag. Für den Frieden
am Balkan hängt viel davon ab, wie diese Frage gelöst wird. Mit
Rom hat Serbien ein Konkordat abgeschlossen.

Über die kirchlichen Verhältnisse in Albanien schreibt uns
Pfr. Bailly: Mitten in all den Wirren und Fragen, Schwierigkeiten
und Drohnissen, welche mit den Balkanereignissen verknüpft sind,
steht die albanische Frage als ein besonders verwickeltes Rätsel.
Eine Schöpfung kirchlicher so gut wie politischer Diplomatie,
ist Albanien andauernd der Gegenstand gesteigerter Aufmerksamkeit

Roms. In der September/Oktober-Nummer 1913 der Monatsschrift

«Roma e l'Oriente»1) wird ausgeführt, dass, während die
europäischen Kabinette auf politischem Gebiet sowohl für die
Garantierung des Friedens zwischen den Balkanstaaten arbeiteten, als
auch für die internationalen Interessen, die Kirche sicherlich nicht
verfehlen werde, sich zu präokkupieren mit der religiösen Frage
von Albanien. Rom wahrt sich das freie Vorgehen, ungebunden
durch politische Rücksichten; denn — so wird betont — diese

Frage geht eigentlich aus von einem Gebiet des Mohammedanismus,
nicht europäischer Mächte ; also : « Freiheit für die Religion »,
damit « der neue Staat sich konsolidieren kann auf dem einzigen
festen Grund der Staaten und Nationen, der Religion »2).

Und man verspricht sich nicht wenig von einer energischen
Inangriffnahme «der religiösen Frage in Albanien». Anknüpfung
gebe schon die Tatsache, dass der Glaube der römischkatholischen
Kirche der Glaube der Vorfahren der heutigen Albaner gewesen
sei, bevor der Mohammedanismus sich des Landes bemächtigt und
das Volk genötigt habe, die Lehren des Koran anzunehmen. Viele
edle Albaner hätten damals das Leben in der Fremde, fern den
heimischen Bergen, vorgezogen dem Verrat am christlichen Glauben ;

Zeugen dessen seien die griechisch-albanischen Kolonien in Sizilien
und Kalabrien. Auch das heutige Albanien zähle aber noch viele
Katholiken. In der Erzdiözese von Skutari sind zirka 40,000
Katholiken ; in den Diözesen von Alenio, Pulati, Sappa steigt ihre
Zahl auf zirka 70,000; zirka 60,000 im Erzbistum von Durazzo

') «Roma e l'Oriente», Rivista criptoferratense per l'Unione delle Chiese,
Badia di Grottaferrata (Prov. Roma).

3) Die grundgütigen Absichten Roms erhellen aus den rührenden Worten im
selben Aufsatz « La Questione Religiosa in Albania » der gen. Zeitschrift pag. 200 :

«A popoli forti e sentimentali che escono delle patite ignominie, che han subito
tante sventure e tanti dolori, quanto sarà dolce, soave e confortante vedersi schiudere
le braccia di quella tenera madre, che è la Chiesa cattolica, e godare dei frutti
della tenerezza e delle sollecitudini della carità di lei, che sola può veramente ed
efficacemente sanare le nazioni »



— 388 —

und Scopia ; 30,000 in der Abtei der Miriditen, und im Vilajet von
Skutari gehöre 1,8 % der Gesamtbevölkerung zur katholischen
Kirche.

Auch an katholischen Werken für diese Katholiken in Skutari
und Albanien fehlt es nicht. Ausser den Instituten der Franziskaner
und anderer Religiösen werden deren eine ganze Reihe namhaft
gemacht, die allein von den Jesuiten geleitet sind, z. B. ein
Päpstlich-albanisches Seminar, dessen Zöglinge für die letzten zwei Jahre
der Theologie in die Innsbrucker Universität übertreten können ;

ein nach dem hl. Franziskus Xaverius benanntes Kollegium für
Elementar-, technische und Handelskurse ; die Marianische
Männerkongregation ; die der Christlichen Mütter; eine Sonntagsschule,
wo die Kinder verpflegt werden und Unterricht im Katechismus
erhalten ; das sogen. Wohltätigkeitsinstitut sorgt für die verschiedensten
Bedürfnisse der armen Klassen ; ferner besteht eine sogen. Fliegende
Mission, die von Pfarrei zu Pfarrei, von einem Gebiet ins andere
gerufen werden kann und Missionen veranstaltet in allen Diözesen
Albaniens zur Stärkung der katholischen Kirche. Diese Anstalten
werden unterstützt durch einen jährlichen Beitrag der Propaganda
Fide in Rom, durch die Mithülfe der österreichischen Regierung
der Bischöfe der verschiedenen Diözesen und ferner einiger
hervorragender Wohltäter1). Diese Aktion wirkt zumeist im nördlichen
Teil von Albanien, wo ein beträchtlicher Bevölkerungsteil dem
lateinischen Ritus folgt.

Viel <fraglicher> wird die «religiöse Frage» Roms in den
andern Landesteilen, denen gegenüber es in Minderheit steht. In
Südalbanien gehören über zweihunderttausend Seelen der
griechischkatholischen Kirche an und der Einfluss der orthodoxen Kirche
ist stark durch das Patriarchat von Konstantinopel wie durch die
hl. Synode von Athen. Hinzu kommt eine gewiss ebenso grosse
Zahl solcher, die einst zwar auch der griechisch-orthodoxen Kirche
angehört haben, aber durch Drohungen, Gewalt, materielle Interessen

von den nun vertriebenen Herren des Landes zum
Mohammedanismus gebracht worden sind. Heute, wo nun Albanien nach
eigenem Willen und durch die Hülfe der Grossmächte zur
unabhängigen Nation werden soll in der Gewissheit, dass die Mächte
sich um die religiöse Frage nicht kümmern werden und daran
sind, diesem neuen Staate einen protestantischen Fürsten zu geben,
da ist es dringende Notwendigkeit, dass wer immer die Wichtigkeit
des katholischen Prinzips in den Nationen erfasst, sich nach Kräften

') Vgl. zu diesen Angaben das Schriftchen der Jesuiten: «L'assedio di Scutari»,
Padova, Arti grafiche, P. Prosperini Soc. An. 1913.



— 389 —

bestrebe zu einer aktiven und wirksamen Bemühung zur Lösung
dieser Frage, wie sich's gehört1).

Aber nicht nur in der Bedrängnis des Glaubens durch die
Moslim liegt der Grund, dass mehr als 200,000 frühere Christen
zum Mohammedanismus übergegangen sind. Pater Giuseppe Schirò,
ein Basilianermönch (aus der griechischen Abtei von Grottaferrata
hervorgegangen), der erst Missionar war, dann apostolischer Vikar
mit dem Titel eines Erzbischofs von Durazzo, klagte schon 1729
in einer Zuschrift an die Kongregation de Propaganda Fide über
den Mangel an Priestern und Boten des Evangeliums, die jene
Seelen taufen und sie bewahren können im Glauben ihrer
Altvordern. Was für Moslim diese Albaner seien, schildert Schirò

genau ; er nennt sie « nicht Christ, nicht Türke » : nicht Christ,
denn sie sind nicht getauft. Nicht Türken (Mohammedaner), denn
ohne dass sie beschnitten sind, sind sie auch ohne Moschee, ohne
Alkoran-diener. Viele kirchliche Zeremonien und Gebräuche leben
noch unter ihnen traditionsweise fort, mehr oder weniger pro-
fanisiert2).

Gerade diese vielen Anknüpfungspunkte seien ein Beweis, dass

nunmehr, nachdem die ottomanische Herrschaft entfernt ist, es
nicht allzu schwierig sein werde, diesen Teil der Bevölkerung zu
gewinnen. Aber die Notwendigkeit, sich mit der religiösen Frage
zu präokkupieren, besteht auch für den Süden von Neualbanien,
wo zirka 200,000 Griechisch-orthodoxe leben; sie ergebe sich aus
den Verhältnissen selber, aus denen das Licht der Wahrheit bereits
aufzuleuchten beginne, welches alle zurückleite in den Hafen des

Heils, die Kirche Roms. Dass die religiöse Frage heute unter
jenen Bevölkerungen mit Notwendigkeit aus den Verhältnissen und
der ganzen Lage der Dinge hervorgehe, wird also begründet : Die
Behandlung, welche die Albaner, befreit vom türkischen Joch,
alsbald und immerfort von seiten der Griechen zu erdulden hatten (an
Land und Leuten), die wilden Massakres und barbarischen
Verwüstungen, die sie allezeit von ihren orthodoxen Mitbürgern zu
erleiden hatten, die unter dem Einfluss des Grossfürsten standen,
haben in gesuchter Reaktion und mehr als gerechtfertigter
Abneigung sie von Athen, von Konstantinopel, von Petersburg
entfremdet; und deutlich fühlen sie das Bedürfnis, ein religiöses Zen-

') L. c. pag. 203: «Lasciare il nuovo Stato a se stesso o alla balia dei figli
delle tenebre sempre più prudenti ed attivi dei figli della luce, sarebbe errore
gravissimo, e farebbe sfuggire una occasione favorevolissima a porre tante anime
sulla via della salute riconducendole al centro della Chiesa cattolica, al possesso
della verità. »

2) Cf. «Roma e l'Oriente» Nr. 26 vom 25. Dezember 1912 und Nr. 27 vom
25. Januar 1913. — Nr. 54 vom September/Oktober 1913, pag. 204.



— 390 —

trum zu haben ; da bleibt ihnen nichts anderes, als ihre Blicke
und Arme zurückzuwenden nach Rom, um immer besser sich zu
sichern einerseits die religiöse Unabhängigkeit, anderseits die nationale
Unabhängigkeit. Die « Roma e 1' Oriente » glaubt tatsächlich
versichern zu können, dass dies auch der Wunsch der dortigen
Bevölkerung sei.

Im übrigen gibt die Studie noch wohl zu bedenken, dass diese
Albaner, die in den Riten der orientalischen Kirche aufgewachsen
sind, in diesem Punkte schwierig zu behandeln seien, wie alle
Orientalen: beim Eintritt in den Schoss der alleinseligmachenden
Kirche dürfe man nicht an ihren Riten rühren. Das sei ja aber
auch ganz im Sinne und nach den Vorschriften des hl. Stuhles
(Roms Konzessionen an die Unierten). Das seien die Gesichtspunkte,

unter denen die religiöse Frage in Albanien für Rom
gelöst werden müsse. Warte man die Ereignisse ab oder lasse man
es an der kontinuierlichen und energischen Aktion fehlen, um die
Albaner im Süden katholisch und lateinisch zu machen, so entstehe
daraus eine neue Schranke, welche für die grosse Menge hinderlich

sein werde, in den Schoss der römischkatholischen Kirche
einzukehren, und stärke nur die schon allzu grosse Machtstellung der
Orientalen gegen Rom. Übrigblieben nur die zwei Gefahren:
entweder verbliebe Albanien romfrei und bilde eine autonome Nationalkirche

in seinem Staat — oder der Protestantismus, der sich überall
im Orient einzunisten verstehe, korrumpiere den Glauben noch
mehr und bereite jenem Rationalismus die Wege, der der Ruin
für jedes religiöse Prinzip sei. Der Artikel schliesst mit einem
kräftigen Appell an den hl. Stuhl, die günstige Lage der Dinge
in diesem Augenblick zu nützen.

Das serbische Konkordat. — Das Konkordat, das am 24. Juni
vom Kardinalstaatssekretär, dem Sekretär der Kongregation für
ausserordentliche kirchliche Angelegenheiten Pacelli, Substitut Canali
einerseits und anderseits vom serbischen Gesandten in Paris Dr. Ves-
nitsch und von Dr. L. Bakotic, der die Verhandlungen geführt,
unterzeichnet wurde, hat folgenden Wortlaut *) :

1. Die römischkatholische, apostolische Religion wird im Königreich

Serbien frei und öffentlich ausgeübt werden.
2. Im Königreich Serbien wird eine Kirchenprovinz errichtet,

bestehend im Erzbistum Belgrad mit der Residenz in der Hauptstadt

des Königreichs, dessen Gebiet durch die Grenzen des Königreiches

vor dem Friedensschluss von London und Bukarest gebildet
wird, und in dem Suffragan-Bistum Uesküb, mit der Residenz in

') Vgl. «Kath, Kirchenztg.», Nr. 26.



— 391 —

¦dieser Stadt, für die neuerworbenen Landstriche, die aus der
Jurisdiktion der Propaganda in diejenige des gemeinen Rechts
übergehen.

3. Der Erzbischof von Belgrad und der Bischof von Uesküb,
deren kirchlicher Jurisdiktion alle Katholiken Serbiens unterstehen,
sind in kirchlichen Angelegenheiten direkt und ausschliesslich vom
Heiligen Stuhl abhängig.

4. Vor der endgültigen Ernennung des Erzbischofs von Belgrad
und des Bischofs von Uesküb wird der Heilige Stuhl der Kgl.
Regierung die beiden Kandidaten bekannt geben, um zu erfahren,
ob gegen dieselben Tatsachen oder Gründe politischer Natur
vorliegen.

5. Der Erzbischoi von Belgrad und der Bischof von Uesküb
erhalten von der Kgl. Regierung ein Jahresgehalt, ersterer 12,000
Dinars nebst einer Remuneration von 4000 Dinars, letzterer 10,000
Dinars Gehalt, dazu die Berechtigung zu einer Pension, die
mindestens derjenigen der Staatsbeamten gleichkommt.

6. Der offizielle Titel des Erzbischofs von Belgrad und des
Bischofs von Uesküb ist: Erlauchter und Hochwürdigster Herr.

7. Vor dem Amtsantritt werden der Erzbischof von Belgrad
und der Bischof von Uesküb in Gegenwart eines Vertreters der Kgl.
Regierung den Treueid leisten nach folgender Formel : «Ich schwöre
und verspreche vor Gott und auf die heiligen Evangelien Gehorsam

und Treue Sr. Majestät, dem König von Serbien; ich
verspreche, an keiner Verabredung teilzunehmen, keiner Beratung
beizuwohnen, kein Unternehmen zu fördern oder zu erlauben, dass
der mir untergeordnete Klerus dabei mitwirke, wenn dasselbe
geeignet ist, die Ruhe des Staates zu stören. »

8. Der Erzbischof von Belgrad und der Bischof von Uesküb
haben volle Freiheit in der Ausübung ihrer kirchlichen Verrichtungen
und in der Leitung ihrer Diözesen ; sie können alle Rechte und
Vorrechte ihres Hirtenamtes gemäss den approbierten kirchlichen
Vorschriften ausüben. Innerhalb ihrer bezüglichen Diözesen
unterstehen ihnen alle Mitglieder des katholischen Klerus in allem, was
das priesterliche Amt betrifft

9. Dem Erzbischof von Belgrad und dem Bischof von Uesküb
steht es zu, in ihren Diözesen im Einvernehmen mit der Kgl.
Regierung Pfarreien zu errichten. Ebenso haben sie das Recht, die
Pfarrer zu ernennen. Handelt es sich jedoch um Nicht-Untertanen
des Königreichs, so werden sie im Einverständnis mit der Kgl.
Regierung vorgehen; bei serbischen Untertanen werden sie sich im
zuständigen Ministerium erkundigen, ob gegen dieselben Gründe
oder Tatsachen politischer oder bürgerlicher Natur vorliegen.



— 392 —

io. Der Religionsunterricht der katholischen Jugend untersteht

in allen Schulen dem Erzbischof und dem Bischof in den>

bezüglichen Diözesen. In den staatlichen Schulen wird derselbe-
durch Katecheten erteilt, die nach gemeinsamer Übereinkunft vom
Bischof und vom Minister für öffentlichen Unterricht und Kultus
ernannt werden. Die Bischöfe können auch in den staatlichen
Schulen jenen Katecheten den Religionsunterricht verbieten, die
sich für ihre Aufgabe als untauglich erweisen. Dieses wird dem
Unterrichts- und Kultusministerium zur Kenntnis gegeben, damit
eine neue Ernennung stattfinden könne. Die Kgl. Regierung wird
die Religionslehrer an den staatlichen Anstalten honorieren. Die
Eigenschaft eines Pfarrers ist nicht unvereinbar mit derjenigen eines
Religionslehrers.

ii. Zur Heranbildung junger Serben zum katholischen Priesterstand

wird in der Hauptstadt oder in ihrer Umgebung ein Seminar
errichtet werden, dem der Staat eine angemessene jährliche Dotation
auswerfen wird. Die zuständige geistliche Behörde ist mit der
Einrichtung und Leitung desselben gemäss den kanonischen Vorschriften
betraut. In diesem Seminar wird die serbische Sprache als
Unterrichtssprache für die nichtgeistlichen Fächer gebraucht.

12. Die Kgl. Regierung anerkennt die Gültigkeit der Ehen
unter Katholiken und der Mischehen, die vor dem katholischen
Pfarrer nach kirchlicher Vorschrift eingegangen sind.

13. Eheprozesse zwischen Katholiken oder Eheleuten verschiedener

Religion, die von dem katholischen Pfarrer getraut wurden,
werden vor den katholischen geistlichen Gerichten abgeurteilt, mit
Ausnahme der rein bürgerlichen Wirkungen.

14. Der katholische Ehemann hat das Recht zu bestimmen,,
dass seine Kinder aus einer katholisch getrauten Mischehe in der
katholischen Religion erzogen werden.

15. Das Gebet für den König: «Domine, salvum fac regem»
wird beim Gottesdienst in slawischer oder lateinischer Sprache, je
nach den örtlichen Verhältnissen, gesungen.

16. Der Staat erkennt an, dass die Kirche, vertreten durch
ihre rechtmässigen Behörden und die hierarchischen Rangstufen,.
eine wahre und eigentliche juridische Persönlichkeit darstellt und
die Fähigkeit besitzt, ihre Rechte auszuüben.

17. Die Kirche hat das Recht, gesetzmässig bewegliche und
unbewegliche Güter, die für die Zwecke der Kirche und ihre
Einrichtungen im Königreiche bestimmt sind, zu erwerben, zu besitzen
und frei zu verwalten. Die durch sie und ihre Stiftungen erworbenen

Objekte sind unverletzlich wie das Privateigentum der
Staatsbürger.



— 393 —

18. Die Besitzungen der Kirche können den öffentlichen Steuern
unterworfen werden wie die Güter der übrigen Bürger, mit
Ausnahme der Kultusgebäude, der Seminarien, der Bischofs- und
Pfarrhäuser, die steuerfrei sind, und nie zu einem andern Zweck
verwendet oder bestimmt werden dürfen.

19. Die Welt- und Ordenspriester und Kleriker können nicht
zur Übernahme von öffentlichen Ämtern gezwungen werden, die
ihrem geistlichen Amt oder dem priesterlichen Lebenswandel
zuwider sind.

20. Sollte in Zukunft betreffs der Erklärung gegenwärtiger
Artikel oder über Fragen, die vielleicht hier nicht berücksichtigt
sind, Schwierigkeiten entstehen, werden der Heilige Stuhl und die
Königl. Regierung mit gegenseitiger Übereinkunft zu einer
freundschaftlichen Lösung im Einklang mit dem kanonischen Recht
schreiten.

21. Gegenwärtige Übereinkunft tritt in Kraft sofort nach ihrer
Ratifikation durch Se. Heiligkeit den Papst und Se. Majestät den
König von Serbien.

22. Die Ratifikationen werden in Rom in möglichst kurzer
Frist ausgetauscht werden.

Das Klosterwesen auf dem Berg Athos. — Im Zusammenhang

mit der Neuordnung der kirchlichen Verhältnisse auf der
Balkanhalbinsel ist das Schicksal der Mönchsrepublik auf dem Berg
Athos Gegenstand langer diplomatischer Verhandlungen geworden.
Da die Angelegenheit zum Abschluss gekommen, ist es angezeigt,,
darauf zurückzukommen.

Der Athos, heiliger Berg wie ihn die Griechen nennen, ist die
östliche der drei Landzungen der Chalkidischen Halbinsel im Osterr
der Stadt Saloniki. Sie ist 5—10 km breit, erstreckt sich zirka
50 km ins Meer hinein, ist durch eine niedere, kaum 2 km breite
Landenge mit dem Festland verbunden, steigt allmählich an und
erhebt sich im Vorgebirge Athos bis zu der stattlichen Höhe von
1936 m ü. M. Von diesem Berge Athos hat die ganze Halbinsel
ihren Namen. Der Name rührt nach griechischer Sage vom Giganten
Athos her, der im Kampf mit den Göttern den Berg aus Thessalien
hierher geschleudert habe. Auf der Spitze des Berges, die jetzt
eine Marienkapelle krönt, stand im Altertum das Bild des thraki-
schen Zeus, am Fusse ein viel besuchter Tempel. Das waldreiche
Eiland ist für Menschen, die die Welt fliehen wollen, wie geschaffen.
Schon in altchristlicher Zeit haben sich Einsiedler zu einsamem
Leben hierher zurückgezogen. Über die ersten Ansiedelungen weiss

man nichts Genaues. Sie sollen in die Zeiten des Kaisers Konstantin^



— 394 —

zurückgehen. Klöster entstanden erst im 9. Jahrhundert. Das erste
grosse Kloster wurde im Jahr 963 vom hl. Athanasius gebaut.
Nun entstand ein Kloster nach dem andern. Griechische Kaiser,
slawische Fürsten, vornehme Private wetteiferten mit frommen
Stiftungen. Im 12. Jahrhundert wurden die beiden grossen slawischen

Klöster Russiko und Chiliandri errichtet. Das jüngste Kloster
stammt aus dem Jahre 1542. Als die Türken die Balkanhalbinsel
eroberten, unterwarfen sich die Mönche freiwillig. Sie erreichten
von ihren neuen Herrschern gegen einen jährlichen Tribut völlige
Freiheit für ihre Einrichtungen und die Bestimmung, dass kein
Muselmann die Halbinsel betreten darf mit Ausnahme des
Vertreters der Regierung, der im Hauptort Karyes residiert. Nur
einmal gerieten die Mönche mit ihren Herren in argen Konflikt, als
sie den griechischen Freiheitskampf lebhaft unterstützten. Sie büssten
ihre Unabhängigkeit aber nicht ein, zu gross war ihre Bedeutung
für die Kirchen des Orientes, was die Türken zu berücksichtigen
hatten.

Das Mönchsleben hat auf diesem Eiland Erscheinungen
hervorgebracht, wie sie sonst in der christlichen Kirche unbekannt sind.
Die Klöster hatten ursprünglich eine monarchische Verfassung und
beruhten auf dem gemeinsamen Leben ihrer Insassen. An der
Spitze eines jeden Klosters stand der Hegumenos, die Hegumenoi
aller Klöster bildeten in der Synais mit dem Protos an der Spitze
die oberste Behörde des Klosterstaates. Seit dem 14. Jahrhundert
wurde den Mönchen persönliches Eigentum erlaubt. Die Mönche,
die von dieser Erlaubnis Gebrauch machen, bleiben mit dem Kloster
nur in lockerm Verband, sie beziehen von ihm bloss Brot und
Wein und leben, wie sie es für gut finden. Schon früh wurde
erprobten Mönchen gestattet, ausserhalb der Klöster zu leben.
Sie werden Kellioten genannt und wohnen in Kellien, kleinen
Häusern mit 3—4 Einwohnern. Eine weitere Eigentümlichkeit
bilden die Skiten, es sind das Mönchsdörfer, die aus 4 bis
60 Häusern mit je 3—4 Einwohnern bestehen. Sie sind von den
Klöstern abhängig. Ausserdem gibt es noch eine grosse
Anzahl Einsiedeleien mit höchstens zwei Bewohnern, die strengster
Askese huldigen. Die Mönche leben nach der Regel des hl.
Basilius (f 379) äusserst einfach und streng. Jedem weiblichen Wesen
ist der Zutritt zur Halbinsel verboten. Das Mönchsleben hat hier
seinen ursprünglichen Charakter reiner bewahrt als im Abendland.
Die Mönche mischen sich nicht in weltliche Angelegenheiten, sie

obliegen dem Gebet, der Askese und der Arbeit. Sie beschäftigen
sich mit Wein-, Obst-, Ackerbau, verdienen ihren Lebensunterhalt
mit Fischfang und Handarbeit. Besonders strenger Lebensweise



— 395 —

unterziehen sich die Bewohner der Skiten. Sie sind Handwerker,
während die Kellioten Ackerbau treiben. Das Land ist mit
wohlgepflegten Gärten, prächtigen Obst- und Olivenhainen überzogen.
Wissenschaft wird nicht gepflegt. In früheren Zeiten, besonders

vom 13. bis 16. Jahrhundert, war der Athos der Sitz grosser
Gelehrsamkeit. Die Bibliotheken bergen wertvolle Dokumente und
Handschriften, die der Erforschung harren. Ihre Zahl wird auf

13,000 angegeben. In den Kirchen und Kapellen, über 900 werden
gezählt, finden sich schöne Denkmäler byzantinischer Kunst. Diese
Schätze sind schwer zugänglich.

Die heutige Verfassung wurde dem Klosterstaat im Jahr 1783

gegeben. Die zwanzig Klöster sind selbständige Körperschaften.
Nur die Hälfte sind eigentlich Klöster mit gemeinsamem Leben,
die andern haben idiorrhythmischen Charakter, d. h. die Mönche
leben nach ihrer Weise. Die Organisation dieser Klöster, der
Monastira idiorrhythma, ist durchaus demokratisch. Die oberste
Behörde besteht aus einem Rat mehrerer Mönche. Die
Gesamtregierung liegt in der Hand der Synode in Karyes, der Versammlung

der Vertreter der zwanzig Klöster. An der Spitze steht ein

Regierungsausschuss von vier Epistaten, die von den Klöstern jährlich

neu gewählt werden. Oberste Appellationsinstanz ist der Patriarch
von Konstantinopel.

Über das Schicksal der Klöster war man lange im ungewissen,
bis die Halbinsel durch den Bukarester Frieden endgültig an Griechenland

fiel. Auch jetzt suchten die Russen eine internationale
Verwaltung anzustreben oder sich eine gewisse Autorität zu sichern.
Die Synode der Klöster erklärte sich gegen alle Projekte, die irgend
eine Einmischung einer fremden Macht in Aussicht nahmen,
verlangte die Beibehaltung der bisherigen Selbstverwaltung und arbeitete
am 3./16. Oktober 1913 ein diesbezügliches Memorandum aus, das

sie der Londoner Konferenz, dem König von Griechenland und
dem Patriarchen von Konstantinopel einreichte. Es ist in der Revue
«Echos d'Orient» Nr. 105, S. 173 abgedruckt. Russland gab endlich

nach. Es begnügte sich damit, dass die russischen Mönche
Untertanen des Zaren bleiben und das Reich mit ihnen durch
besondere russische Post in Verbindung bleibe. Während der
Verhandlungen waren unter den Russen auf dem Athos wegen Irrlehren
Unruhen entstanden und es wurden etwa tausend Mönche nach
Russland zurückgeschickt. Die genannte Zeitschrift «Echos d'Orient»
gibt eine Statistik nach dem tExxXrjGaxGtixàç K)~gv^» von Zypern
vom 15. Dezember 1913 über die Klöster und ihre Insassen auf dem

Berge Athos. Die Zahlen in den Klammern geben an, wie viele
Gebäude im Besitze der betreffenden Nation sind :



396

Gebinde Griechen Bussen Rumänen Bulgaren Serben Georgier Total

20 Klöster.
12 Skiten

204 Kellien.
456 Einsiedeleien

Laien

2285 (17)

595 (7)
628(154)
198

1625

1183(1)
282(2)
186(31)
263

18
121 (2)
49 (12)

191

180 (1)
27(1)
24(6)
12

76(1)
13 5

6(1)
3

3742
1043
893
667

1625

5331 1914 379 243 89 14 7970

Internationale Beziehungen und Unionsbestrebungen. —
Bischof Dr. E. Herzog in Bern gibt jeweilen an der Jahressynode
der christkatholischen Kirche der Schweiz Bericht über die
Beziehungen der altkatholischen Kirchen untereinander und zu
befreundeten Kirchen. Auf der Synode, die am 22. Juni in Schönenwerd

abgehalten wurde, äusserte sich der Bischof darüber folgendermassen

:

In den Tagen vom 9.—12. September 1913 hat in Köln der
auf der letzten Synode angekündigte IX. internationale Altkatholikenkongress

tatsächlich stattgefunden. Wie die Herren Synodalen sofort
aus dem im IV. Quartalheft der « Internat. Kirchl. Zeitschrift »

erschienenen ausführlichen Kongressbericht ersehen konnten, hat sich
unsere Kirche sowohl hinsichtlich der Zahl der Delegierten, wie
hinsichtlich der Arbeitsleistung in geziemender Weise beteiligt. Ich
gestatte mir hier nur einige Mitteilungen über die mit dem Kongress
verbundene Bischofskonferenz. Es waren sämtliche 11 bischöflichen
Vertreter der vereinigten altkatholischen Kirchen erschienen. Unsere
Verhandlungen nahmen den ganzen II. September in Anspruch
und erwiesen sich für die Erhaltung und Befestigung unserer Union
als ausserordentlich wichtig. Ich bezeuge auch gern, dass alle
Mitglieder den gleichen Eifer, ihrer grossen Verantwortlichkeit gerecht
zu werden, und die gleiche brüderliche Gesinnung an den Tag
legten. Ein Verhandlungsgegenstand von prinzipieller Bedeutung
war die Stellung, die wir zu dem am 28. April 1908 zum Bischof
konsekrierten Rev. Arnold Harris Mathew einnehmen sollten. Ich
habe der Synode des Jahres 1908 über diese Konsekration die
nötigen Mitteilungen gemacht. (Vergi. Protokoll 1908, S. Soff) Die
Haltung, die Herr Mathew dann eingenommen hat und von der
schon in meinem Bericht vom Jahre 1911 die Rede war (vergi.
Protokoll 1911, S. 34 ff), nötigte uns, jeden amtlichen Verkehr mit
ihm abzubrechen. Wir kamen nun in unserer Sitzung vom 11.
September 1913 auf diese Angelegenheit zurück und gelangten nach
reiflicher Überlegung zu dem Beschluss, dass wir die kirchlichen
Beziehungen zu Rev. Mathew als gelöst ansehen und jede Mit-



— 397 —

Verantwortung für seine Kundgebungen und weiteren Handlungen
ablehnen. Zu diesen weiteren Handlungen ist seither der nach den
bisherigen Vorgängen nicht mehr sehr überraschende Versuch
gekommen, über ganz Frankreich eine « Eglise Gallicane > zu
organisieren, die ein Erzbistum und acht Bistümer umfassen soll.

Ein wichtiger Augenblick war für die Bischofskonferenz die
feierliche Überreichung eines ausführlichen Schreibens, mit welchem
der hl. Synod von St. Petersburg seine Anschauung über das
Verhältnis zwischen der Orthodoxie des Orients und den altkatholischen
Kirchen des Abendlandes in sehr freundlichem Tone auseinandersetzt.

Das Schreiben wurde unmittelbar nach dem Eröffnungsgottesdienst

durch den russischen Staatsrat von Lodygenski und den
Probst Jakschitsch von Dresden mit Segenswünschen übergeben
und mit geziemender Danksagung entgegengenommen. Da es sich
zum Teil um äusserst schwierige Probleme handelt, die die Theologen

von jeher jeder in seiner eigenen Sprache zu lösen suchten,
wird es nicht leicht sein, sich mit genau formulierten Sätzen
zusammen zu finden. Allein schon der Versuch einer völligen
Verständigung und Einigung ist unzweifelhaft ein gutes, dem Geiste
Christi entsprechendes Werk. Die Konferenz hat beschlossen, eventuell

auch unabhängig vom Kongress, alle zwei Jahre zusammenzutreten.

So werden wir im nächsten Jahre wieder Gelegenheit
haben, das inzwischen allen Bischöfen im WorÜaut übermittelte
wichtige Dokument in gemeinschaftlicher Beratung zu erörtern und
wenn möglich zu beantworten.

Voraussichtlich wird sich bei Anlass des nächsten Kongresses
noch eine andere Gelegenheit bieten, über kirchliche Union zu
verhandeln. Im Oktober des Jahres 1910 hat die Generalsynode der
bischöflichen Kirche Amerikas in feierlichster Form den Beschluss
gefasst, auf Mittel und Wege zu denken, alle, die Jesus Christus
als Gott und Heiland bekennen, im Sinn der Fürbitte des Herrn,
dass alle eins sein mögen, einander kirchlich näher zu bringen.
Als Mittel denkt man sich eine Weltkonferenz, auf der die trennenden
Fragen der Glaubenslehre und der Kirchenordnung (World

Conference on Faith and Order) im Geiste der Liebe zur Sprache
kommen sollen. Dass eine solche Versammlung erst möglich ist,
wenn sich die verschiedenen Kirchen mit den einschlägigen Fragen
beschäftigt haben und zum Entschluss gekommen sind, sich zu
beteiligen, galt den Urhebern des Planes als selbstverständlich.
Daher setzte man zunächst eine aus 9 Bischöfen, 7 Priestern,
8 Laien bestehende Kommission ein, die sich mit den verschiedenen
Kirchen in Beziehung zu setzen und diese zu veranlassen hatte,
selbst auch analoge Kommissionen zu ernennen. Bereits haben die
bedeutendsten kirchlichen Gemeinschaften in den Vereinigten Staaten



— 398 —

ihre Teilnahme zugesagt. Eine nach England und Schottland
abgeordnete Deputation hat dort sympathische Aufnahme gefunden.
Es werden ernste Anstrengungen gemacht, auch die orthodoxen
Kirchen des Morgenlandes und die römische Kirche zur Beteiligung
zu veranlassen. Der gegenwärtige Präsident der amerikanischen
Kommission, Bischof Dr. Charles P. Anderson von Chicago, erwies
uns die Ehre, einen eigenen Abgeordneten an unsere
Bischofskonferenz nach Köln zu senden und uns in einem sehr verbindlichen

Schreiben einzuladen, wir möchten zu genanntem Zwecke
selbst auch eine Kommission einsetzen. Das ist in der Sitzung vom
H. September 1913 geschehen. In die Kommission wurden gewählt
die Bischöfe Moog-Bonn, Prins-Haarlem, Hodur-Skranton, Herzog-
Bern und die Professoren Mülhaupt-Bonn, Kenninck - Amersfoort,
Thürlings-Bern. Seither werden uns alle bezüglichen Publikationen
übermittelt. Es ist sehr wohl möglich, dass die Freunde des
Unternehmens nächstes Jahr unsern Kongress gern als gute Gelegenheit
benützen werden, um in irgend einer Weise für die Sache Propaganda

zu machen. So ist der Unionsgedanke, der unter Döllingers
Anregung und Leitung genau vor 40 Jahren in Bonn von den
angesehensten Würdenträgern und Theologen der östlichen und
westlichen Kirchen behandelt worden ist, in neuer, mehr kirchlicher
Form wieder aufgenommen worden. Ich möchte nicht die Meinung
erwecken, als erwartete ich in absehbarer Zeit ein praktisches
Resultat von einiger Bedeutung. Wie heute schon englische und
amerikanische Blätter fürchten, werde eben jede Kirche danach
trachten, die eigene Lehre und Verfassung zu rechtfertigen und
zur Geltung zu bringen. So wird es wohl sein; aber der von der
neuen Welt ausgegangene laute Ruf, des gemeinschaftlichen
Erlösers zu gedenken und im Anschluss an ihn die Einigkeit des

Geistes zu pflegen « durch das Band des Friedens », ist schon dann
dankbarer Zustimmung wert, wenn er lediglich dazu dienen sollte,
die Kirchen zu unbefangener Würdigung der einer jeden verliehenen
Gaben, zu bescheidener Selbstprüfung und zu ernstem Trachten
« nach dem Reiche Gottes und seiner Gerechtigkeit » zu veranlassen.

Die anglikanische und die orthodoxe Kirche. — Die Gesellschaft

der anglikanischen und orientalisch-orthodoxen Kirchenunion
verzeichnet in ihrem Jahresberichtr) befriedigende Fortschritte. Die
Arbeit ist in den einzelnen Ländern verschieden, je nachdem die
beiden Kirchen nebeneinander bestehen wie in den englischen
Kolonien und in Amerika, oder ob eine Kirche ausschliesslich Landeskirche

ist. In England, Russland und in den Ländern des Orients

') Vgl. «Eirene», S. 35.



— 399 —

wird in populärer und wissenschaftlicher Form Aufklärung über
die Kirchen verbreitet. In England gelang es, auf diese Weise die
Zahl der Unionsmitglieder erheblich zu steigern, die jetzt 1500
beträgt. Der englische Besuch in Russland im Jahre 1912 führte zu
einer wichtigen Debatte anlässlich der Convocation of the Bishops
der Kirchenprovinz Canterbury. Sie schloss mit einer Resolution,
in der die Bischöfe für die Bildung der russischen Gesellschaft zur
Förderung guter Beziehungen mit der englischen Kirche ihren Dank
aussprechen. Auf der Jahresversammlung der Gesellschaft wurden
die Präsidenten wiedergewählt, der Erzbischof von Wilna und der
anglikanische Bischof von Jerusalem. Den amerikanischen Zweig
der Gesellschaft leiten Bischof Parker und der russische Geistliche
B. Turkevitsch, und an der Spitze des russischen Zweigvereins
stehen Erzbischof Sergius von Wiborg und der englische Geistliche

Father Cragg. Das wichtigste Ereignis des Jahres 1913 war
die offizielle Approbation des russischen Vereins durch den hl. Synod
der russischen Kirche. Damit sind die Beziehungen zwischen den
beiden Kirchen amtlich geworden. Einige angesehene rumänische
Geistliche haben sich der Gesellschaft angeschlossen. Sie arbeiten
gegenwärtig an einer Übersetzung der Vorträge, die Father Puller
in Russland gehalten hat. Notwendig ist die Gründung eines
Komitees in Griechenland oder in Palästina, das Vorträge und Bücher
ins Griechische zu übersetzen hätte, um gegenseitiges Verständnis
zu fördern. Es ist Aussicht vorhanden, dass sich in Südafrika, wo
die Gesellschaft verschiedene Mitglieder zählt und viele Griechen
die Dienste anglikanischer Geistlicher in Anspruch nehmen, eine
starke Organisation bildet. Die Union hat u. a. eine englische
Übersetzung von Gogols: «Meditations and the Divine Liturgy»
veröffentlicht und ist im Begriff, ein Handbuch über anglikanischen
und orthodoxen Gottesdienst herauszugeben.

Dieselbe Zeitschrift enthält eine Übersicht über das praktische
Zusammenarbeiten von Anglikanern und Orientalen1). Sie ist ein

Auszug eines Essays des Erzdiakons Dowling in Jerusalem über
die Möglichkeit einer Interkommunion, das in pan-anglikanischen
Blättern von der Gesellschaft zur Verbreitung christlicher Erkenntnis
gedruckt wurde. Der Hauptzweck dieser Publikation ist, in
möglichster Kürze einiges über freundschaftliches Zusammenwirken von
Anglikanern und Orthodoxen zu berichten, das dem Erzdiakon
bekannt geworden ist. Sein Bericht erstreckt sich auf die Jahre 1887
bis 1907. Wir notieren daraus folgendes: Im Jahre 1898 erhielt der
Bischof von Salisbury durch Freunde etwa 380 £ und der ökumenische

Patriarch etwa 625 £ zum Ankauf einer englischen Druckerei,

') A. a. O., S. 9.



— 400 —

•um im Phanar eine billige Volksausgabe des griechischen Neuen
Testamentes herauszugeben. Die erste Ausgabe erschien 1905 und
eine zweite durchgesehene geht jetzt durch die «Theodore Memorial

»-Druckerei. Die «Society for Promoting Christian Knowledge »

gab 1900 eine zweite revidierte Ausgabe (englisch und griechisch)
der « Lehre der Kirche von England über einige Punkte der Religion

zur Aufklärung orthodoxer Christen des Morgenlandes» heraus.

Das Buch hat den Bischof von Salisbury zum Verfasser. Es
ist bereits ins Russische und Arabische übersetzt worden. Beide
Bücher erfreuen sich einer weiten Verbreitung in der Türkei, in

Ägypten und Russland. Durch die Liebenswürdigkeit des Dr. Temple,
Erzbischofs von Canterbury, konnten verschiedene Exemplare der
< Antwort des anglikanischen Erzbischofs auf das apostolische
Schreiben des Papstes Leo XIII. (1897)» an die höchsten
kirchlichen Würdenträger des Konstantinopeler Patriarchates verteilt
werden. Zwei Gaben von «Bischof Andrewes Andachtsübungen »,

griechische Ausgabe, auf Veranlassung der anglikanischen und
auswärtigen Kirchengesellschaft erschienen, sind gleichfalls von den
Metropoliten des Patriarchates hoch bewertet worden.

Der Bischof von Argyll und der Inseln, Dr. Chinnery Haidane,
ermöglichte ebenfalls, unter dem griechischen Klerus verschiedene
griechische Exemplare des « Schottischen Kommunions-Offiziums »

zu verteilen. Im Jahre 1893 leistete der anglikanische Klerus der
Peterskirche in Melbourne unter bereitwilliger Assistenz der Diözesan-
diakonissen alles, was in ihren Kräften stund, um den nach Australien
ausgewanderten Syriern vom Libanon regelmässig die Gnadenmittel
.zu verschaffen, bis ein syrischer Priester für regelmässigen Gottesdienst

nach syrischem Ritus sorgen konnte.
Der hervorragendste freundschaftliche Akt seitens der Anglikaner

innerhalb des Bistums war die selbstlose, versöhnliche Haltung, die
der Bischof Blyth und sein Kaplan, Mr. Frere, so erfolgreich
einnahm zur Aufrechterhaltung des Friedens und Wiederherstellung
der kirchlichen Ordnung in Beirut, während der Erledigung des

Metropolitansitzes im Februar 1901. Auf das dringende Begehren
von etwa 4qpo Unzufriedenen hielt Mr. Frere wöchentlich in der
englischen Kirche arabischen Gottesdienst unter Assistenz eines
syrischen Weihekandidaten. Dieser Appell an die anglikanische
Kirche erreichte vom Patriarchen von Antiochia die Ernennung
des Massara, des ausgezeichneten Metropoliten, der von der Diözese
als Prälat gewünscht wurde. In diesem Falle befragte der Bischof
von Jerusalem die Patriarchen von Alexandria und Jerusalem und
brachte die Botschaft von Photius, dem Patriarchen von Alexandrien,
zu den Beiruter orthodoxen Syrern, welche alle zur Kirche ihrer
Väter zurückkehrten.



— 401 —

Im Februar 1903 bat ein bedeutender Stamm orthodoxer Syrer

von Bethlehem um Aufnahme in die anglikanische Kirche.
Nach freundschaftlichen Besprechungen mit Abordnungen und ihrem
Patriarchen konnten wir das geplante Schisma abwenden. Am
26. Juni 1907 lehnte der Bischof von Jerusalem die Aufnahme von
5600 orthodoxen Syrern von El Koura, Nordlibanon, in die
anglikanische Kirche ab ; ebenso, zu gleicher Zeit, die Aufnahme von
50 Familien aus Deir Minas, am Berge Hermon, die zum Patriarchate

von Antiochien gehörten. Im gleichen Jahre verhinderte die
Vermittlung unseres Bischofs die Trennung einer grossen Zahl von
orthodoxen Syrern aus Jerusalem aus Anlass einer Kirchhofsklage,
wobei die Vermittlung des Patriarchen ernste Wirren beseitigte.

Derartige Fälle rechtfertigen folgende Bemerkungen des
Oxforder Theologieprofessors Margaret in einer Predigt, die er vor der
Universität über Wiedervereinigung hielt : « Vor einiger Zeit hatten
die Leiter der englischen Kirchenpolitik im Orient klare Grundsätze
anzuwenden. Sie lehnten mit vollem Bewusstsein Proselytenmacherei
ab und taten ihr Möglichstes, um eine gegenseitige Verständigung
zu erzielen. »

Es werden nun verschiedene Akte christlicher Liebenswürdigkeit
seitens der Patriarchen von Konstantinopel und Jerusalem gegenüber

Anglikanern erwähnt, die mit Genehmigung ihrer Synoden
vollzogen wurden. An erster Stelle wird ein Auszug aus einem
Briefe des ökumenischen Patriarchen Dionysius, der eine offizielle
Mitteilung des Erzbischofs von Canterbury bestätigte (siehe « Times »

vom 1. Juni 1887) angeführt. Er lautet: « Da Ew. Gnaden im Geiste
christlicher Liebe und zur Bestätigung der guten Beziehungen,
welche seit langem in der Kirche Gottes, des Friedensfürstens, die
anglikanische Kirche mit der unsrigen verbinden, weiterhin bemerkten,

dass der genannte Bischof (Blyth) es sich vornehmlich angelegen

sein lassen würde, durch sein Leben und Wirken den Wunsch
auszudrücken, welcher die Herzen so vieler ausgezeichneter Glieder
beider Kirchen erfüllt, sie brüderlich verbunden zu sehen in der
Einheit des Glaubens, und dass er alle Bestrebungen, in der orthodoxen

Kirche des Morgenlandes Proselyten zu machen, missbilligen
werde, so nehmen wir freudig diese Versicherungen entgegen, die
vom echten Geiste christlichen Glaubens diktiert sind. — Wir
beeilen uns, den obengenannten anglikanischen Bischof dem hoch-
würdigsten heiligen Patriarchen von Jerusalem, Herrn Nicodemus,
zu empfehlen. »

Der Erzbischof von Canterbury empfing am 18. Februar 1901
eine offizielle Notifikation vom Patriarchen Konstantin V. über die
Versetzung des Metropoliten Photius von Nazareth auf den Pa-

Intemat. kirchl. Zeitschrift, Heft 3, 1914. 26



— 402 —

triarchenstuhl von Alexandria. Dieser (griechische) Brief wurde
bei einer Versammlung des Oberhauses der Convocation of Canterbury

verlesen und den Akten des Hauses einverleibt.
Unmittelbar nachdem Konstantin V. das Patriarchat im Phanar

im Mai 1901 verlassen hatte, sprach der Berichterstatter bei ihm
vor, indem er ihm sein tiefstes Bedauern über seine Absetzung
ausdrückte. Der Patriarch bat ihn, den Erzbischof Dr. Temple von
Canterbury um eine letzte Gunstbezeugung zu ersuchen, die
Altkatholiken Europas nicht aus den Augen zu verlieren. Eines Tages,
so fügte er hinzu, wird man finden, dass sie von grossem Nutzen
sind. Als der Erzbischof von Kapstadt den orthodoxen Griechen
eine Kirche zur Verfügung gestellt hatte, schrieb der Patriarch
Joachim III. im Februar 1902, er danke dem Herrn für die
Aufrechterhaltung des Bandes der Liebe und brüderlicher Einheit,
welche für seine heilige Kirche noch Besseres ahnen lasse.

Im Mai 1906 sandte der Patriarch und der hl. Synod von
Jerusalem den Diakon Timotheus, gebürtig von Samos, den besten
Studenten am theologischen Seminar des hl. Kreuz-Klosters, an die
Universität Oxford für einen dreijährigen Studienkurs, um sich mit
der Lehre und den Gebräuchen der anglikanischen Kirche
vertraut zu machen. Seitdem wurde Herr P. R. Brown, früherer Schüler
des Pembrok College in Cambridge, vom ökumenischen Patriarchen
und dem Metropoliten von Nicanedia eingeladen, einen Jahreskurs
am griechischen theologischen Kolleg in Halki mitzumachen, um
ihre Kirchenpolitik zu studieren und mit der griechischen Theologie
aus erster Hand Bekanntschaft zu machen.

Adolf Küry.


	Kirchliche Chronik

