
Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 4 (1914)

Heft: 4

Buchbesprechung: Bibliographie

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 31.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


— 573

BIBLIOGRAPHIE.

Der Wunderglaube.
v. Gerdtell, Dr. Ludwig : Die urchristlichen Wunder vor

dem Forum der modernen Weltanschauung. Dritte völlig
umgearbeitete und stark erweiterte Auflage. Eilenburg, Verlag

von Bruno Beckers Buchhandlung, Otto Thon, 1912.

(133 S.)

Mandel, D. Hermann: Der Wunderglaube. Leipzig, A.
Deichertsche Verlagsbuchhandlung, 1913. (44 S.) Preis br.^—.90.

Kaum hat ein metaphysisches Problem in den letzten Jahren
eine so umfassende und aus den verschiedensten Gesichtspunkten
geführte Untersuchung erfahren wie das Problem der Willensfreiheit.

Zugleich liess sich feststellen, dass die Neigung zu
einer indeterministischen Lösung des Problems auch in
philosophischen Kreisen gewachsen ist. Zum nicht geringen Teile
ist das durch die empiristische Deutung des Weltbildes bedingt,
die auf psychologischer Grundlage die Geltung des überlieferten
rationalistischen Kausalbegriffs in Frage gestellt hat. In
demselben Masse aber, in dem die sinnlich-geistige Welt dem
Bereiche der Notwendigkeit entzogen wurde, drang der Begriff
des Möglichen vor. Eine selbständige Bedeutung gewann er
zunächst für das Gebiet der geistig-geschichtlichen Kultur. War
aus der Anwendung der mechanischen Kausalauffassung auf
das Gesamtgebiet des Wirklichen der Gedanke der „eAvigen
Wiederkunft des Gleichen" geflossen, so wurde nun mit der
Anerkennung der Selbständigkeit des Geisteslebens der Gedanke
einer schöpferischen Neugestaltung des Lebens verbunden. Und
es ist bezeichnend, dass sich seine AnAvendung nicht nur auf
das Gebiet des geistig-sittlichen Lebens beschränkt, sondern
dass er auch in den Bereich des eigentlich Biologischen
einzudringen beginnt. Auch hier ist eine Reihe von Forschern



— 574 —

zur Anerkennung der Selbständigkeit der Lebensvorgänge gegenüber

den in sie einbezogenen physikalisch-chemischen Prozessen
gelangt. Wie nun auch die an der zweckmässigen Gestaltung*
der Lebensprozesse beteiligten Faktoren bestimmt wrerden mögen,
dass sie sich in ihrer Sonderart einem lückenlosen mechanischen

Kausalzusammenhang nicht einfügen lassen, dürfte Avohl
allgemein anerkannt werden. Ist aber diese so lange für
unzerbrechlich geltende Kette einmal gesprengt, so stellt sich die
begriffliche Auffassung des Naturgeschehens ganz anders dar.
Dieses bietet Avenigstens für den Kreis der Lebenserscheinungen
dem Einströmen von Kräften Raum, denen bisher der Zugang
versperrt schien. Die Natur verliert damit den Charakter eines
in dem Verhältnis seiner Teile berechenbaren Systems; sie
wird „geheimnisvoll am lichten Tag" ; sie stellt sich nicht mehr
a priori dem Wunderglauben entgegen. — Wenn nun auch
von modernen Denkern dieses Zugeständnis mit der Bemerkung*
abgeschwächt Avird '), dass unser Lebensgefühl diesem Glauben
widerstreite, so ist doch zu fragen, ob nicht auch unser Lebensgefühl

eine Umbildung erfahren Avird, nachdem es sich den
Klammern der mechanischen Naturauffassung, die es zuvor
eingezwängt haben, entzogen hat. Das uns vorliegende Buch
von Gerdteil kann jedenfalls als ein Zeugnis für die Möglichkeit

einer Umformung des Lebensgefühls im Sinne des
Wunderglaubens angezogen Averden. Im Rahmen der „prophetischapostolischen

Weltanschauung", so erklärt uns sein im übrigen
philosophisch gut geschulter Verfasser, sei auch das massiArste
Wunder naturwissenschaftlich leicht denkmöglich (S. 90). Die
Art, wie er diese Behauptung erläutert, ist allerdings geeignet,
gegen seine Glaubenswilligkeit recht bedenklich zu stimmen.
Das Wort des Herrn von dem Berge versetzenden Glauben
erscheint ihm nämlich als ein für unser Denken auch in seiner
wörtlichen Bedeutung leicht realisierbares. Für Gottes Wollen
und Handeln gibt es seiner Meinung nach keine Grenzen der
Möglichkeit. „Ein Gott, der sich an unverbrüchliche
Naturgesetze gekettet hätte, wäre ein Schattenkönig*. Er hätte damit
seine Gottheit niedergelegt. Er hätte sich selber zu ewiger
Ohnmacht verdammt." (S. 110.) — „Die moderne Wunderscheu
stammt im letzten Grunde aus einem Rebellenherzen, das Gott

') Emil Hammacher, Hauptfragen der modernen Kultur. S. 213 f.



— 575 —

zugleich fürchtet und hasst, sich aber beides nicht eingestehen
will. Die „wissenschaftliche" Wunderleugnung wirkt auf
den unruhig werdenden Sünder, wie das Chloroform auf die
Nervenschmerzen des Siechen. Das theologische Freidenkertum
braucht deshalb um sein Publikum nicht besorgt zu sein. Der
unbussfertige Sünder hat den theologischen Freisinn bitter nötig.
Dieser wird daher seine Claqueure behalten, so. ungenügend
auch seine Avissenschaftliche Begründung des Unglaubens ist."
(S. 111.) — Mit Absicht führen wir diese extremen Äusserungen
an, um deutlich zu machen, dass der Gefühlshintergrund, ATon

dem sie sich abheben, der eines Zeloten ist, dem es nicht darauf
ankommt, den Gegner religiös und sittlich zu verdächtigen.
Für ein solches Verfahren aber vermögen wir nicht die Spur
einer Sympathie aufzubringen.

Zur Sache selbst möchten Avir zu den Ausführungen Gerdteils
folgendes bemerken: Es ist richtig, dass das Kausalgesetz nur
ein heuristisches Forschungsprinzip auch für den Naturforscher
ist. Es setzt die Gleichförmigkeit der Naturgeschehnisse voraus,
weil nur unter dieser Voraussetzung die Natur logisch
einheitlich zu begreifen ist. Es ist weiterhin zutreffend, dass die
Fixierung einzelner Naturgesetze immer nur zu Ergebnissen
A**on relativer Gültigkeit führt. Eine mögliche Veränderung* in
den Bedingungen des Geschehens verändert selbstverständlich
auch dessen symbolische Beschreibung für die Erkenntnis, wie
umgekehrt eine Verfeinerung der Beobachtungs- und Erkenntnismittel

den Tatbestand der Dinge in Arerändertem Licht
erscheinen lässt. — Aber diese Relation (Abhängigkeit der
Erkenntnis vom Wahrnehmungsbestande und dessen mögliche
Veränderung durch die Avachsende Zuverlässigkeit der Erkenntnismittel)

hebt doch an keinem Punkte die kausale Auffassung
des Geschehens als solche auf. — Hier aber kann erst die
Diskussion über die theoretische Möglichkeit des Wunders
einsetzen; denn ihre Voraussetzung ist eine Verständigung über
den Sinn des Kausalgesetzes. Schliesst dieser die Behauptung
der NotAvendigkeit alles Geschehens in sich? — Welcher Art
ist dann diese Notwendigkeit? — Ist sie der logischen
NotAvendigkeit gleichzusetzen, derzufolge aus bestimmten gedanklichen

Voraussetzungen ebenso bestimmte Folgerungen
unausweichlich abzuleiten sind? Dieser analytisch-deduktive Kausalbegriff

hat sich am vollkommensten in dem philosophischen



- 576 —

Rationalismus des 17. Jahrhunderts durchgesetzt. Spinoza,
finden „causa" und „ratio" Wechselbegriffe geworden sind, ist
ganz von ihm beherrscht. — Die Voraussetzung für die
vollkommene Durchführung dieses Kausalbegriffs ist die Annahme,
dass die Wirklichkeit ein in allen seinen Teilen gleichartiges
und gleichgeordnetes System von Dingen darstellt, deren
einzelne Veränderungen jederzeit aus dem Zusammenhang des

ganzen Systems begriffen und abgeleitet werden können. Es

liegt auf der Hand, dass damit unserem Erkennen eine ganz
unmögliche Aufgabe zugeAviesen wird. Denn die Weltformel,
die dieser Aufgabe genügen Avurde, unter welchem Symbol
sie sich auch verkleiden mag, ist zuletzt nichts als ein dialektischer

Schein. Aber auch die dem Monismus eigentümliche
Annahme trifft nicht zu, dass die Welt aus gleichartigen und
gleichgeordneten Dingen bestehe. Die Gleichartigkeit wird
durch den Gegensatz des Physischen und Psychischen
ausgeschlossen, die Unmöglichkeit einer gleichen Ordnung durch das

Misslingen des Nachweises, dass es nur einen Typus des
Geschehens gebe. Hiermit ist die* Unmöglichkeit erwiesen, dem
Kausalgesetz eine logisch einheitliche Anwendung zu geben.
Zugleich ist hierin eingeschlossen, dass der Kausalzusammenhang

für uns nicht nach Analogie eines logisch einheitlichen
Denkzusammenhanges konstruierbar ist und somit auch nicht
den Charakter logischer Denknotwendigkeit besitzen kann.

Demgemäss bleibt für den Glauben an eine reale
Notwendigkeit des Geschehens nur eine psychologische Begründung-
übrig, wie sie auf empiristischer Grundlage zuerst Hume
beizubringen versucht hat. Das Ergebnis seiner Untersuchung
schränkt allerdings den Sinn der Notwendigkeit des

Kausalzusammenhanges auf die subjektive Nötigung ein, die sich in
uns auf Grund von Wahrnehmungsgewohnheiten herausbildet.
Kausalzusammenhänge sind dieser Ansicht zufolge
Erwartungszusammenhänge, deren stetige Erfüllung und Verwirklichung
nur geglaubt und niemals bewiesen werden können. Aus den
Gesetzen des Geschehens werden allgemeine Regeln, deren
Gültigkeit als eine sehr abgestufte erscheint. Den verschiedenen
Wert dieser Abstufungen für die verschiedenen Formen kausaler
Zusammenhänge klarzustellen, liegt nicht im Rahmen unserer
Besprechung. Nur soviel sei gesagt, dass die erkenntniskritische
Überlegung uns zu dem Ergebnis zu führen scheint, dass die



— 577 —

in vielen Fällen uns beherrschende Ungewissheit über den

möglichen Verlauf kausaler Geschehnisse nicht nur darauf
beruht, dass wir die Bedingungen nicht übersehen, die an der
Realisierung dieser Geschehnisse beteiligt sind, sondern ebenso
auch darauf, dass wir unter Umständen auf eine ganz
ungewöhnliche, eigenartige Formung der Geschehnisse gefasst sein
müssen. Schon das heroische Handeln, des geniale Denken
und Bilden sind durch solche überraschende Wendungen und
Erhebungen über das gewohnte Niveau des Lebens
ausgezeichnet. Schon hier treten Kräfte in die Erscheinung, die
Goethe, um ihren geheimnisvollen Charakter anzudeuten, als
„dämonische" bezeichnet hat. — Von hier aus ist zum religiösen
Wunderglauben nur noch ein Schritt. Für ihn wird das Ausser-
gewöhnliche Ereignis. Zugleich ist seine Auffassung von diesem
durch den Gedanken bestimmt, dass seine Ursache in göttlicher
Kausalität gesucht Averden müsse. Eine solche Annahme ist
also eine Deutung, die der religiös Empfängliche oder Gläubige
von sich aus in den Verlauf des wunderbaren Geschehnisses

hineinlegt. Über das objektive Recht dieser Deutung kann aus
dem Verlauf der Geschehnisse selbst — von den „Geistes-
Avundern" sei hier abgesehen — nichts entnommen Averden. —
Denn die vorausgesetzte Ursache — Gott — kann ja doch
niemals Gegenstand sinnlich greifbarer Erfahrung werden. Die
objektive geschichtliche Forschung wird sich daher auf die
Feststellung beschränken müssen, dass ein Ereignis aus dem Rahmen
des Natürlichen hinausfalle, dass es aus den irgendwie
bekannten Bedingungen des Natur- und GeschichtsATerlaufs nicht
erklärt Averden könne. Auf dem Wege zu dieser Feststellung
liegen die Bedenken der historischen Kritik, deren Prüfung,
d. h. Bestätigung oder Verwerfung durchaus dem Historiker
überlassen werden muss. Das Ergebnis seiner Prüfung kann
übrigens — wenn anders er in den Grenzen seiner Wissenschaft

verbleibt — nur ein „non liquet" in Hinsicht auf die
Ableitung einer geschichtlichen Tatsache aus natürlich
verständlichen Zusammenhängen ergeben, alsb nur den Charakter
des Unerklärlichen und Ungewöhnlichen für die in Frage
kommende Tatsache sichern. Im übrigen wird er sich zu dem
Verzichte bereit finden, den Ranke in der Vorrede zu seiner
Weltgeschichte in die Sätze gekleidet hat: „Nur das kann die
Geschichte unternehmen, was sie mit ihren Mitteln zu erreichen

Internat, kirchl. Zeitschrift, Heft i, 1914. 37



- 578 —

vermag. Wie könnte sich der Geschichtschreiber zutrauen, das
Geheimnis der Urwelt, also das Verhältnis der Menschen zu
Gott und der Natur zu enthüllen." Man muss diese Probleme
der Naturwissenschaft und zugleich der religiösen Auffassung
anheimgeben.

Es ist indessen klar, dass sich der Religionsphilosoph mit
einer so bedingten Anerkennung des Wunderbegriffs nicht
zufrieden geben wird. Weder die Erkenntniskritik mit der
Durchprüfung des Gültigkeitswertes des Kausalbegriffs, noch die
Geschichte mit ihren auf die Kritik der Zeugnisse gestellten
Ergebnissen werden seinen Ansprüchen in Hinsicht auf die
Begründung des Wunders genügen. Sie schaffen in dieser Welt
Raum für seine Möglichkeit, aber sie geben noch keine Gewissheit.

Diese kann nur im Glauben gewonnen werden. Dieser
verbindet das mit natürlichen Mitteln unerklärliche Geschehnis
mit dem Wirken der göttlichen Allmacht und sucht es aus den
Absichten der göttlichen Vorsehung, die sich ebenso auf den
einzelnen wie auf die Menschheit im ganzen erstreckt,
verständlich zu machen. Offensichtlich tritt unter solchen
Voraussetzungen der Wunderbegriff in die engste Verbindung mit dem
Gedanken der göttlichen Heilsökonomie. Zugleich ergibt sich
aus dieser Verbindung eine für den religiösen Wunderbegriff
sehr heilsame und gegenüber dem Aberglauben notwendige
Begrenzung. An „Wundern", die sich als blosse Schaustücke
erweisen, die in die Sphäre des Zauberhaften fallen, hat das

religiöse Empfinden kein Interesse; sie werden ihm unglaubhaft

oder wenigstens als Geschehnisse erscheinen, die sich
zuletzt aus irgendwelchen, bisher vielleicht noch unbekannten,
natürlichen Ursachen Averden erklären lassen.

Die hier versuchte Skizzierung des Wunderbegriffs, seine

Abgrenzung gegen den Kausalgedanken und die Bestimmung
seines religiösen Wertes berührt sich mehrfach mit den
Ausführungen, die sich in der kleinen, aber begrifflich sehr klaren
Schrift von Hermann Mandel über den Wunderglauben finden.
Sie unterscheidet ZAvischen einer kosmologisch - kausalen und
einer religiös-transzendentalen Begründung des Wunders. —
Nur die religiöse scheint dem Verfasser durchführbar, ja
notwendig, insofern sie „die VerAvirklichung des transzendentalen
Lebensgrundes sittlich vollkommenen Personlebens auf dem
Naturboden des Personlebens, der im Kosmischen liegt", er-



— 579 —

möglicht (S. 44). Ein Vorzug der Mandelschen Schrift liegt
darin, dass sie ihre Ergebnisse zum Schluss in kurzen
Leitsätzen zusammenfasst. Sie kann dem theologisch geschulten
Leser empfohlen werden.

Wir können aber nicht unterlassen, in diesem Zusammenhange

noch eine Aveitere Schrift zu empfehlen, die uns allerdings

nicht zur Besprechung vorliegt. Es ist das Buch von
/. Wendland „Der Wunderglaube im Christentum". Sie
erscheint uns als die beste, insbesondere auch philosophisch gründlichste

Behandlung des Problems, die wir kennen.
Bonn. Rudolf Keussen.

Francke, Karl, Dr. phil. : Metanoetik. Die Wissenschaft von
dem durch die Erlösung veränderten Denken. Leipzig, A.
Deichertsche Verlagsbuchhandlung, 1913 (169 S.). Preis brosch.
Ji 4.—.

Das vorliegende Werk von Francke setzt sich den Nach-
Aveis zum Ziel, dass nicht nur das sittliche Wesen des Menschen
durch die Sünde verderbt und darum erlösungsbedürftig sei,
sondern dass auch sein theoretisches Denken von dem gleichen
Geschick getroffen wurde und daher für dasselbe eine fievdvoia
ein Um- und Neudenken nötig werde (s. besonders S. 134). Das
neue Denken Avird als ein „Denken in Kraft des Glaubens"
charakterisiert, für welches der Christusgedanke das ausschliessliche

Interessenzentrum bilde. Dieser Grundgedanke Avird in
einer sehr weitläufigen und an schwülstigen Wiederholungen
reichen Form zur Darstellung gebracht. Dabei fehlt, was für
die Absicht der Untersuchung sehr förderlich gewesen Aväre,
eine klare Umgrenzung der verschiedenen Zweckbestimmungen

und Aufgaben des Denkens. — Von diesen sachlichen
Mängeln abgesehen, ist der fortlaufende Text des Buches so

sehr mit Zitaten überhäuft, dass sich das Auge nur mühsam
aus deren Wust hinausfindet, um zu einer gegliederten Übersicht

des Satzbaues zu gelangen. Dazu verfügt der Verfasser
über eine erstaunliche Fertigkeit, das durch Fremdwörter zu
bezeichnen, was sich in guten deutschen Ausdrücken sagen
liesse. Als Beispiele, die sich noch vermehren Hessen, führe
ich an: S. 21 „Pleonexie und Philarg*yriea, S. 327 „Peismonie,
Rhadiurgie, Panurgie", S. 39 „telische Maschinerie", S. 42 „in-



— 580 —

sipid", S. 47 „sterotypiert", soll wohl heissen: „stereotypiert",
S. 53 „Panhoplie", S. 57 „Euchese", S. 74 „indelibil", S. 84

„rekognosziert", „substituiert", S. 125 „Metoikesie", S. 127 „sar-
kisch", S. 144 „Assekurenzbedürfnis", S. 166 „Rappusen".

Der philosophische GeAvährsmann für Francke ist im
allgemeinen Opitz; gelegentlich aber erhebt er sich auch zu einer
eigenen religionsphilosophischen Deutung*. Ihr zufolge sind die
bildlichen Worte des Herrn von dem göttlichen Geist: „Der
Wind Avehet, avo er will, und du hörst sein Sausen, aber du
Aveisst nicht, Avoher er kommt und Avohin er geht"* (Joh. 3, 8)

als ein Himveis auf die AA'irkliche Wesensbestimmtheit dieses
Geistes zu fassen. Der Organismus des Gehirns, so lesen wir
wir wörtlich S. 109, wird zur Ausübung der Denkfimktianen
angeregt und angetrieben „von einer windartig auftretenden,
Avindartig wirkenden, aber durch und dutch zielbeAvussten

pneumatischen Macht, deren Wesenscharakter aus der Art
ihrer jene Molekularbewegungen regelnden und ordnenden
Wirkungen näher erschliessbar ist." „Wie der Wind unsichtbar
ist und doch wirkt, so ist der Geist der Wahrheit. Er wirkt
unmittelbar auf das nvsv/.ia, mittelbar auf den vovç (das Denken).
Er beAvegt die Assoziationszentren der Grosshirnriiide, die auf
sein Wehen gewissermassen zuAvartend angelegten Gehirn-
lappen, nimmt ihre Mitbeteiligung' und Mitbetätigung bei Bannung
des alten, wie Weckung des „anderen" Denkens in Anspruch
und A*erwendet sie in der Richtlinie der a*oii ihm A*erfolgten
Zwecke" (S. 109). „Alles Denken ist das Klingen der vom
Wehen eines höheren Ordens gerührten Saiten des
Gehirninstruments. Der Wind Gottes lockt und bringt, je nach dem
Mass der Empfänglichkeit, welche er findet, Töne in ihm
hervor, schlägt und regt Begriffe und Vorstellungen in ihm an".
„Steht der Wind als ein EtAvas eigenartig auf der Grenze von
Materie und Geist (sie : Kann der Gotteswind des Geistes der
Wahrheit, um den Akt des Denkens, bezw. der Denkveränderung*
zu ermöglichen, nicht Materie und Geist in eigenartige
Wechselberührung, Wechselfühlung, Wechselbeziehung bringen? Kann
er nicht die Nervenzentren des Grosshirns in der ihrer geschöpflichen

Konstruktion und Organisation entsprechendsten Weise
durchwehen und so ein Spielen von Tönen, ein Sichbilden von
Gedanken, herbeiführen, bezw. ein Sichverändern, ein SichAvan-
deln verkehrter Gedanken einleiten und anbahnen Wehet er



— 581 —

nicht souverän, wo er avüI? Spürt nicht jedes denkende Subjekt

sein Sausen? Fühlt es nicht urdeutlich, dass der Wind
nicht aus ihm selbst heraus sich erhoben, sondern ganz anderswoher

seinen Ausgang genommen hat?" (S. 110). — Nach diesen
Proben Avird wohl jeder Leser mit uns den Wunsch teilen, dass
der Verfasser in Hinsicht auf sein metaphysisches und
religionsphilosophisches Denken eine iievâroia an sich erfahre.

Bonn. Rudolf Keussen.

Hudal, Dr. Alois, Subdirektor am Priesterseminar zu Graz :

Die religiösen und sittlichen Ideen des Spruchbuches.
Kritisch-exegetische Studie. Rom, Verlag des Päpstlichen
Bibelinstituts, 1914. XXVIII und 261 S. (Max Bretschneider,
Sortiments- und Verlagsbuchhandlung, Rom, Via del Tritone, 60.)

Es Wäre nicht unrichtig, wenn man sagen Avurde: Die
These, die der Verfasser der vorliegenden Studie begründet,
ist angegeben mit den Schlussworten (S. 255) : „Das Spruchbuch
gehört hinein in die vorexilische Literatur Israels" — und ist
folglich nicht, Avie die moderne Kritik vielfach behauptet, ein
Erzeugnis nachexilisch er Frömmigkeit und Sitte. Allein die
Behandlung dieses Themas nötigt den Verfasser, auf den Wortlaut

und Inhalt der Sprüche in einer Weise einzugehen, ob der
die Frage nach der Abfassungszeit des Buches für den Leser
fast zu einer Nebensache wird und als Hauptsache eben die

„religiösen und sittlichen Ideen" der alttestamentlichen
Spruchdichtung erscheinen. Damit hat Hudals Studie Aveder an
Avissenschaftlichen! noch an praktischem Wert eine Einbusse erlitten.
Insbesondere bezeugen Avir gern, dass der Verfasser die
einschlägige, fast unübersehbare Literatur äusserst fleissig berücksichtigt

und abAveichenden Anschauungen auch mit
philologischer und textkritischer Ausrüstung zuversichtlich nachgeht.

Allgemeiner aber interessiert natürlich die Darstellung der
Religions- und Sittenlehre, die der alttestamentliche Spruchdichter
teils A'oraussetzt, teils in seiner Weise A'orträgt. Er ist nicht
durch tiefsinnige Spekulationen zum Glauben an Gott gelangt
und redet nicht zu einem Volk, dem er erst sagen muss, dass

es einen Gott gibt, dem man Ehrfurcht und Gehorsam schuldig
ist, sondern ihm ist Gott „A*or der Welt und über der Welt",
sein Dasein eine keines BeAveises bedürftige Tatsache. Fragt



— 582 —

man aber, woher der Dichter diese Erkenntnis gewonnen hat,
so sind drei Quellen zu nennen: „die sittliche Weltordnung,
die sich in der Vergeltung betätigt, der Anblick der Wunder-
Averke der Schöpfung und das geoffenbarte Gotteswort, das in
der Thora verkündigt ist" (S. 19). Wäre das Spruchbuch in
der nachexilischen Zeit entstanden, so würde der Dichter, der
aus „dem Leben schöpft" und auf seine Zeitgenossen einzuwirken
sucht, wohl nicht unterlassen haben, auf die Vorlesungen in
den Synagogen anzuspielen und vom Anhören der göttlichen
Gebote zu reden.

Wie sich von selbst versteht, geht der Verfasser mit
besonderer Sorgfalt auf die Weisheitslehre ein, die der Spruchdichter

vorträgt. Dieser unterscheidet zwischen einer subjektiven

und einer objektiven Weisheit. Die subjektive Weisheit
ist das Prinzip des menschlichen Verhaltens. Sie entspringt
aus der Gottesfurcht, hat also religiösen Charakter. Um sie

zu erwerben, muss man mit reinem Herzen nach dem trachten,
Avas gottgefällig* ist. Wer sie besitzt, ist Herr über sich selbst,
kann Unrecht ertragen, gelangt aber zu Ehre, Reichtum und
Glück. Die griechische Philosophie hingegen sucht einfach
durch Spekulation zur Weisheit zu gelangen und betrachtet
diese als das ausschliessliche Privilegium hervorragender
Geister.

Von der objektiven Weisheit redet der Spruchdichter
namentlich an der Stelle 8, 22—31. Bei der Erklärung dieser
Stelle geht der Verfasser mit grosser Gelehrsamkeit auf die

patristisehe Exegese ein, Avas gewiss nur zu begrüssen ist.
Nicht gefallen aber will uns, dass er in einem besondern Kapitel
vom „Standpunkt akatholischer Autoren" (S. 124 ff.) redet.
Er erweckt damit die Meinung, die katholischen Exegeten seien

an eine bestimmte Auffassung* gebunden, und es sei ihnen nicht
erlaubt, einfach den Spruchdichter reden zu lassen und seine

Worte so zu deuten, Avie sie nach den Gesetzen der Textkritik,
Philologie, Logik und Religionsgeschichte verstanden Averden

müssen. Er selbst gelangt zum Schluss, dass die objektive
Weisheit nach dem Spruchdichter ein ATorAveltliches Dasein
habe, beim göttlichen Schöpfungsakte präsent Avar und ein

„Prinzip des Handelns in Jahwe darstellt, das dichterische
Begeisterung zur Personifikation erhob" (S. 151 ff.). Gegenüber dem

Buche Job (28, 20. 23—27) bedeutet die Weisheitslehre des



— 583 —

Spruchdichters einen Avesentlichen Fortschritt; im Buche Jesu-

Sirach hingegen (24, 5. 6. 15) ist sie weiter entwickelt. Aus

der griechischen Philosophie aber könne die Weisheitslehre des

Spruchdichters nicht entnommen sein; sie ist nicht das
Produkt spekulativ-philosophischer Erwägungen, die ein Zwischenglied

zwischen der geistigen und materiellen Welt suchen,
sondern hat den einzigen Zweck, praktisch-ethische Forderungen
tiefer zu begründen (S. 158 ff.).

Nun geht der Verfasser zur Darstellung der sittlichen Ideen
des Spruchbuches über (S. 163—235). Er handelt hier speziell
von der individuellen und der sozialen Ethik, von der letztern
in der Form des Familienlebens und des Lebens im Staate.
Während Jesu-Sirach bei der Behandlung der gleichen Dinge
das mosaische Gesetz, das im Gegensatz zum Hellenismus seiner
Zeit betont werden musste, in den Mittelpunkt stellt, lässt sich
nach Ansicht des Verfassers in den Sprüchen keine Stelle
nachweisen, an der notwendig eine förmliche Bezugnahme auf das
Gesetz anzuerkennen wäre. Von den Dingen, die das Wesen
der nachexilischen Frömmigkeit ausmachen, schweigt das Spruchbuch

(S. 186). Als die Sprüche entstanden, gab es noch ein
nationales Königtum (S. 211, 216). In dem Staate, in dem der
Dichter lebte, war die Landwirtschaft, nicht der Handel, die
hauptsächlichste Erwerbsform (S. 217). Die Sklaven nahmen
zwar eine hervorragende Stelle in der Familie ein; aber das
kam auch in der vorexilischen Zeit vor (S. 225).

Von besonderer Bedeutung für die These, die der
Verfasser beweisen will, scheint uns die Art zu sein, wie der
Spruchdichter von eschatologischen Dingen redet (S. 236 ff.). Noch
„bedeckt ein dichter Schleier geheimnisvoll die Welt der Ewigkeit".

Das Hinabsinken in die Untenvelt ist nicht etwas
Begehrenswertes. Erfolgt es frühzeitig, so ist es noch als eine
göttliche Strafe anzusehen.

Aber wir Aviederholen, die Erörterung der Frage, wann
das Spruchbuch entstanden sei, ob vor oder nach dem Exil,
bildet gewissermassen nur den Rahmen, der die Darstellung
der religiösen und sittlichen Gedanken der lehrreichen
alttestamentlichen Schrift umschliesst. Daher bietet uns Hudal mit
seiner Arbeit einen Kommentar zum Spruchbuch, den man nicht
ohne Nutzen und Befriedigung aus der Hand legen wird. Wenn
alle Publikationen des Päpstlichen Bibelinstituts, unter dessen



— 584 —

Patronat das vorliegende Werk erschienen ist, so gediegen
sind, so darf man sich über die Existenz dieses Instituts freuen.

E. H.

Kurze Notizen.
* Das Fraumünster in Zürich, \Ton alt-Pfarrer R. Steinmann,

mit 13 Abbildungen (Orell Füssli, Zürich, 1914; 152 S., geb.
Fr 4. —). Zur Erinnerung an die Restaurierung der Fraumünsterkirche

in Zürich, Avelche am 20. Oktober 1912 nach 17 Monaten
Arbeit Avieder eingeweiht werden konnte, ist dieses Buch
geschrieben. Wir werden mit der Gründung und Erbauung des
berühmten Frauenstiftes bekannt gemacht, die Tage der Blüte
und des Niedergangs bis zur Auflösung des Klosters zur Zeit
der Reformation gehen an uns vorüber, und schliesslich wird
uns die Entwickelung der Pfarrei und der Kirche seit der
Reformation bis auf die nun künstlerisch Avohlgelungene Restauration
anschaulich und lebendig geschildert. Das Buch ist insbesondere
auch kulturgeschichtlich interessierten Lesern zu empfehlen.

K-s.

* Cremer, D. Hermann: Biblisch - Theologisches Wörterbuch

der neutestamentlichen Gräzität. Zehnte, völlig durchgearbeitete

und vielfach veränderte Auflage, herausgegeben von
Dr. Julius Kögel. Gotha 1913, Fr. A. Perthes. —- Das von der
„Internat. Kirchlichen Zeitschrift" wiederholt besprochene und
empfohlene Werk ist bis zur 5. Lieferung* {xXrjçoç bis vovç)

fortgeschritten und Avird also, da das Ganze auf 7 Lieferungen
berechnet ist, bald seiner Vollendung entgegengehen. Die
neutestamentliche Theologie wird dann um einen grossen Schatz
bereichert sein. G. M.

* Haus-Kalender, Christkatholischer, 1915. Verlag vom
Christkathoüschen Schriftenlager in Basel. 96 S. 4°. Preis 50 Rappen.
Mit vielen Illustrationen.

* Eine grössere Zahl von Besprechungen mussten wir wegen
Raummangels für die nächsten Hefte zurückstellen. Wir bitten
um zeitige Erneuerung des Abonnements.

Redaktion und Verlag.

Druck von Stämpfli & Cie. in Bern.


	Bibliographie

