
Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 4 (1914)

Heft: 3

Buchbesprechung: Bibliographie

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 31.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


— 403

BIBLIOGRAPHIE.

Das Ärmenwesen der Schweiz.

Armenwesen der Schweiz. I. Band „Das gesetzliche Armenwesen

der Schweiz" von Dr. C. A. Schmid und IL Band „Das
organisierte freiwillige Armenwesen der Schweiz" von A.Wild,
Pfarrer. Zürich, Art. Institut Orell Füssli. XII, 369 und
VIII, 294 S. 8 Fr. und 6 Fr.

Die christkatholische Synode der Schweiz vom 22. Juni
1914 hat beschlossen, eine Fürsorgesteile für Waisenkinder zu
errichten ; dieser Beschluss ist aus der Erfahrung hervorgegangen,

dass durch anderweitige Versorgung der Waisen und
Greise, besonders erstere unserer Kirche leicht verloren gehen.
Die Pfarrämter, Hülfsgesellschaften, Frauenvereine und andere
Korporationen unserer Kirche erfahren es oft, wie schwierig es

ist, bei der Mannigfaltigkeit der kantonalen Armengesetze,
abgesehen von der Zugehörigkeit zur christkatholischen Kirche,
die armen Waisen oder alte Leute zu versorgen, aber auch
sonst für verarmte Familien eine genügende dauernde
Unterstützung, sei es von der Gemeinde oder vom Staate, zu sichern,
da ja die Mittel unserer Vereine und Behörden zu solcher
Unterstützung bei weitem nicht ausreichen. Es wäre auch gar
nicht angezeigt, wenn für eine staatliche Behörde die
Verpflichtung im Gesetze vorgeschrieben ist, zu unterstützen, ihr
diese Last abzunehmen und sie den schwachen Schultern eines
Vereines aufzuladen, der seine Mittel noch dringender anderswo
verwenden sollte. Aber wer sagt uns in jedem einzelnen Falle,
wie es mit den Gesetzen in den verschiedenen Kantonen, aus
welchen die Mitglieder unserer Gemeinden hervorgegangen
sind, steht Wer macht uns darauf aufmerksam, dass für diese
oder jene alleinstehende Person oder für ein Waisenkind eine
passende Gelegenheit vorhanden wäre, sie in einer Anstalt
unter günstigen Bedingungen versorgen zu können, oder, dass



— 404 —

eine mit Mitteln gut ausgestattete Vereinigung da ist, die in
unserem Falle gerne helfen würde? — Bisher fehlte es an
einem solchen Nachschlagewerk, wo alle die mannigfaltigen
Gesetze und Vorschriften nach Kantonen geordnet (das
schweizerische Armenwesen ist eben leider immer noch kantonal
geordnet) zu finden wären. Diese Lücke wird nun durch die zwei
Bände des „Armenwesen der Schweiz" in gediegener und
verlässlicher Weise ausgefüllt.

Ein wie kein anderer dazu berufener, nämlich Dr. C. A.
Schmid, der schon mehrere Jahre nicht nur mit dem stadt-
züricherischen ausgedehnten Armenwesen sich befasst, sondern
der Studien machte und gediegene Arbeiten auch über das
allgemeine schweizerische Armenwesen publizierte, bearbeitet im
ersten Band das gesetzliche Armenwesen. Ausgehend von den
bundesrechtlichen Bestimmungen werden genau alle Kantone
nach dieser Richtung in ihrer Gesetzgebung und Praxis
durchforscht. Im VII. Kapitel wird noch die gesetzliche Armenpraxis
in ihrer wesentlichen Gleichartigkeit und Verschiedenheit im
allgemeinen besprochen. Unsere Leser dürfte da interessieren,
was für Erfahrungen Dr. Schmid hier über die religiösen
Momente gemacht hat : S. 344. „Nicht eigentlich religiöse Momente,
sondern kirchliche, sind es, die allerdings mehr im Hintergrund

auf die Gestaltung der Armenpraxis im grossen Ganzen
und im Einzelfalle wirksam sind. Ausser im Armengesetze der
Kantone Freiburg, Thurgau und Baselland (auch Aargau) lässt
sich sonst an den Gesetzestexten eine besondere, klare
Kompetenz der Kirchendiener nicht nachweisen. Die Armengesetzgebung

ist durchschnittlich entschieden laienmässig gerichtet.
Im Verkehr von Kanton zu Kanton ist aber der Einfluss der
Kirche auf die Armenpraxis sehr spürbar. Auffällig und zwar
sehr unsympathisch auffallend ist, dass die katholische Kirche
sich mit einer viel härteren Armenbehandlung befreundet und
abfindet, als die nicht katholische, ferner dass erstere in deutlich
erkennbarer Weise die Unterstützung an kirchliche Erfordernisse

zu knüpfen die Tendenz zeigt, während letztere
diesbezüglich anscheinend ganz neutral bleibt."

Auch der Verfasser des IL Bandes, der Pfarrer -von Mönchaltorf

A. Wild, ist bekannt durch seine zahlreichen Publikationen
auf dem Gebiet der Armenpflege. Bevor die freiwillige Armenpflege

in allen Kantonen und grösseren Städten ausführlich und



— 405 —

übersichtlich behandelt wird, werden wir erst noch mit den

Bestimmungen über die freiwillige Armenpflege in der
Bundesverfassung, in Bundesgesetzen und kantonalen Gesetzgebungen
bekannt gemacht. Nicht vergessen wurde auch die Armenpflege
der Freimaurerlogen, dann diejenige für besondere Arten von
Armen, ferner die ausländischen nationalen Hülfsvereine in der
Schweiz und die schweizerischen Unterstützungsvereine im
Ausland. So wie der erste Band ist auch der zweite mit einem

Sachregister abgeschlossen. Aus dem Kapitel über die
konfessionelle Armenpflege interessiert uns besonders, was über die
christkatholische hier gesagt wird (S. 174). „Die freiwillige
christkatholische Armenpflege besteht mit zwei Ausnahmen aus

Frauenvereinen, die bezwecken, das Pfarramt in Armen- und
Krankenpflege zu unterstützen. Nach genauer Untersuchung der
Verhältnisse, wenn sie nicht sowieso bekannt sind, wird
vorwiegend mit Naturalgaben (Lebensmitteln, Kleidungsstücken,
Wäsche, Schuhen) Hülfe geleistet, und zwar fast ausschliesslich
Gliedern der christkathoüschen Gemeinden, auch Ausländern.
Hülfsbedürftige überhaupt, verschämte Arme, Kranke,
Wöchnerinnen und Kinder sind die Objekte der Hülfstätigkeit. Die
meisten Vereine veranstalten auch für arme Kinder eine
Weihnachtsbescherung.

Die finanziellen Mittel sind die gewöhnlichen: Mitgliederbeiträge,

Geschenke, Fondszinsen, Kirchen- und andere Kollekten,
Ertrag des Opferstockes und des sonntäglichen Kirchenopfers,
Beiträge von Vereinen, Fabriken und Kirchgemeinden.

Ein Männerverein ist der christkatholische Hülfsverein
Zürich, mit dem Zweck, Christkatholiken, deren Hülfsbedürftig-
keit nachgewiesen ist, und die in Zürich oder dessen Umgebung
ihren Wohnsitz haben, zu unterstützen. Zur Prüfung und
Erledigung der Unterstützungsbegehren, die von Unterstützungsbedürftigen

selbst mündlich oder schriftlich beim Präsidenten
eingereicht oder durch Vereinsmitglieder ihm zur Kenntnis
gebracht werden können, ist eine Unterstützungskommission da,
bestehend aus den Mitgliedern des Vorstandes, den Pfarrgeisi-
lichen und zehn weiteren Mitgliedern aus den einzelnen Teilen
der Stadt. Die Mitglieder der Kommission übernehmen die Pflicht,
über die Bedürftigkeit und Würdigkeit der Unterstützungsbegehrenden

genaue Erkundigungen einzuziehen und den Befund
dem Präsidenten, resp. der Kommission rechtzeitig mitzuteilen.



406

Die Kommission selbst versammelt sich in der Regel in der
ersten Woche des Monats, um die eingegangenen Unterstützungsgesuche

zu beraten und zu erledigen. Über die Verhandlungen
haben die Mitglieder strengstes Stillschweigen zu beobachten.
In dringenden Fällen ist der Präsident nach gründlicher Prüfung
des Falles befugt, massige Unterstützung zu verabreichen, für
die er in der nächsten Sitzung der Unterstützungskommission
die Genehmigung einzuholen hat. Die Gesamteinnahmen aus
Mitgliedsbeiträgen, Geschenken und Zinsertrag betrugen im Jahre
1912 Fr. 1969, die Unterstützungsausgaben Fr. 1841, bei 65

Unterstützten.
In manchen Gemeinden beteiligen sich die Glieder der

Gemeinden an der interkonfessionellen Liebestätigkeit, ohne
eigene Vereine zu bilden, so in Ölten, Rheinfelden, Möhlin. Viele
Pfarrämter erhalten aus der Opferbüchse eine gewisse Summe
zur Unterstützung der Armen, andere bekommen bei Kasualien
Geldbeträge zum gleichen Zweck. Ein Pfarramt (Starrkirch)
verfügt über ein Legat, dessen Ertrag den Armen zukommt.

Übersicht über die Leistungen der christkatholischen freiwilligen
Armenpflege im Jahre 1912.

Kanton Zahl der Vereine Unterstützte Unterstülzungsausgaben VerwaltunnsKosten

1. Zürich. 4 530 Fr. 3,949 Fr. 182
2. Bern 3 347 _ 1,825 „ 219
3. Luzern 1 80

IT 454 * 40
4. Solothurn 4 89 n 1,347 „ 1'
5. Baselstadt 1 12 n 1,665 „ 89
6. Baselland 2 235 n 610 »

7. Schaffhausen 1 70 n 450 n

8. St. Gallen 1 38 n 1,492 „ 186
9. Aargau 7 324 n 2,281 n

10. Neuenburg 1 50 n 300 n

11. Genf

Total

4 174 n 3,282 „ 10

29 1949 Fr. 17,655 Fr. 743

Soweit die Angaben des Herrn Pfarrers Wild; sie können
aber in der Tabelle nicht Anspruch auf Vollständigkeit erheben,
denn wir erinnern uns, dass die diesbezüglichen uns zugekommenen

Fragebogen ausdrücklich nur die Angabe der dauernd
Unterstützten verlangt haben; bekanntlich werden aber von



— 407 —

unseren Vereinen meistens vorübergehend Familien unterstützt,
deren Zahlen also in der Übersicht nicht mitgezählt sind.

In seinem Vorwort zu diesem Werke schreibt Nationalrat
Pflüger mit Recht, dass die vorliegende Publikation, die im
Auftrage der Ständigen Kommission der Schweizerischen
Armenkonferenzen herausgegeben wird, die umfassendste und
reichhaltigste Darstellung des schweizerischen Armenwesens ist.
Das Werk empfiehlt sich selber durch seine praktische
Verwendbarkeit, und wird insbesondere den Behörden, die irgendwie

sich mit Unterstützung der Armen befassen, ein unentbehrliches

Hülfsmittel bleiben. A.

Bibliothek der Kirchenväter. Eine Auswahl patristischer Werke
in deutscher Übersetzung. Herausgegeben von Geh.-Rat Prof.
Dr. 0. Babdenhewer, Prof. Dr. Th. Schermann, Prof. Dr.
K. Weyman. Kempten, Jos. Köselsche Buchhandlung.

Band IX: Des Eusebius Pamphili, Bischofs von Cäsarea,
ausgewählte Schriften. Band I. Brosch. Ji 3. 50, geb. Ji 4. 30.

Band X: Des hl. Makarius des Ägypters Schriften aus dem
Griechischen übersetzt. Brosch. Ji 3. —, geb. Ji 3. 80.

Band XI: Des hl. Kirchenvaters Aurelius Augustinus
ausgewählte Schriften, aus dem Lateinischen übersetzt. V. Band.
Brosch. Ji 3. —, geb. Ji 3. 80.

Band XII: Frühchristliche Apologeten und Märtyrerakten.

Aus dem Griechischen und Lateinischen übersetzt.
I. Band. Brosch. Ji 2. 80, geb. 3. 60.

Der erste Band der ausgewählten Schriften des Eusebius
enthält die vier Bücher über das Leben des Kaisers Konstantin
und Kaiser Konstantins Rede an die Versammlung der
Heiligen, übersetzt und mit einer Einleitung versehen von P.

J. M. Pfattisch, sowie das Buch von den Märtyrern in
Palästina, übersetzt von Prof. Dr. A. Bigelmair. Die 61 S. starke
Einleitung von Prof. Bigelmair beschreibt eingehend das Leben
und die schriftstellerische Tätigkeit des Eusebius mit
Berücksichtigung der einschlägigen Literatur. Das Leben des Kaisers
Konstantin, das das Werk des Höflings Eusebius ist und
deshalb nicht in grossem Ansehen steht, erweckt besonders jetzt
unser Interesse, da man sich im Anschluss an die Feier des



— 408 —

Toleranzediktes allgemein mit Kaiser Konstantin beschäftigt hat.
Eusebius wollte übrigenskeine vollständige Biographie des Kaisers
schreiben, sondern nur die Taten aufzählen, die in Gottes Augen
Wohlgefallen finden mussten. Besonders wertvoll sind die
Dokumente, die der Schriftsteller in die Darstellung eingeflochten
hat. Die Echtheit der Rede Konstantins an die Versammlung
der Heiligen, die angefochten ist, wird vom Übersetzer
angenommen. Er gibt allerdings zu, dass die Rede nicht im
überlieferten Wortlaut gehalten worden, sondern dass sie in späterer
Zeit aus dem Lateinischen übersetzt und erweitert worden sei.

Der Übersetzung der 50 Homilien und der zwei Briefe des

Makarius geht eine Einleitung des Übersetzers, Dr. Stiefenhofer,
voraus, die die Kontroversen aufstellt, die sich an die Person
des ägyptischen Mönchs und Asketen knüpfen. Obschon die
neuesten Forscher fast alle an der Autorschaft des Makarius
festhalten, wird sie doch mit stichhaltigen Gründen bestritten.
Der Übersetzer pflichtet Dr. Stiglmayr bei, der die Homilien als
ein Konglomerat von alten und neuen Stoffen bezeichnet, die
nur äusserlich in ein loses Ganzes vereinigt worden seien.

Eigengut des Makarius dürften nur die einfachen, grössern und
herrlichen Ermahnungen sein. Makarius gilt als Gründer der
christlichen Mystik. Die ihm zugeschriebenen Homilien, die
sich in der vorliegenden Übersetzung gut lesen, zeugen von
tiefer Frömmigkeit und gründlicher Kenntnis der hl. Schrift
und sind reich an herrlichen Bildern. Auch der Nichtfach-
mann wird schwer verstehen können, dass der ganze
Bilderreichtum und die Kenntnis vornehmer Lebensgewohnheiten, die
oft einen erfahrenen Stadtbewohner vermuten lassen, von einem
Anachoreten herrühren kann, der 60 Jahre in der ägyptischen
Wüste gelebt hat. Der elfte Band der Sammlung bringt die
Fortsetzung der Vorträge des hl. Augustinus über das Johanues-
evangelium, und der zwölfte die Apologie des Aristides von
Athen übersetzt und eingeleitet von Dr. K. Julius, die beiden
Apologien Justins des Märtyrers, den Brief an Diognet, eingeleitet
und übersetzt von Prof. Dr. G. Rauschen ; Tatiana des Assyrers
Rede an die Bekenner des Griechentums, eingeleitet und übersetzt

von Dr. R. C. Kukula, und des Athenagoras von Athen
Bittschrift für die Christen, eingeleitet und übersetzt von Prof.
P. A. Eberhard.

Was von den vorhergehenden Bänden gesagt wurde, gilt
auch von diesen. Die Einleitungen sind kurz, enthalten aber



— 409 —

doch das Wissenwerte, wobei auf die neuere Literatur stets
Rücksicht genommen wird. Die Übersetzungen sind in ein gutes
Deutsch übertragen, so dass der sprachliche Charakter der
Schriften, soweit es überhaupt möglich ist, gewahrt bleibt. Die
Bände werden gewiss von Geistlichen und gebildeten Laien
gern in die Hand genommen, die sich in die Religiosität und
in die Anschauungen der alten Christen zur eigenen Erbauung
und zur Belehrung vertiefen wollen. A. K.

Bossuet : Sa Correspondance, T. VIII. Paris, Hachette, in-8",
555 p., 1914.

Ce T. VIII contient environ 190 lettres de Bossuet, ou à

Bossuet, ou sur Bossuet ; la première est de Bossuet à Madame
Cornuau, du 1er juillet 1696, et la dernière est de l'abbé Bossuet
à son oncle, du 29 octobre 1697, datée de Rome. Le principal
intérêt du volume est relatif au débat sur le quiétisme, entre
Fénelon, qui vient de publier un livre sur les «Maximes des

Saints », et Bossuet, qui lui réplique par son livre sur les «Etats
d'Oraison». Fénelon ne voulait pas condamner Mme Guyon, et
dans ce but il expliquait sa manière à lui d'entendre le
quiétisme. Il va de soi qu'il trouvait cette manière exacte; mais
Bossuet et les évêques qui avaient été chargés de l'examiner,
la déclaraient condamnable. Le procès était pendant devant la
cour de Rome. Fénelon se faisait défendre par les jésuites de

Paris et de Rome, ainsi que par le cardinal de Bouillon, chargé
des affaires de France à Rome, et par l'abbé de Chantérac.
Bossuet était défendu à Rome par son neveu, l'abbé Bossuet,
et par le cardinal de Janson, qui n'avait pas encore quitté
Rome. Il avait pour lui, en outre, le cardinal de Paris, l'évêque
de Chartres, Mme de Maintenon, le roi, l'abbé de Rancé, Tronsonr
et une quantité de théologiens. La question était de savoir
lequel des deux partis l'emporterait. On accusait l'archevêque
de Paris et l'évêque de Chartres d'être assez froids à poursuivre
une condamnation; mais Bossuet excitait Mœe de Maintenon, qui
pressait le roi. On a (p. 520) une lettre de Louis XIV au pape
même, du 26 juillet 1697), pour le presser de «terminer une
affaire, qui pourrait avoir des suites fâcheuses si elle n'était
arrêtée dans son commencement. » « Je supplie votre V. S.,.



— 410 —

ajoutait-il, de se prononcer le plus tôt qu'il lui sera possible sulle

livre et sur la doctrine qu'il contient, l'assurant que
j'emploierai toute mon autorité pour faire exécuter les décisions de
V. S. » Les décisions ne devaient arriver que le 12 mars 1699.

Jusque-là ce fut une véritable lutte. Presque toutes les
lettres de Bossuet contiennent des détails. On y voit son ardeur.
Bien entendu, il pose pour la défense de la saine doctrine, mais
on ne sent pas moins sa colère contre Fénelon et contre
Mme Guyon. Fénelon a beau écrire une très belle lettre à son
ami le duc de Beauvillier pour expliquer son intention et sa
pensée (p. 522-526). Bossuet en revient toujours, non pas aux
explications de Fénelon, mais aux textes mêmes de son livre
et à la doctrine de ce livre, qu'il faut juger objectivement. Je

regrette de ne pouvoir suivre l'auteur pas à pas ; on admirerait

son habileté comme général en chef, et avec quel zèle il
soutient et pousse son neveu et ses hommes.

A dire vrai, il eût mieux valu établir quelques bonnes
définitions et réduire toute cette matière du quiétisme à quelques

propositions claires, que Fénelon aurait sans doute acceptées.

Au lieu de cela, on a envoyé notes sur notes, sur des

subtilités et des pointes d'aiguille. Ces deux grands esprits
pouvaient mieux faire; mais Fénelon s'obstinait avec son amie
Mme Guyon, et Bossuet voulait à toute force les écraser. Voir
les XX articles de Fénelon avec les réponses de Bossuet
(p. 281-289).

Ce volume contient aussi des détails intéressants sur le
cardinal Sfondrate et ses doctrines, sur Marie d'Agréda, sur
Faydit et la trinité. On peut noter, dans une lettre du P.

Augustin à Bossuet (p. 406), qu'à cette époque encore on condamnait

les mystiques qui étaient brouillés avec les anciennes
traditions, et qu'on maintenait celles-ci contre les innovations des

derniers siècles. Bossuet rappelle aussi le pape Innocent X,
louant des lettres du clergé, où les évêques s'attribuaient « le

premier jugement » (p. 75). A noter encore une lettre où
l'archevêque de Reims se plaint « des réguliers qui sont très
ignorants», et ajoute (p. 307): «Quant au fait de la surprise qu'ils
font tous les jours aux évêques par de faux certificats, elle est
de notoriété publique. Mes confrères s'en plaignent comme moi ;

ils sont les maîtres de souffrir ces abus ou de s'en garantir,
ainsi qu'il leur plaira de le faire. Pour moi, je n'ai rien ima-



— 411 —

giné de meilleur que ce que j'ai fait, et je réponds que, tant
que je vivrai, ce que j'ai ordonné sera sûrement exécuté dans

mon diocèse; il me paraît que plusieurs prélats suivront le
même chemin. » Ceux-ci ne prenaient point leur mot d'ordre à

Rome.
Comme directeur de consciences, Bossuet est toujours le

même. Il commande sans discuter et il faut lui obéir. Il le
prend de très haut avec son style solennel et impérieux. « Je

prie le Verbe, écrit-il à Mmo d'Albert (p. 94), de vous parler
dans le fonds le plus intime de votre cœur; j'écris à madame
votre sœur sur ses devoirs. » Ailleurs, il continue son style
mystique excessif. Il écrit à Mme Cornuau : « Laissez-vous détacher

de tout, et serrez le saint Epoux avec des embrassements
d'autant plus tendres qu'il ne vous laisse que lui seul (p. 265;.
Laissez tout posséder au chaste Epoux; qu'il anime tous les

replis et tous les battements de votre cœur. Renfermez tous les
desseins de l'Epoux... Pensez-vous que ce soit contenter l'Epoux
que de recevoir ses caresses? Il faut porter ses combats, et

crever plutôt que de lui manquer en rien » (p. 279).
Les évêques de ce temps-là n'étaient pas tous des savants.

Il s'en fallait. On ne cache pas, par exemple, que le neveu du
cardinal de Janson était très zélé contre le jansénisme, mais,
dit Saint-Simon, « d'une parfaite bêtise, d'une ignorance crasse.»
Le cardinal, son oncle, se serait opposé à son élévation à

l'épiscopat, ne le jugeant même pas capable d'être vicaire d'un curé
de campagne, et suppliant le roi de lui donner de quoi vivre
«par quelque abbaye de 10 à 12 mille livres de rente, qui
serait un Pérou pour lui et ne l'engagerait à rien. » Il n'en
devint pas moins, en 1711, archevêque d'Arles et resta dans
cette dignité jusqu'en 1741, date de sa mort. Et c'était souvent
de tels hommes qui jugeaient de la valeur des doctrines et des

dogmes.
Une. des besognes de l'abbé Bossuet à Rome était de chercher

à plaire de toutes manières au pape, et de le déterminer
à la condamnation désirée par Bossuet, par le roi et par
Mme de Maintenon. Le brave abbé s'en acquittait de son mieux.
Dans une lettre du 9 avril 1697, il écrivait ceci à son oncle :

«Le Saint-Père me parla du Roi comme un père qui aime
tendrement son fils. Je lui dis : Saint-Père, il n'a pas seulement
l'avantage d'être votre fils aîné; il a celui d'être le seul qui



— 412 —

soutienne la religion et, par conséquent, le Saint-Siège. Ce fut
là-dessus qu'il s'étendit sur les louanges du Roi, m'assurant que
ce que je disais était vrai ; que le Roi était la colonne de l'Eglise
et du Saint-Siège ; que sans lui tout serait ébranlé ; qu'il priait
tous les jours pour la conservation d'une vie si précieuse, qui
est, dit-il, plus précieuse à l'Eglise que la nôtre propre. Oui, ajou-
ta-t-il, sans lui, sans lui seul, tout serait perdu, et nous ne
saurions trop lui marquer notre reconnaissance. Ce bon pape ne
pouvait finir une si ample matière » (p. 226).

On se doute aisément de l'empressement avec lequel Bossuet

lisait au roi des communications de cette nature. Fénelon,
avec ses jésuites, était aussi bien habile, mais pas si finement.
Mais attendons la fin. E. Michaud.

Fischer, E. Fr., lie. theol.: Das Gottesprohlem. Grundlegung
einer Theorie der christlich-religiösen Gotteserkenntnis. Leipzig,

A. Deichertsche Verlagsbuchhandlung, 1913. (VI, 286 S.)
Preis brosch. Ji 7. —.

Der Verfasser hat das Bedürfnis empfunden, den, wie er
selbst sagt, „weitgehenden Titel" seines Buches am Schlüsse
seiner Ausführungen zu rechtfertigen. Er bemerkt dabei, dass
seine Untersuchung sich viel Aveniger mit dem Gottesproblem
als mit den erkenntnistheoretischen Vorfragen der Christologie
befasse. Da nun aber für den Christen Christus der Weg zu
Gott sei, so habe es nichts Verwunderliches an sich, „das
Gottesproblem mit dem Jesusproblem zu beginnen — wenn
auch nicht zu endigen!" — Trotzdem wirkt der Titel gegenüber
dem Sachgehalt des vorliegenden Werkes auf den Leser
befremdend. Viel besser würde sein Inhalt durch den Titel
umschrieben: Grundlegung der Christologie, zugleich eine
Untersuchung über die Grundlagen der christlichen Wahrheits-
gewissheit.

Die Frage, die der erste Teil von Fischers Buch hehandelt,
lautet demnach: Was lässt sich aus dem geschichtlichen
Bestände des Lebens Jesu über sein Wesen und die Offenbarung
Gottes in ihm entnehmen Der Reihe nach werden als Probleme,
die sich aus der „Besonderheit Jesu" ergeben, sein übermenschliches

Hoheitsbewusstsein, seine Unsündlichkeit, seine
Auferstehung und WTundertätigkeit besprochen. Sie alle werden



— 413 —

in bejahendem Sinne entschieden (S. 99). Der Verfasser will
dabei im Verfolg seiner Beweisführung alle dogmatische
Argumentation ausgeschaltet wissen und „streng empirisch auf dem
Boden der Geschichte und ihrer Tatsachen*' bleiben (S. 94).
Wie weit ihm das gelungen ist, wollen wir hier nicht
entscheiden. — Einen ungleich grösseren Raum nehmen in seinem
Buche auch die Erörterungen in Anspruch, zu welchen die
Ausführungen des ersten Titels gleichsam nur das Präludium
bilden. Jene konzentrieren sich um die Frage: Bedarf die
christliche Wahrheitsgewissheit eines theoretischen Fundaments?
Bedarf sie insbesondere einer geschichtlich einwandfreien
Beglaubigung der Annahmen, die ihren wesentlichen Inhalt
bilden? — Die Diskussion dieser Fragen beschäftigt die
protestantische Theologie sehr stark ; sie ist dabei von dem
praktischen Interesse geleitet, den Grundgehalt des christlichen
Glaubens gegenüber dem Vordringen der historischen Kritik
für alle Fälle sicherzustellen. Nicht ohne durchschlagende
Gründe bekämpft Fischer die vielfach vertretene Annahme,
dass die christliche Wahrheitsgewissheit, um sich im einzelnen
Subjekt durchzusetzen, der theoretischen Begründung nicht
bedürfe, da ja das religiöse Erkennen sich durchaus an den Willen
wende und von vornherein durch den Willen bedingt sei

(S. 111). In scharfsinniger, aber durch ihre Wiederholungen
schliesslich ermüdender Polemik behandelt er die Ansichten
von Ihmels, J. Kaftan, Th. Lläring, Chr. Luthardt, Wrede,
Kunze, Th. Kaftan und E. König. Das Ergebnis, das seine

Untersuchung sichern möchte, findet er bei Wrede in die schlagenden

Sätze zusammengefasst: Der Glaube kann nicht Tatsachen
als solche stabilieren. Also hat die Geschichtsforschung hier
mitzureden. Sie kann zwar keinen Glauben schaffen, aber sie
kann die Tatsachen prüfen, bejahen oder bestreiten, auf denen
sich das Glaubensurteil erhebt. Wie sollte denn auch ein
Glaube, der ein geschichtliches Objekt hat, unabhängig sein
können von der Geschichte (S. 264). — Das gründliche Buch,
dessen Stellungnahme zu den angegebenen Problemen hiermit
genügend bezeichnet ist, wird dem theologischen Systematiker
gute Dienste leisten.

Bonn. Rudolf Keussen.



— 414 —

Gore, Charles, D. D., D. C. L., L. L. D. Bischof von Oxford :

The Basis of Anglican Fellowship in Faith and Organization
London, 28 Margaret Street. 48 S.

Die Bezeichnung „Modernismus" hat nun auch innerhalb
der Kirche Englands praktische Bedeutung bekommen. Die
vorliegende Schrift, die eigentlich ein Hirtenbrief des Bischofs
von Oxford ist und an Ostern 1914 veröffentlicht wurde, handelt

von verschiedenen Dingen, die unter dem Ausdruck
„Modernismus" zusammengefasst werden können. Wir möchten
nicht die Meinung erwecken, als wollten wir uns in innere
Angelegenheiten der Kirche Englands einmischen und enthalten
uns daher weiterer Erörterungen. Wir finden aber auf Seite
4 eine so bemerkenswerte Umschreibung der anglikanischen
Stellung, dass wir die bezüglichen Äusserungen hier mitteilen
wollen. Bischof Gore schreibt:

„Die Kirche Englands trat ein für einen, wie ich glaube,
liberalen und schriftgemässen Katholizismus, d. h. sie trat ein
für die Beibehaltung des alten Glaubens der katholischen Kirche,
wie er in den Glaubensbekenntnissen und Konzilienbeschlüssen
der ungeteilten Kirche ausgesprochen ist, und der alten Einrichtung

der Kirche, die sich stützt auf die Nachfolge der Bischöfe und
das Erfordernis bischöflicher Weihe zur Ausübung des Kirchendienstes,

und der Verwaltung der alten Sakramente und Riten der
Kirche nach den Formen und Grundsätzen, die sie für ursprünglich
hielt. Auf dieser Grundlage hat sie den Anspruch erhoben, als
Teil der katholischen Kirche dazustehen. Gleichzeitig ist sie zu
den Protestanten in Beziehung getreten, insofern sie deren Protest
und Berufung für berechtigt hielt — ihren Protest gegen die
übertriebenen Ansprüche des mittelalterlichen Papsttums und
die mittelalterliche Erweiterung des Dogmas und ihre Berufung"
auf die ursprüngliche Kirche und speziell die Schrift als den
einzigen Beweisgrund zur Erlangung dogmatischer Gewissheit,
so dass, was nicht in der Schrift steht, noch durch sie bewiesen
werden kann, von niemand als Glaubensartikel angenommen
oder als zur Seligkeit notwendig angesehen werden muss, ja
dass selbst Dinge, die von allgemeinen Konzilien als zur Seligkeit

notwendig verordnet sind, weder Kraft noch Autorität
besitzen, bis erklärt werden kann, dass sie aus der hl. Schrift
genommen sind. Dieses Schriftzeugnis, das in unsern liturgischen
Formeln so oft wiederholt wird, ist die Schutzwehr zur Er-



— 415 —

haltung der Freiheit gegenüber den beständigen Bestrebungen,
die kirchliche Autorität zu übertreiben und das Dogma zu
erweitern. Diese Berufung auf die Schrift kennzeichnet den,

Katholizismus der anglikanischen Kirche als schriftgemäss und
liberal."

"
E. H.

Henke, Johannes: Dante-Wegweiser. Dortmund, Fr. Wilh. Ruh-
fus 1912. 60 S., Ji 1. 20.

Einen „Propheten, Lehrer, Warner und Wegweiser" nennt
Döllinger Dante. (Akadem. Rede, 15. Nov. 1887.) Und er
empfiehlt den Staatsmännern, seine Werke bei wichtigen Anlässen,
da wo es sich um Lebensfragen handelt, zu befragen, wie die
alten Römer ihre sibyllinischen Bücher befragten. Obenan
steht die „Göttliche Komödie". Ein „Wunderwerk" nennt dies

„Erd- und Himmellied" Henke (Vorw.). Eine „Theodicee, die
die göttliche Ökonomie der Weltgeschichte darstellt", nennt die

Dichtung Döllinger. Hier redet nicht bloss der Dichter, sondern
der Theolog, der Philosoph und der Politiker. „Vielsinnig und
vieldeutig" nennt die Dichtung Dante selbst. Henke vergleicht
sie „mit einem opalisierenden Kunstgegenstande, der bei
Betrachtung von verschiedenen Seiten in verschiedenen Farbenspielen

und Farbentönen schildert." Daher die Unzahl von
Kommentaren, die diese Dichtung hervorgerufen hat. Der
vorliegende „Wegweiser" beschäftigt sich mit folgenden Punkten:
1. Wie D. betrachtet sein will. (Die vielsinnige und vieldeutige
Dichtung; die dreifache Betrachtungsart; der Sittenprophet der
Menschheit; Übersetzungen, Unmass und Scheelsucht). 2.

Verschiedene Auffassungen, Grundgedanke. 3. Dantes Staatsrecht.
(Dogmen- und Kirchengeschichtliches; das röm. Weltkaisertum;
Kaiser und Papst.) 4. Zur Philosophie Dantes. (Thomas und
Aristoteles; von der Seele; von den Gestirnen.) 5. Zur Theologie
Dantes. (Dreieinigkeit, Schöpfung, Engel; der Mensch, die
Wiederherstellung, die Tugenden; Bibel, Kirche, Vision, die
Hölle. Ketzerei, Kirchenpolitik.) 6. Die drei Frauen, die drei
Führer. (Die drei Frauen und Virgil; Beatrice; St. Bernhard,
der dritte Führer, Maria.) 7. Póchhammer und Dante. (Der
Wiederhersteller; die 7 Horizontalen, der Seraph; die Engelkreise,

die Pochhammersche Hölle.) 8. Die Komödie als
erdichtetes Traumgesicht. (Ihr Wirklichkeitswert; Beatrices Vor-



— 416 —

würfe.) 9. Statius, Cato, Matelda. 10. Der Wald, die drei Tiere.
11. Der Schattenleib. (Lehre der kathol. Kirche über Hölle
und Fegfeuer; der Schattenleib der Danteschen Dichtung.)
12. Die drei Geisterreiche, die acedia (Trägheit zum Guten). —
Es ist erstaunlich, wie der Verfasser den ungeheuren Stoff
bei der Fülle der geprüften Quellen und bei der Genauigkeit
und Sorgfalt der Arbeit auf dem kleinen Räume von 60 Seiten
hat bewältigen können. Wir erblicken in dem knapp und
konzentriert gehaltenen „Wegweiser" eine Bereicherung der Dante-
Literatur und begrüssen in ihm einen trefflichen, rasch und
sicher orientierenden Dante-Führer. Persönlich vermisst haben
wir zwei Namen: Scartazzini und Döllinger; der letztere hätte
zum wenigsten bei dem noch immer schwer zu erklärenden
„Veltro" mit seinem Joachimitischen Hinweis etwas zu sagen
gehabt. W. Sch.

Lietzmann, Hans : Symbole der alten Kirche. Bonn, A. Markus
und E. Webers Verlag, 1914, 40 S., Preis Ji 1.—.

Das vorliegende Heft, „Symbole der alten Kirche", bildet
die Nummer 17 und 18 der „Kleinen Texte für Vorlesungen
und Übungen", die Hans Lietzmann in Bonn herausgibt. Bisher

sind 129 Nummern erschienen. Sie enthalten klassische
Dokumente aus der Kirchengeschichte und von verschiedenen
Gebieten der Kulturgeschichte alter und neuerer Zeiten.
Obwohl diese Texte zunächst für Vorlesungen und Übungen an
Hochschulen bestimmt sind, dienen sie doch natürlich gleichzeitig

auch zu Privatstudien. Statt sich unter Umständen auf
fremde Zitate verlassen zu müssen, kann man sich aus dieser
Sammlung leicht und billig den authentischen Wortlaut von
Schriften, amtlichen Erlassen, bedeutsamen Formularien, die
man zum Gegenstand seines Studiums machen will, verschaffen.
Wir nennen beispielsweise nur folgende Hefte : „Das muratori-
sche Fragment und die monarchianischen Prologe zu den
Evangelien", „Die Reste des Petrusevangeliums", „Die Didache",
„Babylonisch-assyrische Texte", „Texte zur Geschichte des

Montanismus", „Liturgische Texte", usw.
Die Symbole der alten Kirche, die in die vorliegende

Sammlung aufgenommen sind, reichen von Justin aus der Mitte
des 2. Jahrhunderts bis zum Sakramentarium des Papstes Gelasius,



— 417 —

Ende des 5. Jahrhunderts. Dass diese Glaubensbekenntnisse für
Theologen viele interessante Einzelheiten bieten, braucht nicht
erst gesagt zu werden. Ein Beispiel enthält die aus der Schrift
Tertullians de preescriptione, Kap. 13, genommene Stelle, in
welcher vom hl. Geist gesagt ist, dass er der Stellvertreter
Christi sei (misisse vicariam vim spiritus sancti). E. H.

Xuthers Werke in Auswahl. Unter Mitwirkung von Alb.
lietzmann, herausgegeben von Otto Clemen. IV. Band, Bonn,
A. Marcus und E. Webers Verlag 1913, 432 S.

Dieser vierte Band bringt die von Clemen und Leitzmann
beabsichtigte Sammlung von Werken Luthers zum Abschluss.
Doch soll nach einiger Zeit noch ein Supplementband folgen,
der namentlich Lieder, ausgewählte Predigten und Proben aus
-der Bibelübersetzung enthalten wird.

Die Herausgeber hatten sich vorgenommen, die Schriften,
die sie in ihre Sammlung aufnehmen wollten, in chronologischer
Abfolge zu bringen. So enthält der erste Band Schriften aus
den Jahren 1517 bis 1520, der zweite aus den Jahren 1520
bis 1524, der dritte aus den Jahren 1524 bis 1528 und der nun
vorliegende vierte Band Schriften aus den Jahren 1529 bis 1545.
Die Sammlung ist schon aus diesem Grund ein vortreffliches
Quellenwerk, das man ganz treffend als „Studenten-Lutherausgabe"

bezeichnet hat. Der Studierende, der sich nicht bloss darauf
beschränkt, Vorlesungen über den Reformator zu hören, sondern
-auch einen Blick in die nun so leicht zugänglichen, besonders
charakteristischen Schriften wirft, wird erst recht imstande
sein, sich ein unbefangenes Urteil zu bilden. In diesem vierten
Band sind besonders wichtig: „Der grosse Katechismus" (1529),
„Vermahnung an die Geistlichen, versammelt auf dem Reichstag

zu Augsburg" (1530), „Warnung an seine lieben Deutschen**
(1531), „Von der Winkelmesse" (1533), „Schmalkaldische
Artikel" (1538). Von den kleinern Dokumenten, die aufgenommen
worden sind, dürfte sogar protestantischen Lesern „Eine
welsche Lügenschrift von Doktoris Martini Luters Tod, zu
Rom ausgangen" (1545) nicht allgemein bekannt sein. (Die
Pointe ist natürlich, dass der Teufel den Reformator mit Haut
?und Haar geholt hatte. Als man sein Grab öffnete, sei nur

Internat, kirchl. Zeitschrift, Heft 3, 1914. 27



— 418 —

noch ein „geschweblicher Gestanck" übrig gewesen, der die
Umstehenden krank machte. Luther bezeugte, dass er die
Schrift „fast gerne und fröhlich gelesen."

Man begreift aber, warum die Herausgeber in der
typographischen Ausstattung ihrer Sammlung die Orthographie,
Interpunktion und Lettern der Originalausgaben genau
nachgebildet haben. So hat der Leser stets die Empfindung, dass

er sich die Sprache und die Sitten des Reformationszeitalters
zu vergegenwärtigen habe und Luthers Schriften nicht nach
dem Massstab eines modernen Theologen beurteilen dürfe.
Sehr wertvoll sind die kurzen Notizen, mit denen die in die
Sammlung aufgenommenen Werke eingeleitet worden sind.

E. H.

Melegari, MUe Dora: S,e Catherine de Sienne (dans «Ames et
Visages de femmes»). Lausanne et Paris, Payot & Cie, 1914,.
1 vol. 3 fr. 50.

M1,e Dora Melegari a entrepris une œuvre assez considérable

; elle annonce une série de portraits de femmes, évidemment

celles qui lui paraissent les plus intéressantes. D'abord,
celles qu'elle appelle les Victorieuses, puis les Charmeuses,
ensuite les Mères, les Consolatrices, les Inspirées, etc.

En tête des Victorieuses figure Ste Catherine de Sienne
(1347-1380). En quoi fut-elle victorieuse, cette charmante jeune
fille qui, en 33 ans, s'est fait, sans y songer, un nom qui
restera Elle voulait réformer l'Eglise et faire entreprendre une
croisade. Y a-t-elle réussi? Non. Sur ce double terrain, cette
naïve fiancée du Christ a échoué. De toutes ses grandes
entreprises, une seule a réussi: le retour du pape Grégoire XI
(1370-1378) à Rome. La tâche n'était pas aisée ; néanmoins par
son zèle et son énergie, elle a su déterminer Grégoire à quitter
Avignon, et à la mort de ce dernier, elle a pris parti pour
Urbain VI (1378-1389), qui résida à Rome. Etait-ce bien une
victoire Oui, pour les partisans de la papauté romaine. Mais,
indépendamment du Grand Schisme, dont les maux furent grands,
ne peut-on pas se demander si ce rétablissement de la papauté
à Rome n'a pas été, de fait, plus nuisible qu'utile non seulement

à l'Eglise même, mais aussi à l'Italie et à tous les pays
sur lesquels elle a exercé son influence politique et religieuse?'



— 419 —

Mlle Melegari ne touche pas à cette question, et elle ne
cherche pas à apprécier l'étendue de la victoire remportée par
sa charmante héroïne, qui, je le crois, a été plus charmante
que victorieuse, et qui serait peut-être mieux placée dans la
seconde série, celle des *¦ Charmeuses ». Mlle Melegari ne
convient-elle pas elle-même que le travail politique accompli par
Catherine n'eut pas de durée, et que, « cent ans après sa mort,
l'état de l'Italie était plus déplorable encore qu'à l'époque où
elle vécut » (p. 70)?

Quoi qu'il en soit, on lira avec intérêt les trop courtes pages
qui lui sont consacrées; on la suivra dans les transformations
de son âme, dans les évolutions de sa pensée et de son caractère.

On sera étonné de voir cette jeune fille de dix-neuf ans
se fiancer au Christ avec plus d'enthousiasme que les fiancées
mondaines n'ouvrent leur cœur à l'amour; puis devenir, à vingt-
quatre ans, une femme supérieure, capable de jouer un rôle
dans la vie publique, pour solidifier le règne de son fiancé dans
le monde. <.Ne voyez-vous pas, disait-elle à son directeur Fra
Tommaso della Fonte, que je ne suis plus ce que j'étais, que
je suis devenue une autre personne Une telle joie et de telles
délices remplissent mon cœur à ce point que je me demande
comment mon âme peut rester dans mon corps (p. 33). »

La vie de S,e Catherine de Sienne est un magnifique sujet
de psychologie mystique, dans lequel l'histoire et la légende
ont aussi leur part. Quelque grand que soit le rôle joué par la
raison, par le tempérament naturel, par l'instinct tout à fait
supérieur qui la guidait, on ne saurait éviter de voir aussi, et
en outre, les aspirations surnaturelles et les inspirations divines,
la soif d'idéal et le feu sacré qui la consumait, en un mot toute
la grandeur exceptionnelle et surhumaine de cette femme, rare
entre toutes les femmes, qui restera l'une des gloires les plus
pures et les plus sublimes du sexe féminin. Sans la prendre
pour modèle dans toutes ses actions, dont plusieurs effectivement

paraissent plus exceptionnelles qu'imitables, on ne saurait
assez admirer sa simplicité et son énergie, toutes naturelles, qui
l'empêchaient d'hésiter lorsqu'il fallait agir, et qui lui faisaient
dire avec entrain: Chi ha piede vada!

Ce n'est pas ici le lieu d'entretenir les lecteurs des femmes

que Mlle Melegari a tirées du monde des lettres, ou de la
politique, ou de la mondanité, mais je les priverais si je ne leur



— 420 —

signalais les deux études qui terminent son volume: Miss
Florence Nightingale et Helen Keller.

Miss Nightingale (1821-1910) fut une merveille de charité
et de dévouement. Sans être mystique comme Catherine de Sienne,
elle sut, au milieu du monde, tenir son âme dans les hauteurs
sublimes de l'abnégation. Famille distinguée, grande fortune,
esprit, beauté, rien ne lui manquait pour briller dans la plus
haute société. Elle fut insensible à tous ces avantages, et elle
consacra sa vie tout entière, qui fut longue, aux soins des

malades et à la fondation d'écoles de gardes-malades. C'est à

elle, avant tout, que l'Angleterre doit ses ambulances militaires.
Aidée par Lord Sydney Herbert, et aussi par les femmes les

plus généreuses de l'Angleterre, elle accomplit des prodiges de

charité qu'aucune femme n'avait accomplis jusque-là. C'est une
gloire unique qui ne lui sera pas enlevée.

Helen Keller est cette jeune Américaine, dont le père était
d'origine suisse, et qui, à l'âge de dix-neuf mois, devint subitement

aveugle, sourde et muette. Comment lui venir en aide?
Une jeune Anglaise, Miss Sullivan, se dévoua à cette tâche
extraordinaire et presque impossible. A force d'ingéniosité et
de patience, elle sut se servir des sens dont la pauvre petite
n'était pas dépourvue, pour faire naître en elle les idées, pour
lui apprendre à former les mots correspondants, et, peu à peu,
pour la mettre à même de s'exprimer en plusieurs langues.
Cette charmante Helen est un miracle vivant, qui peut
convaincre les plus incrédules de la puissance de l'esprit sur la
matière, et apprendre à tous les ressources que l'âme possède
et qu'une éducation intelligente peut déployer pour favoriser
les évolutions de la vie humaine et de la volonté. C'est ici
qu'on a la vision et la preuve des prodiges dont est capable
l'énergie spirituelle. Gloire aux merveilles de la matière, mais
gloire aussi aux merveilles de l'esprit. E. M.

v. Stromberg, A. Freiherr: Studien zur Theorie nnd Praxis
der Taufe in der christlichen Kirche der ersten zwei
Jahrhunderte, Berlin, Trowitzsch und Sohn, 1913, 253 S.

(Achtzehntes Stück der „Neuen Studien zur Geschichte der Theo-



— 421 —

logie und Kirche", herausgegeben von Bonwetsch und
Seeberg.) Preis 9 Mark.

Man darf nicht übersehen, dass der Verfasser dieser Schrift
seine Arbeit als „Studien" bezeichnet, folglich nicht als
systematische und umfassende Darstellung der Lehre von der Taufe
der Öffentlichkeit übergeben will. Er erklärt auch ausdrücklich,
dass dieser sein „erster wissenschaftlicher Versuch" eine
Umarbeitung und Erweiterung seiner im Jahre 1904 von der
Universität Dorpat preisgekrönten Abhandlung über „Taufe
und Geistesmitteilung" sei. Damit ist zugleich das wichtigste
Problem angegeben, mit dem er sich beschäftigt: Wie denken
die biblischen Schriftsteller, sowie die Väter der zwei ersten
Jahrhunderte von der in der Form der Taufe vermittelten
Sündenvergebung und von dem Zusammenhang zwischen Taufbad

und Geistesmitteilung?
Es lässt sich daher nicht erwarten, dass der Verfasser so,

wie das etwa in einem dogmatischen Handbuch zu geschehen
hätte, zunächst auf die Frage eingeht, wie die apostolische
Kirche dazu gekommen sei, den Taufritus einzuführen, bezw.
zu übernehmen. Er betont vielmehr, dass er „als Ausgangspunkt

nicht Matth. 28, 19 nehmen" könne, und dass „die
Einsetzung der Taufe durch den Herrn ein schwer zu lösendes
Problem" sei (S. 46). Letzteres wollen wir nicht bestreiten.
Allein wir würden es doch begrüsst haben, wenn v. Stromberg
den in den Evangelien überlieferten Sendungsworten seine
Aufmerksamkeit zugewendet hätte. Keine Tatsache steht fester
als die, dass die ersten Verkündiger des Evangeliums Gesandte
sein wollten, die ihre Sendung von Christus erhalten hatten.
Daher mussten sie doch wohl auch in zuverlässiger Weise
vernommen haben, welche besondere Weisungen in dem /.lad-rjTsv-

occTt (,,machet zu Schülern") enthalten waren. Eine Vergleichung

der Sendungsworte konnte unseres Erachtens dazu dienen,
nicht bloss die Einsetzung der Taufe durch Christus, sondern
auch die Bedeutung der Taufhandlung ins Licht zu stellen.

Aber richtig ist, dass die uns vorliegenden evangelischen
Aufzeichnungen jünger sind als z. B. die Äusserungen, mit
welchen der Apostel Paulus auf die in den christlichen Gemeinden

übliche Taufe Bezug nimmt, v. Stromberg stellt zunächst
„die Taufaussagen im Neuen Testament" zusammen und beginnt
dabei mit den bezüglichen Stellen in den paulinischen Briefen.



- 422 —

In einem folgenden Kapitel wird „die Urgeschichte der Taufe
in der christlichen Gemeinde" behandelt, wobei wieder
zunächst die paulinischen Taufaussagen erörtert werden. Der
Verfasser hält es „für schlechthin unmöglich, dass die Urgemeinde
von vornherein einen Taufakt gekannt habe, wie wir ihn bei
Paulus und Johannes konstatiert haben, d. h. einen Taufakt,
in dem Taufbad und Geistesmitteilung verbunden waren" (S. 36).
Der Zeuge — „ein völlig zuverlässiger Zeuge" — dafür, dass
die Taufe in der ältesten Gemeinde eine Entwickelung
durchgemacht hat, ist ihm nach S. 47 die Apostelgeschichte; denn:
„als normale Taufe kennt nämlich die Apostelgeschichte nur
den Taufakt, in dem Taufbad und Geistesmitteilung verbunden
sind." Also ganz wie bei Paulus und Johannes! Wir müssen
bekennen, dass wir diese Logik nicht verstehen.

Überhaupt wollen wir nicht verhehlen, dass die vorliegende
Schrift mühsam zu lesen ist. Man wird zwar immer wieder
an die wichtigsten apostolischen Äusserungen erinnert, die sich
auf die Taufe beziehen; aber es ist nicht immer leicht, sich
eine bestimmte und scharf umgrenzte Antwort auf die Frage
zu geben: was soll nun damit bewiesen werden? So hätten
wir unsererseits schon die Zusammenstellung der neutestamentlichen

Taufaussagen dazu benützt, die Tatsache zu beleuchten,
dass es niemals eine christliche Gemeinde ohne Taufe gegeben hat.
In dieser Hinsicht würden wir besonderes Gewicht auf den
Römerbrief gelegt haben, weil sich hier Paulus an eine Gemeinde
wendet, mit der er bisher nicht in persönliche Beziehung
gekommen war, und in der bis zur Abfassung des Schreibens auch
kein anderer Apostel gewirkt hatte. Es scheint uns nämlich
bedeutsam zu sein, dass Paulus es gar nicht für nötig hält,
den Christgläubigen von Rom erst noch auseinander zu setzen,
dass es eine christliche Taufe gebe, sondern sich darauf
beschränken kann, zu sagen, in welches Verhältnis der Gläubige
durch den Empfang* der Taufe zu Christus gekommen ist und
welche Verpflichtung die hl. Handlung dem Getauften
auferlegt. Es gibt also in der Urkirche eine Taufe, die einen
spezifisch christlichen Charakter hat und eben darum nicht von
anderswoher adoptiert sein kann. Um nicht missverstanden zu
werden, müssen wir ausdrücklich bemerken, dass wir mit dem

Gesagten keineswegs in Widerspruch mit der Anschauung des

Verfassers geraten, v. Stromberg gelangt (S. 45) zu dem Resul-



— 423 —

.tat, „dass eine Beeinflussung oder gar Bildung der Taufvorstellung

des Paulus durch Gedanken der Mysterienreligionen
nicht nachweisbar ist, nicht nachweisbar trotz aller Analogien".
Wenn aber die Taufe von dem in der Kirche gegenwärtigen
Herrn herstammt, so gehört ihre Einsetzung unzweifelhaft zu
den an Jesu Jünger gerichteten Sendungsworten, und es darf
zur richtigen Würdigung der Taufhandlung auch Joh. 20, 22.23

'beigezogen werden. Es sei übrigens ausdrücklich anerkannt,
dass sich v. Stromberg dagegen verwahrt, er wolle die
Einsetzung der Taufe durch Christus „als geschichtliches Faktum"
leugnen (S. 57).

Nicht in Abrede zu stellen ist natürlich ein Zusammenhang
zwischen der christlichen und der johanneischen Taufe. Allein der
Verfasser betont mit Recht, dass von vornherein ein gravierender

Unterschied zwischen beiden Taufhandlungen vorhanden
gewesen sei (S. 58 f.). Die Johannestaufe geschah im Hinblick
auf das bevorstehende messianische Heil und Gericht, die christliche

Taufe im Glauben daran, „dass im Geistesbesitz schon
der Anbruch des messianischen Heils realisiert sei". „Die
Urform der Taufe bestand in einer Wassertaufe zur Vergebung
der Sünden — dieses Urteil ist meines Erachtens unumstösslich.
Diese Taufe unterstellte den Gläubigen der xvqióttjc 'Iì]Oov (Jesu
als dem Herrn), machte ihn zu einem Gliede des messianischen
Reiches. Der Einzelne wusste sich notorisch im Besitz des

heiligen Geistes, erkannte immer wieder an den Wunderwirkungen

die Wirksamkeit des heiligen Geistes in der Gemeinde ;

aber von einer rituellen Geistesmitteilung im Taufakt verlautet für
die älteste Gemeinde und ihren Taufvollzug nichts"( von uns
unterstrichen). Das also ist, wenn wir richtig sehen, ein Punkt, auf
den es dem Verfasser hauptsächlich ankommt: auch die Urtaufe
verschaffte dem Gläubigen das Bewusstsein, den heiligen Geist
empfangen zu haben, war aber noch nicht mit einer rituellen
Geistesmitteilung verbunden. Aus dem Taufbad zur Vergebung
der Sünden wurde der Taufakt, „in dem Taufbad und
Geistesmitteilung verbunden sind" (S. 89).

Immerhin war die Taufe von allem Anfang an die
sakramentale Zusicherung des messianischen Heiles. Dieses ist
realisiert in dem von den Propheten verheissenen „neuen oder
ewigen Bund". Der Verfasser geht ausführlich auf diese Ver-

:heissungen ein (S. 63 ff.) und berücksichtigt dabei auch die



— 424 —

messianischen Hoffnungen, die in den apokryphischen Büchern'
aus der Zeit kurz vor und nach Christus ausgesprochen sind,
um verständlich zu machen, dass das christliche Heil für den
Apostel Paulus „unter den Begriff des neuen Bundes fällt"
(S. 81). Die verheissenen und erhofften Gnadengüter bestehen
aber wesentlich in der Vergebung der Sünden und in der
Geistesmitteilung. Diese Güter liegen für den Christgläubigen
nicht mehr in der Zukunft, sondern sie sind ein reeller Besitz.
So musste sich die Busstaufe zur Sündenvergebung zu dem
Taufakt entwickeln, der Sündenvergebung und Geistesmitteilung
in sich vereinigt (S. 89).

In diesem Zusammenhang erörtert v. Stromberg (S. 89—104)
sehr einlässlich den Taufterminus otpçayîç („Siegel"), der auch
in der Mysterienpraxis vorkommt und von der rabbinischen
Theologie auf die Beschneidung angewendet wird. Dass die
Taufpraxis der christlichen Gemeinde etwa von der Mitte des
zweiten Jahrhunderts auch von der Mysterienpraxis berührt
worden sei, will v. Stromberg nicht in Abrede stellen (S. 98);-
allein er betont — wieder hauptsächlich unter Berufung auf
Paulus — unstreitig mit Recht, dass die Taufe wesentlich als
der Akt der Geistesmitteilung mit dem Ausdruck „Siegel"
bezeichnet werde. — In einer weiteren „Studie" wird — abermals
hauptsächlich unter Berufung auf Paulus — näher untersucht,
in welchem Verhältnis die christliche Taufe zur jüdischen
Beschneidung steht (S. 104—116). Nach jüdischer Anschauung
bedingt die Beschneidung die Teilnahme am Heil und Erbe
Gottes. Im Neuen Bund ist die Geistesmitteilung das Unterpfand
des Heils. Daraus erklärt es sich, dass man in der christlichen
Urgemeinde, so lange die Geistesmitteilung nicht wesentlich mit
der Taufe verbunden war, darüber im Zweifel sein konnte, ob
nicht an der Beschneidung* festzuhalten sei. Wir möchten dazu
ein Fragezeichen setzen. Aber wir erkennen gerne an, dass
sich die Entbindung der Heiden vom Beschneidungsgesetz auf
dem Apostelkonzil gut erklärt, wenn man die Geistesmitteilung,
durch die Gott Juden und Heiden einander gleichgestellt hat,
als den Ersatz der Beschneidung ansieht (S. 119).

Unvergleichlich wichtiger als etwa die jüdische Proselyten-
taufe ist zum Verständnis der christlichen Tauftheorie und
Taufpraxis in der apostolischen Zeit die Taufe Jesu am Jordan,
v. Stromberg widmet auch diesem Thema eine besondere „ Studie -„,



— 425 —

(S. 133—140). Wir entnehmen derselben nur eine sehr ansprechende

Erläuterung des bezüglichen Berichts im Lukasevangelium,

v. Stromberg macht darauf aufmerksam, dass nur
Lukas zwischen der Erwähnung des Taufbades und der
Geistesmitteilung das Wort nQooevxofisvov („während er betete")
einfügt. Wie kommt Lukas dazu, dieses Umstandes zu gedenken
v. Stromberg antwortet, das erkläre sich aus der Taufpraxis
der Kirche. Lukas sei unwillkürlich von der in der Kirche
herrschenden Übung, dem Taufbad die Geistesmitteilung rituell
unter Gebet und Handauflegung folgen zu lassen, beeinflusst
worden (S. 139). Das würde beweisen, dass die Kirche bei der
Spendung der Taufe auf die Taufe Jesu Rücksicht genommen
hat — eine Vermutung, die auch darin ihre Bestätigung findet,
dass Jahrhunderte lang Epiphanie, das Fest der Messiasweihe,
ein Tauftag war. Auch wäre damit neuerdings bewiesen, dass
das Taufbad schon sehr bald zu dem Akt geworden ist, in dem
die Taufe zur Vergebung der Sünden mit der Geistesmitteilung
verbunden war.

Es mag hier an zwei liturgische Gebete erinnert werden,
die die gleiche Auffassung zur Voraussetzung haben. Bei der
Weihe des Taufwassers am Karsamstag senkt der Priester die
den auferstandenen Erlöser symbolisierende brennende Oster-
kerze dreimal in das Wasser, indem er singt: Descendat in
banc plenitudinem fontis virtus spiritus sancti („Es steige herab
in diesen vollen Taufbrunnen die Kraft des heiligen Geistes").
Vor der Firmung aber spricht der Bischof ein Gebet, das auf
der Annahme beruht, dass die Firmlinge unmittelbar vorher
getauft worden seien. („Der Du diesen Deinen Dienern die
Gnade der Wiedergeburt aus dem Wasser und dem heiligen
Geiste und die Nachlassung aller ihrer Sünden verliehen hast,
sende herab auf sie Deinen heiligen Geist in seiner ganzen
Fülle, den Tröster vom Himmel".) Wie Sündenvergebung und
Geistesvermittlung, so gehören Taufe und Firmung zusammen.

In einem zweiten Teil seines Werkes erörtert v. Stromberg
die Taufe in der nachapostolischen Zeit und bis zum Beginn
des dritten Jahrhunderts. Es werden besonders berücksichtigt
der Barnabasbrief, der sog. zweite Klemensbrief, der Pastor
des Hermas, die Werke Justins, die Schriften des hl. Irenäus,
die des Clemens von Alexandrien und die Werke Tertullians.
Auch hier werden uns die Resultate überaus fleissiger und ein-



— 426 —

gehender Studien geboten, v. Stromberg anerkennt zum Schluss
(S. 249): „Bestimmte Vorstellungengehören (in der nachapostolischen

Zeit) ganz fest zum Bestand des Taufglaubens: die Taufe
vermittelt das Heil, sie gibt die Sündenvergebung, die Mitteilung
des heiligen Geistes, sie bringt die Wiedergeburt zustande."
Sonst aber herrsche grosse Mannigfaltigkeit, ein Dogma oder
eine irgendwie allgemein gültige Tauflehre hätten noch nicht
existiert. Es will uns scheinen, der „feste Bestand" bilde
schon ein recht inhaltsreiches Dogma, v. Stromberg ist aber
der Meinung, in dieser Zeit sei „die organische Einheit zwischen
Heilserfahrung uud Taufe des Christen zerrissen". Infolgedessen
sei das „Irrationale", ja „Zauberhafte" im Taufvollzug stärker
betont worden. Allein sobald die Taufe ein Institut der organisierten

Kirche war, konnte eine gewisse Veräusserlichung wohl
nicht ausbleiben. Wenn daran festgehalten wurde, dass die
Taufe das Heil vermittle, so möchten wir das nicht „irrational"
nennen, sondern lieber als eine dankbare Anerkennung
bezeichnen, dass das Heil ein Gnadengeschenk Gottes sei und in
der vom Heilsvermittler verordneten Weise entgegengenommen
werden müsse. E. H.

Veress, Dr. Andreas: Antonii Possevini S. J. Transylvania
(1584). Budapest, Typographia Artistica Stephanseum, 1913,
XXIV und 294 S., Preis 10 Kr. In Kommission bei Alfred
Holder, K. und K. Hof- und Universitätsbuchhändler, Wien
und Leipzig.

Das ist der dritte Band der gross angelegten Sammlung
Fontes Rerum Transsyhanicarum. Er enthält eine in italienischer
Sprache verfasste Schrift über Siebenbürgen, die in ihrer
gegenwärtigen Form 1584 vollendet wurde, aber bisher eigentlich
nur dem Namen nach bekannt war. Verfasser ist der Jesuit
Antonio Possevino, dessen sympathisches Bild die erste der
zahlreichen Illustrationen ist, die den vorliegenden Band schmücken.

Possevino, geb. zu Mantua 12. Juli 1533, gest. zu Ferrara
26. Februar 1611, ist der Welt zuletzt wieder in Erinnerung
gerufen worden durch die Biographie, die ihm Liisi Karttunen
in ihrer der Universität Helsingfors eingereichten
Doktordissertation: „Antonio Possevino. Un diplomate pontifical au
XVIe siècle" (Lausanne 1908) gewidmet hat. Veress macht



— 427 —

uns mit dieser hervorragenden Persönlichkeit in einer italienischen,

klar und sachlich geschriebenen Einleitung bekannt.
Früh in den Jesuitenorden aufgenommen, hatte Possevino schon
als Jüngling von 27 Jahren eine Mission nach Savoyen
unternommen, um die Waldenser zu bekehren. Im Jahre 1562 kam
er nach Frankreich, wo sich die Reformation immer mehr
ausbreitete. Er blieb hier zehn Jahre lang und hatte den grossen
Erfolg, dass den Jesuiten freie Niederlassung und Wirksamkeit
gewährt wurde. Im Frühling 1573 nahm er in Rom an der
Wahl eines neuen Ordensgenerals teil und setzte es durch, dass

zum ersten Mal ein Nichtspanier gewählt wurde; er selbst erhielt
das Sekretariat, während seine fünf Vorgänger Spanier gewesen
waren. Einen grossen Erfolg hatte Possevino sodann in Schweden,

wohin er durch den Papst geschickt worden: am 6. Mai
1578 hielt er vor dem König Johann III. eine flammende Predigt,
nach welcher sich ihm der König in die Arme warf und katholisch

wurde.
Nach Ostern 1581 erhielt Possevino von Papst Gregor XIIL

eine Mission nach Polen, um zwischen dem polnischen König
Stephan Bathory und dem russischen Zar Johann IV. Frieden
zu stiften, was ihm ebenfalls gelang. Bei diesem Anlasse wurde
er mit den Zuständen in Siebenbürgen bekannt. Der König,
dessen Bruder Christoph damals das Fürstentum regierte, gab
ihm zur Prüfung das Manuskript einer italienischen Schrift,
deren Verfasser Giovanni Michele Bruto protestantisch geworden
war und daher dem König nicht mehr ganz zuverlässig zu sein
schien. Tatsächlich fand Possevino darin noch viele Dinge,
die nach seiner Ansicht der Korrektur bedurften. Die Schrift
wurde daher nicht gedruckt; aber Possevino fasste nun den

Plan, selbst ein solches Buch zu schreiben. Zu diesem Zwecke
konnte er weitere Studien machen, als er 1583 im Auftrag des

Papstes und des polnischen Königs nach Siebenbürgen kam,
um dort die Geschäfte der Jesuiten zu leiten, die vier Jahre
vorher mit der Gegenreformation begonnen hatten. Als er
nach einem Jahr das Manuskript nach Rom sandte, fanden
zwar der Papst und der Ordensgeneral, dass die Schrift sehr
interessant sei, Hessen diese aber nicht drucken. Erst im
verflossenen Jahr, 330 Jahre nach der Abfassung, verschaffte der
Fürstprimas von Ungarn, Erzbischof Johann Csernoch, die
Mittel zur Veröffentlichung des Buches. Dr. Veress erklärt,



— 428 —

dass dieses die interessanteste der 50 Schriften sei, die Possevino

verfasst hat.
Wir können nur bestätigen, dass das Buch nicht bloss über

die Geschichte Siebenbürgens, sondern überhaupt über die von
den Jesuiten geleiteten gegenreformatorischen Bestrebungen
äusserst charakteristische Aufschlüsse gibt. Es zerfällt in fünf
Teile: die drei ersten handeln von der Geographie und
Geschichte des Landes bis zur Wahl des Fürsten Stephan Bathory
zum König von Polen. Im vierten Teil kommt der Verfasser
auf die Zeit zu sprechen, in der Christoph Bâthory, der Bruder
des polnischen Königs und sein minderjähriger Sohn Sigismund
das Land regierten und die Bestrebungen der Jesuiten
unterstützten. Im fünften Teil gibt Possevino gute Ratschläge, wie
in Siebenbürgen, in Ungarn, in der Walachei und Moldau die
katholische Religion wieder hergestellt werden könne: Siebenbürgen

soll wieder einen Landesbischof erhalten; es müssen

gute Bücher gedruckt und verbreitet werden; man muss in den

genannten Ländern die Niederlassung katholischer Italiener nach

Kräften unterstützen.
Der Fürst Christoph Bathory starb 1581. Sein Sohn

Sigismund war damals elf Jahre alt und schon seit einigen Jahren
den Jesuiten zur Erziehung übergeben. Possevino betrachtet
es (S. 135) als eine gnädige göttliche Fügung, dass um dieselbe
Zeit auch die Mutter des jungen Fürsten starb; denn sie war
Kalvinistin und hätte ihr Söhnchen gern zu sich herübergezogen
(S. 145). Christoph war übrigens nicht ohne Testament gestorben,

sondern hatte den Jesuiten u. a. in Gyulafehérvâr-Fogaras
auf ewige Zeiten ein Kloster mit einem Jahreseinkommen von
1000 ungarischen Dukaten vermacht. Dazu kam, dass sich
der polnische König Stephan Bathory viel Mühe gab, die Ketzereien

festzustellen, deren sich die verschiedenen protestantischen
Gemeinschaften schuldig machten. Possevino stellt dieselben
(S. 134—145) übersichtlich zusammen.

So ist dieser dritte Band eine wertvolle Ergänzung des
zweiten Bandes, der Dokumente aus den Jahren 1584—1588
enthält: Possevino bestätigt mit seiner Geschichte, dass vom
Jahre 1584 an die Verhältnisse in Siebenbürgen für eine erfolgreiche

Tätigkeit der Jesuiten so günstig waren, wie diese nur
wünschen konnten. Es ist daher vollkommen begreiflich, dass
der sehr tüchtige päpstliche Diplomat seiner dem Ordensgeneral



— 429 —

und dem Papste gewidmeten Schrift noch ein besonderes Kapitel
beifügte, in dem er auseinandersetzte, wie man jetzt (von 1584

an) vorgehen müsse. Es gab damals in Siebenbürgen
ungefähr 500 Prädikanten, von denen 100 Arianer, 200 Kalvi-
nisten und ungefähr ebensoviele Lutheraner waren (S. 195).
Um diesen wirksam zu begegnen, sollte der Papst darauf denken,
aus dem Collegium Germanicum eine möglichst grosse Anzahl
tüchtiger Priester zu senden. Zu den Büchern, die gedruckt
und verbreitet werden sollten, rechnet Possevino ausser dem
Katechismus des Jesuiten Canisius, dem Catechismus Romanus,
den Predigten des Bischofs Telegdi von Fünfkirchen usw. auch
„das Evangelium und die Bibel selbst", da die Häretiker das
Wort Gottes gefälscht hätten (S. 198). Insbesondere scheinen
sich die „Arianer" grosse Willkürlichkeiten erlaubt zu haben.
Vielleicht haben gerade die praktischen Ratschläge, die im
fünften Teil der Schrift von Possevino enthalten sind, den Papst
und den Jesuitengeneral bewogen, einstweilen das Manuskript
nicht drucken zu lassen, wie der Verfasser doch sehr
gewünscht hatte.

Es ist ganz selbstverständlich, dass Possevino die Dinge
mit seinen eigenen Augen angesehen hat; aber seine Schrift
gehört unstreitig zu denen, die man lesen muss, wenn man die
Erfolge der Gegenreformation verstehen will. Diese Erfolge
aber sind nicht einzig auf die Macht der Fürsten und die
Gewandtheit der Jesuiten zurückzuführen, sondern zu einem sehr
beträchtlichen Teil auch aus den Zuständen zu erklären, zu
denen da und dort die Reformation geführt hatte. E. H.

Aus Zeitschriften.

Eirene. « The Yearly Magazine of the Anglican and
Eastern-Orthodox Churches Union », A. R. Mombray & Co,,

London, 28, Margaret Street. Die Zeitschrift, die jährlich
einmal erscheint, enthält Artikel in englischer, griechischer

und russischer Sprache mit der Tendenz, nicht ein
Organ des Nachrichtendienstes und der Kontroverse zu sein,
sondern Tatsachen zu registrieren und wichtige Materialien zu
sammeln. Sie glaubt auf diese Weise am besten den
Bestrebungen der Gesellschaft, die sie herausgibt, dienen zu können.



— 430 -
Das Heft enthält folgende Artikel: English Church Notes, The
thirty-nine Articles, Jerusalem and the East, Acts of Fellowship
between Anglicans and Easterns, Kikuyu, The Seventh
Anniversary of the Anglican and Eastern-Orthodox Churches Union,
Report of the Anglican and Eastern-Orthodox Churches Union
1913, The Christian Churches in Turkey since 1908, The
Bulgarian Church, Freedom of Action in the Anglican Church,
Ordination and Matrimony in the Eastern Church, The Patriarchate

of Jerusalem, Orthodox Education in Palestine, Book
Notices. Von einigen dieser Artikel ist in der kirchlichen
Chronik Notiz genommen.

— The Constructive Quarterly, a journal of the faith, work
and thought of Christendom, edited by Silas McBee. New York,
George H. Doran Company. Seit 1913 erscheint diese umfangreiche

Zeitschrift in jährlich vier Bänden von 240 S. Sie ist
gegründet worden, um durch eine positive Behandlung des
Christentums eine bessere Verständigung unter den einzelnen
christlichen Gemeinschaften zu schaffen. Die destruktive
Methode bewirkt die Trennung, nicht aber die erstrebenswerte
Einigung. Es wird weder dem Kompromiss noch der künstlichen

Verständigung das Wort gesprochen, sondern gegenseitiges

Vertrauen, Verstehen und aufrichtiger Sinn für Freundschaft

wird gepflegt. Die Zeitschrift hat keinen offiziellen
Charakter. Für ihre Artikel sind nicht die Kirchen, sondern
nur die Verfasser verantwortlich. Zwei Bedingungen werden
beobachtet: Darstellung der Lehre und der Arbeit jeder
Gemeinschaft in ihrer absoluten Integrität, und Verzicht auf
jede Polemik. Die Mitarbeiter gehören allen Bekenntnissen an,
es sind Gelehrte der verschiedenen amerikanischen und
englischen Kirchen, römischkatholische Bischöfe, Jesuiten, deutsche
protestantische Professoren, Bischöfe und Gelehrte der orthodoxen

Kirchen. Aus den Heften I und II, 1914, notieren wir
folgende Aufsätze: Kardinal Mercier: Towards Unity; A. v.
Schlatter: Attitude of German Protestant Theology to the Bible;
Archbishop Platon: Faith as it is understood by an Orthodox
divine; W. H. Frere: A Programme of Christian Conference;
F. W. Puller: The Eastern Orthodox and the Anglican
Communions; J. J. Simpson: Anglicanism and Reunion; Ph. Snowden:
The Churches and the Social Problem.



*- 431 —

— Mesrop. Zeitschrift der deutsch-armenischen Gesellschaft..
1. Jahrgang, Juli-August 1914, Verlag der D. A. S. Berlin. Preis
5 Ji jährlich. Seit vielen Jahren besteht ein Verein „Notwendiges

Liebeswerk", der die Beziehungen zu Armenien pflegt
und viel zur Errichtung von Schulen und Waisenhäusern und
zur Ausbildung junger Armenier an deutschen Universitäten
leistet. Er hatte sein eigenes Organ „Deutsch-Armenische
Blätter". In letzter Nummer zeigten die Blätter ihr Eingehen
an, weil eine deutsch-armenische Gesellschaft sich bilde, die
eine Monatsschrift herausgeben werde. Die Gesellschaft ist nun
gegründet worden und die erste Nummer der Zeitschrift
erschienen. Die Ziele der Gesellschaft sind: Die Verbreitung einer
gerechten, unvoreingenommenen Beurteilung des armenischen
Volkes in Deutschland und des deutschen Volkes unter den

Armeniern; die Vermittlung einer eingehenden Kenntnis der
Leistungen des armenischen Volkes für die Gesamtkultur und
der Bestrebungen des deutschen Volkes für die Förderung der
armenischen Kultur; die Pflege persönlicher Beziehungen
zwischen Deutschen und Armeniern, besonders denen, die in
Deutschland studieren. Als Mittel zur Erreichung dieser Ziele
sind folgende Arbeiten in Aussicht genommen : Die Herausgabe
einer Monatsschrift in beiden Sprachen, die über die armenische
Kultur unterrichten und der deutschen Kultur den Weg nach
Armenien bahnen soll; die Versorgung der deutschen Presse

mit wahrheitsgetreuen Berichten über die Lage in Armenien;
die Übersetzung wertvoller armenischer Werke in das Deutsche
und deutscher Werke in das Armenische; die Begründung einer
wissenschaftlichen armenischen Bibliothek in Deutschland zum
Studium der armenischen Sprache, Kultur und Geschichte; die
Förderung des Unterrichts in der deutschen Sprache in den
armenischen Schulen; die Begründung einer Auskunftsstelle für
die armenischen Studenten in Deutschland und ihre Einführung
in deutsche Familien.

Das vorliegende Heft enthält zwei lesenswerte Aufsätze
in deutscher Sprache: „Die Armenier als politischer und
kultureller Faktor im Orient" von Dr. Paul Rohrbach, und „Die
Armenischen Reformen" von Dr. Johannes Lepsius. Von R. Sar-
tarian sind „Die sieben Sänger" aus dem Armenischen übersetzt,-
Im armenischen Teil finden sich ausser kurzen Auszügen aus
den beiden deutschen Aufsätzen Arbeiten von Dr. J. Green-



— 432 —

field, Über unsere Tätigkeit ; L. Nasariantz, Die Zahl der Armenier

in der Türkei im 19. Jahrhundert ; R. Darbinian, Betrachtungen

über das gegenwärtige Deutschland und einige
armenische Poesien. Dem Aufsatz von Rohrbach entnehmen wir,
dass die Zahl der Armenier in der asiatischen Türkei und in
Konstantinopel reichlich zwei Millionen beträgt. Er nennt sie
das „ohne Zweifel in geistiger wie in materieller Beziehung
aktivste Element unter allen orientalischen Völkern". Nicht
nur in Armenien selbst, sondern weit darüber hinaus beruht
das Wirtschaftsleben der Türkei zum grossen Teil auf den
Armeniern. Nicht eine besondere Erwerbsgier lasse die Armenier
in die Höhe kommen, sondern ihre angeborne Arbeitsenergie.
Ihre Arbeitsenergie zeigt sich auch auf dem Gebiet der
Volksbildung und des Schulwesens. Ihre Schulen seien zahlreicher
und besser als die einer anderen Nationalität in der Türkei.
Über eine Million Armenier leben in Russland. Hier begann
der geistige Aufschwung des Volkes. Auf russischen Universitäten

und Hochschulen studieren mehrere Tausend, in Deutschland

150, in der Schweiz 200 und in Frankreich 500 Armenier.
A. K.

Kurze Notizen.
Verbesserungen zu Heft II. — S. 258, Zeile 24 ist „Da" statt

„Das" zu lesen, und zwei Zeilen weiter ist vor „in" ein Komma
zu setzen, — S. 267, Zeile 13 von oben ist zu lesen „Tugendleben"

statt „Jugendleben". — S. 268, Zeile 7 von unten
„Verheiratete" statt „Verheirateten". — S. 268, Zeile 6 von unten
ist vor die tiefere Treue etc. ein Anführungszeichen zu setzen.

* Hellwig, A.: Ritualmord und Blutaberglaube. Minden i./W.,
J. C. C. Bruns Verlag, 174 S., 8°, geb. Ji 2.—. Das Buch-
das Oberlandesgerichtsrat a. D. Dr. A. Löwenstein in St. Petersburg

und Prof. Dr. 0. Stoll in Zürich gewidmet ist, behandelt
die Geschichte der Blutbeschuldigung, den angeblichen jüdischen
Ritualmord, Mordtaten aus Blutaberglauben, Aberglauben und
Blutaberglauben der Juden. Das letzte Kapitel schliesst mit
dem Satz „Ebensowenig also, wie man daran zweifeln kann,
dass ein abergläubischer Christ auch heutigen Tages unter
Umständen noch einen Mord aus Blutaberglauben begehen
kann, ebensowenig lässt sich in Abrede stellen, dass auch ein
abergläubischer Jude einen Mord aus Blutaberglauben
verüben kann." A. K.

Druck von Stämpfli & Cie. in Bern.


	Bibliographie

