Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 4 (1914)
Heft: 3

Buchbesprechung: Bibliographie

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 31.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

— 403 —

BIBLIOGRAPHIE.

Das Armenwesen der Schweiz.

Armenwesen der Schweiz. I. Band ,Das gesetzliche Armen-
wesen der Schweiz“ von Dr. C. A. SCEMID und II. Band ,Das
organisierte freiwillige Armenwesen der Schweiz“ von A.WILD,
Pfarrer. Ziirich, Art. Institut Orell Fissli. XII, 369 und
VIII, 294 S. 8 Fr. und 6 Fr.

Die christkatholische Synode der Schweiz vom 22. Juni
1914 hat beschlossen, eine Fiirsorgestelle fiir Waisenkinder zu
errichten; dieser Beschluss ist aus der Erfahrung hervorge-
gangen, dass durch anderweitige Versorgung der Waisen und
Greise, besonders erstere unserer Kirche leicht verloren gehen.
Die Pfarramter, Hiilfsgesellschaften, Frauenvereine und andere
Korporationen unserer Kirche erfahren es oft, wie schwierig es
ist, bei der Mannigfaltigkeit der kantonalen Armengesetze, ab-
gesehen von der Zugehorigkeit zur christkatholischen Kirche,
die armen Waisen oder alte Leute zu versorgen, aber auch
sonst fir verarmte Familien eine genligende dauernde Unter-
stiitzung, sei es von der Gemeinde oder vom Staate, zu sichern,
da ja die Mittel unserer Vereine und Behorden zu solcher
Unterstitzung bei weitem nicht ausreichen. Es wire auch gar
nicht angezeigt, wenn fir eine staatliche Behoérde die Ver-
pflichtung im Gesetze vorgeschrieben ist, zu unterstiitzen, ihr
diese Last abzunehmen und sie den schwachen Schultern eines
Vereines aufzuladen, der seine Mittel noch dringender anderswo
verwenden sollte. Aber wer sagt uns in jedem einzelnen Falle,
wie es mit den Gesetzen in den verschiedenen Kantonen, aus
welchen die Mitglieder unserer Gemeinden hervorgegangen
sind, steht? Wer macht uns darauf aufmerksam, dass fiir diese
oder jene alleinstehende Person oder fiir ein Waisenkind eine
passende Gelegenheit vorhanden wire, sie in einer Anstalt
unter gilnstigen Bedingungen versorgen zu koénnen, oder, dass



— 404 —

eine mit Mitteln gut ausgestattete Vereinigung da ist, die in
unserem Falle gerne helfen wiirde? — Bisher fehlte es an
einem solchen Nachschlagewerk, wo alle die mannigfaltigen
Gesetze und Vorschriften nach Kantonen geordnet (das schwei-
zerische Armenwesen ist eben leider immer noch kantonal ge-
ordnet) zu finden wéren. Diese Liicke wird nun durch die zwei
Biande des ,Armenwesen der Schweiz“ in gediegener und ver-
lasslicher Weise ausgefiillt.

Ein wie kein anderer dazu berufener, ndmlich Dr. C. A.
Schmid, der schon mehrere Jahre nicht nur mit dem stadt-
ziiricherischen ausgedehnten Armenwesen sich befasst, sondern
der Studien machte und gediegene Arbeiten auch tber das all-
gemeine schweizerische Armenwesen publizierte, bearbeitet im
ersten Band das gesetzliche Armenwesen. Ausgehend von den
bundesrechtlichen Bestimmungen werden genau alle Kantone
nach dieser Richtung in ihrer Gesetzgebung und Praxis durch-
forscht. Im VIIL. Kapitel wird noch die gesetzliche Armenpraxis
in ihrer wesentlichen Gleichartigkeit und Verschiedenheit im
allgemeinen besprochen. Unsere Leser diirfte da interessieren,
was fir Erfahrungen Dr. Schmid hier iiber die religidsen Mo-
mente gemacht hat: S. 344.  Nicht eigentlich religiose Momente,
sondern kirchliche, sind es, die allerdings mehr im Hinter-
grund auf die Gestaltung der Armenpraxis im grossen Ganzen
und im Einzelfalle wirksam sind. Ausser im Armengesetze der
Kantone Freiburg, Thurgau und Baselland (auch Aargau) lasst
sich sonst an den Gesetzestexten eine besondere, klare Kom-
petenz der Kirchendiener nicht nachweisen. Die Armengesetz-
gebung ist durchschnittlich entschieden laienmiissig gerichtet.
Im Verkehr von Kanton zu Kanton ist aber der Einfluss der
Kirche auf die Armenpraxis sehr spilirbar. Auffillig und zwar
sehr unsympathisch auffallend ist, dass die katholische Kirche
sich mit einer viel hirteren Armenbehandlung beifreundet und
abfindet, als die nicht katholische, ferner dass erstere in deutlich
erkennbarer Weise die Unterstiitzung an kirchliche Erforder-
nisse zu kniipfen die Tendenz zeigt, wihrend letztere diesbe-
zluglich anscheinend ganz neutral bleibt.“

Auch der Verfasser des II. Bandes, der Pfarrer von Monch-
altorf A. Wild, ist bekannt durch seine zahlreichen Publikationen
auf dem Gebiet der Armenpflege. Bevor die freiwillige Armen-
pflege in allen Kantonen und grosseren Stadten ausfiihrlich und



— 405 —

iibersichtlich behandelt wird, werden wir erst noch mit den
Bestimmungen iiber die freiwillige Armenpflege in der Bundes-
verfassung, in Bundesgesetzen und kantonalen Gesetzgebungen
bekannt gemacht. Nicht vergessen wurde auch die Armenpflege
der Freimaurerlogen, dann diejenige fiir besondere Arten von
Armen, ferner die ausldndischen nationalen Hiilfsvereine in der
Schweiz und die schweizerischen Unterstiitzungsvereine im Aus-
land. So wie der erste Band ist auch der zweite mit einem
Sachregister abgeschlossen. Aus dem Kapitel liber die konfes-
sionelle Armenpflege interessiert uns besonders, was iiber die
christkatholische hier gesagt wird (S. 174). ,Die freiwillige
christkatholische Armenpflege besteht mit zwei Ausnahmen aus
Frauenvereinen, die bezwecken, das Pfarramt in Armen- und
Krankenpflege zu unterstiitzen. Nach genauer Untersuchung der
Verhiltnisse, wenn sie nicht sowieso bekannt sind, wird vor-
wiegend mit Naturalgaben (Lebensmitteln, Kleidungsstiicken,
Wische, Schuhen) Hiilfe geleistet, und zwar fast ausschliessiich
Gliedern der christkatholischen Gemeinden, auch Ausldndern.
Hulfsbediirftige tberhaupt, verschimte Arme, Kranke, Woch-
nerinnen und Kinder sind die Objekte der Hiilfstitigkeit. Die
meisten Vereine veranstalten auch fiir arme Kinder eine Weih-
nachtsbescherung.

Die finanziellen Mittel sind die gewohnlichen: Mitglieder-
beitrige, Geschenke, Fondszinsen, Kirchen- und andere Kollekten,
Ertrag des Opferstockes und des sonntiglichen Kirchenopfers,
Beitrige von Vereinen, Fabriken und Kirchgemeinden.

Ein Méannerverein ist der christkatholische Hiilfsverein
Zirich, mit dem Zweck, Christkatholiken, deren Hiilfsbedurftig-
keit nachgewiesen ist, und die in Ziirich oder dessen Umgebung
ihren Wohnsitz haben, zu unterstiitzen. Zur Priifung und Er-
ledigung der Unterstiitzungsbegehren, die von Unterstiitzungs-
bediirftigen selbst miindlich oder schriftlich beim Présidenten
eingereicht oder durch Vereinsmitglieder ihm zur Kenntnis
gebracht werden konnen, ist eine Unterstiitzungskommission da,
bestehend aus den Mitgliedern des Vorstandes, den Pfarrgeist-
lichen und zehn weiteren Mitgliedern aus den einzelnen Teilen
der Stadt. Die Mitglieder der Kommission tibernehmen die Pflicht,
liber die Bedirftigkeit und Wiirdigkeit der Unterstiitzungs-
begehrenden genaue Erkundigungen einzuziehen und den Befund
dem Prasidenten, resp. der Kommission rechtzeitig mitzuteilen.



— 406 —

Die Kommission selbst versammelt sich in der Regel in der
ersten Woche des Monats, um die eingegangenen Unterstiitzungs-
gesuche zu beraten und zu erledigen. Uber die Verhandlungen
haben die Mitglieder strengstes Stillschweigen zu beobachten.
In dringenden Féllen ist der Priisident nach griindlicher Priifung
des Falles befugt, missige Unterstiitzung zu verabreichen, fiir
die er in der néchsten Sitzung der Unterstiitzungskommission
die Genehmigung einzuholen hat. Die Gesamteinnahmen aus
Mitgliedsbeitrigen, Geschenken und Zinsertrag betrugen im Jahre
1912 Fr. 1969, die Unterstiitzungsausgaben Fr. 1841, bei 65
Unterstiitzten.

In manchen Gemeinden beteiligen sich die Glieder der
Gemeinden an der interkonfessionellen Liebestiitigkeit, ohne
eigene Vereine zu bilden, so in Olten, Rheinfelden, Mohlin. Viele
Pfarramter erhalten aus der Opferbilichse eine gewisse Summe
zur Unterstiitzung der Armen, andere bekommen bei Kasualien
Geldbetrige zum gleichen Zweck. Ein Pfarramt (Starrkirch) ver-
fiigt tiber ein Legat, dessen Ertrag den Armen zukommt.

Ubersicht iiber die Leistungen der christkatholischen freiwilligen
Armenpflege im lahre 1912,

Kanton Zahl der Vereine Unlerstltzle Unterstitzungsausgaben Verwaltungskosten

- 1. Zurich. 4 530 Fr. 3,949 Fr. 182
2. Bern 3 347 - 1,825 .
3. Luzern i 80 " 4H4 , 40
4. Solothurn 4 89 P 8- g 11
b. Baselstadt . 1 12 5 1,660 5 59
6. Baselland . 2 235 " 610 . —
7. Schaffhausen 1 70 A 450 .y —
8. St. Gallen i 38 s 1,492 , 186
9. Aargau T 324 5 2,281 .
10. Neuenburg 1 50 . 300 n —
11. Genf 4 174 5 93,282 5 1Q

Total 29 1949 Fr. 17,655 Fr. 743

Soweit die Angaben des Herrn Pfarrers Wild; sie kénnen
aber in der Tabelle nicht Anspruch auf Vollstindigkeit erheben,
denn wir erinnern uns, dass die diesbeziiglichen uns zugekom-
menen Fragebogen ausdriicklich nur die Angabe der dauernd
Unterstiitzten verlangt haben; bekanntlich werden aber von



w407 =

unseren Vereinen meistens voriitbergehend Familien unterstiitzt,
deren Zahlen also in der Ubersicht nicht mitgezihlt sind.

In seinem Vorwort zu diesem Werke schreibt Nationalrat
Pfliger mit Recht, dass die vorliegende Publikation, die im
Auftrage der Stindigen Kommission der Schweizerischen Armen-
konferenzen herausgegeben wird, die umfassendste und reich-
haltigste Darstellung des schweizerischen Armenwesens ist.
Das Werk empfiehlt sich selber durch seine praktische Ver-
wendbarkeit, und wird insbesondere den Behérden, die irgend-
wie sich mit Unterstitzung der Armen befassen, ein unentbehr-
liches Hiilfsmittel bleiben. A.

Bibliothek der Kirchenviter. Eine Auswahl patristischer Werke
in deutscher Ubersetzung. Herausgegeben von Geh.-Rat Prof.
Dr. O. BARDENHEWER, Prof. Dr. Th. SCHERMANN, Prof. Dr.
K. WEYMAN. Kempten, Jos. Késelsche Buchhandlung.

Band IX: Des Eusebius Pamphili, Bischofs von Césarea,
ausgewihlte Schriften. Band I. Brosch. «# 3. 50, geb. % 4. 30.

Band X: Des hl. Makarius des Agypters Schriften aus dem
Griechischen tibersetzt. Brosch. £ 3. —, geb. 4 3. 80.

Band XI: Des hl. Kirchenvaters Aurelius Augustinus
ausgewihlte Schriften, aus dem Lateinischen tibersetzt. V. Band.
Brosch. % 3. —, geb. 4 3. 80.

Band XII: Frihchristliche Apologeten und Mirtyrer-
akten. Aus dem Griechischen und Lateinischen iibersetzt.
I. Band. Brosch. %4 2. 80, geb. 3., 60.

Der erste Band der ausgewéhlten Schriften des Eusebius
enthilt die vier Blicher tber das Leben des Kaisers Konstantin
und Kaiser Konstantins Rede an die Versammlung der
Heiligen, tibersetzt und mit einer Einleitung versehen von P.
J. M. Pfattisch, sowie das Buch von den Méartyrern in Palé-
stina, Ubersetzt von Prof. Dr. A. Bigelmair. Die 61 S. starke
Einleitung von Prof. Bigelmair beschreibt eingehend das Leben
und die schriftstellerische Tatigkeit des Eusebius mit Beriick-
sichtigung der einschliagigen Literatur. Das Leben des Kaisers
Konstantin, das das Werk des Hoflings Eusebius ist und des-
halb nicht in grossem Ansehen steht, erweckt besonders jetzt
unser Interesse, da man sich im Anschluss an die Feier des



— 408 —

Toleranzediktes allgemein mit Kaiser Konstantin beschaftigt hat.
Eusebius wollte tibrigenskeine vollstindige Biographie des Kaisers
schreiben, sondern nur die Taten aufzihlen, die in Gottes Augen
Wohlgefallen finden mussten. Besonders wertvoll sind die Doku-
mente, die der Schriftsteller in die Darstellung eingeflochten
hat. Die Echtheit der Rede Konstantins an die Versammlung
der Heiligen, die angefochten ist, wird vom Ubersetzer ange-
nommen. Er gibt allerdings zu, dass die Rede nicht im iiber-
lieferten Wortlaut gehalten worden, sondern dass sie in spaterer
Zeit aus dem Lateinischen lbersetzt und erweitert worden sei,

Der Ubersetzung der 50 Homilien und der zwei Briefe des
Makarius geht eine Einleitung des Ubersetzers, Dr. Stiefenhofer,
voraus, die die Kontroversen aufstellt, die sich an die Person
des agyptischen Monchs und Asketen kniipfen. Obschon die
neuesten Forscher fast alle an der Autorschaft des Makarius
festhalten, wird sie doch mit stichhaltigen Griinden bestritten.
Der Ubersetzer pflichtet Dr. Stiglmayr bei, der die Homilien als
ein Konglomerat von alten und neuen Stoffen bezeichnet, die
nur ausserlich in ein loses Ganzes vereinigt worden seien.
Eigengut des Makarius durften nur die einfachen, gréssern und
herrlichen Ermahnungen sein. Makarius gilt als Grinder der
christlichen Mystik, Die ihm zugeschriebenen Homilien, die
sich in der vorliegenden Ubersetzung gut lesen, zeugen von
tiefer Frommigkeit und griindlicher Kenntnis der hl. Schrift
und sind reich an herrlichen Bildern. Auch der Nichtfach-
mann wird schwer verstehen konnen, dass der ganze Bilder-
reichtum und die Kenntnis vornehmer Lebensgewohnheiten, die
oft einen erfahrenen Stadtbewohner vermuten lassen, von einem
Anachoreten herrithren kann, der 60 Jahre in der adgyptischen
Wiiste gelebt hat. Der elfte Band der Sammlung bringt die
Fortsetzung der Vortrige des hl. Augustinus tiber das Johannes-
evangelium, und der zwolfte die Apologie des Aristides von
Athen tibersetzt und eingeleitet von Dr. K. Julius, die beiden
Apologien Justins des Martyrers, den Brief an Diognet, eingeleitet
und tbersetzt von Prof. Dr, G. Rauschen; Tatians des Assyrers
Rede an die Bekenner des Griechentums, eingeleitet und iiber-
setzt von Dr. R. C. Kukula, und des Athenagoras von Athen
Bittschrift fiir die Christen, eingeleitet und Ubersetzt von Prof.
P. A. Eberhard.

Was von den vorhergehenden Banden gesagt wurde, gilt
auch von diesen. Die Einleitungen sind kurz, enthalten aber



— 409 —

doch das Wissenwerte, wobei auf die neuere Literatur stets
Riicksicht genommen wird. Die Ubersetzungen sind in ein gutes
Deutsch Ubertragen, so dass der sprachliche Charakter der
Schriften, soweit es {iberhaupt moéglich ist, gewahrt bleibt. Die
Binde werden gewiss von Geistlichen und gebildeten Laien
gern in die Hand genommen, die sich in die Religiositit und
in die Anschauungen der alten Christen zur eigenen Erbauung
und zur Belehrung vertiefen wollen. A K.

BossUET: Sa Correspondance, T.VIII. Paris, Hachette, in-8¢,
555 p., 1914.

Ce T. VIII contient environ 190 lettres de Bossuet, ou ¢
Bossuet, ou sur Bossuet; la premiére est de Bossuet & Madame
Cornuau, du 1° juillet 1696, et la derniére est de I’abbé Bossuet
a4 son oncle, du 29 octobre 1697, datée de Rome. Le principal
intérét du volume est relatif au débat sur le quiétisme, entre
Fénelon, qui vient de publier un livre sur les « Maximes des
Saints », et Bossuet, qui lui réplique par son livre sur les «Etats
d’Oraison ». Fénelon ne voulait pas condamner M=™¢ Guyon, et
dans ce but il expliquait sa maniére & lui d’entendre le quié-
tisme. Il va de soi qu’il trouvait cette maniére exacte; mais
Bossuet et les évéques qui avaient été chargés de l'examiner,
la déclaraient condamnable. Le procés était pendant devant la
cour de Rome. Fénelon se faisait défendre par les jésuites de
Paris et de Rome, ainsi que par le cardinal de Bouillon, charge
des affaires de France & Rome, et par 1'abbé de Chantérac.
Bossuet etait defendu & Rome par son neveu, 'abbé Bossuet,
et par le cardinal de Janson, qui n’avait pas encore quitté
Rome. Il avait pour lui, en outre, le cardinal de Paris, 'évéque
de Chartres, M™ de Maintenon, le roi, I’abbé de Rancé, Tronson,
et une quantité de théologiens. La question était de savoir
lequel des deux partis 'emporterait. On accusait ’archevéque
de Paris et 'évéque de Chartres d’étre assez froids & poursuivre
une condamnation; mais Bossuet excitait M™¢ de Maintenon, qui
pressait le roi. On a (p.520) une lettre de Louis XIV au pape
méme, du 26 juillet 1697), pour le presser de «terminer une
affaire, qui pourrait avoir des suites facheuses si elle n’était
arrétée dans son commencement.» «Je supplie votre V. 8.,



— 410 —

ajoutait-il, de se prononcer le plus tot qu'il lui sera possible sur
le livre et sur la doctrine qu’il contient, l'assurant que j’em-
ploierai toute mon autorité pour faire exécuter les décisions de
V.S.» Les décisions ne devaient arriver que le 12 mars 1699.

Jusque-la ce fut une véritable lutte. Presque toutes les
lettres de Bossuet contiennent des détails. On y voit son ardeur.
Bien entendu, il pose pour la défense de la saine doctrine, mais
on ne sent pas moins sa colére contre Fénelon et contre
M=e Guyon. Fénelon a beau écrire une trés belle lettre & son
ami le duc de Beauvillier pour expliquer son intention et sa
pensée (p. 522-526). Bossuet en revient toujours, non pas aux
explications de Fénelon, mais aux textes mémes de son livre
et & la doctrine de ce livre, qu'il faut juger objectivement. Je
regrette de ne pouvoir suivre l'auteur pas & pas; on admire-
rait son habileté comme général en chef, et avec quel zele il
soutient et pousse son neveu et ses hommes.

A dire vrai, il eGt mieux valu établir quelques bonnes
définitions et réduire toute cette matiére du quietisme a quel-
ques propositions claires, que Fénelon aurait sans doute accep-
tées. Au lieu de cela, on a envoyé notes sur notes, sur des
subtilités et des pointes d’aiguille. Ces deux grands esprits
pouvaient mieux faire; mais Fénelon s’obstinait avec son amie
Mme (fuyon, et Bossuet voulait & toute force les écraser. Voir
les XX articles de Fénelon avec les réponses de Bossuet
(p. 281-289).

Ce volume contient aussi des détails intéressants sur le
cardinal Sfondrate et ses doctrines, sur Marie d’Agréda, sur
Faydit et la trinité. On peut noter, dans une lettre du P. Au-
gustin & Bossuet (p.406), qu’'a cette époque encore on condam-
nait les mystiques qui étaient brouillés avec les anciennes tra-
ditions, et qu'on maintenait celles-ci contre les innovations des
derniers siécles. Bossuet rappelle aussi le pape Innocent X,
louant des lettres du clergé, ou les évéques s'attribuaient «le
premier jugement» (p.75). A noter encore une lettre ou l'ar-
chevéque de Reims se plaint «des réguliers qui sont tres igno-
rants », et ajoute (p.307): «Quant au fait de la surprise qu'ils
font tous les jours aux évéques par de faux certificats, elle est
de notoriété publique. Mes confréres s’en plaignent comme moi;
ils sont les malitres de souffrir ces abus ou de s’en garantir,
ainsi qu’il leur plaira de le faire. Pour moi, je n’ai rien ima-



— 411 —

giné de meilleur que ce que j'ai fait, et je réponds que, tant
que je vivrai, ce que jai ordonné sera strement executé dans
mon diocése; il me parait que plusieurs prélats suivront le
méme chemin.» Ceux-ci ne prenaient point leur mot d’ordre &
Rome.

Comme directeur de consciences, Bossuet est toujours le
méme. Il commande sans discuter et il faut lui obéir. Il le
prend de trés haut avec son style solennel et impérieux. «Je
prie le Verbe, écrit-il a Mme d’Albert (p. 94), de vous parler
dans le fonds le plus intime de votre cceur; jécris 4 madame
votre sceur sur ses devoirs.» Ailleurs, il continue son style
mystique excessif. Il écrit & M™® Cornuau: <« Laissez-vous déta-
cher de tout, et serrez le saint Epoux avec des embrassements
d’autant plus tendres qu’il ne vous laisse que lui seul (p. 265).
Laissez tout posséder au chaste Epoux; qu’il anime tous les
replis et tous les battements de votre cceur. Renfermez tous les
desseins de I’Epoux... Pensez-vous que ce soit contenter I’Epoux
que de recevoir ses caresses? Il faut porter ses combats, et
crever plutét que de lui manquer en rien» (p.279).

Les évéques de ce temps-la n’étaient pas tous des savants.
Il ¢’en fallait. On ne cache pas, par exemple, que le neveu du
cardinal de Janson était trés zélé contre le jansénisme, mais,
dit Saint-Simon, «d’une parfaite bétise, d’une ignorance crasse.»
Le cardinal, son oncle, se serait opposé & son élévation & 1'épis-
copat, ne le jugeant méme pas capable d’étre vicaire d'un curé
de campagne, et suppliant le roi de lui donner de quoi vivre
«par quelque abbaye de 10 & 12 mille livres de rente, qui
serait un Pérou pour lui et ne l'engagerait & rien.» Il n’en
devint pas moins, en 1711, archevéque d’Arles et resta dans
cette dignité jusqu'en 1741, date de sa mort. Et ¢’était souvent
de tels hommes qui jugeaient de la valeur des doctrines et des
dogmes.

Une des besognes de 1'abbé Bossuet & Rome était de cher-
cher a plaire de toutes maniéres au pape, et de le déterminer
4 la condamnation désirée par Bossuet, par le roi et par
Mme de Maintenon. Le brave abbé s’en acquittait de son mieux.
Dans une lettre du 9 avril 1697, il écrivait ceci 4 son oncle:
« Le Saint-Pére me parla du Roi comme un pere qui aime ten-
drement son fils. Je lui dis: Saint-Pére, il n’a pas seulement
l'avantage d’étre votre fils ainé; il a celui d’étre le seul qui



— 412 —

soutienne la religion et, par conséquent, le Saint-Siege. Ce fut
la-dessus qu’il s’étendit sur les louanges du Roi, m’assurant que
ce que je disais était vrai; que le Roi était la colonne de I'Eglise
et du Saint-Siege; que sans lui fout serait ébranlé; qu'il priait
tous les jours pour la conservation d'une vie si précieuse, qui
est, dit-il, plus précieuse a U Eglise que la nitre propre. Oui, ajou-
ta-t-il, sans lui, sans lui seul, tout serait perdu, et nous ne sau-
rions trop lui marquer notre reconnaissance. Ce bon pape ne
pouvait finir une si ample matiére» (p. 226).

On se doute aisément de l'empressement avec lequel Bos-
suet lisait au roi des communications de cette nature. Fénelon,
avec ses jesuites, eétalt aussi bien habile, mais pas si finement.
Mais attendons la fin. E. MICHAUD.

FIscHER, E. Fr., lic. theol.: Das Gottesproblem. Grundlegung
einer Theoriederchristlich-religiésen Gotteserkenntnis. Leip-
zig, A. Deichertsche Verlagsbuchhandlung, 1913. (VI, 286 S.)
Preis brosch. £ 7. —.

Der Verfasser hat das Bediirfnis empfunden, den, wie er
selbst sagt, ,weitgehenden Titel” seines Buches am Schlusse
seiner Ausfiihrungen zu rechtfertigen. Er bemerkt dabei, dass
seine Untersuchung sich viel weniger mit dem Gottesproblem
als mit den erkenntnistheoretischen Vorfragen der Christologie
befasse. Da nun aber fiir den Christen Christus der Weg zu
Gott sei, so habe es nichts Verwunderliches an sich, ,das
Gottesproblem mit dem Jesusproblem zu beginnen — wenn
auch nicht zu endigen!* — Trotzdem wirkt der Titel gegeniiber
dem Sachgehalt des vorliegenden Werkes auf den Leser be-
fremdend. Viel besser wiirde sein Inhalt durch den Titel um-
schrieben: Grundlegung der Christologie, zugleich eine Unter-
suchung {iber die Grundlagen der christlichen Wahrheits-
gewissheit.

Die Frage, die der erste Teil von Fischers Buch hehandelt,
lautet demnach: Was lasst sich aus dem geschichtlichen Be-
stande des l.ebens Jesu iiber sein Wesen und die Offenbarung
Gottes in ihm entnehmen ? Der Reihe nach werden als Probleme,
die sich aus der ,Besonderheit Jesu“ ergcben, sein iibermensch-
liches Hoheitsbewusstsein, seine Unsiindlichkeit, seine Auf-
erstehung und Wundertitigkeit besprochen. Sie alle werden



— 413 —

in bejahendem Sinne entschieden (S. 99). Der Verfasser will
dabei im Verfolg seiner Beweisfithrung alle dogmatische Argu-
mentation ausgeschaltet wissen und ,streng empirisch auf dem
Boden der Geschichte und ihrer Tatsachen® bleiben (S. 94).
Wie weit ihm das gelungen ist, wollen wir hier nicht ent-
scheiden. — Einen ungleich grosseren Raum nehmen in seinem
Buche auch die Eroérterungen in Anspruch, zu welchen die
Ausfiihrungen des ersten Titels gleichsam nur das Praludium
. bilden. Jene konzentrieren sich um die Frage: Bedarf die
christliche Wahrheitsgewissheit eines theoretischen Fundaments?
Bedarf siec insbesondere einer geschichtlich einwandfreien Be-
glaubigung der Annahmen, die ihren wesentlichen Inhalt bil-
den? — Die Diskussion dieser Fragen beschiftigt die prote-
stantische Theologie sehr stark; sie ist dabei von dem prak-
tischen Interesse geleitet, den Grundgehalt des -christlichen
Glaubens gegeniiber dem Vordringen der historischen Kritik
tiir alle Félle sicherzustelien. Nicht ohne durchschlagende
Griinde bekimpft Fischer die vielfach vertretene Annahme,
dass die christliche Wahrheitsgewissheit, um sich im einzelnen
Subjekt durchzusetzen, der theoretischen Begriindung nicht be-
diirfe, da ja das religiose Erkennen sich durchaus an den Willen
wende und von vornherein durch den Willen bedingt sei
(S. 111). In scharfsinniger, aber durch ihre Wiederholungen
schliesslich ermitidender Polemik behandelt er die Ansichten
von Ihmels, J. Kaftan, Th. Hédring, Chr. Luthardt, Wrede,
Kunze, Th. Kaftan und E. Koénig. Das Ergebnis, das seine
Untersuchung sichern méchte, findet er bei Wrede in die schlagen-
den Sétze zusammengefasst: Der Glaube kann nicht Tatsachen
als solche stabilieren. Also hat die Geschichtsforschung hier
mitzureden. Sie kann zwar keinen Glauben schaffen, aber sie
kann die Tatsachen priifen, bejahen oder bestreiten, auf denen
sich das Glaubensurteil erhebt. Wie sollte denn auch ein
Glaube, der ein geschichtliches Objekt hat, unabhingig sein
konnen von der Geschichte? (S. 264). — Das griindliche Buch,
dessen Stellungnahme zu den angegebenen Problemen hiermit
genligend bezeichnet ist, wird dem theologischen Systematiker
gute Dienste leisten.
Bonn, Rudolf KEUSSEN.



— 414 —

Gorg, Charles, D. D.,, D. C. L., L. L. D. Bischof von Oxford:
The Basis of Anglican Fellowship in Faith and Organization,
London, 28 Margaret Street. 48 S,

Die Bezeichnung ,Modernismus“ hat nun auch innerhalb
der Kirche Englands praktische Bedeutung bekommen. Die
vorliegende Schrift, die eigentlich ein Hirtenbrief des Bischofs
von Oxford ist und an Ostern 1914 veroffentlicht wurde, han-
delt von verschiedenen Dingen, die unter dem Ausdruck ,Mo-
dernismus® zusammengefasst werden koénnen. Wir mochten
nicht die Meinung erwecken, als wollten wir uns in innere
Angelegenheiten der Kirche Englands einmischen und enthalten
uns daher weiterer Erorterungen. Wir finden aber auf Seite
4 eine so bemerkenswerte Umschreibung der anglikanischen
Stellung, dass wir die beziiglichen Ausserungen hier mitteilen
wollen. Bischof Gore schreibt:

,Die Kirche Englands trat ein fiir einen, wie ich glaube,
liberalen und schriftgemissen Katholizismus, d. h. sie trat ein
tir die Beibehaltung des alten Glaubens der katholischen Kirche,
wie er in den Glaubensbekenntnissen und Konzilienbeschliissen
der ungeteilten Kirche ausgesprochen ist, und der alten Einrich-
tung der Kirche, die sich stiitzt auf die Nachfolge der Bischife und
das Erfordernis bischoéflicher Weihe zur Ausiibung des Kirchen-
dienstes, und der Verwaltung der alten Sakramente und Riten der
Kirchenach den Formen und Grundsiéitzen, die sie fiir urspringlich
hielt. Auf dieser Grundlage hat sie den Anspruch erhoben, als
Teil der katholischen Kirche dazustehen. Gleichzeitig ist sie zu
den Protestanten in Beziehung getreten, insofern sie deren Protest
und Berufung fiir berechtigt hielt — ihren Protest gegen die
ubertriebenen Anspriiche des mittelalterlichen Papsttums und
die mittelalterliche Erweiterung des Dogmas und ihre Berufung
auf die urspringliche Kirche und speziell die Schrift als den
einzigen Beweisgrund zur Erlangung dogmatischer Gewissheit,
so dass, was nicht in der Schrift steht, noch durch sie bewiesen
werden kann, von niemand als Glaubensartikel angenommen
oder als zur Seligkeit notwendig angesehen werden muss, ja
dass selbst Dinge, die von allgemeinen Konzilien als zur Selig-
keit notwendig verordnet sind, weder Kraft noch Autoritat
besitzen, bis erkliart werden kann, dass sie aus der hl. Schrift
genommen sind. Dieses Schriftzeugnis, das in unsern liturgischen
Formeln so oft wiederholt wird, ist die Schutzwehr zur Er-



— 415 —

haltung der Freiheit gegeniiber den bestindigen Bestrebungen,.
die Kkirchliche Autoritit zu {bertreiben und das Dogma zu
erweitern. Diese Berufung auf die Schrift kennzeichnet den
Katholizismus der anglikanischen Kirche als schriftgemiiss und
liberal.“ E. H.

HENKE, Johannes: j)ante-Wegweiser. Dortmund, Fr. Wilh. Ruh-
fus 1912. 60 S., £ 1. 20.

Einen . Propheten, Lehrer, Warner und Wegweiser® nennt
Dollinger Dante. (Akadem. Rede, 15. Nov. 1887.) Und er em-
pfiehlt den Staatsmannern, seine Werke bei wichtigen Anlissen,
da wo es sich um Lebensfragen handelt, zu befragen, wie die
alten Romer ihre sibyllinischen Biicher befragten. Obenan
steht die ,,Gottliche Komodie“. Ein ,Wunderwerk® nennt dies
,Erd- und Himmellied* Henke (Vorw.). Eine ,Theodicee, die
die gottliche Okonomie der Weltgeschichte darstellt%, nennt die
Dichtung Déllinger. Hier redet nicht bloss der Dichter, sondern
der Theolog, der Philosoph und der Politiker. ,Vielsinnig und
vieldeutig* nennt die Dichtung Dante selbst. Henke vergleicht
sie ,mit einem opalisierenden Kunstgegenstande, der bei Be-
trachtung von verschiedenen Seiten in verschiedenen Farben-
spielen und Farbentonen schildert.* Daher die Unzahl von
Kommentaren, die diese Dichtung hervorgerufen hat. Der vor-
liegende ,Wegweiser® beschéftigt sich mit folgenden Punkten:
1. Wie D. betrachtet sein will. (Die vielsinnige und vieldeutige
Dichtung; die dreifache Betrachtungsart; der Sittenprophet der
Menschheit; Ubersetzungen, Unmass und Scheelsucht). 2. Ver-
schiedene Auffassungen, Grundgedanke. 3. Dantes Staatsrecht.
(Dogmen- und Kirchengeschichtliches; das rom. Weltkaisertum;
Kaiser und Papst.) 4. Zur Philosophie Dantes. (Thomas und
Aristoteles; von der Seele; von den Gestirnen.) 5. Zur Theologie
Dantes. (Dreieinigkeit, Schopfung, Engel; der Mensch, die
Wiederherstellung, die Tugenden; Bibel, Kirche, Vision, die
Holle. Ketzerei, Kirchenpolitik.) 6. Die drei Frauen, die drei
Fuhrer. (Die drei Frauen und Virgil; Beatrice; St. Bernhard,
der dritte Fihrer, Maria.) 7. Péchhammer und Dante. (Der
Wiederhersteller; die 7 Horizontalen, der Seraph; die Engel-
kreise, die Pochhammersche Ho¢lle.) 8. Die Komddie als er-
dichtetes Traumgesicht. (Ihr Wirklichkeitswert; Beatrices Vor-



— 416 —

wiirfe.) 9. Statius, Cato, Matelda. 10. Der Wald, die drei Tiere.
11. Der Schattenleib. (Lehre der kathol. Kirche iiber Holle
und Fegfeuer; der Schattenleib der Danteschen Dichtung.)
12. Die drei Geisterreiche, die acedia (Tragheit zum Guten). —
Es ist erstaunlich, wie der Verfasser den ungeheuren Stoff
bei der Fiille der gepriiften Quellen und bei der Genauigkeit
und Sorgfalt der Arbeit auf dem kleinen Raume von 60 Seiten
hat bewiltigen konnen. Wir erblicken in dem knapp und kon-
zentriert gehaltenen ,Wegweiser“ eine Bereicherung der Dante-
Literatur und begriissen in ihm einen trefflichen, rasch und
sicher orientierenden Dante-Fithrer. Personlich vermisst haben
wir zwel Namen: Scartazzini und Dollinger; der letztere hitte
zum wenigsten bei dem noch immer schwer zu erklirenden
,Veltro“ mit seinem Joachimitischen Hinweis etwas zu sagen
gehabt. W. ScH.

L1ETZMANN, Hans: Symbole der alten Kirche. Bonn, A. Markus
und E. Webers Verlag, 1914, 40 S., Preis £ 1. —.

Das vorliegende Heft, ,Symbole der alten Kirche*, bildet
die Nummer 17 und 18 der ,Kleinen Texte [iir Voriesungen
und Ubungen“, die Hans Lietzmann in Bonn herausgibt. Bis-
her sind 129 Nummern erschienen. Sie enthalten klassische
Dokumente aus der Kirchengeschichte und von verschiedenen
‘Gebieten der Kulturgeschichte alter und neuerer Zeiten. Ob-
wohl diese Texte zunichst fir Vorlesungen und Ubungen an
Hochschulen bestimmt sind, dienen sie doch natiirlich gleich-
zeitig auch zu Privatstudien. Statt sich unter Umstinden auf
fremde Zitate verlassen zu miissen, kann man sich aus dieser
Sammlung leicht und billig den authentischen Wortlaut von
Schriften, amtlichen Erlassen, bedeutsamen Formularien, die
man zum Gegenstand seines Studiums machen will, verschaffen.
Wir nennen beispielsweise nur folgende Hefte: ,Das muratori-
sche Fragment und die monarchianischen Prologe zu den Evan-
gelien®, .Die Reste des Petrusevangeliums“, ,Die Didache®,
pBabylonisch-assyrische Texte“, ,Texte zur Geschichte des
Montanismus®, ,Liturgische Texte“, usw.

Die Symbole der alten Kirche, die in die vorliegende
Sammlung aufgenommen sind, reichen von Justin aus der Mitte
-des 2.Jahrhunderts bis zum Sakramentarium des Papstes Gelasius,



— 417 —

Ende des 5. Jahrhunderts. Dass diese Glaubensbekenntnisse fir
Theolegen viele interessante Einzelheiten bieten, braucht nicht
erst gesagt zu werden, FKin Beispiel enthéalt die aus der Schrift
Tertullians de preescriptione, Kap. 13, genommene Stelle, in
welcher vom hl. Geist gesagt ist, dass er der Stellvertreter
Christi sel (misisse vicariam vim spiritus sancti). E. H.

Luthers Werke in Auswahl. Unter Mitwirkung von Alb. Lietz-
mann, herausgegeben von Otto CLEMEN. IV. Band, Boun,
A. Marcus und E. Webers Verlag 1913, 432 S,

Dieser vierte Band bringt die von Clemen und Leitzmann
beabsichtigte Sammlung von Werken Luthers zum Abschluss.
Doch soll nach einiger Zeit noch ein Supplementband folgen,
der namentlich Lieder, ausgewéihlte Predigten und Proben aus
der Bibeliibersetzung enthalten wird.

Die Herausgeber hatten sich vorgenommen, die Schriften,
die sie in ihre Sammlung aufnehmen wollten, in chronologischer
Abfolge zu bringen. So enthilt der erste Band Schriften aus
den Jahren 1517 bis 1520, der zweite aus den Jahren 1520
bis 1524, der dritte aus den Jahren 1524 bis 1528 und der nun
vorliegende vierte Band Schriften aus den Jahren 1529 bis 1545.
Die Sammlung ist schon aus diesem Grund ein vortreffliches
Quellenwerk, das man ganz treffend als ,Studenten-Lutheraus-
gabe bezeichnet hat. Der Studierende, der sich nicht bloss darauf
beschrankt, Vorlesungen tiber den Reformator zu horen, sondern
-auch einen Blick in die nun so leicht zugénglichen, besonders
charakteristischen Schriften wirft, wird erst recht imstande
sein, sich ein unbefangenes Urteil zu bilden. In diesem vierten
Band sind besonders wichtig: ,Der grosse Katechismus“ (1529),
»Vermahnung an die Geistlichen, versammelt auf dem Reichs-
tag zu Augsburg® (1530), ,Warnung an seine lieben Deutschen*®
(1531), ,Von der Winkelmesse“ (1533), ,Schmalkaldische Ar-
tikel* (1538). Von den kleinern Dokumenten, die aufgenommen
‘'worden sind, dirfte sogar protestantischen Lesern ,Eine
welsche Liigenschrift von Doktoris Martini Luters Tod, zu
Rom ausgangen“ (1545) nicht allgemein bekannt sein. (Die
Pointe ist natiirlich, dass der Teufel den Reformator mit Haut
aand Haar geholt hatte. Als man sein Grab offnete, sei nur

Internat. kirchl. Zeitschrift, Heft 3, 1914. 27



— 418 —

noch ein ,geschweblicher Gestanck“ ibrig gewesen, der die:
Umstehenden krank machte. Luther bezeugte, dass er die
Schrift ,fast gerne und frohlich gelesen.“

Man begreift aber, warum die Herausgeber in der typo-
graphischen Ausstattung ihrer Sammlung die Orthographie,
Interpunktion und Lettern der Originalausgaben genau nach-
gebildet haben. So hat der Leser stets die Empfindung, dass.
er sich die Sprache und die Sitten des Reformationszeitalters.
zu vergegenwirtigen habe und Luthers Schriften nicht nach
dem Massstab eines modernen Theologen beurteilen diirfe.
Sehr wertvoll sind die kurzen Notizen, mit denen die in die:
Sammlung aufgenommenen Werke eingeleitet worden sind..

E. H.

MELEGARI, M"® Dora: S'* Catherine de Sienne (dans «Ames et
Visages de femmes»). Lausanne et Paris, Payot & Ci¢, 1914,
1 vol. 3 fr. 50.

M!"e Dora Melegari a entrepris une ceuvre assez considé-
rable; elle annonce une serie de portraits de femmes, évidem--
ment celles qui lui paraissent les plus intéressantes. D’abord,
celles qu’elle appelle les Victorieuses, puis les Charmeuses,.
ensuite les Meres, les Consolatrices, les Inspirées, etc.

En téte des Victorieuses figure S*® Catherine de Sienne:
(1347-1380). En quoi fut-elle victorieuse, cette charmante jeune
fille qui, en 33 ans, s'est fait, sans y songer, un nom qui
restera ? Elle voulait réformer 1'Eglise et faire entreprendre une
croisade. Y a-t-elle réussi? Non. Sur ce double terrain, cette
naive fiancée du Christ a échoué. De toutes ses grandes entre-
prises, une seule a réussi: le retour du pape Grégoire XI
(1370-1378) &4 Rome. La tache n’était pas aisée; néanmoins par
son zéle et son énergie, elle a su déterminer Grégoire & quitter-
Avignon, et &4 la mort de ce dernier, elle a pris parti pour:
Urbain VI (1378-1389), qui résida & Rome. Etait-ce bien une
victoire? Oui, pour les partisans de la papauté romaine. Mais,.
indépendamment du Grand Schisme, dont les maux furent grands,
ne peut-on pas se demander si ce rétablissement de la papauté
4 Rome n’a pas été, de fait, plus nuisible qu’utile non seule-
ment 4 I’Eglise méme, mais aussi & I'Italie et & tous les pays.
sur lesquels elle a exercé son influence politique et religieuse?-



— 419 —

M¥e Melegari ne touche pas a cette question, et elle ne
cherche pas & apprécier l'étendue de la victoire remportée par
sa charmante héroine, qui, je le crois, a été plus charmante
que victorieuse, et qui serait peut-étre mieux placée dans la
seconde série, celle des «Charmeuses»>. M"® Melegari ne con-
vient-elle pas elle-méme que le travail politique accompli par
Catherine n’eut pas de dureée, et que, «cent ans apres sa mort,
I’état de 'Italie était plus déplorable encore qu’a I'époque ou
elle vécut» (p. 70)?

Quoi qu’il en soit, on lira avec intérét les trop courtes pages
qui lui sont consacrées; on la suivra dans les transformations
de son ame, dans les évolutions de sa pensée et de son carac-
tére. On sera étonné de voir cette jeune fille de dix-neuf ans
se fiancer au Christ avec plus d’enthousiasme que les fiancées
mondaines n'ouvrent leur cceur & ’amour; puis devenir, & vingt-
quatre ans, une femme superieure, capable de jouer un roéle
dans la vie publique, pour solidifier le regne de son fiancé dans
le monde. «Ne voyez-vous pas, disait-elle & son directeur Fra
Tommaso della Fonte, que je ne suis plus ce que j’étais, que
je suis devenue une autre personne? Une telle joie et de telles
délices remplissent mon cceur 4 ce point que je me demande
comment mon ame peut rester dans mon corps (p. 33).»

La vie de St* Catherine de Sienne est un magnifique sujet
de psychologie mystique, dans lequel l'histoire et la légende
ont aussi leur part. Quelque grand que soit le réle joué par la
raison, par le tempérament naturel, par l'instinct tout & fait
supérieur qui la guidait, on ne saurait éviter de voir aussi, et
en outre, les aspirations surnaturelles et les inspirations divines,
la soif d’idéal et le feu sacré qui la consumait, en un mot toute
la grandeur exceptionnelle et surhumaine de cctte femme, rare
entre toutes les femmes, qui restera l'une des gloires les plus
pures et les plus sublimes du sexe féminin. Sans la prendre
pour modele dans toutes ses actions, dont plusieurs effective-
ment paraissent plus exceptionnelles qu'imitables, on ne saurait
assez admirer sa simplicité et son énergie, toutes naturelles, qui
I'empéchaient d’heésiter lorsqu’il fallait agir, et qui lui faisaient
dire avec entrain: Chi ha piede vada!

Ce n’est pas ici le lieu d’entretenir les lecteurs des femmes
que M"e Melegari a tirées du monde des lettres, ou de la poli-
tique, ou de la mondanité, mais je les priverais si je ne leur



— 420 —

signalais les deux études qui terminent son volume: Miss Flo-
rence Nightingale et Helen Keller.

Miss Nightingale (1821-1910) fut une merveille de charité
et de dévouement. Sans étre mystique comme Catherine de Sienne,
elle sut, au milieu du monde, tenir son ame dans les hauteurs
sublimes de l'abnégation. Famille distinguée, grande fortune,
esprit, beauté, rien ne lui manquait pour briller dans la plus
haute société. Elle fut insensible & tous ces avantages, et elle
consacra sa vie tout entiere, qui fut longue, aux soins des
malades et & la fondation d’écoles de gardes-malades. C'est a
elle, avaut tout, que I’Angleterre doit ses ambulances militaires.
Aidée par Lord Sydney Herbert, et aussi par les femmes les
plus généreuses de l’Angleterre, elle accomplit des prodiges de
charité qu’aucune femme n’avait accomplis jusque-la. C'est une
gloire unique qui ne lui sera pas enlevée,

Helen Keller est cette jeune Américaine, dont le pére était
d’'origine suisse, et qui, & 1'age de dix-neuf mois, devint subite-
ment aveugle, sourde et muette. Comment lui venir en aide?
Une jeune Anglaise, Miss Sullivan, se dévoua a cette tache
extraordinaire et presque impossible. A force d’'ingéniosité et
de patience, elle sut se servir des sens dont la pauvre petite
n’était pas dépourvue, pour faire naitre en elle les idées, pour
lui apprendre a former les mots correspondants, et, peu a peu,
pour la mettre & méme de s’exprimer en plusieurs langues,
Cette charmante Helen est un miracle vivant, qui peut con-
vaincre les plus incredules de la puissance de l'esprit sur la
matiére, et apprendre & tous les ressources que l'ame posséde
et qu'une éducation intelligente peut déployer pour favoriser
les évolutions de la vie humaine et de la volonté. C’est ici
qu'on a la vision et la preuve des prodiges dont est capable
I'énergie spirituelle. Gloire aux merveilles de la matiére, mais
gloire aussi aux merveilles de l’esprit. E. M.

V. STROMBERG, A. Freiherr: Studien zur Theorie nnd Praxis
der Taufe in der christlichen Kirche der ersten zwei Jahr-
hunderte, Berlin, Trowitzsch und Sohn, 1913, 253 S. (Acht-
zehntes Stiick der ,Neuen Studien  zur Geschichte der Theo-



— 421 —

logie und Kirche“, herausgegeben von Bonwetsch und See-
berg.) Preis 9 Mark.

Man darf nicht iibersehen, dass der Verfasser dieser Schrift
seine Arbeit als ,Studien“ bezeichnet, folglich nicht als syste-
matische und umfassende Darstellung der Lehre von der Taufe
der Offentlichkeit iibergeben will. Er erklirt auch ausdriicklich,
dass dieser sein ,erster wissenschaftlicher Versuch“ eine Um-
arbeitung und Erweiterung seiner im Jahre 1904 von der
Universitit Dorpat preisgekronten Abhandlung iber ,Taufe
und Geistesmitteilung® sei. Damit ist zugleich das wichtigste
Problem angegeben, mit dem er sich beschiftigt: Wie denken
die biblischen Schriftsteller, sowie die Viter der zwei ersten
Jahrhunderte von der in der Form der Taufe vermittelten
Siindenvergebung und von dem Zusammenhang zwischen Tauf-
bad und Geistesmitteilung?

Es lasst sich daher nicht erwarten, dass der Verfasser so,
wie das etwa in einem dogmatischen Handbuch zu geschehen
hitte, zunichst auf die Frage eingeht, wie die apostolische
Kirche dazu gekommen sei, den Taufritus einzufiihren, bezw.
zu tbernehmen. Er betont vielmehr, dass er ,als Ausgangs-
punkt nicht Matth. 28, 19 nehmen“ koénne, und dass ,die Ein-
setzung der Taufe durch den Herrn ein schwer zu lésendes
Problem“ sei (S. 46). Letzteres wollen wir nicht bestreiten.
Allein wir wiirden es doch begriisst haben, wenn v. Stromberg
den in den Evangelien iberlieferten Sendungsworten seine Auf-
merksamkeit zugewendet hétte. Keine Tatsache steht fester
als die, dass die ersten Verkiindiger des Evangeliums Gesandte
sein wollten, die ihre Sendung von Christus erhalten hatten.
Daher mussten sie doch wohl auch in zuverlissiger Weise ver-
nommen haben, welche besondere Weisungen in dem padyrev-
oers (,machet zu Schiillern“) enthalten waren. Eine Verglei-
chung der Sendungsworte konnte unseres Erachtens dazu dienen,
nicht bloss die Einsetzung der Taufe durch Christus, sondern
auch die Bedeutung der Taufhandlung ins Licht zu stellen.

Aber richtig ist, dass die uns vorliegenden evangelischen
Aufzeichnungen jinger sind als z. B. die Ausserungen, mit
welchen der Apostel Paulus auf die in den christlichen Gemein-
den ibliche Taufe Bezug nimmt. v. Stromberg stellt zundchst
»die Taufaussagen im Neuen Testament“ zusammen und beginnt
dabei mit den beziiglichen Stellen in den paulinischen Briefen.



— 422 —

In einem folgenden Kapitel wird ,die Urgeschichte der Taufe
in der christlichen Gemeinde“ behandelt, wobei wieder zu-
nichst die paulinischen Taufaussagen erortert werden. Der
Verfasser hilt es ,fur schlechthin unmoéglich, dass die Urgemeinde
von vornherein einen Taufakt gekannt habe, wie wir ihn bei
Paulus und Johannes konstatiert haben, d. h. einen Taufakt,
in dem Taufbad und Geistesmitteilung verbunden waren“ (S. 36).
Der Zeuge — ,ein vollig zuverldssiger Zeuge® — dafiir, dass
die Taufe in der &ltesten Gemeinde eine Entwickelung durch-
gemacht hat, ist ihm nach S. 47 die Apostelgeschichte; denn:
»als normale Taufe kennt nadmlich die Apostelgeschichte nur
den Taufakt, in dem Taufbad und Geistesmitteilung verbunden
sind.* Also ganz wie bei Paulus und Johannes! Wir miissen
bekennen, dass wir diese Logik nicht verstehen.

Uberhaupt wollen wir nicht verhehlen, dass die vorliegende
Schrift mithsam zu lesen ist. Man wird zwar immer wieder
an die wichtigsten apostolischen Ausserungen erinnert, die sich
auf die Taufe beziehen; aber es ist nicht immer leicht, sich
eine bestimmte und scharf umgrenzte Antwort auf die Frage
zu geben: was soll nun damit bewiesen werden? So hétten
wir unsererseits schon die Zusammenstellung der ncutestament-
lichen Taufaussagen dazu beniitzt, die Tatsache zu beleuchten,
dass es niemals eine christliche Gemeinde ohne Taufe gegeben hat.
In dieser Hinsicht wiirden wir besonderes Gewicht auf den
Romerbrief gelegt haben, weil sich hier Paulus an eine Gemeinde
wendet, mit der er bisher nicht in personliche Beziehung ge-
kommen war, und in der bis zur Abfassung des Schreibens auch
kein anderer Apostel gewirkt hatte. Es scheint uns nimlich
bedeutsam zu sein, dass Paulus es gar nicht fiir nétig halt,
den Christglaubigen von Rom erst noch auseinander zu setzen,
dass es eine christliche Taufe gebe, sondern sich darauf be-
schrianken kann, zu sagen, in welches Verhiltnis der Glaubige
durch den Empfang der Taufe zu Christus gekommen ist und
welche Verpflichtung die hl. Handlung dem Getauften auf-
erlegt. Es gibt also in der Urkirche eine Taufe, die einen
spezifisch christlichen Charakter hat und eben darum nicht von
anderswoher adoptiert sein kann. Um nicht missverstanden zu
werden, miissen wir ausdriicklich bemerken, dass wir mit dem
Gesagten keineswegs in Widerspruch mit der Anschauung des
Verfassers geraten. v. Stromberg gelangt (S.45) zu dem Resul-



— 4283 —

‘tat, ,dass eine Beeinflussung oder gar Bildung der Taufvor-
-stellung des Paulus durch Gedanken der Mysterienreligionen
nicht nachweisbar ist, nicht nachweisbar trotz aller Analogien*.
‘Wenn aber die Taufe von dem in der Kirche gegenwiirtigen
Herrn herstammt, so gehort ihre Einsetzung unzweifelhaft zu
-den an Jesu Jinger gerichteten Sendungsworten, und es darf
zur richtigen Wiirdigung der Taufhandlung auch Joh. 20, 22.23
‘beigezogen werden. Es sei librigens ausdriicklich anerkannt,
-dass sich v. Stromberg dagegen verwahrt, er wolle die Ein-
setzung der Taufe durch Christus ,als geschichtliches Faktum®
leugnen (S. 57).

Nicht in Abrede zu stellen ist natiirlich ein Zusammenhang
-zwischen der christlichen und der johanneischen Taufe. Allein der
Verfasser betont mit Recht, dass von vornherein ein gravieren-
-der Unterschied zwischen beiden Taufhandlungen vorhanden
gewesen sei (S. 58 f.). Die Johannestaufe geschah im Hinblick
-auf das bevorstehende messianische Heil und Gericht, die christ-
liche Taufe im Glauben daran, ,dass im Geistesbesitz schon
-der Anbruch des messianischen Heils realisiert sei“. ,Die Ur-
form der Taufe bestand in einer Wassertaufe zur Vergebung
-der Stinden — dieses Urteil ist meines Erachtens unumstosslich.
Diese Taufe unterstellte den Glaubigen der xwgwzns Incov (Jesu
.als dem Herrn), machte ihn zu einem Gliede des messianischen
Reiches. Der Einzelne wusste sich notorisch im Besitz des
heiligen Geistes, erkannte immer wieder an den Wunderwir-
kungen die Wirksamkeit des heiligen Geistes in der Gemeinde;
-aber von einer rituellen Geistesmitteilung im Taufakt verlautet fiir
die dlteste Gemeinde und ihren Taufvollzug nichts“( von uns unter-
.strichen). Das also ist, wenn wir richtig sehen, ein Punkt, auf
den es dem Verfasser hauptsidchlich ankommt: auch die Urtaufe
verschaffte dem Glaubigen das Bewusstsein, den heiligen Geist
empfangen zu haben, war aber noch nicht mit einer rituellen
Geistesmitteilung verbunden. Aus dem Taufbad zur Vergebung
der Siinden wurde der Taufakt, ,in dem Taufbad und Geistes-
‘mitteilung verbunden sind“ (S. 89).

Immerhin war die Taufe von allem Anfang an die sakra-
‘mentale Zusicherung des messianischen Heiles. Dieses ist
realisiert in dem von den Propheten verheissenen ,neuen oder
ewigen Bund“. Der Verfasser geht ausfithrlich auf diese Ver-
‘heissungen ein (S. 63 ff.) und berticksichtigt dabei auch die



— 424 —

messianischen Hoffnungen, die in den apokryphischen Biichern:
aus der Zeit kurz vor und nach Christus ausgesprochen sind;
um verstindlich zu machen, dass das christliche Heil fir den
Apostel Paulus ,unter den Begriff des neuen Bundes fallt“
(S. 81). Die verheissenen und erhofften Gnadengiiter bestehen
aber wesentlich in der Vergebung der Siinden und in der
Geistesmitteilung. Diese Giiter liegen fiir den Christglaubigen
nicht mehr in der Zukunft, sondern sie sind ein reeller Besitz.
So musste sich die Busstaufe zur Siindenvergebung zu dem
Taufakt entwickeln, der Stindenvergebung und Geistesmitteilung-
in sich vereinigt (S. 89).

In diesem Zusammenhang erortert v. Stromberg (S. 89—104)
sehr einlidsslich den Taufterminus ogeayic (,Siegel%), der auch
in der Mysterienpraxis vorkommt und von der rabbinischen
Theologie auf die Beschneidung angewendet wird. Dass die
Taufpraxis der christlichen Gemeinde etwa von der Mitte des
zweiten Jahrhunderts auch von der Mysterienpraxis beriihrt
worden sei, will v. Stromberg nicht in Abrede stellen (S. 98);
allein er betont — wieder hauptsichlich unter Berufung auf
Paulus — unstreitig mit Recht, dass die Taufe wesentlich als
der Akt der Geistesmitteilung mit dem Ausdruck ,Siegel® be-
zeichnet werde. — In einer weiteren ,Studie“ wird — abermals
hauptsachlich unter Berufung auf Paulus — nédher untersucht,
in welchem Verhiltnis die christliche Taufe zur jiidischen
Beschneidung steht (S. 104—116). Nach jiidischer Anschauung
bedingt die Beschneidung die Teilnahme am Heil und Erbe
Gottes. Im Neuen Bund ist die Geistesmitteilung das Unterpfand
des Heils. Daraus erklirt es sich, dass man in der christlichen
Urgemeinde, so lange die Geistesmitteilung nicht wesentlich mit
der Taufe verbunden war, dariiber im Zweifel sein konnte, ob
nicht an der Beschneidung festzuhalten sei. Wir méchten dazu.
ein Fragezeichen setzen. Aber wir erkennen gerne an, dass
sich die Entbindung der Heiden vom Beschneidungsgesetz auf
dem Apostelkonzil gut erklédrt, wenn man die Geistesmitteilung;
durch die Gott Juden und Heiden einander gleichgestellt hat,
als den Ersatz der Beschneidung ansieht (S. 119).

Unvergleichlich wichtiger als etwa die jiidische Proselyten-
taufe ist zum Verstdndnis der christlichen Tauftheorie und Tauf-
praxis in der apostolischen Zeit die Taufe Jesu am Jordan.
v.Stromberg widmet auch diesem Thema eine besondere ,Studie,,



(S. 133—140). Wir entnehmen derselben nur eine sehr anspre-
chende Erlduterung des beziiglichen Berichts im Lukasevan-
gelium. v. Stromberg macht darauf aufmerksam, dass nur
Lukas zwischen der Erwihnung des Taufbades und der Geistes-
mitteilung das Wort mgoosvyousvov (,wihrend er betete“) ein-
fiigt. Wie kommt Lukas dazu, dieses Umstandes zu gedenken?
v. Stromberg antwortet, das erkliare sich aus der Taufpraxis:
der Kirche. Lukas sei unwillkiirlich von der in der Kirche herr-
schenden Ubung, dem Taufbad die Geistesmitteilung rituell
unter Gebet und Handauflegung folgen zu lassen, beeinflusst
worden (S. 139). Das wiirde beweisen, dass die Kirche bei der-
Spendung der Taufe auf die Taufe Jesu Ricksicht genommen
hat — eine Vermutung, die auch darin ihre Bestitigung findet,.
dass Jahrhunderte lang Epiphanie, das Fest der Messiasweihe,
ein Tauftag war. Auch wire damit neuerdings bewiesen, dass
das Taufbad schon sehr bald zu dem Akt geworden ist, in dem
die Taufe zur Vergebung der Siinden mit der Geistesmitteilung
verbunden war.

Es mag hier an zwei liturgische Gebete erinnert werden,
die die gleiche Auffassung zur Voraussetzung haben. Bei der
Weihe des Taufwassers am Karsamstag senkt der Priester die
den auferstandenen Erloser symbolisierende brennende Oster-
kerze dreimal in das Wasser, indem er singt: Descendat in
hanc plenitudinem fontis virtus spiritus sancti (,Es steige herab-
in diesen vollen Taufbrunnen die Kraft des heiligen Geistes).
Vor der Firmung aber spricht der Bischof ein Gebet, das auf
der Annahme beruht, dass die Firmlinge unmittelbar vorher
getauft worden seien. (,Der Du diesen Deinen Dienern die
Gnade der Wiedergeburt aus dem Wasser und dem heiligen
Geiste und die Nachlassung aller ihrer Siinden verliehen hast,.
sende herab auf sie Deinen heiligen Geist in seiner ganzen
Fulle, den Troster vom Himmel®.) Wie Siindenvergebung und
Geistesvermittlung, so gehoren Taufe und Firmung zusammen.

In einem zweiten Teil seines Werkes erdrtert v. Stromberg
die Taufe in der nachapostolischen Zeit und bis zum Beginn
des dritten Jahrhunderts. Es werden besonders beriicksichtigt:
der Barnabasbrief, der sog. zweite Klemensbrief, der Pastor
des Hermas, die Werke Justins, die Schriften des hl. Irenéus,
die des Clemens von Alexandrien und die Werke Tertullians..
Auch hier werden uns die Resultate iiberaus fleissiger und ein-



— 426 —

.gehender Studien geboten. v. Stromberg anerkennt zum Schluss
(S. 249): ,Bestimmte Vorstellungen gehéren (in der nachaposto-
lischen Zeit) ganz fest zum Bestand des Taufglaubens: die Taufe
vermittelt das Heil, sie gibt die Siindenvergebung, die Mitteilung
des heiligen Geistes, sie bringt die Wiedergeburt zustande.“
Sonst aber herrsche grosse Mannigfaltigkeit, ein Dogma oder
eine irgendwie allgemein giiltige Tauflehre hétten noch nicht
existiert. Es will uns scheinen, der ,feste Bestand“ bilde
schon ein recht inhaltsreiches Dogma. v. Stromberg ist aber
der Meinung, in dieser Zeit sei ,die organische Einheit zwischen
Heilserfahrung uud Taufe des Christen zerrissen“. Infolgedessen
sel das ,Irrationale“, ja ,Zauberhafte“ im Taufvollzug stirker
betont worden. Allein sobald die Taufe ein Institut der organi-
sierten Kirche war, konnte eine gewisse Veridusserlichung wohl
nicht ausbleiben. Wenn daran festgehalten wurde, dass die
Taufe das Heil vermittle, so mochten wir das nicht ,irrational
pennen, sondern lieber als eine dankbare Anerkennung be-
zeichnen, dass das Heil ein Gnadengeschenk Gottes sei und in
-der vom Heilsvermittler verordneten Weise entgegengenommen
werden miisse. E. H.

VERESS, Dr. Andreas: Antonii Possevini S. J. Transylvania
(1584), Budapest, Typographia Artistica Stephansgeum, 1913,
XXIV und 294 S, Preis 10 Kr. In Kommission bei Alfred
Holder, K. und K. Hof- und Universititsbuchhidndler, Wien
und Leipzig.

Das ist der dritte Band der gross angelegten Sammlung
Fontes Rerum Transsylvanicarum. Er enthélt eine in italienischer
Sprache verfasste Schrift iiber Siebenbiirgen, die in ihrer gegen-
wirtigen Form 1584 vollendet wurde, aber bisher eigentlich
nur dem Namen nach bekannt war. Verfasser ist der Jesuit
Antonic Possevine, dessen sympathisches Bild die erste der zahl-
reichen Illustrationen ist, die den vorliegenden Band schmiicken.

Possevino, geb. zu Mantua 12. Juli 1533, gest. zu Ferrara
26. Februar 1611, ist der Welt zuletzt wieder in Erinnerung
gerufen worden durch die Biographie, die ihm Liisi Karttunen
in ijhrer der Universitit Helsingfors eingereichten Doktor-
dissertation: ,Antonio Possevino. Un diplomate pontifical au
XVIe siécle* (Lausanne 1908) gewidmet hat. Veress macht



— 427 —

uns mit dieser hervorragenden Personlichkeit in einer italieni-
schen, klar und sachlich geschriebenen Einleitung bekannt.
Frih in den Jesuitenorden aufgenommen, hatte Possevino schon
-als Jingling von 27 Jahren eine Mission nach Savoyen unter-
nommen, um die Waldenser zu bekehren. Im Jahre 1562 kam
er nach Frankreich, wo sich die Reformation immer mehr aus-
breitete. Er blieb hier zehn Jahre lang und hatte den grossen
Erfolg, dass den Jesuiten freie Niederlassung und Wirksamkeit
gewihrt wurde. Im Frihling 1573 nahm er in Rom an der
Wahl eines neuen Ordensgenerals teil und setzte es durch, dass
zum ersten Mal ein Nichtspanier gewéhlt wurde; er selbst erhielt
das Sekretariat, wihrend seine fiinf Vorginger Spanier gewesen
waren. Einen grossen Erfolg hatte Possevino sodann in Schwe-
den, wohin er durch den Papst geschickt worden: am 6. Mai
1578 hielt er vor dem Konig Johann III. eine lammende Predigt,
nach welcher sich ihm der Konig in die Arme warf und katho-
lisch wurde.

Nach Ostern 1581 erhielt Possevino von Papst Gregor XIII.
eine Mission nach Polen, um zwischen dem polnischen Konig
Stephan Bathory und dem russischen Zar Johann IV. Frieden
-zu stiften, was ihm ebenfalls gelang. Bel diesem Anlasse wurde
er mit den Zustinden in Siebenbiirgen bekannt. Der Konig,
dessen Bruder Christoph damals das Fiirstentum regierte, gab
ihm zur Prifung das Manuskript einer italienischen Schrift,
deren Verfasser Giovanni Michele Bruto protestantisch geworden
war und daher dem Koénig nicht mehr ganz zuverlissig zu sein
schien. Tatsdchlich fand Possevino darin noch viele Dinge,
die nach seiner Ansicht der Korrektur bedurften. Die Schrift
wurde daher nicht gedruckt; aber Possevino fasste nun den
Plan, selbst ein solches Buch zu schreiben. Zu diesem Zwecke
konnte er weitere Studien machen, als er 1583 im Auftrag des
Papstes und des polnischen Konigs nach Siebenbilirgen kam,
um dort die Geschéfte der Jesuiten zu leiten, die vier Jahre
vorher mit der Gegenreformation begonnen hatten. Als er
nach einem Jahr das Manuskript nach Rom sandte, fanden
zwar der Papst und der Ordensgeneral, dass die Schrift sehr
‘interessant sei, liessen diese aber nicht drucken. Erst im ver-
flossenen Jahr, 330 Jahre nach der Abfassung, verschaffte der
Firstprimas von Ungarn, Erzbischof Johann Csernoch, die
Mittel zur Veroffentlichung des Buches. Dr. Veress erklirt,



— 428 —

dass dieses die interessanteste der 50 Schriften sei, die Posse-
vino verfasst hat.

Wir kénnen nur bestitigen, dass das Buch nicht bloss liber
die Geschichte Siebenbiirgens, sondern iiberhaupt iiber die von
den Jesuiten geleiteten gegenreformatorischen Bestrebungen
ausserst charakteristische Aufschliisse gibt. Es zerfillt in fanf
Teile: die drei ersten handeln von der Geographie und Ge-
schichte des Landes bis zur Wahl des Fiirsten Stephan Bathory
zam Konig von Polen. Im vierten Teil kommt der Verfasser
auf die Zeit zu sprechen, in der Christoph Bathory, der Bruder
des polnischen Konigs und sein minderjahriger Sohn Sigismund
das Land regierten und die Bestrebungen der Jesuiten unter-
stiitzten. Im flinften Teil gibt Possevino gute Ratschlige, wie
in Siebenbiirgen, in Ungarn, in der Walachei und Moldau die
katholische Religion wieder hergestellt werden konne: Sieben-
biirgen soll wieder einen Landesbischof erhalten; es miissen
gute Biicher gedruckt und verbreitet werden; man muss in den
genannten Ldndern die Niederlassung katholischer Italiener nach
Kriften unterstiitzen.

Der Fiirst Christoph Bathory starb 1581. Sein Sohn Sigis-
mund war damals elf Jahre alt und schon seit einigen Jahren
den Jesuiten zur Erziehung ilibergeben. Possevino betrachtet
es (S. 135) als eine gnidige gottliche Fligung, dass um dieselbe
Zeit auch die Mutter des jungen Fiirsten starb; denn sie war
Kalvinistin und hétte ihr Sohnchen gern zu sich heriibergezogen
(S. 145). Christoph war ubrigens nicht ohne Testament gestor-
ben, sondern hatte den Jesuiten u. a. in Gyulafehérvar-Fogaras.
auf ewige Zeiten ein Kloster mit einem Jahreseinkommen von
1000 ungarischen Dukaten vermacht. Dazu kam, dass sich
der polnische Konig Stephan Bathory viel Miihe gab, die Ketze-
reien festzustellen, deren sich die verschiedenen protestantischen
Gemeinschaften schuldig machten. Possevino stellt dieselben
(S. 134—145) ubersichtlich zusammen.

So ist dieser dritte Band eine wertvolle Erginzung des
zweiten Bandes, der Dokumente aus den Jahren 1584—1538
enthilt: Possevino bestitigt mit seiner Geschichte, dass vom
Jahre 1584 an die Verhéltnisse in Siebenbiirgen fiir eine erfolg-
reiche Tatigkeit der Jesuiten so gilinstig waren, wie diese nur
wiinschen konnten. Es ist daher vollkommen begreiflich, dass
der sehr tiichtige papstliche Diplomat seiner dem Ordensgeneral



— 429 —

und dem Papste gewidmeten Schrift noch ein besonderes Kapitel
beifiigte, in dem er auseinandersetzte, wie man jetzt (von 1584
an) vorgehen miisse. Es gab damals in Siebenbiirgen un-
gefahr 500 Pradikanten, von denen 100 Arianer, 200 Kalvi-
nisten und ungefahr ebensoviele Lutheraner waren (S. 195).
Um diesen wirksam zu begegnen, sollte der Papst darauf denken,
aus dem Collegium Germanicum eine moglichst grosse Anzahl
tiichtiger Priester zu senden. Zu den Biuchern, die gedruckt
und verbreitet werden sollten, rechnet Possevino ausser dem
Katechismus des Jesuiten Canisius, dem Catechismus Romanus,
den Predigten des Bischofs Telegdi von Funfkirchen usw. auch
»das Evangelium und die Bibel selbst“, da die Haretiker das
Wort Gottes gefilscht hiitten (S. 198). Insbesondere scheinen
sich die ,Arianer“ grosse Willkiirlichkeiten erlaubt zu haben.
Vielleicht haben gerade die praktischen Ratschlige, die im
fiinften Teil der Schrift von Possevino enthalten sind, den Papst
und den Jesuitengeneral bewogen, einstweilen das Manuskript
nicht drucken zu lassen, wie der Verfasser doch sehr ge-
winscht hatte.

Es ist ganz selbstverstindlich, dass Possevino die Dinge
mit seinen eigenen Augen angesehen hat; aber seine Schrift
gehort unstreitig zu denen, die man lesen muss, wenn man die
Erfolge der Gegenreformation verstehen will. Diese Erfolge
aber sind nicht einzig auf die Macht der Fiirsten und die Ge-
wandtheit der Jesuiten zuriickzufithren, sondern zu einem sehr
betrichtlichen Teil auch aus den Zustinden zu erkliaren, zu
denen da und dort die Reformation gefiihrt hatte. E. H.

Aus Zeitschriften.

— FEirene. «The Yearly Magazine of the Anglican and
Eastern-Orthodox Churches Union», A. R. Mombray & Co,,
London, 28, Margaret Street. Die Zeitschrift, die jahrlich
einmal erscheint, enthilt Artikel in englischer, griechi-
scher und russischer Sprache mit der Tendenz, nicht ein
Organ des Nachrichtendienstes und der Kontroverse zu sein,
sondern Tatsachen zu registrieren und wichtige Materialien zu
sammeln. Sie glaubt auf diese Weise am  besten den Bestre-
bungen der Gesellschaft, die sie herausgibt, dienen zu konnen.



— 430 —

Das Heft enthélt folgende Artikel: English Church Notes, The
thirty-nine Articles, Jerusalem and the East, Acts of Fellowship
between Anglicans and Fasterns, Kikuyu, The Seventh Anni-
versary of the Anglican and Eastern-Orthodox Churches Union,
Report of the Anglican and Eastern-Orthodox Churches Union
1913, The Christian Churches in Turkey since 1908, The Bul-
garian Church, Freedom of Action in the Anglican Church,
Ordination and Matrimony in the Eastern Church, The Patriar-
chate of Jerusalem, Orthodox Education in Palestine, Book
Notices. Von einigen dieser Artikel ist in der kirchlichen
Chronik Notiz genommen.

— The Constructive Quarterly, a journal of the faith, work
and thought of Christendom, edited by Silas McBee. New York,
George H. Doran Company. Seit 1913 erscheint diese umfang-
reiche Zeitschrift in jdhrlich vier Banden von 240 S. Sie ist
gegriindet worden, um durch eine positive Behandlung des
Christentums eine bessere Verstindigung unter den einzelnen
christlichen Gemeinschaften zu schaffen. Die destruktive Me-
thode bewirkt die Trennung, nicht aber die erstrebenswerte
Finigung. Es wird weder dem Kompromiss noch der kiinst-
lichen Verstindigung das Wort gesprochen, sondern gegensei-
tiges Vertrauen, Verstehen und aufrichtiger Sinn fir Freund-
schaft wird gepflegt. Die Zeitschrift hat keinen offiziellen
Charakter. Fir ihre Artikel sind nicht die Kirchen, sondern
nur die Verfasser verantwortlich. Zwei Bedingungen werden
beobachtet: Darstellung der Lehre und der Arbeit jeder Ge-
meinschaft in ihrer absoluten Integritit, und Verzicht auf
Jede Polemik. Die Mitarbeiter gehéren allen Bekenntnissen an,
es sind Gelehrte der verschiedenen amerikanischen und eng-
lischen Kirchen, romischkatholische Bischéfe, Jesuiten, deutsche
protestantische Professoren, Bischife und Gelehrte der ortho-
doxen Kirchen. Aus den Heften I und II, 1914, notieren wir
folgende Aufsidtze: Kardinal Mercier: Towards Unity; A. v.
Schlatter: Attitude of German Protestant Theology to the Bible;
Archbishop Platon: Faith as it is understood by an Orthodox
divine; W. H. Frere: A Programme of Christian Conference;
F. W. Puller: The Eastern Orthodox and the Anglican Com-
munions; J. J. Simpson: Anglicanism and Reunion; Ph. Snowden:
The Churches and the Social Problem. '




- 431 —

— Mesrop. Zeitschrift der deutsch-armenischen Gresellschaft..
1. Jahrgang, Juli-August 1914, Verlag der D. A. S. Berlin. Preis
D & jahrlich. Seit vielen Jahren besteht ein Verein ,Notwen-
diges Liebeswerk“, der die Beziehungen zu Armenien pflegt
und viel zur Errichtung von Schulen und Waisenhiusern und
zur Ausbildung junger Armenier an deutschen Universititen
leistet. Er hatte sein eigenes Organ ,Deutsch- Armenische
Bliatter“. In letzter Nummer zeigten die Blitter ihr Eingehen
an, weil eine deutsch-armenische Gesellschaft sich bilde, die:
eine Monatsschrift herausgeben werde. Die Gesellschaft ist nun
gegriindet worden und die erste Nummer der Zeitschrift er-
schienen. Die Ziele der Gesellschaft sind: Die Verbreitung einer
gerechten, unvoreingenommenen Beurteilung des armenischen:
Volkes in Deutschland und des deutschen Volkes unter den
Armeniern; die Vermittlung einer eingehenden Kenntnis der
Leistungen des armenischen Volkes fiir die Gesamtkultur und
der Bestrebungen des deutschen Volkes fir die Forderung der
armenischen Kultur; die Pflege personlicher Beziehungen zwi-
schen Deutschen und Armeniern, besonders denen, die in
Deutschland studieren. Als Mittel zur Erreichung dieser Ziele-
sind folgende Arbeiten in Aussicht genommen: Die Herausgabe-
einer Monatsschrift in beiden Sprachen, die iiber die armenische:
Kultur unterrichten und der deutschen Kultur den Weg nach
Armenien bahnen soll; die Versorgung der deutschen Presse
mit wahrheitsgetreuen Berichten liber die Lage in Armenien;.
die Ubersetzung wertvoller armenischer Werke in das Deutsche-
und deutscher Werke in das Armenische; die Begrindung einer
wissenschaftlichen armenischen Bibliothek in Deutschland zum
Studium der armenischen Sprache, Kultur und Geschichte; die
Foérderung des Unterrichts in der deutschen Sprache in den
armenischen Schulen; die Begriindung einer Auskunftsstelle fiir
die armenischen Studenten in Deutschland und ihre Einfiihrung
in deutsche Familien.

Das vorliegende Heft enthilt zwei lesenswerte Aufsitze:
in deutscher Sprache: ,Die Armenier als politischer und kul-
tureller Faktor im Orient“ von Dr. Paul Rohrbach, und ,Die
Armenischen Reformen“ von Dr. Johannes Lepsius. Von R. Sar-
tarian sind ,Die sieben Singer“ aus dem Armenischen iibersetzt.
Im armenischen Teil finden sich ausser kurzen Ausziigen aus
den beiden deutschen Aufsitzen Arbeiten von Dr. J. Green-



— 432 —

field, Uber unsere Titigkeit; L. Nasariantz, Die Zahl der Arme-
nier in der Tiirkei im 19. Jahrhundert; R. Darbinian, Betrach-
tungen tber das gegenwairtige Deutschland und einige arme-
nische Poesien. Dem Aufsatz von Rohrbach entnehmen wir,
dass die Zahl der Armenier in der asiatischen Tiirkei und in
Konstantinopel reichlich zwei Millionen betragt. Er nennt sie
-das ,ohne Zweifel in geistiger wie in materieller Beziehung
aktivste Element unter allen orientalischen Vélkern“. Nicht
nur in Armenien selbst, sondern weit dariiber hinaus beruht
-das Wirtschaftsleben der Tiirkei zum grossen Teil auf den
Armeniern. Nicht eine besondere Erwerbsgier lasse die Armenier
in die Hohe kommen, sondern ihre angeborne Arbeitsenergie.
Ihre Arbeitsenergie zeigt sich auch auf dem Gebiet der Volks-
bildung und des Schulwesens. Ihre Schulen seien zahlreicher
-und besser als die einer anderen Nationalitit in der Tirkei.
UUber eine Million Armenier leben in Russland. Hier begann
~der geistige Aufschwung des Volkes. Auf russischen Universi-
tiaten und Hochschulen studieren mehrere Tausend, in Deutsch-
land 150, in der Schweiz 200 und in Frankreich 500 Armenier.
A. K.

Kurze Notizen.

Verbesserungen zu Heft 1l. — S. 258, Zeile 24 ist ,Da* statt
~Das“ zu lesen, und zwei Zeilen weiter ist vor ,in“ ein Komma
zu setzen, — 8. 267, Zeile 13 von oben ist zu lesen ,Tugend-
leben® statt ,Jugendleben“. — S. 268, Zeile 7 von unten , Ver-
heiratete® statt ,Verheirateten“. — S. 268, Zeile 6 von unten
ist vor die tiefere Treue etc. ein Anfithrungszeichen zu setzen.

* HELLWIG, A.: Ritualmord und Blutaberglaube. Minden i./W.,
J. C. C. Bruns Verlag, 174 S.,, 89 geb. 4 2. —. Das Buch-
das Oberlandesgerichtsrat a. D. Dr. A. Lowenstein in St. Peters-
‘burg und Prof. Dr. O. Stoll in Ziirich gewidmet ist, behandelt
-die Geschichte der Blutbeschuldigung, den angeblichen jlidischen
Ritualmord, Mordtaten aus Blutaberglauben, Aberglauben und
Blutaberglauben der Juden. Das letzte Kapitel schliesst mit
~dem Satz ,Ebensowenig also, wie man daran zweifeln kann,
~dass ein aberglidubischer Christ auch heutigen Tages unter
Umstédnden noch einen Mord aus Blutaberglauben begehen
kann, ebensowenig ldsst sich in Abrede stellen, dass auch ein
abergldubischer Jude einen Mord aus Blutaberglauben ver-
liben kann.% - : A K.

Druck von Stiampfli & Cie. in Bern.




	Bibliographie

