
Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 4 (1914)

Heft: 2

Buchbesprechung: Bibliographie

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 31.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


— 257

BIBLIOGRAPHIE.

Moderne katholische Betrachtungen.
Funk, Philipp : Ton der Kirche des Geistes. Religiöse Essays

im Sinne eines modernen Katholizismus. Verlag der
Krausgesellschaft, München 1913, 170 S., geb. Ji 1. —.

Mit sympathischem und wachsendem Interesse lesen wir die

von Dr. Ph. Funk vorzüglich redigierte Wochenschrift „Das
Neue Jahrhundert". Nur um so aufrichtiger begrüssen wir es,
dass der Verfasser in vorliegender Sammlung eine Anzahl
seiner im genannten Organ erschienenen Artikel zusammengestellt

hat. Man muss diese Betrachtungen aufmerksam und
wiederholt lesen, um sich an ihrer Tiefe und Schönheit zu
erbauen.

Das Vorwort sagt kurz und treffend, dass der Verfasser
zwei Klassen von Lesern im Auge hat: Katholiken, die eine
Übersetzung „katholischer Religiosität ins Moderne" wünschen,
und Glaubensgenossen, denen gezeigt werden soll, dass die
Freunde der Krausgeselischaft, die das „Neue Jahrhundert"
herausgeben, keinen „religiösen Umsturz" anstreben. Man hat
also nicht einfach Kundgebungen des „religiösen Katholizismus"

im Gegensatz zum politischen oder ultramontanen
Katholizismus zu erwarten, sondern — um uns so
auszudrücken — Predigten, die auf der Kanzel der „Kirche des
Geistes" gehalten worden sind. Die „Kirche des Geistes" wird
in der ersten Betrachtung beschrieben. Sie ist nicht ein für
sich bestehendes Gebäude, sondern nur die Oberkirche des

grossen Domes, in dessen Krypta die Kirchengläubigert „von
geistesarmen Priestern und unerleuchteten Beichtvätern im
Joch der knechtischen Furcht gehalten werden, in dessen
Mittelraum die Kirchendisziplin herrscht, und die Gläubigen,
auf dem Standpunkt der Katechumenen stehen bleibend, die

Opfer des Verstandes und des Willens bringen, in dessen Ober-

Intcrnat. kirchl. Zeitschrift, Heft 2, 1914. 17



— 258 —

kirche jedoch „die Gemeinschaft vollerwachsener Persönlichkeiten"

in der lichten Atmosphäre der Freiheit und der Liebe
Gottesdienst hält. Funk betont am Schlüsse dieser Betrachtung
(S. 9), dass niemand das grosse Haus der Kirche zu verlassen
brauche, weil es ihm in der Krypta zu dumpf und in der
Mittelkirche zu dämmerig sei, sondern, dass der Katholik viel
weiser handle, wenn er, „dem Flämmchen seines inneren,
begeisterten, persönlichen Christentums folgend", zur Oberkirche
emporsteige, die sich unter dem gleichen Dache befinde, wie
die Krypta und die Mittelkirche.

Das Bild ist sprechend, könnte aber in einem Sinne
aufgefasst werden, in dem es Funk nicht versteht. Er hat keineswegs

die Absicht, gebildeten Katholiken ein nach homöopathischer

Methode zubereitetes Christentum zu bieten, sondern
er ist bestrebt, ihnen zum Bewusstsein zu bringen, dass das
Christentum sogar in solchen katholischen Formen, die keineswegs

in das apostolische Zeitalter zurückreichen, geistige
Werte besitze, die man nicht von vornherein ablehnen dürfe,
sondern mit Recht schätzen und lieben könne. Er geht dabei
nicht schulmeisterlich zu Werke, sondern er nimmt seinen
Ausgang gewöhnlich von einem Punkte, in dem er sich mit
dem Leser einig weiss, um dann in freundlicher und
geistvoller Aussprache den Gegenstand zu erörtern, um den es
sich gerade handelt. Das wird z. B. in der reizenden Idylle
„Der verborgene Gott" (S. 118 ff.), das schwierige Thema von
der Gegenwart Christi im Altarssakrament in der Abhandlung
„Die Eucharistie" (S. 111 ff.), „das eucharistische Kultleben in
den Formen der Messe, der Kommunion und der öffentlichen
oder privaten Anbetung," in den Betrachtungen „Die
Gemeinschaft der Heiligen" und „Altchristliches Allerheiligen"
(S. 139 ff., 146 ff.) die katholische Heiligenverehrung so
verständnisvoll und zart gewürdigt, dass auch der nicht sehr
mystisch veranlagte Leser gestehen wird, es liege in diesen

Dingen mehr als er sich vorgestellt habe. Noch viel mehr
gilt das natürlich von den Abhandlungen, mit denen Funk die
modernen Leser in den Geist der kirchlichen Festzeiten
einzureihen sucht, damit sie nicht etwa meinen, sie hätten keine
Berechtigung mehr, Weihnachten, Ostern, Pfingsten mitzufeiern.
Wer die Abhandlung „Das Recht zu zweifeln" (S. 24 ff.) liest,
könnte da und dort auf den Gedanken kommen, dem Verfasser



— 259 —

sei es darum zu tun, das Tempeltor recht weit zu öffnen,
damit die Leute wissen, dass nun der Gottesdienst vorbei ist
und die Gemeinde auseinander gehen darf. Aber so ist es nicht.
Vielmehr merkt man bald, dass das Tor offensteht, damit
solche, die schon hinausgegangen sind, noch einmal einen Blick
in das Heiligtum werfen und sich zum Bewusstsein bringen,
dass auch für sie noch genug Raum vorhanden ist und dass

sie an dem heiligen Ort Güter finden, die sie anderswo
umsonst suchen. Man empfindet auch oft genug, dass der Prediger
in der „Kirche des Geistes" von Dingen redet, die er erfahren
hat, Er redet als gereifter Mann gern von seiner guten Mutter
und von Erlebnissen der Kindheit und Jugend, um dann gleichsam

in sich und den Hörern die triumphierende Freude zu

wecken, in der der Apostel spricht: „Nun bleiben Glaube,
Hoffnung, Liebe, diese drei, die grösste aber ist die Liebe."

Das pietätsvolle Verständnis, das der Verfasser den
katholischen Kultformen entgegenbringt und das er z. B. in der
Betrachtung über das Abendgebet des Breviers (S. 160 ff.) in
einer viele Leser überraschenden Weise bekundet, ist,
wie uns scheint, die psychologische Erklärung des Mangels an
polemischen Erörterungen. Zu solchen wäre wohl Stoff genug
vorhanden. Aber Funk hat sich die Mahnung des Apostels
gemerkt: „Ein Diener des Herrn soll nicht zanken" (2. Tim.
2, 24). Ganz freilich liess sich die Polemik nicht vermeiden.
Der Verfasser kann es nur beklagen, dass sich die Kirche
Christi zu einem „Rechtsinstitut" entwickelt hat (S. 109); er
betrachtet die gegenwärtige hierarchische „Zentralisation des

kirchlichen Lebens als Abfall"- (S. 110); das Polizeichristentum"
ist ihm zuwider (S. 37); das vatikanische Konzil, das dieses

Polizeichristentum besiegelt hat, ist ihm keine Autorität (S. 29 f.).
In der Ablehnung der hierarchischen Unterdrückung des
persönlichen Christentums und in der starken Betonung der
religiösen Individualität trifft Funk mit unserm Hilty zusammen,
auf den er sich wiederholt beruft (S. 34, 105). Man sieht, er
will Raum schaffen im Tempel des Neuen Bundes, damit, wie
es im Pfingstgebete heisst, „durch die Verschiedenheit der
Sprachen die Völker zur Einheit des Glaubens gesammelt
werden".

Wie sich Funk die Einheit des Glaubens denkt, sagt er
(S. 98) mit den Worten: „Wir müssen den lebendigen Christus



— 260 -
in uns lebendig werden lassen". Woher nämlich kommt die
Zerrissenheit, unter der wir leiden? Der Verfasser gibt auf diese

Frage die erschütternde Antwort: „Weil die Hierarchen Christus
nicht lieben, daher das Elend und die Verderbnis in der äussern
Kirche" (S. 100). Aber an die Anerkenntnis dieser traurigen
Tatsache schüessen sich erhabene Trostgedanken, die der
Verfasser aus der Verheissung schöpft: „Ich werde euch nicht
verwaisen lassen". Das gilt der Gemeinde der Christusjünger,
denen die Augen geöffnet sind, weil sie Christi Geist haben.
Sie bilden die Gemeinde des Geistes, die in der „Oberkirche"
Gottesdienst hält. Wir können nur wünschen, dass diese Gemeinde
wachse. Das Weitere wird sich von selbst ergeben. E. H.

Bibliothek der Kirchenväter. Eine Auswahl patristischer Werke
in deutscher Übersetzung. Herausgegeben von Geh.-Rat Prof.
Dr. 0. Bardenhewer, Prof. Dr. Th. Schermann, Prof. Dr.
K. Weyman. Kempten, Jos. Köselsche Buchhandlung.

Band V: Griechische Liturgien, übersetzt von Remigius
Storf, mit Einleitungen versehen von Theodor Schermann.
Des Palladius von Helenopolis Leben der hl. Väter, aus dem
Griechischen übersetzt von Dr. St. Krottenthaler. Das Leben
der hl. Melania von Gerontius, aus dem Griechischen übersetzt

von Dr. St. Krottenthaler. Brosch. Ji 3. 50, geb. Ji 4.30
Band VI: Ausgewählte Schriften der syrischen Dichter

Cyrillonas, Baläus, Isaak von Antiochien und Jakob von
Sarug, aus dem Syrischen übersetzt von Dr. P. S. Landers-
dorfer. Brosch. Ji 3. —, geb. Ji 3. 80.

Band VII: Tertullians private und katechetische Schriften.
Übersetzt mit Lebensabriss und Einleitungen, versehen von
Dr. K. A. H. Kellner. Preis brosch. Ji 2. 80, geb. Ji 3. 60.

Band VIII: Des hl. Kirchenvaters Aurelius Augustinus
Vorträge über das Evangelium des hl. Johannes. Brosch.
Je. 3. 50, geb. Ji 4. 30.

In rascher Aufeinanderfolge erscheinen die Bände der im
ersten Heft angekündigten Bibliothek der Kirchenväter.

Die griechischen Liturgien umfassen die Gruppen des

syrischen, ägyptischen und kleinasiatisch-byzantinischen Kirchengebietes.

Zur ersten gehören die liturgischen Teile des achten



— 261 —

Buches der apostolischen Konstitutionen und die griechische
Jakobusliturgie. Die übersetzten ägyptischen Liturgien ermöglichen

es, die Entwicklung der Abendmahlsfeier in Ägypten
genau zu verfolgen. An der Spitze steht die Übersetzung der
Bruchstücke einer Liturgie, die aus dem Ende des zweiten
Jahrhunderts stammt und erst vor einigen Jahren gefunden worden
ist, darauf folgen Fragmente einer Liturgie aus dem Anfang
des dritten Jahrhunderts, das Euchologium des Bischofs Serapion
von Thumis aus dem vierten Jahrhundert und endlich die
Markusliturgie. Die dritte Abteilung enthält die Übersetzung
der heute im Orient gebräuchlichen Liturgien des hl. Chryso-
stomus, des hl. Basilius und die Messe der vorgeheiligten
Elemente. Ein Anhang gibt eine kurze Darstellung und Erklärung
des Ganges der Liturgie, der liturgischen Gefässe, Kleider,
Bücher und Gebäude. Im zweiten Teil dieses Bandes erscheint
zum erstenmal in deutscher Übersetzung das Leben der hl. Väter
von Bischof Palladius von Helenopolis, f 431. In bunter
Fülle werden Einzelzüge und Tugendübungen zum Teil sehr
legendenhaft von 71 Männern und Frauen verschiedenen Alters
und Berufs erzählt, die der Welt den Rücken gekehrt haben-
Ausführlich wird im letzten Teil das Leben einer solchen
Heiligen, der Melania, wie es von Gerontius überliefert ist,
geschildert.

Wenig bekannt sind die im fünften Band übersetzten Werke
der syrischen Dichter. Sie können kaum zu den Kirchenvätern
gezählt werden, weil sie nicht durchweg orthodoxen Anschauungen

huldigen. Aber gerade deswegen verdienen sie Beachtung.
Die Auswahl ist so getroffen, dass sie einen Einblick in das
reiche Leben und die Disziplin der altsyrischen Kirche gewährt.
Die Übersetzung ist in Prosa gehalten, was sich schon aus
dem Grund rechtfertigt, weil die Poesien tatsächlich Prosastücke

meist lehrhafter Natur in gebundener Form sind. Der
poetische Schwung, von dem sie getragen sind, ist aus der
Übersetzung leicht erkennbar. Die Einleitungen zu den
einzelnen Schriftstellern geben über deren Leben und Werke
— von den meisten besitzen wir nur spärliche und zum Teil
unsichere .-Nachrichten — Aufschluss.

Der sechäte Band, der Tertullian gewidmet ist, enthält
solche Schriften, die die Person Tertullians selber betreffen,
und die er als Lehrer der Katechumenen geschrieben hat. Zur



— 262 —

ersten Gruppe werden die Schriften über das Pallium, über
die Geduld und die zwei Bücher an seine Frau gerechnet, zur
zweiten, die über die Schauspiele, den Götzendienst, den
weiblichen Putz, das Zeugnis der Seele, an die Märtyrer, über die
Busse, das Gebet, die Taufe, gegen die Juden und über die
Aufforderung zur Keuschheit. Die Schriften sind nicht nach der
Zeit ihrer Entstehung, denn sie ist bei nur wenigen bekannt,
sondern nach ihrer innern Verwandtschaft gruppiert. Die
allgemeine Einleitung enthält eine ausführliche Darstellung der
politischen und kirchlichen Verhältnisse Nordafrikas, die zum
Verständnis der Schriften notwendig sind, und des Lebens und
Wirkens Tertullians. Wir notieren daraus die Tatsache, dass
der Übersetzer schon im Jahre 1871 die Behauptung aufgestellt
hat, Tertullian sei während seiner katholischen Zeit Laie
gewesen, was erst 1907 von Hugo Koch bestätigt worden ist,
der Tertullian die Priesterweihe überhaupt abspricht.

Der achte Band der Sammlung enthält die ersten 23 der
124 Vorträge des grossen Bischofs von Hippo, über das
Evangelium des hl. Johannes. Die Reden sind in der uns erhaltenen
Form nach der Ansicht des Übersetzers Nachschriften der
Schnellschreiber, ohne dass der hl. Augustin sie nur durchgesehen
hat. Wenn sie infolgedessen verschiedene Mängel aufweisen,
stehen sie doch mit an erster Stelle der exegetischen Werke
Augustins. A. K.

Bohatec, Josef, Lie. theol., Dr. phil.: Die cartesianische
Scholastik in der Philosophie und reformierten Dogmatik
des 17. Jahrhunderts. I. Teil : Entstehung, Eigenart, Geschichte
und philosophische Ausprägung der cartesianischen Scholastik.

Leipzig, A. Deichertsche Verlagsbuchhandlung, 1912.
158 S. Preis: M 3.60.

Bis vor wenigen Jahrzehnten haben die Geschichtsschreiber
der neueren Philosophie die Einwirkung der scholastischen
Tradition auf Descartes fast völlig übersehen, bis fast gleichzeitig

Freudenthal, von Hertling und Dyroff auf das Nachdrücklichste

auf sie verwiesen haben. Stärker jedoch tritt die
Abhängigkeit vom scholastischen Aristotelismus bei den Carte-
sianern des 17. Jahrhunderts hervor. Durchgehends ist ihr
Bestreben darauf gerichtet, die theologische und philosophische



— 263 —

Harmlosigkeit der cartesianischen Grundgedanken gegenüber
der kirchlichen Orthodoxie dadurch zu erweisen, dass man sie

dem überlieferten System der Glaubensgrundsätze anpasst und
damit eine „Harmonisierung des Cartesianismus mit dem Ari-
stotelismus" zu erreichen sucht (S. 11). Das trifft auf
protestantischem Boden insbesondere für die reformierten Theologen
zu, während die lutherische Theologie dem Cartesianismus
entschiedene Ablehnung entgegenbrachte. — In diesen Verhältnissen

ist es begründet, dass die vorliegende Abhandlung vor
allem als ein Beitrag zur Geschichte der Philosophie und der
reformierten Theologie im 17. Jahrhundert angesehen werden
soll (S. 8).

Dementsprechend schildert das zweite Kapitel zunächst
die Entwickelung des Cartesianismus und der cartesianischen
Scholastik auf den holländischen Universitäten. Die Schicksale
und Kämpfe der Cartesiane!* in Leiden (S. 33—38), Utrecht,
wo sich der bekannte Streit zwischen dem Professor Gisbert
Voetius und Descartes, beziehungsweise seinem Schüler Regius
abspielte (S. 38—44), Franeker, Harderwijk, Deventer, Amsterdam,

Groningen und Löwen werden an der Hand der Quellen
zuverlässig dargestellt. Daran schliesst sich ein Bericht über
die Entwickelungsphasen der durch die cartesianische
Philosophie angeregten theologisch - philosophischen Bewegung in
Deutschland (S. 51—62), England (S. 62 f.), Frankreich (S. 63
bis 68), Italien und der Schweiz (S. 68 ff.). Besonders wird
dabei der Wirksamkeit Klaubergs in Duisburg und des Orato-
rianers Joh. Bapt. Hamel in Frankreich gedacht.

Das dritte Kapitel sucht die Eigenart der Vermittelungs-
philosophie, als welche man die cartesianische Scholastik am
besten bezeichnen kann, näher zu charakterisieren. Interessant
ist der in diesem Zusammenhange geführte Nachweis, dass
schon vor der „Logik von Port-Royal" der Versuch gemacht
worden ist, das Erbgut der aristotelischen Logik mit den
Anregungen zu verbinden, die Descartes' Discours de la Méthode
und sein mathematisches Wissenschaftsideal geboten hatten.
Namentlich Klaubergs 1654 erschienene „Logica vetus et nova
quadripartita" wird in dieser ihrer Tendenz eingehend
gekennzeichnet. Für die Geschichte der Logik sehr dankenswert ist
auch der Hinweis auf die Logik des Altdorfer Professors Roeten-
beck, die als „die ausführlichste und bedeutendste Logik der



— 264 —

cartesianischen Scholastik" gerühmt wird (S. 99). —
Ausgezeichnet sind die Bemerkungen über die Natur des cartesianischen

Zweifels (S. 103 ff.). Zugleich begegnen wir hier einem
etwas seltsam anmutenden Beispiel für die Art, wie die Car-
tesianer zwischen den Lehren ihres Meisters und der aristotelischen

Philosophie zu vermitteln suchten. Aristoteles erkläre
die „admiratio" für den Anfang der Philosophie; die Bewunderung

sei aber untrennbar mit dem Zweifel verbunden. Daraus
ergab sich dann, dass die dubitative Methode Descartes' als
die ^AqiavoxsXiyMxâxrf- angesehen wurde. — Von solchen
gewaltsamen Kombinationsversuchen müssen wir absehen, wenn
wir uns das im übrigen wohl begründete Urteil von Bohatec
zu eigen machen wollen, dass es das Verdienst der cartesianischen

Denker sei, gezeigt zu haben, dass ihr Lehrer in
hohem Masse trotz seiner gegenteiligen, gelegentlichen
Äusserungen, von der Scholastik und Aristoteles abhängig geblieben sei.

Bonn. R. Keussen.

Förster, F. W.: Sexualethik und Sexualpädagogik. Dritte
vermehrte Auflage. Kempten-München, Jos. Köselsche
Buchhandlung, 1910. (XV.249S.), Preis brosch. Ji3.—, geb. Ji 3.75.

Mit zwiespältigen Empfindungen liest man das Buch Försters
über Sexualethik nnd Sexualpädagogik. Gerne wird man der
Energie zustimmen, mit der der Verfasser die christliche
Lebensauffassung gegenüber der modernen Verwilderung im Sexualleben

vertritt, gerne dem bewährten und feinsinnigen
Pädagogen folgen, wenn er für die Erziehung zu einer geordneten
und gewissenhaften Sexualethik wohl begründete Ratschläge
gibt. Aber neben dieser Zustimmung zu der allgemeinen
Tendenz des vorliegenden Buches macht sich gegenüber bestimmten
Einzelausführungen eine Reihe von Bedenken geltend, die dem
Buche in seiner Wirkung im ganzen nicht wenig abträglich sind.

Diese Kritik trifft zunächst die erkenntnistheoretische
Orientierung des Verfassers. — Wie in seinem Buche über
„Autorität und Freiheit" wirft er auch hier die Frage auf:
wer ist in diesen das sittliche und religiöse Gebiet in gleicher
Weise berührenden Fragen kompetent? — Und seine Antwort
lautet: jedenfalls nicht die individuelle, auf sich selbst gestellte
Vernunft! — Jede Art von Ideologie, wie sie ein erfahrungs-



— 265 —

fremder Rationalismus erzeugen muss, wird nach Försters
Überzeugung bei der Behandlung der sexuellen Probleme
Fehlgriffe machen, weil sie den Menschen und seine entfesselten
Triebe nicht kennt. Aber zu diesen Ideologen, die als „reine
Toren" den Problemen der Sexualethik gegenüberstehen,
gesellen sich die Denker, die sich ihre Theorien von ihren eigenen
Wünschen diktieren lassen. Sie fordern die Umbildung der
überlieferten christlichen Moral, weil sie persönlich mit dieser
Moral in Konflikt gekommen sind, oder wenigstens sich ihr
nicht mehr gewachsen fühlen. Es ist die unfreie Vernunft, die
alsdann ihr eigenes Plädoyer führt. Die Kritik der individuellen
Vernunft, zu der Förster mit seinen Ausführungen einen nicht
unbedeutenden Beitrag zu liefern glaubt, läuft also auf eine
Kritik eines lebensfremden Denkens auf der einen Seite, eines
emotional befangenen Denkens auf der andern Seite hinaus.
Eine logisch und sachlich einwandfreie Leistung, das ist die
These, die er vertritt, bringt die individuelle Vernunft bei der
Behandlung sittlicher Lebensprobleme schon darum kaum
zustande, weil sie viel zu sehr von der allgemeinen psychischen
Zuständlichkeit des Individiums abhängig ist; sie mag mit ihr
sich heben oder sinken, in jedem Falle können ihre Theorien
nicht die Geltung und Autorität beanspruchen, die einer durch
Jahrhunderte bewährten religiösen und sittlichen Tradition mit
Recht zukommen. Denn individuell bedingte Einfälle und
Ansichten können niemals den Wert der sittlichen Normen erreichen,
deren soziale Zweckmässigkeit und Brauchbarkeit durch die
Erfahrung vieler Generationen gesichert ist. Dazu ist auch
diese Erfahrung nicht bloss die Summe zufälliger Beobachtungen,
die im Laufe der Zeit von einzelnen gemacht worden sind,
sondern der Ausdruck eines intuitiven Lebensverständnisses,
das nur den sittlichen Heroen unseres Geschlechtes erreichbar
ist, die „durchdringende Kenntnis der wirklichen Lebensmächte
und unbestechliche Freiheit des Geistes gegenüber ihren
Antrieben" besässen. (S. 16.) Daher darf der Sexualethiker, so

erklärt uns Förster, an den „Heiligen" nicht vorübergehen. —
Man kann seinen Ausführungen im wesentlichen zustimmen
und dann doch fragen : bieten sie wirklich eine durchgreifende
Kritik der Leistungen der individuellen Vernunft auf dem
umschriebenen Gebiete? Liegt es in der Tat so, dass diese ohne
autoritative Führung nur zu befangenen Urteilen gelangt?



— 266 —

Worauf gründet sich denn unsere Zustimmung zu den sittlichen
Weisungen autoritativer Persönlichkeiten? — Auf Tradition
allein? — Soll das heissen: auf überkommene Gewohnheit oder
äusseren Zwang? — Nicht vielmehr auf innere Nötigung?
Dahin zielt doch wohl die Meinung Försters, wenn er sagt:
es steht gar nicht in unserer Macht, unsere bessere Erkenntnis
herunterzuschrauben; wenn unser „innerstes Gewissen" für
bestimmte sittliche Forderungen Zeugnis ablege, „so mag uns
die Nachfolge noch so schwer werden; die höhere Erkenntnis
ist da und stachelt uns beständig zur Treue und zu Konsequenz".
(S. 244.) Soll doch das Wesen des Gewissens gerade darin
bestehen, „dass hier etwas Unpersönliches, unsere subjektive
Befangenheit Korrigierendes mitten in unserem Innern zu
Worte kommt und unserer Willkür Halt gebietet". (S. 8.) Bringt
aber, wie hier ausgesprochen, unser Gewissen ein inneres
Gesetz zum Ausdruck, von dem die Geltung des Sittlichen für
uns abhängt, so muss unweigerlich auch das Mass der Autorität,
die wir den sittlichen Heroen zuschreiben, vom Gewissen aus
bestimmt werden. Sie kann nicht weiter reichen als das Recht
der von ihnen vertretenen Forderungen. Bleiben diese unserem
Gewissen fremd, so bleibt es auch ihre Autorität, selbst wenn
Pietätsrücksichten sie äusserlich vielleicht unangetastet lassen. —
Denn letzte Instanz ist bei allen sittlichen Entscheidungen
doch das autonome Gewissen. Autorität und Sitte können in
ihm nur zur Entfaltung und Anerkennung bringen, was ohnedies

schon als gesetzmässige Bewusstseins- und Willensanlage
vorgebildet war. Auch unser sittliches Wesen ist von organischen
Bildungsgesetzen beherrscht; es assimiliert sich diejenigen
Anregungen und Willensantriebe, die sich dieser innern
Gesetzmässigkeit einfügen und dem Bewusstsein, das wir von ihr
besitzen, d. i. dem Gewissen entsprechen. Wir wissen wohl, dass
auch im Sittlichen organische Bildungsfehler, Störungen und
Missbildungen vorkommen, dass darum das Gewissen der Pflege
und autoritativen Leitung bedarf. Aber es ist eine Verkennung
des ursprünglichen Tatbestandes, wenn diese Störungen und
Missbildungen zum Ausgangspunkt einer Kritik gemacht werden,
diezuletztdasRechtder Selbstentscheidung des Gewissens in Frage
zu stellen scheint, zum wenigsten den Gedanken nahe legt,
als gehe dem sittlichen Bewusstsein das Vermögen ab, sich
durch eigene Erfahrung zu orientieren, als bedürfe das Gewissen



— 267 —

zur Klärung des eigenen Urteils fortwährend der äusseren
Belehrung. — In dieser Gedankenrichtung* aber bewegt sich

ganz wesentlich Försters pädagogische Betrachtungsweise.
Wir übertreiben wohl nicht, wenn wir behaupten: ein tiefes
Misstrauen gegen die modernen Ansprüche auf sittliche
Mündigkeit und Freiheit hat sich in ihm festgesetzt, die
theoretischen Überspanntheiten mancher Vertreter der autonomen
Ethik, die beobachteten praktischen Schäden gerade auf
sexuellem Gebiete scheinen dieses Misstrauen zu begründen.
Dagegen legt in Försters Augen die katholische Kirche ein
Zeugnis von imponierender Geschlossenheit für den unvergänglichen

Wert der christlichen Ethik ab und sie unterstützt
dieses Zeugnis in wirkungsvollster Art durch das Jugendleben
der Heiligen in ihrem Schosse, durch das Ideal der Askese,
das sie in sich aufgenommen hat. Und hier versagt Försters
Kritik fast vollständig: er sieht hier nur die Lichtseiten und
gelangt so zu manchmal recht befremdenden Urteilen. So sehr
er die emotionale Bedingtheit des scheinbar nur durch das
Interesse an der Sache geleiteten Denkens bei dem Individuum
bemerkt, so sehr fehlt ihm der kritische Massstab gegenüber den
geschichtlich bedingten Institutionen, mit welchen die Kirche
wie mit einem Schutzzaun bestimmte Forderungen der christlichen

Ethik umgeben hat. So erscheint ihm der Zölibat als
„ein überaus wichtiges Mittel, die Selbständigkeit der höheren
Lebensziele gegenüber der Übermacht der Familientriebe und
Familiensorgen zu repräsentieren, und zu verhüten, dass die
Ehe aus einem Sakrament zu einem Philisterium degradiert
werde". (S. 162.) Als wenn die Ehelosigkeit von sich aus schon
eine Sicherheit für ein Leben böte, in dem höhere Lebensziele
zu durchgreifender Geltung gelangen! — Und gibt es nicht
unter den geistlichen Zölibatären mehr wie genug erbärmliche
und selbstsüchtige Philisterseelen! Doch mit der Feststellung
dieser persönlichen, allzu persönlichen Unzulänglichkeiten wird
die Frage nach den Grundlagen einer im christlichen Sinne
idealen Lebensführung so wenig entschieden, wie durch die
von Förster so stark betonte Beobachtung, dass die Ehe in
sehr vielen Fällen zu einer Verkleinlichung, ja Versumpfung
des Lebens führe. Nicht die Lebensumstände machen den
Menschen zu dem, was er ist und bedeutet, sondern er macht
aus den Lebensumständen das, was in ihm liegt. Das gilt für



— 268 —

den Verehelichten in gleicher Weise, wie für den Ehelosen.
Eine höheren Lebenzielen zugewandte ideale Gesinnung kann
sich bei diesem, wie bei jenem bewähren. Welche Lebensform
dem Einzelen für die Höherentwickelung seines Lebens dienlieh
ist, muss dem sittlichen Taktgefühl, der inneren Berufung
überlassen bleiben. — Aus eben diesem Grunde ist es ein Widersinn,

den Zölibat zu einer Zwangsinstitution für den geistlichen
Stand überhaupt zu machen und diesen damit Vielen zu ver-
schliessen, die ihrer religiösen und sittlichen Veranlagung nach
ihm in jeder Weise zur Zierde gereichen würden, während
umgekehrt durch den Zwang der Zölibat für viele Unberufene
zu etwas ganz äusserltchem gemacht wird. Schopenhauer, der
in diesem Zusammenhange als Kronzeuge für die Forderung*
des Zölibates zitiert wird (S. 165 f.), geht doch wohl von gedanklichen

Voraussetzungen aus, die mit den Grundlagen christlicher
Sittlichkeit sehr wenig zu tun haben. Aber Förster ist von dem
Gedanken, dass der Zölibat und das familienlose Leben die
Bedingung für die Erreichung der höchsten Stufe christlicher
Lebensführung sei, so fasziniert, dass er selbst eine so extreme
Handlungsweise, wie die Trennung der hl. Elisabeth von ihren
Kindern als Heroismus preist. Es sei das wohl „ein ausser-
gewöhnlicher Schritt", aber „der heroische Schritt einer ganz
Gott geweihten Seele, die mit solchem Beispiel gegenüber dem
Familienkultus und dem Kindergötzendienst auf die höchsten
Ziele hinweisen wollte, ohne welche dem Familienleben selbst
die gesetzgebenden Ideale fehlen und die wahre Seelenkultur
verloren geht". (S. 150.) Denn nichts „erziehe und bewahre
die Kinder so sehr, wie das Beispiel einer Mutter, die den

Ihrigen durch eine noch höhere Liebe vorleuchtet, als es die
natürlichen Muttergefühle sind". (S. 151.) — Hier werden an
sich richtige Gedanken von Förster auf ein Geleise geschoben,
auf dem zuletzt die natürlichen Grundlagen der christlichen
Sittlichkeit zerstört werden müssen. Denn diese sind für die
Verheirateten doch wohl in der Familie zu suchen. Hier hat
sie die tiefere Treue, das selbstlosere Dienen und die geistigere
Fürsorge" zu bewähren, die die natürliche Gemeinschaft zu
einer höheren, geistigen erheben und so vollenden. Jene
gewaltsame Trennung von der Familie aber streift bedenklich
an die pharisäische Moral, die sich der Unterhaltungspflicht
gegen die Eltern dadurch entzog, dass sie die dafür erforder-



— 269 —

liehen Summen als Tempelgabe stiftete. Wie Jesus darüber
gedacht hat, ist bei Matthäus 15, 3—9 zu lesen. Nach dieser
Beurteilung des von verstiegenen asketischen Motiven
geleiteten Handelns der hl. Elisabeth verwundert man sich nicht,
auf die Bemerkung zu stossen, dass es einen tiefen Sinn habe,
wenn die Heilige zu ihrem Seelenführer Konrad von Marburg
wählte, „die verkörperte männliche Strenge". — Wenn damit
für „die objektive, formvolle Strenge", mit der nach Försters
Ausdruck das Wesen Konrads zu bezeichnen ist, eine sittliche
Berechtigung behauptet werden soll, so glaube ich, dass der
fein fühlende Pädagoge selbst sein Urteil berichtigen würde,
wenn er von den sinnlosen und brutalen Quälereien Kenntnis
nähme, mittelst deren Konrad seine geistliche Tochter zur
Heiligen heranzubilden suchte. Mit solchen Äusserungen stellt
Förster nur ein Extrem den modernen Extremen, die uns
besonders in der Sexualethik begegnen, gegenüber. Dass die
Kritik seiner Gegner durch diese schroff asketische Färbung
der eigenen Gedanken an Wirkung verliert, haben wir schon
hervorgehoben. Das ist um so bedauerlicher, weil Försters
Buch sowohl positiv in der Begründung der Forderungen der
christlichen Sexualethik, wie auch in den kritischen
Auseinandersetzungen mit den Anhängern der sogen, modernen Ethik
eine Fülle von guten Gedanken enthält, die von seiner tiefen
Lebenskunde, wie von seinem sittlichen Feingefühl in gleicher
Weise Zeugnis ablegen.

Bonn. Rudolf Keussen.

Herzog, Dr. Eduard, Bischof der christkatholischen Barche der
Schweiz: Gott ist die Liebe. Andachtsbuch für katholische
Christen zum privaten und häuslichen Gebrauch. Verlagsanstalt

des Oltener Tagblattes, Ölten 1914, 336 S.

Ganzleinenband mit Rotschnitt Fr 3. 20. Ledereinband mit
Goldschnitt Fr 4. 80.

Ein Andachtsbuch bei seinem Erscheinen zu besprechen,
erscheint fast als eine missliche Sache. Der Rezensent wird
sich selbst den Einwand vorlegen, dass er noch nicht erfahren
hat, was die Andachten in den Wechselfällen des Lebens für
ihn selber bedeuten, woraus er dann die mehr oder weniger
zuverlässigen Schlüsse ziehen würde auf die Wirkung, die sie



— 270 —

andern gegenüber haben können. Auf die Person des

Besprechenden wird das immer zutreffen. Aber die Gefahr ist
um so geringer und es erscheint die Besprechung um so eher
gewagt werden zu dürfen, je weniger subjektiv ein Andachtsbuch

nach Inhalt und Form sich giebt. Nicht als ob in dem
vorliegenden Buche der Verfasser ganz zurückträte. Das ist bei
keiner literarischen Erscheinung möglich und bei einem
Andachtsbuche gar nicht. Auch das Buch „Gott ist die Liebe"
zeugt von seinem Verfasser und es trägt seinen Geist. Aber
dieser Geist ist so reif und geklärt, dass die Absicht des
Verfassers, und es soll das gewiss auch die Absicht seines
Andachtsbuches sein, so zu reden, dass viele, dass alle mitfühlen
können, in schönster Weise erreicht ist. Der Verfasser zeigt
im Vorwort selber den Weg, den er zu diesem Ziele
eingeschlagen, nämlich dass man, um das katholische Christentum
nach seinem unvergänglichen Wert würdigen und lieben zu

lernen, zu den reinen Quellen des christlichen Glaubens
zurückkehren muss. Das bestätigt jede Seite des Buches. Weil
es in diesem Sinne durchaus evangelisch ist, ist es auch
katholisch. Es wird deswegen in seiner Wirkung vom Laufe der
Zeiten unabhängiger sein, als manches andere Andachtsbuch,
das mit seinen Beziehungen zu vorübergehenden Zeitströmungen
oder die Jetztwelt gerade interessierenden aber rasch der
Vergänglichkeit erliegenden Zufälligkeiten sich selbst nach kurzer
Zeit überlebt. Das wird „katholischen" und „evangelischen"
Andachtsbüchern begegnen. Das Andachtsbuch von Bischof
Herzog ist aber auch deswegen katholisch, weil es dem Gesetz
der Vergänglichkeit mit seinem im Evangelium begründeten
Inhalt .auf die allein zuverlässige Weise begegnet. An dem
Buche werden einfache Leute sich so gut erbauen, wie Weise
und Gelehrte. Nicht bloss sein inneres Wesen erlaubt das,
sondern auch seine Form, denn seine Sprache ist einfach und
klar. Sie entspricht so dem Inhalt, der auch nichts weiss von
dem Süsslichen gewisser Andächteleien, auch nichts von einer
Art von Überirdischem, über der wir den festen Stand
verlieren.

Der Inhalt ist in fünf Teile gegliedert : I. Tägliche Gebete.
II. Messandachten. III. Betrachtungen. IV. Beicht- und
Kommunionandachten. V. Gebete für verschiedene Verhältnisse und
Veranlassungen.



— 271 —

Die „Täglichen Gebete11 werden immer mit Erbauung
wieder gelesen werden. Sie berühren, was wir wirklich täglich
empfinden. Die „Messandachten" werden die katholische Mess-

liturgie dem Verständnis und dem Herzen erschliessen. Dass
sie die Mitwirkung am Gemeindegottesdienst nicht ersetzen
wollen, beweist ihr Inhalt und der stete Hinweis des ganzen
Buches auf das offizielle Gebetbuch der christkatholischen
Kirche der Schweiz. Den umfangreichsten Teil bilden die

„Betrachtungen" zu den Sonn- und Feiertagen des Kirchenjahres.

Die Betrachtungen der Sonntage bis Pfingsten schüessen
an die biblischen Lesungen der betreffenden Tage an, unter
Voranstellung eines Schriftwortes, bieten zuerst eine Darstellung
der biblischen Gedanken, um dann mit Mahnung, Bitte oder
Dank zu schüessen. Die Sonntage nach Pfingsten bringen
Betrachtungen über die zehn Gebote Gottes, über das Gebet
des Herrn und über die sieben Sakramente. Ihnen schüessen
sich „Betrachtungen für besondere Tage" an, Marienfeste,
Allerheiligen und Allerseelen. Die Anordnung* ist ähnlich wie bei
den Betrachtungen der zwei ersten Teile des Kirchenjahres.
Die Betrachtungen über die zehn Gebote sind eine schöne christliche

Sittenlehre, die Auslegungen der sieben Bitten des
Vaterunsers gehören wohl zum Gediegensten, was über das Gebet
des Herrn geschrieben wurde, und die Behandlung der sieben
Sakramente geschieht in ebenso belehrender wie erbauender
Weise. Im IV. Teil ist ein eigener Abschnitt der so notwendigen
Belehrung über das Bussakrament gewidmet. Der V. Teil bringt
zuerst Belehrungen über das liturgische, das private und das
häusliche Gebet und dann die Gebete in Tagen der Krankheit,
die Fürbitten der christlichen Gemeinde für ihre Angehörigen,
der Familienglieder für einander und schliesst mit den
allgemeinen Gebeten.

Der altkatholische Standpunkt gelangt ohne Aufdringlichkeit
aber deutlich zur Geltung. Die Betrachtungen über die

Sakramente werden nach dieser Richtung auch die Theologen
interessieren. Ich bin aber überzeugt, dass auch ein römischer
Katholik an den betreffenden Abschnitten nicht Anstoss nehmen
würde. Es kommt eben nicht bloss darauf an, was man sagt,
sondern wie man es sagt.

Seiner eigenen Kirche hat Bischof Herzog mit dem
Andachtsbuch ein Geschenk gemacht, dessen Wert wir noch nicht



— 272 —

ermessen können. Aber auch die andern altkatholischen
Gemeinschaften deutscher und verwandter Zunge dürfen sich
freuen. Das Buch ist auch für alle romfreien katholischen
Kirchen ein Zeugnis altkatholischen Geistes, wie es schöner
und erhebender wohl noch selten abgelegt wurde, auch gegen
aussen. Tausende aber, aus allerlei Volk, werden heute und
in der Zukunft dem Verfasser danken für religiöse Erbauung
und Erleuchtung.

Die Ausstattung des Buches ist würdig, einfach, aber
gediegen und schön. Den Titel schmückt der Ecce Homo des
Guido Reni; der Druck ist deutlich und zweckmässig gehalten.

Em. Mr.

Schirmer, Wilhelm: Der Heiland unser Geleite auf dem Heimwege.

Konstanz, Ernst Ackermann, Grossh. Buchhändler, 1914.

Elegant kartoniert Ji 1. 20.

Eine schöne Gabe zum Osterfest bietet Schirmer der
Gemeinde derer, die sich schon seit Jahren durch seine Erbauungsschriften

zn den Quellen des inneren Lebens führen lassen,
in seiner Dichtung „der Heiland". Sie ist in freien Rhythmen
verfasst und stellt in einer Reihe von tief empfundenen
Stimmungsbildern das Leben Jesu von der Geburt und Kindheit
bis zu Tod und Auferstehung vor uns hin. Wohl jeder Leser
wird vor allem davon berührt werden, dass hier das Leben
des Herrn zum persönlichen Erleben des Verfassers und damit
ein Zeugnis von dem geworden ist, was seiner Seele Frieden
und volles Genügen gegeben hat. Aus eigener Erfahrung sind
die Worte hervorgegangen:

„Wo immer ein Mensch im Glauben glücklich lebt,
Wo Liebe verbindet, versöhnt und segnet,
Wo Hoffnung auf höheres Leben verklärt und erhebt,
Da ist des Heilands Vermächtnis erfüllt.1'

Möge das auch äusserlich gut ausgestattete Büchlein viele
dankbare Leser finden! R. K.

Stoeckius, Dr. Hermann : Parma und die päpstliche Bestätigung
der Gesellschaft Jesu 1540. Heidelberg, C. Winter, 1913. 46 S.

Travail d'une très grande exactitude et d'une parfaite
objectivité. Les jésuites espagnols ont publié dans ces dernières



— 273 —

années de nombreux documents originaux, qui jettent de grandes
lumières sur plusieurs parties de leur histoire. M. Stoeckius les

a examinés avec beaucoup de soin et de critique. E. M.

Veress, Dr. Andreas: Fontes Rerum Transsylvanicarum.
Epistola et Acta Jesuitarum Transsylvanise temporibus Principum
Bâthory (1571 —1613). Tom. II, Budapest, typ. societari
Stephaneeum typographicee, 1913. In Kommission bei Alfred
Holder, Wien und Leipzig, 316 S., Preis 10 Kr.

Die erste Lieferung dieses auf 50 Bände berechneten
Werkes haben wir im Jahrgang 1912, S. 561 dieser Zeitschrift
angezeigt. Der Herausgeber entschuldigt in der Vorrede das

verhältnismässig späte Erscheinen der Fortsetzung mit der
Notwendigkeit, neue Reisen nach Rom zur Erforschung der dortigen
Archive zu unternehmen. Tatsächlich fand er in den Archiven
des Vatikans und des Jesuitenordens neue wichtige Dokumente,
die sich auf die Niederlassung der Jesuiten in Siebenbürgen
1579 beziehen und daher eigentlich zum ersten Band gehören,
jedoch nun an die Spitze dieser zweiten Sammlung gestellt
worden sind. Im übrigen enthält der zweite Band Aktenstücke
zur Geschichte der Jesuiten in Siebenbürgen aus den Jahren
1584 bis 1588, d. h. bis zur ersten Vertreibung des Ordens aus
diesem Land.

Die Tatsache, dass die angegebene fünfjährige Periode mit
der Ausweisung der Jesuiten endet, ist für sich allein schon
ein ausreichender Beweis, dass es sich um eine Zeit grosser
Regsamkeit und reichen Erfolges handelt. Am Anfang des
Jahres 1584 hatten die Jesuiten in Siebenbürgen drei Häuser,
nämlich in Klausenburg, in Alba Julia (Gyulafehérvar-Fogaras)
und in Varad mit zusammen 38 Mönchen und Laienbrüdern,
Aber diese Zahl vermehrte sich rasch. Die Hauptniederlassung
war in Klausenburg. Hier hatte namentlich die von den Jesuiten
geleitete Erziehungsanstalt weitreichenden Einfluss. Sie zählte
gegen dreihundert Zöglinge, meist aus vornehmen Häusern,
darunter sogar Söhne prostestantischer Pastoren. Dem
Vorsteher des Hauses zu Alba Julia wurde der junge Fürst
Sigismund Bâthory zur Erziehung übergeben. Grossen Vorteil zogen
die Jesuiten aus dem Umstand, dass gewisse protestantische

Intern, kirchl. Zeitschrift, Heft 2, 1914. 18



— 274 —

Gemeinschaften die Kindertaufe abgeschafft hatten; in einem
einzigen Jahre tauften die Jesuiten in Klausenburg, das fast
ganz protestantisch geworden war, über 200 Kinder. So meldet
unterm 27. Januar 1585 der Pater Johann Ardolfo dem Ordensgeneral

Aquaviva. Er fügt bei: „Nicht bloss die Katholiken
geben sich in dieser Sache grosse Mühe, indem sie danach
trachten, auch fremde Kinder, bisweilen ohne Wissen der Eltern,
zur Taufe zu bringen, sondern auch die Häretiker, die die
jüdidsche und arianische Gottlosigkeit (der sog. Unitarier) noch
nicht eingesogen haben, tun dasselbe, da sie die Wahrnehmug
machen, dass ihren arianischen Pastoren die Taufe ein Gegenstand

der Verachtung ist. Es werden uns nicht nur Kinder
aus der Stadt, sondern auch aus entfernten Ortschaften gebracht,
Knaben und Mädchen im Alter von acht, zehn und mehr Jahren.
Es gab sogar Täuflinge, die über zwanzig Jahre alt waren."
(S. 83.)

Eine starke Stütze hatten die Jesuiten an dem polnischen
König Stephan Bathory, der sich lebhaft dafür interessierte,
dass die Erziehungsanstalt in Klausenburg zu einer Akademie
erweitert wurde, an der auch Philosophie und Theologie gelehrt
werden konnte (S. 84 ff.). Auch stellte er den Jesuiten reiche
Geldmittel zur Verfügung, erliess ihnen die Abgaben von den

Weinbergen und Besitzungen, die sie bereits erworben hatten,
schenkte ihnen neue Ländereien, die der Krone zugefallen
waren usw. (S. 174. 181). Natürlich fehlte es auch nicht an
reichen Leuten, die den Jesuiten bedeutende Vermächtnisse
hinterliessen (S. 146).

Bemerkenswert ist die grosse Toleranz, die die Jesuiten
übten. Weil sie häufig in den Fall kamen, Kinder protestantischer

Eltern zu taufen, so waren ebensooft auch die Paten
protestantisch. Allein der Pater Ardolfo schreibt dem
Ordensgeneral, man frage da nicht nach der Konfession, sondern halte
sich an das Wort: „Lasset die Kindlein zu mir kommen." Auch
finde man, es sei nützlicher, gemischte Ehen ohne weiteres
einzusegnen und „Dissimulation" zu üben, da sonst die Brautleute

zu protestantischen Pastoren gehen könnten (S. 84 f.).
Schlimm begann das Jahr 1586. Die Pest kam ins Land

und raffte allein in Klausenburg zwanzig Mitglieder des Ordens
samt dem Rektor P. Capeci dahin; die übrigen ergriffen die
Flucht. Die Bürger von Klausenburg benützten die Gelegenheit,



— 275 —

sich mit Gewalt gewisser Ländereien wieder zu bemächtigen, von
denen sie behaupteten, sie seien ihnen widerrechtlich entrissen
worden (S. 172). Sogar das Kollegium, das ganz verlassen war,
wollte das Volk in Besitz nehmen (S. 180). Auch verbreitete
sich unter den Leuten die Meinung, die Pest sei eine Strafe
Gottes, der das Land züchtige, weil es die Jesuiten dulde.
Indessen schien die schreckliche Heimsuchung doch auch ihre
gute Wirkung zu haben. Der König Stephan Bathory tröstete
den Orden mit neuen Gunstbezeugungen, und sobald die Seuche
erloschen war, strömten aus Italien, Spanien, Deutschland, Polen
andere Jesuiten herbei, um das so erfolgreich begonnene Werk
der Gegenreformation fortzusetzen.

Allein Ende des Jahres 1586 starb König Stephan, der
mächtigste Beschützer des Ordens. Wohl war der von den
Jesuiten erzogene junge Fürst Sigismund Bathory dem Orden

gewogen, jedoch ohne genügende Autorität. Schon unterm
22. August 1587 musste ihm der Papst Sixtus V. Vorstellungen
machen, wie schmachvoll es wäre, die Jesuiten aus Siebenbürgen
zu verbannen (S. 215). Allein die Gegnerschaft wuchs, je mehr
der Orden massgebende Bedeutung erhielt. Gegen Ende des

Jahres fing der Landtag an, sich mit Ausweisung der Jesuiten
zu befassen. Sehr belehrend sind die Schreiben, mit welchen
diese beim Fürsten Sigismund gegen eine solche Massnahme

protestierten. Die Väter sagen dem Fürsten, dass sie von seinem
Vorgänger ins Land gerufen worden seien und anderswo genug
zu tun gehabt und noch bessere Aufnahme gefunden hätten.
Die Güter, die ihnen überwiesen worden seien, seien ihr
rechtmässiges Eigentum, auf das sie nicht verzichten werden. Man
dulde in Siebenbürgen alle möglichen Sekten, die Lutheraner,
die Kalvinisten, die Wiedertäufer, die Arianer, die Ebioniten,
die Neujuden, die Valachen, ja sogar die Zigeuner, — nur nicht
die Jesuiten! Was hatten denn diese gesündigt? Man mache
ihnen den unverschämten Vorwurf, dass sie Götzendiener seien,
während sie sich in ihren Predigten, Disputationen und Schriften
genugsam darüber ausgewiesen hätten, dass dieser Vorwurf nicht
begründet sei (S. 242 ff.).

Um Weihnachten 1588 fasste der Landtag den Beschluss,
die Jesuiten hätten das Land zu verlassen. Als wirkliche
Gründe der Ausweisung gibt ein jesuitisches Memorial an:
1. Den Wunsch, sich der reichen Güter der Jesuiten zu be-



— 276 —

mächtigen, 2. die Furcht der „Arianer und Kalvinistena, die
Jesuiten könnten das Land wieder katholisch machen.

Diese Notizen mögen beweisen, das der vorliegende Band
äusserst interessante Dokumente enthält. Die allermeisten sind
in lateinischer oder italienischer Sprache, nur wenige ungarisch
abgefasst. Ein grosser Vorzug dieses zweiten Bandes besteht
darin, dass die erläuternden Anmerkungen und sorgfältig
hergestellten Register lateinisch sind. Faksimilierte Autographen
zieren die Sammlung. Da diese lauter Dokumente enthält, die
bisher nicht veröffentlicht, ja kaum dem betreffenden Archivare
bekannt waren, braucht nicht ausdrücklich gesagt zu werden,
dass man es hier mit einer äusserst wertvollen Geschichtsquelle

zu tun hat. E. H.

Viöener, Fritz: Gallikanismus und episkopalistische
Strömungen im deutschen Katholizismus zwischen Tridentinum
und Vaticanum. Studien zur Geschichte der Lehre von dem

Universalepiskopat und der Unfehlbarkeit des Papstes. Verlag

von R. Oldenbourg in München und Berlin, 1913.

Die angezeigte Schrift ist ein durch Inhaltsübersicht und
Register bequemer nutzbar gemachter Sonderabdruck aus der
Historischen Zeitschrift. Sie ist infolge der Klarheit und
Objektivität in der geschichtlichen Darlegung in hohem Masse

geeignet die Entwickelung zu zeigen, welche in Deutschland
dem Vatikanischen Dogma die Wege geebnet hat. Es möge
versucht werden, den Gedankengang dieser tüchtigen und
lehrreichen Untersuchung dem Leserkreise dieser Zeitschrift
kurz vor Augen zu führen.

Der Verfasser geht aus von der programmatischen Prägung
der papalistischen Auffassung durch Gregor VII. im Dictatus
pappe, in der sich schon die beiden 1870 dogmatisierten Ideen
von der Unfehlbarkeit des römischen Stuhls und des päpstlichen
Universalepiskopates nachweisen lassen, wie ja vom 11. bis
zum 14. Jahrhundert die Superiorität des Papsttums über den

gesamten Episkopat tatsächlich bestanden hat. Durch das
Schisma des 14. Jahrhunderts erhoben sich wieder die niemals
ganz unterdrückten konziliaren Theorien, deren praktische
Folgerungen die Kurie zu vereiteln gewusst hat, während sie
die episkopale Doktrin, die freilich durch die Glaubensspaltung



— 277 —

in Deutschland fast vernichtet worden war, erst 1870

vollständig überwunden hat. Auf dem Konzil zu Trient befanden
sich die päpstlichen Legaten gegenüber dem vordringenden
Episkopalismus in Verteidigungsstellung, namentlich gegenüber
der Lehre, dass die Einsetzung der Bischöfe göttlichen Rechtes

sei; diese göttliche Einsetzung wollten sie nur dem Amte als

solchem, nicht der Jurisdiktion zugestehen. Einer deutlichen
Stellungnahme gingen noch der Catechismus des Canisius
und der offizielle Catechismus Romanus aus dem Wege; sie

kennen das Dogma von der kirchlichen Unfehlbarkeit, dem
noch nicht die Schulmeinung der päpstlichen Infallibilität
beigesellt ist, und sprechen auch das päpstliche Universal-Episkopat

noch nicht förmlich aus. Aber offiziös wurden diese
Lehren begünstigt und in der deutschen Gegenreformation
durch kuriaüstische Theologen besonders gefördert. Namentlich
die Analysis fidei catholicse des Ingolstädter Jesuitenprofessors
Gregor von Valentia (1585) überbietet die Lehren des
Vatikanischen Konzils schon im voraus. Die Ideen der päpstlichen
Unfehlbarkeit und des Universalepiskopats gehörten zu den

Hauptbeweisgründen, die den lutherischen Marburger Juristen
Helfrich Ulrich Huminus 1630 zur Konversion veranlassten.
Dagegen war in Frankreich die gallikanische Doktrin, zu derem
System die konziliare Theorie wie die Notwendigkeit der
Zustimmung der Kirche zu päpstlichen Entscheidungen gehörte,
seit dem 15. Jahrhundert in Kraft geblieben; aber auch hier
zeigt sich die papalistische Theorie in dem Kirchenkriege gegen
Port Royal mächtig. Weniger die Frage nach dem Verhältnis
von Papst und Konzil als die nach dem Träger der Unfehlbarkeit

wurde von den Gallikanern, namentlich von Bossuet

erörtert, der ironisch für seinen antiinfallibilistischen Standpunkt

die Tatsache verwertete, dass im 17. Jahrhundert des

Daseins der Kirche rechtgläubige fromme Männer über jene
Infallibilität sehr verschiedene Meinung hegten ; er selbst wollte
den Consensus ecclesise zum Dogma erhoben wissen.

Im 18. Jahrhundert verband sich in Deutschland mit den

gallikanischen Ideen der praktische Episkopalismus der Bischöfe,
wie er in dem Streit um die Quinquennalfakultäten gegen die

allgemeine und souveräne Jurisdiktion des Papstes zutage
tritt. Von literarischen Vertretern der Infallibilität weiss der
Verfasser in der ersten Hälfte des 18. Jahrhunderts nur den



— 278 -
P. Gallus Cartier und den bayrischen Jesuiten Vitus Eichler
zu nennen. Der Abt Martin Gerbert von St. Blasien suchte
eine mittlere Stellung einzunehmen; aber seine 1761 erschienene
Schrift De communione potestatis ecclesiasticee geriet rasch in
Vergessenheit, als zwei Jahre später das berühmte Werk des
Trierer Weihbischofs Jak. Nie. vonHontheim: Justinus Febronius,
De statu ecclesise et légitima potestate Romani pontificis
veröffentlicht wurde. Im Gegensatze zu dem billigen Spotte der
Kurialisten erscheint dem Verfasser dieses Werk als eine
ernste historisch-gelehrte Arbeit, der bis auf den Janus hin
nichts zur Seite zu stellen ist. Als Versuch einer einheitlichen
episkopalistischen Konzeption der Kirchenverfassung gab es
dem praktischen Episkopalismus die theoretische Grundlegung
und prinzipielle Rechtfertigung. Daneben gab es aber auch
eine Theologie der Aufklärung, literarisch vertreten durch den
Stuttgarter Hofkaplan Werkmeister und den Mainzer Priester
Blau, die nicht nur die Unfehlbarkeit des Papstes, sondern
auch die der Kirche leugnete. Indessen dieser theoretische
Radikalismus ging unter in dem praktischen Radikalismus der
Revolution, der Säkularisation, die dann letzten Endes einen
unendlichen Gewinn für die un- und übernationale allgemeine
Kirche wurde, während sie einen ebensogrossen Verlust für
die Befürworter einer deutschen Nationalkirche bedeutete.
Doch waren die ultramontanen Bestrebungen damals noch
nicht bewusst zusammengefasst. Den Regierungen aber
erschien eine einheitliche deutsche Kirche unter einem Primas
politisch zu bedenklich, so dass sie zu direkten Abmachungen
mit Rom auf Grundlage des papalen Kirchenrechts schritten,
während die katholischen deutschen Theologen der
kurialistischen Doktrin noch abgeneigt waren. In dieser Zeit
erschienen die Schriften des Grafen Jos. de Maistre, 1819 das

Buch vom Papste, 1821 das Werk gegen den Gallikanismus :

De l'église gallicane, die dem Papste eine völlig absolutistische
Stellung zusprachen und den Gallikanismus verspotteten. Aber
in Deutschland fanden diese überspannten Programmschriften
nur geringen Widerhall, am meisten noch bei den politischen
Romantikern, so bei Friedrich v. Schlegel. Ihre Hauptstütze
war der 1821 in Mainz gegründete „Katholik", der die streng
kirchlich römische Anschauung in allem vertrat und de Maistres
Anschauungen in eingehenden Auszügen verbreitete, freilich



— 279 —

in einem Hauptpunkte behutsam abwich, statt der Unfehlbarkeit

des Papstes die der lehrenden Kirche als Dogma
hinstellte und sogar dem Episkopalismus einige Zugeständnisse
machte, da die nachwirkende Macht des Febronianismus noch
nicht erloschen war. Damals begegnete noch, wie der Verfasser
nachdrücklich feststellt, die papale Unfehlbarkeitsdoktrin in
Deutschland einer nahezu allgemeinen Ablehnung; er verweist
namentlich hin auf die Stellungnahme von Ferd. Walter in der
ersten Auflage seines Lehrbuchs des Kirchenrechts (1822) und
auf Liebermanns Institutiones theologicse, in denen 1820 die
Lehre von der Unfehlbarkeit des Papstes als kontrovers
bezeichnet wird. Natürlich sind Overberg, Friedr. Leop. Stolberg,
Sailer, Diepenbrock einig in der Ablehnung der kurialistischen
Lehre. Sie lebten in einer Zeit, wo man die päpstliche Unfehlbarkeit
als eine dem Katholizismus von den Protestanten angedichtete
Lehre bezeichnete, wie es 1819 die Tübinger Theologische
Quartalschrift in ihrem ersten Jahrgang tat, welche 1822 de
Maistres Auseinandersetzungen als alberne Deklamationen eines
Dilettanten zurückwies. Damals gehörte die Abgrenzung zwischen
päpstlicher und bischöflicher Macht in einem mehr episkopa-
listischen Sinne noch zu den Möglichkeiten. Der damaligen
deutschen Theologie, namentlich Möhler, erschien die in der
Verbindung von Episkopat und Primat beruhende Einheit der
Kirche als das Prinzip des Katholizismus. Förderlich wurde
dann aber der Ausbreitung der päpstlichen Doktrinen der Kampf
gegen den Staat im Kölner Kirchenstreit 1837, stärker aber
noch ein innerkirchliches Moment, die zentralistische und
intransigente Richtung, welche das Papsttum unter Gregor XVI.
einschlug, die Verurteilung von Hermes und die Mattsetzung
der hermesianischen Professoren. Der Verfasser macht namentlich

auf den Umstand aufmerksam, dass Gregor XVI. bereits
im Jahre 1799 als römischer Kamaldulensermönch Mauro
Cappellari in seinem II Trionfo della santa Sede die
Unfehlbarkeitslehre mit Eifer vertreten hat, dass diese Schrift
aber erst, seit er Papst geworden war, Einfluss zu üben
begann, seit 1833 auch durch mehrere deutsche Übersetzungen.
Von da ab war der Mainzer „Katholik" der Vorkämpfer der
päpstlichen Unfehlbarkeit, die seitdem auch in Deutschland
immer weiter vordrang, zumal als die theologischen Vorlesungen
des Jesuiten Perrone 1842/3 ins Deutsche übersetzt und als



— 280 —

theologisches Lehrbuch eingeführt wurden, in denen die Lehre
von der Unfehlbarkeit fast mit den Worten der späteren
Definition vorgetragen wurde. Ihm zur Seite steht das Kirchenrecht

des Konvertiten George Phillips, dem der Papst nicht nur
der Träger, sondern sogar der Quell der kirchlichen Unfehlbarkeit

ist. Der Jurist Phillips und der Theologe Windischmann

haben sich in diesem Sinne in München in die Hände
gearbeitet, Phillips zugleich einflussreich als Mitherausgeber
der Historisch-Politischen Blätter. Unter und durch Gregor XVI.
ist dem Werke Pius' IX., der Konstitution „Pastor seternus", die
Grundlage gegeben worden.

Wir scheiden von dem inhaltreichen Buche mit dem
Wunsche, dass sein Verfasser auf dem mit Erfolg beschrittenen
Forschungswege weiterzugehen nicht aufhören möge.

Herrn. K.

Aus Zeitschriften. — Als die angesehenste Zeitschrift in
der griechisch-orthodoxen Kirche gilt der „'Exxh]aiaatixòc (bàgoA-
in Alexandrien (Ägypten) mit der Beilage „Ildvxatvoç". ,,'ExxX.

0dgoçCi =^ „Kirchlicher Leuchtturm", wissenschaftlich theolog.
Zeitschrift, erscheint monatlich. Alexandrien, Druckerei des
Patriarchats. Das Wochenblatt ,,ndvxaivoçu ist das Kirchenblatt des

griechischen Patriarchats in Alexandrien. Nr. 12 (1913) des

„Pharos" enthält: Archimandrit Chrysostomos Papadopoulos
über: „Nikolaos Papadopoulos Komnenos (1651—1740)", eine
biographische Fortsetzung. Demetrios Spyridon : „Leben unseres
hl. Vaters und Bekenners Theophanes. Gedicht des Patriarchen
Methodios von Konstantinopel" (Fortsetzung). Protopresbyter
Konstantinos N. Kalünikes : „Jenseits des Grabes : Der Hellene
vor dem Grabe. Psychische Phänomene" (Fortsetzung).
Archbishop Arnold H. Mathew : „The Life of Bishop Mathew!"
Gregorios Papamichael: „Antwort an den Hw. Mathew". Kritiken:
K. J. Dyobonniotis : Die Sakramente der orthodoxen
morgenländischen Kirche vom dogmatischen Standpunkt (Kritik von
Chrysostomos A. Papadopoulos).

„Ns'a 2uóv", periodische kirchliche Zeitschrift, erscheint in
Jerusalem, Druckerei des hl. Bundes vom allerheiligsten Grabe.
Herausgeber: Archimandrit Jakobos Archatzikakis. Faszikel 13

für Sept.-Okt. 1913 hat folgenden Inhalt: Hierod. Philemon



— 281 —

Photopoulos: „Der Patriarch Polykarp von Jerusalem (1808 bis
1827)." Amil. Alivizatos : „Die kirchliche Gesetzgebung des Kaisers

Justinian I." Johannes Phokyüdes: „Nikephoros Theotokis".
Archimandrit Jak. Archatzikakis : „Die Agapen in der alten
christlichen Kirche". Emmanuel Bambudakis: „Meinungen über
unsere Kirchenmusik". Spyridon Papageorgios : „Die Pharisäer
und die Sadduzäer". Joh. Phokyüdes: „Der Priester und Kanzler
Michael von Jerusalem". Augustinus, Jordanitermönch : „Leben
unseres hl. Vaters Saba". Miszellen, Nachrichten, kirchliche
Chronik.

In Athen erscheint als Organ des dortigen Metropoliten der
zweimal des Monats erscheinende ,,7fgôç 2vvêeafioçu, „Heiliger
Bund", herausgegeben von dem gleichnamigen Verein. Schriftleiter

ist der Theologe K. J. Dyobouniotis. Das Blatt, das
gewöhnlich 16 Seiten stark ist, bringt an erster Stelle gern
erbauende Betrachtungen oder Heiligenleben. Patristisehe Studien
füllen oft den meisten Raum. Die Mignesche Sammlung wird
in den Spalten der kirchlichen Blätter im Orient viel benutzt.
Predigten eines höheren Geistlichen bei besonderen Anlässen
werden wiedergegeben. Bibliographisches. Miszellen und
Nachrichten schüessen.

Interesse verdient besonders die Konstantinopeler
Halbmonatsschrift „Evayytfa(Tfio<;iç. Sie steht erst im 2. Jahrgang und
ist das Organ des orthodoxen religiösen Bundes „Reform" *)

CAvóg-dwoig). In den Spalten dieses Blattes ist seinerzeit die
Losung gegeben worden : „ExxXrjOiaoxixrj /.i&xaQQvdßioicl" „Kirchliche

Reform" — aber diese Reform hat den Klang nicht, der
bei uns im Abendland antönt an Reformation (des 16.

Jahrhunderts), Reform, die brechen muss mit dem „starren System"
in der Hierarchie, auch nicht an diejenige katholische Reformpartei

in der römischen Kirche, die als Modernistentum von
dieser negiert wird. Es gibt ja keinen Modernisteneid, noch
steht ein solcher zu befürchten. Finden sich dennoch immer
Leute, die aus verschiedenen Gründen nichts hören wollen von
„kirchlicher Reform", so muss um so mehr betont werden, dass

gerade in der höchsten Geistlichkeit viele Einsichtige, die sich
seelsorgüch um das Leben in der Kirche kümmern, fest von

') Dieser Verein zählt gegen 300 Mitglieder, nach Nr. 59, p. 152, waren
es im Oktober 1913 deren 269.



— 282 —

der Notwendigkeit überzeugt sind, dass die offizielle Kirche
nicht regungslos stehen bleiben dürfe inmitten all der
eigenartigen Nöte und Probleme und Bedürfnisse ihrer Kinder,
sondern ihnen nachgehen müsse. Dieses pflichtmässige Nachgehen
hält die Kirche in stets neuer Bewegung und beweist, dass

Stagnation kein Ruhm ist. Der Ruf nach Reform geht aber auch
nicht gegen den Pfarrklerus, vielmehr gehen diese Forderungen
gerade aus ihm selbst hervor, sind ganz und gar Fleisch von
seinem Fleisch; stets und immer wieder wurden diese

Forderungen nur aufgeschoben aus Furcht, durch irgendwelche Refor-
mierungen bestehender geheiligter Formen könnten viele
einfältigere Christgläubige skandalisiert werden. Man darf die
Gewissen nicht vergewaltigen, und doch gibt es viele, die das
Wesentliche nicht zu trennen vermögen vom Sekundären, die
die Gabe der Unterscheidung nicht besitzen. Aber diese Scheu
darf nicht zur Lähmung des wirklichen kirchlichen Lebens
führen, in entscheidenden Dingen darf solche Rücksicht nicht
das Wohl der Kirche beeinträchtigen und das Wohl so vieler, die
doch von der Kirche ebensogut Berücksichtigung verlangen dürfen
wie die „Schwachen". Nicht Konservativismus um jeden Preis
— eine weise Opposition bedeutet überall Fortschritt!

Zu den Reformfreunden gehören hervorragende Geistliche
und viele der angesehensten Laien, Schulmänner und Professoren.

Von gebildeten und auch theologisch nicht ungelehrten
Laien sind Kritiken und Wünsche laut geworden, die tatsächlich

eine Wiederbelebung und ein Aufblühen des kirchlichen
Lebens erhoffen lassen und zugleich zeigen, wie sachlich ernst,
ohne alles Feindselige, diese Reformfreunde arbeiten. Die
griechische Kirche ist zu so besonnenen, einsichtigen Männern, die
mit frommem Verständnis und wissenschaftlichen Kenntnissen
reformieren, nur zu beglückwünschen.

Es erscheinen in dem Organ dieser Reformfreunde Aufsätze
über: „Die Wiedergeburt des Klerus", „Die Kirchenmusik im
Gottesdienst", „Das Predigtwesen in Konstantinopel" u. a. m.
Es wird gefordert, dass die Predigt nicht bloss als Lehre und
Belehrung aufgefasst werde, wie für unwissende Leute nur,
sondern sich auf einen höhern Standpunkt stelle, damit sie auch
den Gebildeten etwas zu bieten habe. Ein Erfolg dieser
Bestrebungen ist es schon, dass der ökumenische Patriarch von
Konstantinopel, Germanos V., eine Verordnung über die allsonntäg-



— 283 -
liehe Predigt gegeben hat, die als ein „schöner Anfang" der
Reformen bezeichnet worden ist.

Als Hauptpunkte, die der Neubelebung bedürfen, werden
namhaft gemacht in ausgeführter Darlegung:

1. Die christliche Lehre (ôiâaoxuXia), Wer die christliche
Lehre dem heutigen Geschlecht zu vermitteln hat, sei's in der
Kirche, in der Schule oder sonstwo, der muss sich klar sein
über die Grundlagen der modernen, namentlich auch
philosophischen Bildung, muss auch berücksichtigen, dass ein gewisser
Skeptizismus heute überall verbreitet ist. Darum werden einerseits

religiöse Lehrmittel für die Schulen (tïqqoxsvxixà ßißXia
xwv o%oXsiim>) gefordert, die der religiös-pädagogischen Aufgabe
gewachsen sind, anderseits Predigten (ai dna eoo d/ißiüvoc ófiiXiat),
die den heutigen Menschen, wie er ist, angehen.

2. Die Sprache (yXùooa) im gottesdienstlichen Gebrauche
ist das alte Griechisch, nicht die Sprache des Neuhellenentums.
Die Einführung des Neugriechischen wird als Bedürfnis
empfunden, und besonders, dass die Sprache des Predigers sich nicht
in den archaistischen Geleisen bewege. — Ferner soll das Neue
Testament für das Volk in seine heutige Sprache übersetzt
werden. Die Lösung dieser beiden Fragen soll zur Verwirklichung

der dritten Forderung helfen :

3. Religiöse und sittliche Bildung und Erziehung (d-çrjOxsvxixq
xal èdixi] /.lOQqwoiç). Das bedingt eine intensivere seelsorgliche
Arbeit an den Gemeinden. Namentlich werden da Katechesen
und Sonntagskurse (xuxijxr/Otc xaì xngiaxodoopiov) ins Auge gefasst,
die dem Christen von heute helfen und den Weg weisen sollen in
den vielen Fragen, die das Herz des modernen Menschen bewegen.

4. Kultus. Verlangt wird eine Purifizierung der Liturgie
von den späteren Zusätzen und Erweiterungen, die als nicht
sehr glückliche bezeichnet sind. Die Einsicht ist vorhanden,
dass dies ein ebenso delikates und schwieriges als wichtiges
und nötiges Werk sei. Aber eine besonnene Kommission von
Liturgikern, Musikern und andern Kennern der Sache wird
auch diese Aufgabe lösen können, d. h. das Gute, Klassische
in der Liturgie aus der Überwucherung retten, die aus den
Klöstern in die Gemeindegottesdienste hinübergegriffen hat zu
einer Zeit, in der dafür Bedürfnis vorhanden war. Heute ist
dies nicht mehr der Fall. Die Liturgien sind zu lang. Der
sonntägliche Vormittagsgottesdienst dauert in Konstantinopel



— 284 —

37a Stunden. Nach den Intentionen der Reformfreunde vereinfacht,

bei völliger Wahrung des Gesamtcharakters, würde er
nur mehr 2 Stunden dauern. Wie einst früherhin, so muss auch
heute den Bedürfnissen der Zeit Rechnung getragen werden.
Eine besondere Aufmerksamkeit wird gleichzeitig der Kirchenmusik

zuzuwenden sein.

Man ersieht, all die Vorkehren dieses Vereins 'Avegdwoig
zielen nicht auf ein triviales Aufklärertum und äusserliche
Reform ab ; es ringt sich vielmehr in dieser Bewegung wahres
christliches Leben hervor, die Kirche besinnt sich auf sich
selbst. Wohl liegen mancherlei Gefahren neben den Reformen.
Wir wünschen aber von ganzer Seele, es möge nur Segen und
reicher Segen aus der Arbeit des orthodoxen religiösen Vereins
„Wiederaufrichtung" hervorgehen und für die Kirchen des

Morgenlandes insgesamt eine Epoche sich anbahnen, deren
Charakter die kirchliche Chronik mit dem schönen Wort
„Avoçdioaig, Wiederaufrichtung-" bezeichnen darf. A. B.

— Aus russischen Zeitschriften notieren wir folgende
Artikel :

y,Bogoslowski Wjestnik" (Der theologische Bote), Moskau,
November 1913: Leben des Beichtigers Maxim (Fortsetzung).
Briefe des Bischofs Ignatius (Brjantschaninow) an verschiedene
Personen. Mendeüsmus, Experimente und Hypothesen der Men-
deüsten (Fortsetzung). Russische Geistliche und Raskol der
Altzeremonisten. Übersicht über die Bearbeitung der literarischen
Tätigkeit des hl. Clemens, Bischofs der Slaven. Die alte
slavische Kirchensprache und ihre mögliche Anwendung im Leben.
Gedanken und Erinnerungen von Leontie, Metropolit von
Moskau. Aus dem akademischen Leben.

„Zerkownij Wjestnik" (Der kirchliche Bote), das Organ der
Geistlichen Akademie in St. Petersburg: Zur Einnahmenreform.
Geistliche Bedürfnisse in Sibirien. Fünfzigjähriges Jubiläum der
Tätigkeit des Professors A. L.Katanskij. Besprechungen: Wachstum

des Sozialismus und seine Bekämpfung; Dostojewski und
Gorkij; Evolution und Geist; Richtung und Partei. Chronik
des Kirchen- und Gemeindelebens in Russland : Kirchliche
Nachrichten. Akademiker W. Müller. Theologische und kirchliche
Schulen : Akademie, Seminar und Schulanstalten. Kirchenschulen.
Chronik des Kirchen- und Gemeindelebens im Ausland: Lage



— 285 —

auf dem Athos ; Gedächtnis des Patriarchen Joachim III. ;

Lateiner auf der Insel Thinos ; Bekehrungen zur orthodoxen
Kirche. Heilsarmee. Bibliographie. Beziehungen der kais. geistl.
Akademie in St. Petersburg. Der Verein zur Unterstützung
bedürftiger Studenten der kais. Geistl. Akademie in St. Petersburg.
Der Hilfsverein ehemaliger Zöglinge der kais. Geistl. Akademie
in St. Petersburg. Mitteilungen.

Nr. 49 des „Kirchlichen Boten" enthält: Die lutherische
Kirche in Russland. Feier der dreissigjährigen Tätigkeit des

Rektors der Akademie, des Bischofs Anastasia. Die Versammlungen

der Sektierer als Propagandamittel. Besprechungen : Der
allrussische Bund der Geistlichen ; Die bevorstehende Reform der
Schulen. Zur Reform der mittleren Schulen. Chronik des

Kirchen- und Gemeindelebens in Russland. Kirchliche Chronik
des Auslandes: Die anglikanische Kirche; Das neue Projekt
zur Lösung der römischen Frage; Kongress des Deutschen
Protestantenvereins. Unser Nachbar — Rumänien. J. I.

— „Die Eiche". Vierteljahrsschrift zur Pflege freundschaftlicher

Beziehungen zwischen Grossbritannien und Deutschland,
von F. Siegmund-Schulze. Preis jährlich 3 Ji. Berlin, Verlag
F. Zillessen. Vor einigen Jahren hat sich in Deutschland aus
Mitgliedern verschiedener Kirchen ein Komitee gebildet, das
durch geistigen Gedankenaustausch das englische und deutsche
Volk einander näher bringen möchte. Die neue Zeitschrift ist
das Organ dieses Komitees. Sie stellt sich folgende Aufgabe:
In dem Streit der Völker durch Weckung des christlichen
Gewissens zum Frieden zu wirken ; Missverständnisse und
Missdeutungen, die sich bei Engländern und Deutschen, zumal in
kirchlichen Kreisen, finden, aufzuklären und zu bekämpfen ; die
in beiden Ländern erzielten Ergebnisse der Friedensarbeit
bekannt zu machen und die volkswirtschaftlichen Grundlagen
einer britisch-deutschen Freundschaft herauszuarbeiten; durch
Berichte und Aufsätze über kirchliche, theologische und soziale
Fragen das Verständnis für die Eigenart des religiösen Lebens
in England zu fördern und das christliche Gemeingefühl beider
Völker zu stärken; durch Anregung und Vermittlung* eines
persönlichen Verkehrs und Austausches zwischen Deutschen und
Engländern die Beziehungen der beiden Völker zu vertiefen;
durch Berichte über das christlich-religiöse Leben anderer, ins-



— 286 —

besondere angelsächsischer Länder ein offeneres Verständnis
für deren Frömmigkeit und für die Notwendigkeit des Zusammenschlusses

der Christenheit in unserer Zeit anzubahnen.
Heft I enthält: Die Eiche. Vom Herausgeber. Die Aufgabe

der Kirchen Christi im öffentlichen Leben. Vom Lordbischof
von Hereford. Die Bewegung unter den britischen christlichen
Kirchen zur Pflege freundschaftlicher Beziehungen zwischen
Deutschland und Grossbritannien. Rev. J. H. Rushbrooke, M. A.
Die deutsch-englische Verständigungskonferenz in London. Von
Direktor D. Spiecker. Die christliche Mission im Falle eines
deutsch-englischen Krieges. Eine Umfrage bei den deutschen
Missionsgesellschaften. Die Freundschaftsbeziehungen zwischen
deutschem und amerikanischem Protestantismus. Von Lie.
Bornhausen. Chronik der deutsch-englischen Beziehungen während
der letzten Monate. Th. Kamiah. Bücherbesprechungen.
Berichtigungen. Mitteilungen.

Die folgenden Hefte sind ebenfalls überaus reichhaltig.
Besonders bemerkenswert ist ein Bericht von Lie. K. Bornhausen
über die getroffenen Veranstaltungen an der Universität in
Marburg, die das Verständnis für amerikanisches Kirchenwesen
wecken sollen. Um den deutschen Studenten Gelegenheit zu
geben, sich über amerikanisches religiöses und kirchliches Leben
sachgemässe Kenntnisse zu erwerben, wurde eine
Amerikabibliothek ins Leben gerufen, und wurden besondere Seminarkurse

eingerichtet. Diese Institute dienen auch den amerikanischen

Studenten, die nach Marburg kommen.
— „Zeitschrift für Brüdergeschichte". V.—VII. Jahrgang,

1911/1913, Herrnhut, im Verlag des Vereins für Brüdergeschichte,
in Kommission der Unitätsbuchhandlung in Gnadau. Zwei
Hefte jährlich. Preis 6 Ji. — Aus dem mannigfaltigen Inhalt
dieser Zeitschrift nennen wir einige Aufsätze, die auch weitere
Kreise interessieren dürften: „Die ältesten Berichte Zinzendorfs
über sein Leben, seine Unternehmungen und Herrenhuts
Entstehen", 1911, S. 93 ff., 1912, S. 45 ff., 196 ff, 1913, S. 114, 171 ;

„Das Diasporawerk der Brüdergemeinde", 1911, S. 125; „Jean
Paul und die Herrnhuter", 1911, S. 188; „Goethes Bekenntnis
einer schönen Seele und die Religion", 1912, S. 166 ff. Unter
„Kurze Mitteilungen" wird zu dem Versuch von Dr. 0. Pfister,
die Entwickelung und eigenartige Gestaltung der Frömmigkeit
Zinzendorfs mit Hülfe der Freudschen Psvchoanalvse zu er-



— 287 -
klären, Stellung genommen und in einer Besprechung der
betreffenden Literatur die neue Theorie abgelehnt. In Heft I,
1913, S. 66, Heft II, S. 216, orientiert der Herausgeber der
Zeitschrift, D. J. Th. Müller, über Geschichte und Inhalt der Acta
Unitatis Fratrum, der sogenannten Lissaer Folianten, die in
der Unitätsbiblothek zu Herrnhut aufbewahrt werden. Es sind
13 Bände Handschriften, die ausser geschichtüchen Mitteilungen
Konfessionen, dogmatische, polemische, apologetische Traktate
der böhmischen Brüder, Korrespondenzen mit ihren Freunden
und Gegnern, Erlasse von Behörden u. a. m. aus den Jahren
1460—1589 enthalten, wertvolles und einzigartiges Material der
Geschichte der böhmischen Brüder. Der Verein für
Brüdergeschichte beabsichtigt, diese Akten in deutscher Übersetzung
— sie sind in tschechischer und lateinischer Sprache geschrieben

— herauszugeben. Seitens der tschechischen Wissenschaft
wird ebenfalls eine Ausgabe der Lissaer Folianten vorbereitet.
Ein Verzeichnis der im Jahre 1712 von Mitgliedern der
Brüdergemeinde veröffentlichten Bücher, Artikel usw. zeugt von reger
literarischer Tätigkeit dieser Gemeinschaft. A. K.

Kurze Notizen.
* Von dem Buche der Frau Olga Novikoff geb. Kiréeff: Le

Général Kiréeff et l'Ancien-Catholicisme, das in unserer
Zeitschrift, Jahrg. 1911, S. 161—168, ausführlich besprochen und
empfohlen wurde, ist eine neue, um einige Dokumente
vermehrte Auflage erschienen (Berne, Librairie Stämpfli & Cie,

1914, 5 francs).
* Von Jahr zu Jahr mehrt sich die Auswahl an Kommunions-

und Konfirmationsandenken. Und was besonders zu erfreuen
vermag, ist die Tatsache, dass wirkliche Kunst geboten wird,
Bilder, welche das vornehm ausgestattete Zimmer so gut wie
das einfache Stäbchen schmücken. Vor uns liegen sechs neue
Blätter von Maler Yelin aus dem Verlage Frobenius A. G.
Vereinigte Kunstanstalten in Basel, in Vier- und Zweifarbendruck.
Die Zeit der berüchtigten Öldrucke und der Süssüchkeiten dürfte
vorbei sein. Yelin gehört nicht zu den Modernen, aber seine
Kunst ist ehrlich und klar.

Jünglinge werden an dem Bilde : „Jesus und zwei Jünger"
oder an der Darstellung: „Jesus und die Emausjünger" Freude



— 288 —

haben, Jungfrauen aber das liebliche Blatt: „Jesus mit Maria
und Martha" oder „Die klugen Jungfrauen" vorziehen.

Sämtliche Scheine sind mit oder ohne Aufdruck zu billigem
Preise erhältlich. K-s.

* Die Kirchen des Kantons Schaffhausen nennt sich ein Büchlein,

welches der „Schaffhauser Kirchenbote" herausgegeben
hat (Orell Füssli, Zürich, 1914; 202 S., geh. Fr 2. 50, geb.
Fr 3. —). Es sind 31 Aufsätze mit entsprechenden Federzeichnungen

über die reformierten Kirchen des Kantons
Schaffhausen. In populärer Darstellung* werden wir mit der
Baugeschichte der Kirche nund mit der Entwickelung der einzelnen
Gemeinden vertraut gemacht. Mit rechter Freude entdeckten
wir darunter viel gute, alte Heimatkunst. K-s.

Neu eingegangen:
Feuerstein, Otto, Das Geheimnis der Person Jesu Christi. Deger-

loch bei Stuttgart 1914, Selbstverlag. 44 S. 50 Pfg.
Gore, Charles, Bishop of Oxford, The Basis of Anglican Fellowship

in Faith and Organization. 2d impr. London, A. R. Mowbray

& Co.

Henke, J, Dante-Wegweiser. Dortmund, Ruhfus, 1912.

Herzog, Bischof Dr: Eduard, Die Parabel vom anvertrauten Pfund
Hirtenbrief auf die Fastenzeit des Jahres 1914. Basel, Verlag
des Christkath. Schriftenlagers, 1914. 15 S. 4°. 10 Cts.

Hudal, Dr. AI., Die religiösen und sittlichen Ideen des Spruchbuches.

Rom, Päpstliches Bibelinstitut, 1914.

Keppler, Dr. P. W., Bischof von Rottenburg, Unseres Herren
Trost. 2. u. 3. Aufl., Freiburg, Herder,'1914.

Possevino, Ant", Transilvania. Budapest 1913.
Rou'èt de Journet, M. J., Enchiridion Patristicum. Ed. 2. Frib.,

Herder, 1913.
Simpson, W. J. Sparrow, The Catholic Conception of the Church.

London, Robert Scott, 1914.

Spencer, Fred., The Meaning of Christianity. 2d Ed. London,
T. Fisher Unwin, 1914.

Tyrell, George, Essays on Faith and Immortality. London,
Edward Arnold, 1914.

Vermeil, Edm., Jean-Adam Möhler et l'Ecole de Tubingue
(1815—1840). Paris, Arm. Colin, 1914.

Druck von Stämpfli & Cie. in Bern.


	Bibliographie

