Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 4 (1914)
Heft: 2

Buchbesprechung: Bibliographie

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 31.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

— 257 —

BIBLIOGRAPHIE.

Moderne katholische Betrachtungen,

FuNEK, Philipp: Von der Kirche des Geistes. Religiose Essays
im Sinne eines modernen Katholizismus. Verlag der Kraus-
gesellschaft, Miinchen 1913, 170 S., geb. 4 1, —,

Mit sympathischem und wachsendem Interesse lesen wir die
von Dr. Ph. Funk vorziiglich redigierte Wochenschrift ,Das
Neue Jahrhundert“. Nur um so aufrichtiger begriissen wir es,
dass der Verfasser in vorliegender Sammlung eine Anzahl
seiner im genannten Organ erschienenen Artikel zusammen-
gestellt hat. Man muss diese Betrachtungen aufmerksam und
wiederholt lesen, um sich an ihrer Tiefe und Schonheit zu
erbauen.

Das Vorwort sagt kurz und treffend, dass der Verfasser
zwei Klassen von Lesern im Auge hat: Katholiken, die eine -
Ubersetzung ,katholischer Religivsitit ins Moderne“ wiinschen,
und Glaubensgenossen, denen gezeigt werden soll, dass die
Freunde der Krausgesellschaft, die das ,Neue Jahrhundert“
herausgeben, keinen ,religiosen Umsturz“ anstreben. Man hat
also nicht einfach Kundgebungen des ,religiosen Katholizis-
mus® im Gegensatz zum politischen oder ultramontanen
Katholizismus zu erwarten, sondern — um uns so auszu-
driicken — Predigten, die auf der Kanzel der ,Kirche des
Geistes gehalten worden sind. Die ,Kirche des Geistes“ wird
in der ersten Betrachtung beschrieben. Sie ist nicht ein fir
sich bestehendes Gebdude, sondern nur die Oberkirche des
grossen Domes, in dessen Krypta die Kirchenglidubigen ,von
geistesarmen Priestern und unerleuchteten Beichtvitern im
Joch der knechtischen Furcht gehalten werden, in dessen
Mittelraum die Kirchendisziplin herrscht, und die Glaubigen,
auf dem Standpunkt der Katechumenen stehen bleibend, die
Opfer des Verstandes und des Willens bringen, in dessen Ober-

Internat. kirchl. Zeitschrift, Heft 2, 1914, . 17



— 258 —

kirche jedoch ,die Gemeinschaft vollerwachsener Personlich-
keiten“ in der lichten Atmosphére der Freiheit und der Liebe
Gottesdienst hilt. Funk betont am Schlusse dieser Betrachtung
(S.9), dass niemand das grosse Haus der Kirche zu verlassen
brauche, weil es ihm in der Krypta zu dumpf und in der
Mittelkirche zu dammerig sei, sondern, dass der Katholik viel
weiser handle, wenn er, ,dem Fliammchen seines inneren, be-
geisterten, personlichen Christentums folgend“, zur Oberkirche
emporsteige, die sich unter dem gleichen Dache befinde, wie
die Krypta und die Mittelkirche.

Das Bild ist sprechend, konnte aber in einem Sinne auf-
gefasst werden, in dem es Funk nicht versteht. Er hat keines-
wegs die Absicht, gebildeten Katholiken ein nach homdéopa-
thischer Methode zubereitetes Christentum zu bieten, sondern
er ist bestrebt, ihnen zum DBewusstsein zu bringen, dass das
Christentum sogar in solchen katholischen Formen, die keines-
wegs in das apostolische Zeitalter zurickreichen, geistige
Werte besitze, die man nicht von vornherein ablehnen diirfe,
sondern mit Recht schéitzen und lieben kénne. Er geht dabei
nicht schulmeisterlich zu Werke, sondern er nimmt seinen
Ausgang gewohnlich von einem Punkte, in dem er sich mit
dem Leser einig weiss, um dann in freundlicher und geist-
voller Aussprache den Gegenstand zu erdrtern, um den es
sich gerade handelt. Das wird z. B. in der reizenden Idylle
,Der verborgene Gott* (S. 118 ff.), das schwierige Thema von
der Gegenwart Christi im Altarssakrament in der Abhandlung
»Die Eucharistie* (S. 111 1f.), ,das eucharistische Kultleben in
den Formen der Messe, der Kommunion und der offentlichen
oder privaten Anbetung,” in den Betrachtungen ,Die Ge-
meinschaft der Heiligen* und ,Altchristliches Allerheiligen“
(S. 139 ff., 146 ff.) die katholische Heiligenverehrung so ver-
stindnisvoll und zart gewiirdigt, dass auch der nicht sehr
mystisch veranlagte Leser gestehen wird, es liege in diesen
Dingen mehr als er sich vorgestellt habe. Noch viel mehr
gilt das natiirlich von den Abhandlungen, mit denen Funk die
modernen Leser in den Geist der kirchlichen Festzeiten ein-
zureihen sucht, damit sie nicht etwa meinen, sie hitten keine
Berechtigung mehr, Weihnachten, Ostern, Pfingsten mitzufeiern.
Wer die Abhandlung ,Das Recht zu zweifeln® (S. 24 ff.) liest,
konnte da und dort auf den Gedanken kommen, dem Verfasser



— 259 —

sei es darum zu tun, das Tempeltor recht weit zu offnen,
damit die Leute wissen, dass nun der Gottesdienst vorbei ist
und die Gemeinde auseinander gehen darf. Aber so ist es nicht.
Vielmehr merkt man bald, dass das Tor offensteht, damit
solche, die schon hinausgegangen sind, noch einmal einen Blick
in das Heiligtum werfen und sich zum Bewusstsein bringen,
dass auch fir sie noch genug Raum vorhanden ist und dass
sie an dem heiligen Ort Giiter finden, die sie anderswo um-
sonst suchen. Man empfindet auch oft genug, dass der Prediger
in der ,Kirche des Geistes“ von Dingen redet, die er erfahren
hat. Er redet als gereifter Mann gern von seiner guten Mutter
und von Erlebnissen der Kindheit und Jugend, um dann gleich-
sam in sich und den Hoérern die triumpbierende Freude zu
wecken, in der der Apostel spricht: ,Nun bleiben Glaube,
Hoffnung, Liebe, diese drei, die grosste aber ist die Liebe.“

Das pietitsvolie Verstindnis, das der Verfasser den ka-
tholischen Kultformen entgegenbringt und das er z. B. in der
Betrachtung tiber das Abendgebet des Breviers (S. 160 ff.) in
einer viele Leser tiberraschenden Weise bekundet, ist,
wie uns scheint, die psychologische Erklirung des Mangels an
polemischen Erérterungen. Zu solchen wére wohl Stoff genug
vorhanden. Aber Funk hat sich die Mahnung des Apostels
gemerkt: ,Ein Diener des Herrn soll nicht zanken“ (2. Tim.
2, 24). Ganz freilich liess sich die Polemik nicht vermeiden.
Der Verfasser kann es nur beklagen, dass sich die Kirche
Christi zu einem ,Rechtsinstitut® entwickelt hat (5. 109); er
betrachtet die gegenwdrtige hierarchische ,Zentralisation des
kirchlichen Lebens als 4bfall* (S. 110); das Polizeichristentum*
ist ihm zuwider (S. 37); das vatikanische Konzil, das dieses
Polizeichristentum besiegelt hat, ist ihm keine Autoritét (S. 29 f.).
In der Ablehnung der hierarchischen Unterdriickung des per-
sionlichen Christentums und in der starken Betonung der reli-
giosen Individualitat trifft Funk mit unserm Hilty zusammen,
auf den er sich wiederholt beruft (S. 34, 105). Man sieht, er
will Raum schaffen im Tempel des Neuen Bundes, damit, wie
es im Pfingstgebete heisst, ,durch die Verschiedenheit der
Sprachen die Volker zur Einheit des Glaubens gesammelt
werden®.

Wie sich Funk die Einheit des Glaubens denkt, sagt er
(S. 98) mit den Worten: ,Wir miissen den lebendigen Christus



— 260 —

in uns lebendig werden lassen“. Woher némlich kommt die
Zerrissenheit, unter der wir leiden? Der Verfasser gibt auf diese
Frage die erschiitternde Antwort: , Weil die Hierarchen Christus
nicht lieben, daher das Elend und die Verderbnis in der dussern
Kirche* (S.100). Aber an die Anerkenntnis dieser traurigen
Tatsache schliessen sich erhabene Trostgedanken, die der Ver-
fasser aus der Verheissung schopft: ,Ich werde euch nicht
verwaisen lassen“. Das gilt der Gemeinde der Christusjlinger,
denen die Augen geoffnet sind, weil sie Christi Geist haben.
Sie bilden die Gemeinde des Geistes, die in der ,Oberkirche“
Gottesdienst halt. Wir konnen nur wiinschen, dass diese Gemeinde
wachse. Das Weitere wird sich von selbst ergeben. E. H.

Bibliothek der Kirchenviiter. Eine Auswahl patristischer Werke
in deutscher Ubersetzung. Herausgegeben von Geh.-Rat Prof.
Dr. O. BARDENHEWER, Prof. Dr. Th. SCHERMANN, Prof. Dr.
K. WEyMAN. Kempten, Jos. Koselsche Buchhandlung.

Band V: Griechische Liturgien, iibersetzt von Remigius
Storf, mit Einleitungen versehen von Theodor Schermann.
Des Palladius von Helenopolis Leben der hl. Véter, aus dem
Griechischen tubersetzt von Dr. St. Krottenthaler. Das Leben
der hl. Melania von Gerontius, aus dem Griechischen tliber-
setzt von Dr. St. Krottenthaler. Brosch. 4 3. 50, geb. 4 4.30

Band VI: Ausgewiihlte Schriften der syrischen Dichter
Cyrillonas, Baldus, Isaak von Antiochien und Jakob von
Sarug, aus dem Syrischen ibersetzt von Dr. P. S. Landers-
dorfer. Brosch. «£ 3. —, geb. 4 3. 80.

Band VII: Tertullians private und katechetische Schriften.
Ubersetzt mit Lebensabriss und Einleitungen, versehen von
Dr. K. A. H. Kellner. Preis brosch. .# 2.80, geb. 4 3. 60.

Band VIII: Des hl. Kirchenvaters Aurelius Augustinus
Vortrige tber das Evangelium des hl. Johannes. Brosch.
4 3.50, geb. A 4. 30.

In rascher Aufeinanderfolge erscheinen die Bénde der im
ersten Heft angekiindigten Bibliothek der Kirchenviiter.

Die griechischen Liturgien umfassen die Gruppen des
syrischen, 4gyptischen und kleinasiatisch-byzantinischen Kirchen-
gebietes. Zur ersten gehoren die liturgischen Teile des achten



261 —

Buches der apostolischen Konstitutionen und die griechische
Jakobusliturgie. Die iibersetzten &dgyptischen Liturgien ermog-
lichen es, die Entwicklung der Abendmahlsfeier in Agypten
genau zu verfolgen. An der Spitze steht die Ubersetzung der
Bruchstiicke einer Liturgie, die aus dem Ende des zweiten Jahr-
hunderts stammt und erst vor einigen Jahren gefunden worden
ist, darauf folgen Fragmente einer Liturgie aus dem Anfang
des dritten Jahrhunderts, das Euchologium des Bischofs Serapion
von Thumis aus dem vierten Jahrhundert und endlich die
Markusliturgie. Die dritte Abteilung enthiilt die Ubersetzung
der heute im Orient gebrauchlichen Liturgien des hl. Chryso-
stomus, des hl. Basilius und die Messe der vorgeheiligten Ele-
mente. Ein Anhang gibt eine kurze Darstellung und Erklirung
des Ganges der Liturgie, der liturgischen Gefisse, Kleider, -
Biicher und Gebidude. Im zweiten Teil dieses Bandes erscheint
zum erstenmal in deutscher Ubersetzung das Leben der hl. Viter
von Bischof Palladius von Helenopolis, 1 431. In bunter
Fille werden Einzelziige und Tugendiibungen zum Teil sehr
legendenhaft von 71 Mannern und Frauen verschiedenen Alters
und Berufs erzihlt, die der Welt den Riicken gekehrt haben.
Ausfuhrlich wird im letzten Teil das Leben einer solchen
Heiligen, der Melania, wie es von Gerontius uberliefert ist,
geschildert.

Wenig bekannt sind die im fiinften Band {ibersetzten Werke
der syrischen Dichter. Sie koénnen kaum zu den Kirchenvitern
gezihlt werden, weil sie nicht durchweg orthodoxen Anschau-
ungen huldigen. Aber gerade deswegen verdienen sie Beachtung,
Die Auswahl ist so getroffen, dass sie einen Einblick in das
reiche Leben und die Disziplin der altsyrischen Kirche gewéhrt.
Die Ubersetzung ist in Prosa gehalten, was sich schon aus
dem Grund rechtfertigt, weil die Poesien tatséichlich Prosa-
stlicke meist lehrhafter Natur in gebundener Form sind. Der
poetische Schwung, von dem sie getragen sind, ist aus der
Ubersetzung leicht erkennbar. Die Einleitungen zu den ein-
zelnen Schriftstellern geben iiber deren ILeben und Werke
— von den meisten besitzen wir nur spirliche und zum Teil
unsichere zy;aehrlchten — Aufschluss.

Der sechste Band, der Tertullian gewidmet ist, enthalt
solche Schriften, die die Person Tertullians selber betreffen,
und die er als Lehrer der Katechumenen geschrieben hat. Zur



— 262 —

ersten Gruppe werden die Schriften iiber das Pallium, iiber
die Geduld und die zwei Blicher an seine Frau gerechnet, zur
zweiten, die tber die Schauspiele, den Gotzendienst, den weib-
lichen Putz, das Zeugnis der Seele, an die Mirtyrer, tiber die
Busse, das Gebet, die Taufe, gegen die Juden und liber die Auf-
forderung zur Keuschheit. Die Schriften sind nicht nach der
Zeit ihrer Entstehung, denn sie ist bei nur wenigen bekannt,
sondern nach ihrer innern Verwandtschaft gruppiert. Die all-
gemeine Einleitung enthélt eine ausfiihrliche Darstellung der
politischen und kirchlichen Verhiltnisse Nordafrikas, die zum
Verstandnis der Schriften notwendig sind, und des Lebens und
Wirkens Tertullians. Wir notieren daraus die Tatsache, dass
der Ubersetzer schon im Jahre 1871 die Behauptung aufgestellt
hat, Tertullian sei wihrend seiner katholischen Zeit Laie ge-
wesen, was erst 1907 von Hugo Koch bestitigt worden ist,
der Tertullian die Priesterweihe iiberhaupt abspricht. ‘
Der achte Band der Sammlung enthilt die ersten 23 der
124 Vortrage des grossen Bischofs von Hippo, iiber das Evan-
gelium des hl. Johannes. Die Reden sind in der uns erhaltenen
Form nach der Ansicht des Ubersetzers Nachschriften der Schnell-
schreiber, ohne dass der hl. Augustin sie nur durchgesehen
hat. Wenn sie infolgedessen verschiedene Miingel aufweisen,
stehen sie doch mit an erster Stelle der exegetischen Werke
Augustins. A, K.

Bonatec, Josef, Lic. theol., Dr. phil.: Die cartesianische
Scholastik in der Philosophie und reformierten Dogmatik
des 17. Jahrhunderts. . Teil : Entstehung, Eigenart, Geschichte
und philosophische Ausprigung der ecartesianischen Schola-
stik. Leipzig, A. Deichertsche Verlagsbuchhandlung, 1912.
158 S. Preis: M 3. 60.

Bis vor wenigen Jahrzehnten haben die Geschichtsschreiber
der neueren Philosophie die Einwirkung der scholastischen
Tradition auf Descartes fast vollig lbersehen, bis fast gleich-
zeitig Freudenthal, von Hertling und Dyroff auf das Nachdriick-
lichste auf sie verwiesen haben. Stirker jedoch tritt die Ab-
hangigkeit vom scholastischen Aristotelismus bei den Carte-
sianern des 17. Jahrhunderts hervor. Durchgehends ist ihr
Bestreben darauf gerichtet, die theologische und philosophische



— BER —

Harmlosigkeit der cartesianischen Grundgedanken gegeniiber
der kirchlichen Orthodoxie dadurch zu erweisen, dass man sie
dem iiberlieferten System der Glaubensgrundsitze anpasst und
damit eine ,Harmonisierung des Cartesianismus mit dem Ari-
stotelismus“ zu erreichen sucht (S. 11). Das ftrifft auf prote-
stantischem Boden insbesondere fiir die reformierten Theologen
zu, wihrend die lutherische Theologie dem Cartesianismus
entschiedene Ablehnung entgegenbrachte. — In diesen Verhilt-
nissen ist es begriindet, dass die vorliegende Abhandlung vor
allem als ein Beitrag zur Geschichte der Philosophie und der
reformierten Theologie im 17. Jahrhundert angesehen werden
soll (S. 8).

Dementsprechend schildert das zweite Kapitel zunidchst
die Entwickelung des Cartesianismus und der cartesianischen
Scholastik auf den holldndischen Universititen, Die Schicksale
und Kampfe der Cartesianer in Leiden (S. 33—38), Utrecht,
wo sich der bekannte Streit zwischen dem Professor Gisbert
Voetius und Descartes, beziehungsweise seinem Schiler Regius
abspielte (S. 38—44), Franeker, Harderwijk, Deventer, Amster-
dam, Groningen und Loéwen werden an der Hand der Quellen
zuverlassig dargestellt. Daran schliesst sich ein Bericht tiber
die Entwickelungsphasen der durch die cartesianische Philo-
sophie angeregten theologisch - philosophischen Bewegung in
Deutschland (S. 51—62), England (S. 62 f.), Frankreich (S. 63
bis 68), Italien und der Schweiz (S. 68 ff.). Besonders wird
dabei der Wirksamkeit Klaubergs in Duisburg und des Orato-
rianers Joh. Bapt. Hamel in Frankreich gedacht.

Das dritte Kapitel sucht die Eigenart der Vermittelungs-
philosophie, als welche man die cartesianische Scholastik am
besten bezeichnen kann, nédher zu charakterisieren. Interessant
ist der in diesem Zusammenhange gefiilhrte Nachweis, dass
schon vor der ,Logik von Port-Royal“ der Versuch gemacht
worden ist, das Erbgut der aristotelischen Logik mit den An-
regungen zu verbinden, die Descartes’ Discours de la Méthode
und sein mathematisches Wissenschaftsideal geboten hatten.
Namentlich Klaubergs 1654 erschienene ,Logica vetus et nova
quadripartita wird in dieser ihrer Tendenz eingehend gekenn-
zeichnet. Fir die Geschichte der Logik sehr dankenswert ist
auch der Hinweis auf die Logik des Altdorfer Professors Roeten-
beck, die als ,die ausfiihrlichste und bedeutendste Logik der



— 264 —

cartesianischen Scholastik gertthmt wird (S. 99). — Ausge-
zeichnet sind die Bemerkungen iiber die Natur des cartesia-
nischen Zweifels (S. 103 ff.). Zugleich begegnen wir hier einem
etwas seltsam anmutenden Beispiel fiir die Art, wie die Car-
tesianer zwischen den Lehren ihres Meisters und der aristote-
lischen Philosophie zu vermitteln suchten. Aristoteles erklére
die ,admiratio“ fir den Anfang der Philosophie; die Bewun-
derung sei aber untrennbar mit dem Zweifel verbunden. Daraus
ergab sich dann, dass die dubitative Methode Descartes’ als
die ., doiororshizwrdry* angesehen wurde. — Von solchen ge-
waltsamen Kombinationsversuchen miissen wir absehen, wenn
wir uns das im ibrigen wohl begriindete Urteil von Bohatec
zu eigen machen wollen, dass es das Verdienst der cartesia-
nischen Denker sei, gezeigt zu haben, dass ihr Lehrer in
hohem Masse trotz seiner gegenteiligen, gelegentlichen Ausse-
rungen, von der Scholastik und Aristoteles abhéingig geblieben sei.
Bonn. R. KEUSSEN.

FORSTER, F. W.: Sexualethik und Sexualpidagogik. Dritte
vermehrte Auflage. Kempten-Miinchen, Jos. Koselsche Buch-
handlung, 1910. (XV.249 8.), Preis brosch. -4 3. —, geb. -4 3.75.

Mit zwiespéltigen Empfindungen liest man das Buch Forsters
iiber Sexualethik nnd Sexualpiddagogik. Gerne wird man der
Energie zustimmen, mit der der Verfasser die christliche Lebens-
auffassung gegeniiber der modernen Verwilderung im Sexual-
leben vertritt, gerne dem bewiihrten und feinsinnigen Pida-
gogen folgen, wenn er fiir die Erziehung zu einer geordneten
und gewissenhaften Sexualethik wohl begriindete Ratschliage
gibt. Aber neben dieser Zustimmung zu der allgemeinen Ten-
denz des vorliegenden Buches macht sich gegeniiber bestimmten
Einzelausfithrungen eine Reihe von Bedenken geltend, die dem
Buche in seiner Wirkung im ganzen nicht wenig abtraglich sind.

Diese Kritik trifft zunichst die erkenntnistheoretische
Orientierung des Verfassers. — Wie in seinem Buche iiber
sAutoritit und Freiheit* wirft er auch hier die Frage auf:
wer ist in diesen das sittliche und religiose Gebiet in gleicher
Weise beriihrenden Fragen kompetent? — Und seine Antwort
lautet: jedenfalls nicht die individuelle, auf sich selbst gestellte
Vernunft! — Jede Art von Ideologie, wie sie ein erfahrungs-



— 260 —

fremder Rationalismus erzeugen muss, wird nach Forsters
Uberzeugung bei der Behandlung der sexuellen Probleme Fehl-
griffe machen, weil sie den Menschen und seine entfesselten
Triebe nicht kennt. Aber zu diesen Ideologen, die als ,reine
Toren“ den Problemen der Sexualethik gegentiberstehen, ge-
sellen sich die Denker, die sich ihre Theorien von ihren eigenen
Wiinschen diktieren lassen. Sie fordern die Umbildung der
tiberlieferten christlichen Moral, weil sie personlich mit dieser
Moral in Konflikt gekommen sind, oder wenigstens sich ihr
nicht mehr gewachsen fiihlen. Es ist die unfreie Vernunft, die
alsdann ihr eigenes Pladoyer fithrt. Die Kritik der individuellen
Vernunft, zu der Foérster mit seinen Ausfilhrungen einen nicht
unbedeutenden Beitrag zu liefern glaubt, lauft also auf eine
Kritik eines lebensfremden Denkens auf der einen Seite, eines
emotional befangenen Denkens auf der andern Seite hinaus.
Eine logisch und sachlich einwandfreie Leistung, das ist die
These, die er vertritt, bringt die individuelle Vernunft bei der
Behandlung sittlicher Lebensprobleme schon darum kaum zu-
stande, weil sie viel zu sehr von der allgemeinen psychischen
Zustéindlichkeit des Individiums abhédngig ist; sie mag mit ihr
sich heben oder sinken, in jedem Falle konnen ihre Theorien
nicht die Geltung und Autoritit beanspruchen, die einer durch
Jahrhunderte bewédhrten religiosen und sittlichen Tradition mit
Recht zukommen. Denn individuell bedingte Einfdlle und An-
sichten konnen niemals den Wert der sittlichen Normen erreichen,
deren soziale Zweckmiissigkeit und Brauchbarkeit durch die
Erfahrung vieler Generationen gesichert ist. Dazu ist auch
diese Erfahrung nicht bloss die Summe zufélliger Beobachtungen,
die im Laufe der Zeit von einzelnen gemacht worden sind,
sondern der Ausdruck eines intuitiven Lebensverstindnisses,
das nur den sittlichen Heroen uuseres Geschlechtes erreichbar
ist, die _durchdringende Kenntnis der wirklichen Lebensméchte
und unbestechliche Freiheit des Geistes gegeniiber ihren An-
trieben“ besassen. (S. 16.) Daher darf der Sexualethiker, so
erkliart uns Forster, an den ,Heiligen“ nicht voriitbergehen. —
Man kann seinen Ausfiihrungen im wesentlichen zustimmen
und dann doch fragen: bieten sie wirklich eine durchgreifende
Kritik der Leistungen der individuellen Vernunft auf dem um-
schriebenen Gebiete? Liegt es in der Tat so, dass diese ohne
autoritative Fithrung nur zu befangenen Urteilen gelangt?



Worauf griindet sich denn unsere Zustimmung zu den sittlichen
Weisungen autoritativer Personlichkeiten? — Auf Tradition
allein? — Soll das heissen: auf iberkommene Gewohnheit oder
ausseren Zwang? — Nicht vielmehr auf innere Notigung?
Dahin zielt doch wohl die Meinung Forsters, wenn er sagt:
es steht gar nicht in unserer Macht, unsere bessere Erkenntnis
herunterzuschrauben; wenn unser  innerstes Gewissen“ fiir
bestimmte sittliche Forderungen Zeugnis ablege, ,so mag uns
die Nachfolge noch so schwer werden; die hohere Erkenntnis
ist da und stachelt uns bestandig zur Treue und zu Konsequenz¥,
(S. 244.). Soll doch das Wesen des Gewissens gerade darin
bestehen, ,dass hier etwas Unpersonliches, unsere subjektive
Befangenheit Korrigierendes mitten in unserem Innern zu
Worte kommt und anserer Willkiir Halt gebietet“. (S. 8.) Bringt
aber, wie hier ausgesprochen, unser Gewissen ein inneres Ge-
setz zum Ausdruck, von dem die Geltung des Sittlichen fiir
uns abhéngt, so muss unweigerlich auch das Mass der Autoritiit,
die wir den sittlichen Heroen zuschreiben, vom Gewissen aus
bestimmt werden. Sie kann nicht weiter reichen als das Recht
der von ihnen vertretenen Forderungen. Bleiben diese unserem
Gewissen fremd, so bleibt es auch ihre Autoritit, selbst wenn
Pietétsriicksichten sie dusserlich vielleicht unangetastet lassen. —
Denn letzte Instanz ist bei allen sittlichen Entscheidungen
doch das autonome Gewissen. Autoritit und Sitte konnen in
ihm nur zur Entfaltung und Anerkennung bringen, was ohne-
dies schon als gesetzmissige Bewusstseins- und Willensanlage
vorgebildet war. Auch unser sittliches Wesen ist von organischen
Bildungsgesetzen beherrscht; es assimiliert sich diejenigen An-
regungen und Willensantriebe, die sich dieser innern Gesetz-
maéssigkeit einfiigen und dem Bewusstsein, das wir von ihr be-
sitzen, d.i. dem Gewissen entsprechen. Wir wissen wohl, dass
auch im Sittlichen organische Bildungsfehler, Stérungen und
Missbildungen vorkommen, dass darum das Gewissen der Pflege
und autoritativen Leitung bedarf. Aber es ist eine Verkennung
des urspriinglichen Tatbestandes, wenn diese Stérungen und
Missbildungen zum Ausgangspunkt einer Kritik gemacht werden,
diezuletztdasRechtder Selbstentscheidung des Gewissens in Frage
zu stellen scheint, zum wenigsten den Gedanken nahe legt,
als gehe dem sittlichen Bewusstsein das Vermogen ab, sich
durch eigene Erfahrung zu orientieren, als bediirfe das Gewissen



zur Kliarung des eigenen Urteils fortwéhrend der &usseren
Belehrung. — In dieser Gedankenrichtung aber bewegt sich
ganz wesentlich Forsters pidagogische Betrachtungsweise.
Wir tbertreiben wohl nicht, wenn wir behaupten: ein tiefes
Misstrauen gegen die modernen Anspriiche auf sittliche
Miindigkeit und Freiheit hat sich in ihm festgesetzt, die theo-
retischen Uberspanntheiten mancher Vertreter der autonomen
Ethik, die beobachteten praktischen Schédden gerade auf se-
xuellem Gebiete scheinen dieses Misstrauen zu begriinden. Da-
gegen legt in Forsters Augen die katholische Kirche ein
Zeugnis von imponierender Geschlossenheit fiir den unvergéing-
lichen Wert der christlichen Ethik ab und sie unterstiitzt
dieses Zeugnis in wirkungsvollster Art durch das Jugendleben
der Heiligen in ihrem Schosse, durch das Ideal der Askese,
das sie in sich aufgenommen hat. Und hier versagt Forsters
Kritik fast vollstindig: cr sicht hier nur die Lichtseiten und
gelangt so zu manchmal recht befremdenden Urteilen. So sehr
er die emotionale Bedingtheit des scheinbar nur durch das
Interesse an der Sache geleiteten Denkens bei dem Individuum
bemerkt, so sehr fehlt ihm der kritische Massstab gegentiber den
geschichtlich bedingten Institutionen, mit welchen die Kirche
wie mit einem Schutzzaun bestimmte Forderungen der christ-
lichen Ethik umgeben hat. So erscheint ihm der Zolibat als
»ein iliberaus wichtiges Mittel, die Selbstindigkeit der héheren
Lebensziele gegeniiber der Ubermacht der Familientriebe und
Familiensorgen zu représentieren, und zu verhiiten, dass die
Ehe aus einem Sakrament zu einem Philisterium degradiert
werde“. (S. 162.) Als wenn die Ehelosigkeit von sich aus schon
eine Sicherheit fiir ein Leben béte, in dem hohere Lebensziele
zu durchgreifender Geltung gelangen! — Und gibt es nicht
unter den geistlichen Zolibatdren mehr wie genug erbdrmliche
und selbstsiichtige Philisterseelen! Doch mit der Feststellung
dieser personlichen, allzu personlichen Unzulidnglichkeiten wird
die Frage nach den Grundlagen einer im christlichen Sinne
idealen Lebensfiilhrung so wenig entschieden, wie durch die
von Forster so stark betonte Beobachtung, dass die Ehe in
sehr vielen Fallen zu einer Verkleinlichung, ja Versumpfung
des Lebens fihre. Nicht die Lebensumstinde machen den
Menschen zu dem, was er ist und bedeutet, sondern er macht
aus den Lebensumstiinden das, was in ihm liegt. Das gilt fir



— 268 —

den Verehelichten in gleicher Weise, wie fiir den Ehelosen.
Eine hoheren Lebenzielen zugewandte ideale Gesinnung kann
sich bei diesem, wie bei jenem bewidhren. Welche Lebensform
dem Einzelen fiir die Hoherentwickelung seines Lebens dienlich
ist, muss dem sittlichen Taktgefiihl, der inneren Berufung iiber-
lassen bleiben. — Aus eben diesem Grunde ist es ein Wider-
sinn, den Zolibat zu einer Zwangsinstitution fiir den geistlichen
Stand iiberhaupt zu machen und diesen damit Vielen zu ver-
schliessen, die ihrer religiosen und sittlichen Veranlagung nach
ihm in jeder Weise zur Zierde gereichen wiirden, wiahrend
umgekehrt durch den Zwang der Zolibat fir viele Unberufene
zu etwas ganz #usserlichem gemacht wird. Schopenhauer, der
in diesem Zusammenhange als Kronzeuge fiir die Forderung
des Zolibates zitiert wird (S. 165 £.), geht doch wohl von gedank-
lichen Voraussetzungen aus, die mit den Grundlagen christlicher
Sittlichkeit sehr wenig zu tun haben. Aber Forster ist von dem
Gedanken, dass der Zolibat und das familienlose Leben die
Bedingung fiir die Erreichung der hochsten Stufe christlicher
Lebensfiihrung sei, so fasziniert, dass er selbst eine so extreme
Handlungsweise, wie die Trennung der hl. Elisabeth von ihren
Kindern als Heroismus preist. s sei das wohl ,ein ausser-
gewohnlicher Schritt, aber ,der heroische Schritt einer ganz
Gott geweihten Seele, die mit solchem Beispiel gegeniliber dem
Familienkultus und dem Kindergétzendienst auf die hochsten
Ziele hinweisen wollte, ohne welche dem Familienleben selbst
die gesetzgebenden Ideale fehlen und die wahre Seelenkultur
verloren geht“. (S.150.) Denn nichts ,erziehe und bewahre
die Kinder so sehr, wie das Beispiel einer Mutter, die den
Thrigen durch eine noch hohere Liebe vorleuchtet, als es die
natiirlichen Muttergefiihle sind“. (S. 151.) — Hier werden an
sich richtige Gedanken von Forster auf ein Geleise geschoben,
auf dem =zuletzt die natiirlichen Grundlagen der christlichen
Sittlichkeit zerstort werden miissen. Denn diese sind fiir die
Verheirateten doch wohl in der Familie zu suchen. Hier hat
sie die tiefere Treue, das selbstlosere Dienen und die geistigere
Fiirsorge“ zu bewihren, die die natiirliche Gemeinschaft zu
einer hoheren, geistigen erheben und so vollenden. Jene ge-
waltsame Trennung von der Familie aber streift bedenklich
an die pharisdische Moral, die sich der Unterhaltungspflicht
gegen die Eltern dadurch entzog, dass sie die dafiir erforder-



— 269 —

lichen Summen als Tempelgabe stiftete. Wie Jesus dariiber
gedacht hat, ist bei Matthdus 15, 3—9 zu lesen. Nach dieser
Beurteilung des von verstiegenen asketischen Motiven ge-
leiteten Handelns der hl. Elisabeth verwundert man sich nicht,
auf die Bemerkung zu stossen, dass es einen tiefen Sinn habe,
wenn die Heilige zu ihrem Seelenfiihrer Konrad von Marburg
wihlte, ,die verkorperte ménnliche Strenge“. — Wenn damit
fir ,die objektive, formvolle Strenge“, mit der nach Forsters
Ausdruck das Wesen Konrads zu bezeichnen ist, eine sittliche
Berechtigung behauptet werden soll, so glaube ich, dass der
fein filhlende Piddagoge selbst sein Urteil berichtigen wiirde,
wenn er von den sinnlosen und brutalen Quilereien Kenntnis
nihme, mittelst deren Konrad seine geistliche Tochter zur
Heiligen heranzubilden suchte. Mit solchen Ausserungen stellt
Forster nur ein Extrem den modernen Extremen, die uns be-
sonders in der Sexualethik begegnen, gegeniiber. Dass die
Kritik seiner Gegner durch diese schroff asketische Fédrbung
der eigenen Gedanken an Wirkung verliert, haben wir schon
hervorgehoben. Das ist um so bedauerlicher, weil Forsters
Buch sowohl positiv in der Begriindung der Forderungen der
christlichen Sexualethik, wie auch in den kritischen Ausein-
andersetzungen mit den Anhéingern der sogen. modernen Ethik
eine Fiille von guten Gedanken enthédlt, die von seiner tiefen
Lebenskunde, wie von seinem sittlichen Feingefiihl in gleicher
Weise Zeugnis ablegen.
Bonn. Rudolf KEUSSEN.

Herzog, Dr. Eduard, Bischof der christkatholischen Kirche der
Schweiz: Gott ist die Liebe. Andachtsbuch fiur katholische
Christen zum privaten und héuslichen Gebrauch. Verlags-
anstalt des Oltener Tagblattes, Olten 1914, 336 S. Ganz-
leinenband mit Rotschnitt Fr 3.20. Ledereinband mit Gold-
schnitt Fr 4. 80.

Ein Andachtsbuch bei seinem Erscheinen zu besprechen,
erscheint fast als eine missliche Sache. Der Rezensent wird
sich selbst den Einwand vorlegen, dass er noch nicht erfahren
hat, was die Andachten in den Wechselfillen des Lebens fiir
ihn selber bedeuten, woraus er dann die mehr oder weniger
zuverlédssigen Schliisse ziehen wiirde auf die Wirkung, die sie



— 270 —

andern gegeniiber haben konnen. Auf die Person des Be-
sprechenden wird das immer zutreffen. Aber die Gefahr ist
um so geringer und es erscheint die Besprechung um so eher
gewagt werden zu diirfen, je weniger subjektiv ein Andachts-
buch nach Inhalt und Form sich giebt. Nicht als ob in dem vor-
liegenden Buche der Verfasser ganz zuriicktrate. Das ist bei
keiner literarischen Erscheinung moglich und bei einem An-
dachtsbuche gar nicht. Auch das Buch ,Gott ist die Liebe*
zeugt von seinem Verfasser und es tragt seinen Geist. Aber
dieser Geist ist so reif und geklirt, dass die Absicht des Ver-
fassers, und es soll das gewiss auch die Absicht seines An-
dachtsbuches sein, so zu reden, dass viele, dass alle mitfithlen
konnen, in schonster Weise erreicht ist. Der Verfasser zeigt
im Vorwort selber den Weg, den er zu diesem Ziele einge-
schlagen, nédmlich dass man, um das katholische Christentum
nach seinem unvergéinglichen Wert wiirdigen und lieben zu
lernen, zu den reinen Quellen des christlichen Glaubens zu-
riickkehren muss. Das bestitigt jede Seite des Buches. Weil
es in diesem Sinne durchaus evangelisch ist, ist es auch ka-
tholisch. Es wird deswegen in seiner Wirkung vom Laufe der
Zeiten unabhéngiger sein, als manches andere Andachtsbuch,
das mit seinen Beziehungen zu voriibergehenden Zeitstromungen
oder die Jetztwelt gerade interessierenden aber rasch der Ver-
ginglichkeit erliegenden Zufilligkeiten sich selbst nach kurzer
Zeit tiberlebt. Das wird ,katholischen* und ,evangelischen®
Andachtsbiichern begegnen. Das Andachtsbuch von Bischof
Herzog ist aber auch deswegen katholisch, weil es dem Gesetz
der Vergiinglichkeit mit seinem im FKEvangelium begriindeten
Inhalt .auf die allein zuverlidssice Weise begegnet. An dem
Buche werden einfache Leute sich so gut erbauen, wie Weise
und Gelehrte. Nicht bloss sein inneres Wesen erlaubt das,
sondern auch seine Form, denn seine Sprache ist einfach und
klar. Sie entspricht so dem Inhalt, der auch nichts weiss von
dem Stisslichen gewisser Andichteleien, auch nichts von einer
Art von Uberirdischem, iiber der wir den festen Stand ver-
lieren.

Der Inhalt ist in funf Teile gegliedert: I. Tagliche Gebete.
II. Messandachten. III. Betrachtungen. IV. Beicht- und Kom-
munionandachten. V. Gebete fiir verschiedene Verhéltnisse und
Veranlassungen.



— 2711 —

Die ,Taglichen Gebete* werden immer mit Erbauung
wieder gelesen werden. Sie beriithren, was wir wirklich tiaglich
empfinden. Die ,Messandachten“ werden die katholische Mess-
liturgie dem Verstindnis und dem Herzen erschliessen. Dass
sie die Mitwirkung am Gemeindegottesdienst nicht ersetzen
wollen, beweist ihr Inhalt und der stete Hinweis des ganzen
Buches auf das offizielle Gebetbuch der -christkatholischen
Kirche der Schweiz. Den umfangreichsten Teil bilden die
,Betrachtungen® zu den Sonn- und Feiertagen des Kirchen-
jahres. Die Betrachtungen der Sonntage bis Pfingsten schliessen
an die biblischen lLesungen der betreffenden Tage an, unter
Voranstellung eines Schriftwortes, bieten zuerst eine Darstellung
der biblischen Gedanken, um dann mit Mahnung, Bitte oder
Dank zu schliessen. Die Sonntage nach Pfingsten bringen
Betrachtungen tber die zehn Gebote Gottes, tiber das Gebet
des IHerrn und tuber die sieben Sakramente. Ihnen schliessen
sich ,Betrachtungen fiir besondere Tage“ an, Marienfeste, Aller-
heiligen und Allerseelen. Die Anordnung ist &hnlich wie bei
den Betrachtungen der zwei ersten Teile des Kirchenjahres.
Die Betrachtungen iiber die zehn Gebote sind eine schone christ-
liche Sittenlehre, die Auslegungen der sieben Bitten des Vater-
unsers gehoren wohl zum Gediegensten, was tber das Gebet
des Herrn geschrieben wurde, und die Behandlung der sieben
Sakramente geschieht in ebenso belehrender wie erbauender
Weise. Im IV. Teil ist ein eigener Abschnitt der so notwendigen
Belehrung iiber das Bussakrament gewidmet. Der V. Teil bringt
zuerst Belehrungen {iber das liturgische, das private und das
hédusliche Gebet und dann die Gebete in Tagen der Krankheit,
die Firbitten der christlichen Gemeinde fiir ihre Angehérigen,
cer Familienglieder fir einander und schliesst mit den allge-
meinen Gebeten.

Der altkatholische Standpunkt gelangt ohne Aufdringlich-
keit aber deutlich zur Geltung. Die Betrachtungen iiber die
Sakramente werden nach dieser Richtung auch die Theologen
interessieren. Jch bin aber iliberzeugt, dass auch ein rémischer
Katholik an den betreffenden Abschnitten nicht Anstoss nehmen
wirde. Es kommt eben nicht bloss darauf an, was man sagt,
sondern wie man es sagt.

~ Seiner eigenen Kirche hat Bischof Herzog mit dem An-
dachtsbuch ein Geschenk gemacht, dessen Wert wir noch nicht



— 212 —

ermessen konnen. Aber auch die andern altkatholischen Ge-
meinschaften deutscher und verwandter Zunge diirfen sich
freuen. Das Buch ist auch fir alle romfreien katholischen
Kirchen ein Zeugnis altkatholischen Geistes, wie es schoner
und erhebender wohl noch selten abgelegt wurde, auch gegen
aussen. Tausende aber, aus allerlei Volk, werden heute und
in der Zukunft dem Verfasser danken fiir religiose Erbauung
und Erleuchtung.

Die Ausstattung des Buches ist wirdig, einfach, aber ge-
diegen und schon. Den Titel schmiickt der Ecce Homo des
Guido Reni; der Druck ist deutlich und zweckméissig gehalten,

Em. Mr.

SCHIRMER, Wilhelm: Der Heiland unser Geleite auf dem Heim-
wege. Konstanz, Ernst Ackermann, Grossh. Buchhéindler, 1914,
Elegant kartoniert 4 1. 20.

Eine schone Gabe zum Osterfest bietet Schirmer der Ge-
meinde derer, die sich schon seit Jahren durch seine Erbauungs-
schriften zu den Quellen des inneren Lebens fiihren lassen,
in seiner Dichtung ,der Heiland“. Sie ist in freien Rhythmen
verfasst und stellt in einer Reihe von tief empfundenen Stim-
mungsbildern das Leben Jesu von der Geburt und Kindheit
bis zu Tod und Auferstehung vor uns hin. Wohl jeder Leser
wird vor allem davon berithrt werden, dass hier das Leben
des Herrn zum personlichen Erleben des Verfassers und damit
ein Zeugnis von dem geworden ist, was seiner Seele Frieden
und volles Geniigen gegeben hat. Aus eigener Erfahrung sind
die Worte hervorgegangen:

»Wo immer ein Mensch im Glauben gliicklich lebt,
Wo Liebe verbindet, versohnt und segnet,

Wo Hoffnung auf héheres Leben verkldrt und erhebt,
Da ist des Heilands Vermiichtnis erfiillt.“

Moge das auch &usserlich gut ausgestattete Biichlein viele
dankbare Leser finden! R. K.

STOECKIUS, Dr. Hermann : Parma und die pépstliche Bestitigung
der Gesellschaft Jesu 15640, Heidelberg, C. Winter, 1913. 46 S.

Travail d'une trés grande exactitude et d’une parfaite ob-
jectivité. Les jésuites espagnols ont publié¢ dans ces derniéres



— 213 —

années de nombreux documents originaux, qui jettent de grandes
lumiéres sur plusieurs parties de leur histoire. M. Stoeckius les
a examinés avec beaucoup de soin et de critique. E. M.

VERESS, Dr. Andreas: Fontes Rerum Transsylvanicarum. Epi-
stolee et Acta Jesuitarum Transsylvanise temporibus Principum
Bathory (1571 — 1613). Tom. II, Budapest, typ. societajsi
Stephansum typographicee, 1913. In Kommission bei Alfred
Holder, Wien und Leipzig, 316 S., Preis 10 Kr.

Die erste Lieferung dieses auf 50 Binde berechneten
Werkes haben wir im Jahrgang 1912, S. 561 dieser Zeitschrift
angezeigt. Der Herausgeber entschuldigt in der Vorrede das
verhiltnisméassig spite Erscheinen der Fortsetzung mit der Not-
wendigkeit, neue Reisen nach Rom zur Erforschung der dortigen
Archive zu unternehmen. Tatséchlich fand er in den Archiven
des Vatikans und des Jesuitenordens neue wichtige Dokumente,
die sich auf die Niederlassung der Jesuiten in Siebenblirgen
1579 beziehen und daher eigentlich zum ersten Band gehoren,
jedoch nun an die Spitze dieser zweiten Sammlung gestellt
worden sind. Im tbrigen enthalt der zweite Band Aktenstiicke
zur Geschichte der Jesuiten in Siebenbiirgen aus den Jahren
1584 bis 1588, d. h. bis zur ersten Vertreibung des Ordens aus
diesem Land.

Die Tatsache, dass die angegebene fiinfjihrige Periode it
der Ausweisung der Jesuiten endet, ist fur sich allein schon
ein ausreichender Beweis, dass es sich um eine Zeit grosser
Regsamkeit und reichen FErfolges handelt. Am Anfang des
Jahres 1584 hatten die Jesuiten in Siebenbiirgen drei Hiuser,
ndmlich in Klausenburg, in Alba Julia (Gyulafehérvar-Fogaras)
und in Varad mit zusammen 38 Moénchen und Laienbriidern.
Aber diese Zahl vermehrte sich rasch. Die Hauptniederlassung
war in Klausenburg., Hier hatte namentlich die von den Jesuiten
geleitete Erziehungsanstalt weitreichenden Einfluss. Sie zéhlte
gegen dreihundert Zoglinge, meist aus vornehmen Hé&usern,
darunter sogar Sohne prostestantischer Pastoren. Dem Vor-
steher des Hauses zu Alba Julia wurde der junge First Sigis-
mund Bathory zur Erziehung iibergeben. Grossen Vorteil zogen
die Jesuiten' aus dem Umstand, dass gewisse protestantische

Intern. kirehl. Zeitechrift, Heft 2, 1914. 18



— 2714 —

Gemeinschaften die Kindertaufe abgeschafft hatten; in einem
einzigen Jahre tauften die Jesuiten in Klausenburg, das fast
ganz protestantisch geworden war, tber 200 Kinder. So meldet
unterm 27. Januar 1585 der Pater Johann Ardolfo dem Ordens-
general Aquaviva. Er fiigt bei:  Nicht bloss die Katholiken
geben sich in dieser Sache grosse Miihe, indem sie danach
trachten, auch fremde Kinder, bisweilen ohne Wissen der Eltern,
zur Taufe zu bringen, sondern auch die Héiretiker, die die
judidsche und arianische Gottlosigkeit (der sog. Unitarier) noch
nicht eingesogen haben, tun dasselbe, da sie die Wahrnehmug
machen, dass ihren arianischen Pastoren die Taufe ein Gegen-
stand der Verachtung ist. kKs werden uns nicht nur Kinder
aus der Stadt, sondern auch aus entfernten Ortschaften gebracht,
Knaben und Midchen im Alter von acht, zehn und mehr Jahren,
Es gab sogar Téauflinge, die lber zwanzig Jahre alt waren.“
(S. 83.)

Eine starke Stiitze hatten die Jesuiten an dem polnischen
Konig Stephan Bathory, der sich lebhaft dafiir interessierte,
dass die Erziehungsanstalt in Klausenburg zu einer Akademie
erweitert wurde, an der auch Philosophie und Theologie gelehrt
werden konnte (S. 84 ff.). Auch stellte er den Jesuiten reiche
Geldmittel zur Verfiigung, erliess ihnen die Abgaben von den
Weinbergen und Besitzungen, die sie bereits erworben hatten,
schenkte ihnen neue Léandereien, die der Krone zugefallen
waren usw. (S. 174. 181). Natiirlich fehlte es auch nicht an
reichen Leuten, die den Jesuiten bedeutende Vermichtnisse
hinterliessen (S. 146).

Bemerkenswert ist die grosse Toleranz, die die Jesuiten
tibten. Weil sie hdufig in den Fall kamen, Kinder protestan-
tischer Eltern zu taufen, so waren ebensooft auch die Paten
protestantisch. Allein der Pater Ardolfo schreibt dem Ordens-
general, man frage da nicht nach der Konfession, sondern halte
sich an das Wort: ,Lasset die Kindlein zu mir kommen.“ Auch
finde man, es sei niitzlicher, gemischte Ehen ohne weiteres
einzusegnen und ,Dissimulation® zu tiben, da sonst die Braut-
leute zu protestantischen Pastoren gehen koénnten (S. 84 f.).

Schlimm begann das Jahr 1586. Die Pest kam ins Land
und raffte allein in Klausenburg zwanzig Mitglieder des Ordens
samt dem Rektor P. Capeci dahin; die iibrigen ergriffen die
Flucht. Die Biirger von Klausenburg beniitzten die Gelegenheit,



— 210 —

sich mit Gewalt gewisser Liandereien wieder zu beméchtigen, von
denen sie behaupteten, sie seien ihnen widerrechtlich entrissen
worden (S. 172). Sogar das Kollegium, das ganz verlassen war,
wollte das Volk in Besitz nehmen (S. 180). Auch verbreitete
sich unter den Leuten die Meinung, die Pest sei eine Strafe
Gottes, der das Land zlchtige, weil es die Jesuiten dulde. In-
dessen schien die schreckliche Heimsuchung doch auch ihre
gute Wirkung zu haben, Der Koénig Stephan Bathory trostete
den Orden mit neuen Gunstbezeugungen, und sobald die Seuche
erloschen war, stromten aus Italien, Spanien, Deutschland, Polen
andere Jesuiten herbei, um das so erfolgreich begonnene Werk
der Gegenreformation fortzusetzen.

Allein Ende des Jahres 1586 starb Konig Stephan, der
méchtigste Beschiitzer des Ordens. Wohl war der von den
Jesuiten erzogene junge First Sigismund Bathory dem Orden
gewogen, jedoch ohne geniigende Autoritit. Schon unterm
22, August 1587 musste ihm der Papst Sixtus V. Vorstellungen
machen, wie schmachvoll es wire, die Jesuiten aus Siebenbiirgen
zu verbannen (S. 215). Allein die Gegnerschaft wuchs, je mehr
der Orden massgebende Bedeutung erhielt. Gegen Ende des
Jahres fing der Landtag an, sich mit Ausweisung der Jesuiten
zu befassen. Sehr belehrend sind die Schreiben, mit welchen
diese beim Fliirsten Sigismund gegen eine solche Massnahme
protestierten. Die Viter sagen dem Fiirsten, dass sie von seinem
Vorgéanger ins Land gerufen worden seien und anderswo genug
zu tun gehabt und noch bessere Aufnahme gefunden hétten.
Die Giiter, die ihnen tiberwiesen worden seien, seien ihr recht-
méssiges Eigentum, auf das sie nicht verzichten werden. Man
dulde in Siebenbiirgen alle miglichen Sekten, die Lutheraner,
die Kalvinisten, die Wiedertidufer, die Arianer, die Ebioniten,
die Neujuden, die Valachen, ja sogar die Zigeuner, — nur nicht
die Jesuiten! Was hatten denn diese gesiindigt? Man mache
ihnen den unverschimten Vorwurf, dass sie Gotzendiener seien,
wahrend sie sich in ihren Predigten, Disputationen und Schriften
genugsam dariiber ausgewiesen hiitten, dass dieser Vorwurf nicht
begriindet sei (S. 242 ff.). ' .

Um Weihnachten 1588 fasste der Landtag den Beschluss,
die Jesuiten hitten das Land zu verlassen. Als wirkliche
Grinde der Ausweisung gibt ein jesuitisches Memorial an:
1. Den Wunsch, sich der reichen Giiter der Jesuiten zu be-



miéchtigen, 2. die Furcht der ,Arianer und Kalvinisten“, die
Jesuiten konnten das Land wieder katholisch machen.

Diese Notizen mogen beweisen, das der vorliegende Band
dusserst interessante Dokumente enthéilt. Die allermeisten sind
in lateinischer oder italienischer Sprache, nur wenige ungarisch
abgefasst. Ein grosser Vorzug dieses zweiten Bandes besteht
darin, dass die erliuternden Anmerkungen und sorgfiltig her-
gestellten Register lateinisch sind. Faksimilierte Autographen
zieren die Sammlung. Da diese lauter Dokumente enthilt, die
bisher nicht versffentlicht, ja kaum dem betreffenden Archivare
bekannt waren, braucht nicht ausdriicklich gesagt zu werden,
dass man es hier mit einer iusserst wertvollen Geschichts-
quelle zu tun hat. E. H.

VIGENER, Fritz: Gallikanismus wund episkopalistische Stro-
mungen im deutschen Katholizismus zwischen Tridentinum
und Vaticanum. Studien zur Geschichte der Lehre von dem
Universalepiskopat und der Unfehlbarkeit des Papstes. Ver-
lag von R. Oldenbourg in Miinchen und Berlin, 1913.

Die angezeigte Schrift ist ein durch Inhaltsiibersicht und
Register bequemer nutzbar gemachter Sonderabdruck aus der
Historischen Zeitschrift. Sie ist infolge der Klarheit und Ob-
jektivitit in der geschichtlichen Darlegung in hohem Masse
geeignet die Entwickelung zu zeigen, welche in Deutschland
dem Vatikanischen Dogma die Wege geebnet hat. Es moge
versucht werden, den Gedankengang dieser tiichtigen und
lehrreichen Untersuchung dem Leserkreise dieser Zeitschrift
kurz vor Augen zu fihren.

Der Verfasser geht aus von der programmatischen Prigung
der papalistischen Auffassung durch Gregor VII. im Dictatus
papee, in der sich schon die beiden 1870 dogmatisierten Ideen
von der Unfehlbarkeit des romischen Stuhls und des péapstlichen
Universalepiskopates nachweisen lassen, wie ja vom 11. bis
zum 14. Jahrhundert die Superioritit des Papsttums iiber den
gesamten Episkopat tatsdchlich bestanden hat. Durch das
Schisma des 14. Jahrhunderts erhoben sich wieder die niemals
ganz unterdriickten konziliaren Theorien, deren praktische
Folgerungen die Kurie zu vereiteln gewusst hat, wihrend sie
die episkopale Doktrin, die freilich durch die Glaubensspaltung



W ¢ -

in Deutschland fast vernichtet worden war, erst 1870 voll-
stindig tberwunden hat. Auf dem Konzil zu Trient befanden
sich die pépstlichen Legaten gegeniiber dem vordringenden
Episkopalismus in Verteidigungsstellung, namentlich gegeniiber
der Lehre, dass die Einsetzung der Bischofe gottlichen Rechtes
sei; diese gottliche Einsetzung wollten sie nur dem Amte als
solchem, nicht der Jurisdiktion zugestehen. Einer deutlichen
Stellungnahme gingen noch der Catechismus des Canisius
und der offizielle Catechismus Romanus aus dem Wege; sie
kennen das Dogma von der kirchlichen Unfehlbarkeit, dem
noch nicht die Schulmeinung der pépstlichen Infallibilitit bei-
gesellt ist, und sprechen auch das pépstliche Universal-Epis-
kopat noch nicht férmlich aus. Aber offiziés wurden diese
Lehren beglinstigt und in der deutschen Gegenreformation
durch kurialistische Theologen besonders gefordert. Namentlich
die Analysis fidei catholicse des Ingolstidter Jesuitenprofessors
Gregor von Valentia (1085) tiberbietet die Lehren des Vatika-
nischen Konzils schon im voraus. Die Ideen der pépstlichen
Unfehlbarkeit und des Universalepiskopats gehorten zu den
Hauptbeweisgriinden, die den lutherischen Marburger Juristen
Helfrich Ulrich Huminus 1630 zur Konversion veranlassten.
Dagegen war in Frankreich die gallikanische Doktrin, zu derem
System die konziliare Theorie wie die Notwendigkeit der Zu-
stimmung der Kirche zu pépstlichen Entscheidungen gehorte,
seit dem 15. Jahrhundert in Kraft geblieben; aber auch hier
zeigt sich die papalistische Theorie in dem Kirchenkriege gegen
Port Royal michtig. Weniger die Frage nach dem Verhéltnis
von Papst und Konzil als die nach dem Triger der Unfehl-
barkeit wurde von den Gallikanern, namentlich von Bossuet
erortert, der ironisch fiir seinen antiinfallibilistischen Stand-
punkt die Tatsache verwertete, dass im 17.Jahrhundert des
Daseins der Kirche rechtgliubige fromme Ménner iiber jene
Infallibilitat sehr verschiedene Meinung hegten; er selbst wollte
den Consensus ecclesize zum Dogma erhoben wissen.

Im 18. Jahrhundert verband sich in Deutschland mit den
gallikanischen Ideen der praktische Episkopalismus der Bischofe,
wie er in dem Streit um die Quinquennalfakultiten gegen die
allgemeine und souveridne Jurisdiktion des Papstes zutage
tritt. Von literarischen Vertretern der Infallibilitit weiss der
Verfasser in der ersten Halfte des 18. Jahrhunderts nur den



— 218 -

P. Gallus Cartier und den bayrischen Jesuiten Vitus Eichler
zu nennen. Der Abt Martin Gerbert von St. Blasien suchte
eine mittlere Stellung einzunehmen; aber seine 1761 erschienene
Schrift De communione potestatis ecclesiasticee geriet rasch in
Vergessenheit, als zwei Jahre spiter das beriihmte Werk des
Trierer Weihbischofs Jak. Nic. von Hontheim: Justinus Febronius,
De statu ecclesize et legitima potestate Romani pontificis ver-
offentlicht wurde. Im Gegensatze zu dem billigen Spotte der
Kurialisten erscheint dem Verfasser dieses Werk als eine
ernste historisch-gelehrte Arbeit, der bis auf den Janus hin
nichts zur Seite zu stellen ist. Als Versuch einer einheitlichen
episkopalistischen Konzeption der Kirchenverfassung gab es
dem praktischen Episkopalismus die theoretische Grundlegung
und prinzipielle Rechtfertigung. Daneben gab es aber auch
eine Theologie der Aufklirung, literarisch vertreten durch den
Stuttgarter Hofkaplan Werkmeister und den Mainzer Priester
Blau, die nicht nur die Unfehlbarkeit des Papstes, sondern
auch die der Kirche leugnete. Indessen dieser theoretische
Radikalismus ging unter in dem praktischen Radikalismus der
Revolution, der Saknlarisation, die dann letzten Endes einen
unendlichen Gewinn flur die un- und tbernationale allgemeine
Kirche wurde, wiahrend sie einen ebensogrossen Verlust fiir
die Befiirworter einer deutschen Nationalkirche bedeutete.
Doch waren die ultramontanen Bestrebungen damals noch
nicht bewusst zusammengefasst. Den Regierungen aber er-
schien eine einheitliche deutsche Kirche unter einem Primas
politisch zu bedenklich, so dass sie zu direkten Abmachungen
mit Rom auf Grundlage des papalen Kirchenrechts schritten,
wiahrend die katholischen deutschen Theologen der Kkuria-
listischen Doktrin noch abgeneigt waren. In dieser Zeit er-
schienen die Schriften des Grafen Jos. de Maistre, 1819 das
Buch vom Papste, 1821 das Werk gegen den Gallikanismus:
De l'église gallicane, die dem Papste eine vollig absolutistische
Stellung zusprachen und den Gallikanismus verspotteten. Aber
in Deutschland fanden diese iiberspannten Programmschriften
nur geringen Widerhall, am meisten noch bei den politischen
Romantikern, so bei Friedrich v. Schlegel. Ihre Hauptstiitze
war der 1821 in Mainz gegriindete ,Katholik“, der die streng
kirchlich romische Anschauung in allem vertrat und de Maistres
Anschauungen in eingehenden Ausziigen verbreitete, freilich



= TG —

in einem Hauptpunkte behutsam abwich, statt der Unfehl-
barkeit des Papstes die der lehrenden Kirche als Dogma hin-
stellte und sogar dem Episkopalismus einige Zugestindnisse
machte, da die nachwirkende Macht des Febronianismus noch
nicht erloschen war. Damals begegnete noch, wie der Verfasser
nachdriicklich feststellt, die papale Unfehlbarkeitsdoktrin in
Deutschland einer nahezu allgemeinen Ablehnung; er verweist
namentlich hin auf die Stellungnahme von Ferd. Walter in der
ersten Auflage seines Lehrbuchs des Kirchenrechts (1822) und
auf Liebermanns Institutiones theologicee, in denen 1820 die
Lehre von der Unfehlbarkeit des Papstes als kontrovers be-
zeichnet wird. Natirlich sind Overberg, Friedr. Leop. Stolberg,
Sailer, Diepenbrock einig in der Ablehnung der kurialistischen
Lehre. Sie lebten in einer Zeit, wo man die papstliche Unfehlbarkeit
als eine dem Katholizismus von den Protestanten angedichtete
Lehre bezeichnete, wie es 1819 die Tiibinger Theologische
Quartalschrift in ihrem ersten Jahrgang tat, welche 1822 de
Maistres Auseinandersetzungen als alberne Deklamationen eines
Dilettanten zuriickwies. Damals gehorte die Abgrenzung zwischen
péapstlicher und bischoflicher Macht in einem mehr episkopa-
listischen Sinne noch zu den Moglichkeiten. Der damaligen
deutschen Theologie, namentlich Mohler, erschien die in der
Verbindung von Episkopat und Primat beruhende Einheit der
Kirche als das Prinzip des Katholizismus. Forderlich wurde
dann aber der Ausbreitung der pépstlichen Doktrinen der Kampf
gegen den Staat im Kolner Kirchenstreit 1837, stirker aber
noch ein innerkirchliches Moment, die zentralistische und in-
transigente Richtung, welche das Papsttum unter Gregor XVI.
einschlug, die Verurteilung von Hermes und die Mattsetzung
der hermesianischen Professoren. Der Verfasser macht nament-
lich auf den Umstand aufmerksam, dass Gregor XVI. bereits
im Jahre 1799 als romischer Kamaldulensermoénch Mauro
Cappellari in seinem Il Trionfo della santa Sede die Unfehl-
barkeitslehre mit Eifer vertreten hat, dass diese Schrift
aber erst, seit er Papst geworden war, Einfluss zu iiben be-
gann, seit 1833 auch durch mehrere deutsche Ubersetzungen.
Von da ab war der Mainzer ,Katholik“ der Vorkampfer der
péapstlichen Unfehlbarkeit, die seitdem auch in Deutschland
immer weiter vordrang, zumal als die theologischen Vorlesungen
des Jesuiten Perrone 1842/3 ins Deutsche iibersetzt und als



— 280 —

theologisches Lehrbuch eingefiihrt wurden, in denen die Lehre
von der Unfehlbarkeit fast mit den Worten der spiteren De-
finition vorgetragen wurde. Ihm zur Seite steht das Kirchen-
recht des Konvertiten George Phillips, dem der Papst nicht nur
der Trager, sondern sogar der Quell der kirchlichen Unfehl-
barkeit ist. Der Jurist Phillips und der Theologe Windisch-
mann haben sich in diesem Sinne in Miinchen in die Hinde
gearbeitet, Phillips zugleich einflussreich als Mitherausgeber
der Historisch-Politischen Bléitter. Unter und durch Gregor XVI.
ist dem Werke Pius’ IX., der Konstitution ,Pastor seternus“, die
Grundlage gegeben worden.

Wir scheiden von dem inhaltreichen Buche mit dem
Wunsche, dass sein Verfasser auf dem mit Erfolg beschrittenen
Forschungswege weiterzugehen nicht aufhéren moge.

Herm. K.

Aus Zeitschriften. — Als die angesehenste Zeitschrift in
der griechisch-orthodoxen Kirche gilt der ,,Exxirgiaorinos ®égoct*
in Alexandrien (Agypten) mit der Beilage ,,Hdviawoc®. ,, Exx/.
Begog = ,Kirchlicher Leuchtturm“, wissenschaftlich theolog.
Zeitschrift, erscheint monatlich. Alexandrien, Druckerei des Pa-
triarchats. Das Wochenblatt ., Zavrauvos* ist das Kirchenblatt des
griechischen Patriarchats in Alexandrien. Nr. 12 (1913) des
wPharos“ enthilt: Archimandrit Chrysostomos Papadopoulos
iiber: _Nikolaos Papadopoulos Komnenos (1651—1740)¢, eine
biographische Fortsetzung. Demetrios Spyridon: ,Leben unseres
hl. Vaters und Bekenners Theophanes. Gedicht des Patriarchen
Methodios von Konstantinopel“ (Fortsetzung). Protopresbyter
Konstantinos N. Kallinikes: ,Jenseits des Grabes: Der Hellene
vor dem Grabe. Psychische Phinomene“ (Fortsetzung). Arch-
bishop Arnold H. Mathew: ,The Life of Bishop Mathew !“ Gre-
gorios Papamichael: ,Antwort an den Hw. Mathew". Kritiken:
K. J. Dyobonniotis: Die Sakramente der orthodoxen morgen-
liandischen Kirche vom dogmatischen Standpunkt (Kritik von
Chrysostomos A. Papadopoulos).

,»Néa Zwivt’, periodische kirchliche Zeitschrift, erscheint in
Jerusalem, Druckerei des hl. Bundes vom allerheiligsten Grabe.
Herausgeber: Archimandrit Jakobos Archatzikakis. Faszikel 13
fir Sept.-Okt. 1913 hat folgenden Inhalt: Hierod. Philemon




— 281 —

Photopoulos: ,Der Patriarch Polykarp von Jerusalem (1808 bis
1827).% Amil. Alivizatos: ,Die kirchliche Gesetzgebung des Kai-
sers Justinian I.“ Johannes Phokylides: ,Nikephoros Theotokis*.
Archimandrit Jak. Archatzikakis: ,Die Agapen in der alten
christlichen Kirche“. Emmanuel Bambudakis: ,Meinungen tber
unsere Kirchenmusik“. Spyridon Papageorgios: ,Die Phariséer
und die Sadduzder“. Joh. Phokylides: ,Der Priester und Kanzler
Michael von Jerusalem“. Augustinus, Jordanitermonch: ,Leben
unseres hl. Vaters Saba“. Miszellen, Nachrichten, kirchliche
Chronik.

In Athen erscheint als Organ des dortigen Metropoliten der
zweimal des Monats erscheinende ,,7Te0oc Sivdeouoc®, ,Heiliger
Bund®, herausgegeben von dem gleichnamigen Verein. Schrift-
leiter ist der Theologe K. J. Dyobouniotis. Das Blatt, das ge-
wohnlich 16 Seiten stark ist, bringt an erster Stelle gern er-
bauende Betrachtungen oder Heiligenleben. Patristische Studien
fillen oft den meisten Raum. Die Mignesche Sammlung wird
in den Spalten der kirchlichen Blatter im Orient viel benutzt.
Predigten eines hoheren Geistlichen bei besonderen Anlissen
werden wiedergegeben. Bibliographisches. Miszellen und Nach-
richten schliessen.

Interesse verdient besonders die Konstantinopeler Halb-
monatsschrift ,,Eveyysdicnic®. Sie steht erst im 2. Jahrgang und
ist das Organ des orthodoxen religiosen Bundes ,Reform“?)
(Avépdworg). In den Spalten dieses Blattes ist seinerzeit die
Losung gegeben worden: ,, Exxinotaotxr, ustapov o/  Kirch-
liche Reform“ — aber diese Reform hat den Klang nicht, der
bei uns im Abendland antént an Reformation (des 16. Jahr-
hunderts), Reform, die brechen muss mit dem ,starren System“
in der Hierarchie, auch nicht an diejenige katholische Reform-
partei in der romischen Kirche, die als Modernistentum von
dieser negiert wird. Es gibt ja keinen Modernisteneid, noch
steht ein solcher zu befiirchten. Finden sich dennoch immer
Leute, die aus verschiedenen Griinden nichts héren wollen von
pKirchlicher Reform¥, so muss um so mehr betont werden, dass
gerade in der hochsten Geistlichkeit viele Finsichtige, die sich
seelsorglich um das Leben in der Kirche kiimmern, fest von

) Dieser Verein z#hlt gegen 300 Mitglieder, nach Nr. 59, p. 152, waren
es im Oktober 1913 deren 269.



— 282 —

der Notwendigkeit iliberzeugt sind, dass die offizielle Kirche
nicht regungslos stehen bleiben dirfe inmitten all der eigen-
artigen Note und Probleme und Bedirfnisse ihrer Kinder, son-
dern ihnen nachgehen miisse. Dieses pflichtmissige Nachgehen
héalt die Kirche in stets neuer Bewegung und beweist, dass
Stagnation kein Ruhm ist. Der Ruf nach Reform geht aber auch
nicht gegen den Pfarrklerus, vielmehr gehen diese Forderungen
gerade aus ihm selbst hervor, sind ganz und gar Fleisch von
seinem Fleisch; stets und immer wieder wurden diese Forde-
rungen nur aufgeschoben aus Furcht, durch irgendwelche Refor-
mierungen bestehender geheiligter Formen konnten viele ein-
faltigere Christglaubige skandalisiert werden. Man darf die
Gewissen nicht vergewaltigen, und doch gibt es viele, die das
Wesentliche nicht zu trennen vermogen vom Sekundiren, die
die Gabe der Unterscheidung nicht besitzen. Aber diese Scheu
darf nicht zur Lihmung des wirklichen Kkirchlichen Lebens
fihren, in entscheidenden Dingen darf solche Riicksicht nicht
das Wohl der Kirche beeintréichtigen und das Wohl so vieler, die
doch von der Kirche ebensogut Berticksichtigung verlangen diirfen
wie die ,Schwachen®. Nicht Konservativismus um jeden Preis
— eine weise Opposition bedeutet tiberall Fortschritt!

Zu den Reformfreunden gehdéren hervorragende Geistliche
und viele der angesehensten Laien, Schulminner und Profes-
soren. Von gebildeten und auch theologisch nicht ungelehrten
Laien sind Kritiken und Wiinsche laut geworden, die tatsédch-
lich eine Wiederbelebung und ein Aufblithen des kirchlichen
Lebens erhoffen lassen und zugleich zeigen, wie sachlich ernst,
ohne alles Feindselige, diese Reformfreunde arbeiten. Die grie-
chische Kirche ist zu so besonnenen, einsichtigen Mannern, die
mit frommem Verstdndnis und wissenschaftlichen Kenntnissen
reformieren, nur zu begliickwiinschen.

Es erscheinen in dem Organ dieser Reformfreunde Aufsitze
tiber: ,Die Wiedergeburt des Klerus®, ,Die Kirchenmusik im
Gottesdienst“, .Das Predigtwesen in Konstantinopel® u. a. m.
Es wird gefordert, dass die Predigt nicht bloss als Lehre und
Belehrung aufgefasst werde, wie fiir unwissende Leute nur,
sondern sich auf einen hohern Standpunkt stelle, damit sie auch
den Gebildeten etwas zu bieten habe. Ein Erfolg dieser Bestre-
bungen ist es schon, dass der okumenische Patriarch von Kon-
stantinopel, Germanos V., eine Verordnung iliber die allsonntig-



. 283 —

liche Predigt gegeben hat, die als ein ,schoner Anfang“ der
Reformen bezeichnet worden ist.

Als Hauptpunkte, die der Neubelebung bediirfen, werden
namhaft gemacht in ausgefiihrter Darlegung:

1. Die christliche Lehre (didaoradie). Wer die christliche
Lehre dem heutigen Geschlecht zu vermitteln hat, sei’s in der
Kirche, in der Schule oder sonstwo, der muss sich klar sein
tiber die Grundlagen der modernen, namentlich auch philoso-
phischen Bildung, muss auch berticksichtigen, dass ein gewisser
Skeptizismus heute iiberall verbreitet ist. Darum werden einer-
seits religiose Lehrmittel fiir die Schulen (Yonoxsvrie Bifiic
rar oyoieiwr) gefordert, die der religios-pidagogischen Aufgabe
gewachsen sind, anderseits Predigten (wi ¢mo 100 ¢uf@vog opdied),
die den heutigen Menschen, wie er ist, angehen.

2. Die Sprache (yAdoce) im gottesdienstlichen Gebrauche
ist das alte Griechisch, nicht die Sprache des Neuhellenentums.
Die Einfithrung des Neugriechischen wird als Bediirfnis emp-
funden, und besonders, dass die Sprache des Predigers sich nicht
in den archaistischen Geleisen bewege. — Ferner soll das Neue
Testament fir das Volk in seine heutige Sprache iibersetzt
werden. Die Lésung dieser beiden Fragen soll zur Verwirk-
lichung der dritten Forderung helfen:

3. Religivose und sittliche Bildung und Erziehung (Jonoxsvriny
xal 4w wiggworg). Das bedingt eine intensivere seelsorgliche
Arbeit an den Gemeinden. Namentlich werden da Katechesen
und Sonntagskurse (xaziynows tai xvgiaxododuior) ins Auge gefasst,
die dem Christen von heute helfen und den Weg weisen sollen in
den vielen Fragen, die das Herz des modernen Menschen bewegen.

4. Kultus. Verlangt wird eine Purifizierung der Liturgie
von den spéteren Zusitzen und Erweiterungen, die als nicht
sehr gliickliche bezeichnet sind. Die Einsicht ist vorhanden,
dass dies ein ebenso delikates und schwieriges als wichtiges
und notiges Werk sei. Aber eine besonnene Kommission von
Liturgikern, Musikern und andern Kennern der Sache wird
auch diese Aufgabe losen konnen, d. h. das Gute, Klassische
in der Liturgie aus der Uberwucherung retten, die aus den
Klostern in die Gemeindegottesdienste hiniibergegriffen hat zu
einer Zeit, in der dafiir Bediirfnis vorhanden war. Heute ist
dies nicht mehr der Fall. Die Liturgien sind zu lang. Der
sonntidgliche Vormittagsgottesdienst dauert in Konstantinopel



— 284 —

3'/; Stunden. Nach den Intentionen der Reformfreunde verein-
facht, bei volliger Wahrung des Gesamtcharakters, wiirde er
nur mehr 2 Stunden dauern. Wie einst fritherhin, so muss auch
heute den Bediirfnissen der Zeit Rechnung getragen werden.
Eine besondere Aufmerksamkeit wird gleichzeitig der Kirchen-
musik zuzuwenden sein.

Man ersieht, all die Vorkehren dieses Vereins AvdgYwaoig
zielen nicht auf ein triviales Aufkldrertum und &usserliche
Reform ab; es ringt sich vielmehr in dieser Bewegung wahres
christliches Leben hervor, die Kirche besinnt sich auf sich
selbst. Wohl liegen mancherlei Gefahren neben den Reformen.
Wir wiinschen aber von ganzer Seele, es moge nur Segen und
reicher Segen aus der Arbeit des orthodoxen religiosen Vereins
, Wiederaufrichtung“ hervorgehen und fir die Kirchen des
Morgenlandes insgesamt eine KEpoche sich anbahnen, deren
Charakter die kirchliche Chronik mit dem schénen Wort
» Avoodwoig, Wiederaufrichtung® bezeichnen darf. A. B.

— Aus russischen Zeitschriften notieren wir folgende
Artikel :

nBogoslowski Wjestnik* (Der theologische Bote), Moskau,
November 1913: Leben des Beichtigers Maxim (Fortsetzung).
Briefe des Bischofs Ignatius (Brjantschaninow) an verschiedene
Personen. Mendelismus, Experimente und Illypothesen der Men-
delisten (Fortsetzung). Russische Geistliche und Raskol der Alt-
zeremonisten. Ubersicht tiber die Bearbeitung der literarischen
Tatigkeit des hl. Clemens, Bischofs der Slaven. Die alte sla-
vische Kirchensprache und ihre mogliche Anwendung im Leben.
Gedanken und Erinnerungen von Leontie, Metropolit von
Moskau. Aus dem akademischen Leben.

s Zerkownij Wjestnik“ (Der kirchliche Bote), das Organ der
Geistlichen Akademie in St. Petersburg: Zur Einnahmenreform.
Geistliche Bediirfnisse in Sibirien. Funfzigjihriges Jubilaum der
Tatigkeit des Professors A. L. Katanskij. Besprechungen: Wachs-
tum des Sozialismus und seine Bekdmpfung; Dostojewski und
Gorkij; Evolution und Geist; Richtung und Partei. Chronik
des Kirchen- und Gemeindelebens in Russland: Kirchliche Nach-
richten. Akademiker W. Miiller. Theologische und kirchliche
Schulen: Akademie, Seminar und Schulanstalten. Kirchenschulen.
Chronik des Kirchen- und Gemeindelebens im Ausland: Lage



— 285 —

auf dem Athos; Gedidchtnis des Patriarchen Joachim III.;
Lateiner auf der Insel Thinos; Bekehrungen zur orthodoxen
Kirche. Heilsarmee. Bibliographie. Beziehungen der kais. geistl.
Akademie in St. Petersburg. Der Verein zur Unterstiitzung be-
dirftiger Studenten der kais. Geistl. Akademie in St. Petersburg.
Der Hilfsverein ehemaliger Zoglinge der kais. Geistl. Akademie
in St. Petersburg. Mitteilungen.

Nr. 49 des ,Kirchlichen Boten“ enthélt: Die lutherische
Kirche in Russland. Feier der dreissigjihrigen Tatigkeit des
Rektors der Akademie, des Bischofs Anastasia. Die Versamm-
lungen der Sektierer als Propagandamittel. Besprechungen: Der
allrussische Bund der Geistlichen; Die bevorstehende Reform der
Schulen. Zur Reform der mittleren Schulen. Chronik des
Kirchen- und Gemeindelebens in Russland. Kirchliche Chronik
des Auslandes: Die anglikanische Kirche; Das neue Projekt
zur Losung der romischen Frage; Kongress des Deutschen
Protestantenvereins. Unser Nachbar — Ruménien. do L

— ,Die FEiche*. Vierteljahrsschrift zur Pflege freundschaft-
licher Beziehungen zwischen Grossbritannien und Deutschland,
von F. Siegmund-Schulze. Preis jahrlich 3 4. Berlin, Verlag
F. Zillessen. Vor einigen Jahren hat sich in Deutschland aus
Mitgliedern verschiedener Kirchen ein Komitee gebildet, das
durch geistigen Gedankenaustausch das englische und deutsche
Volk einander ndher bringen méchte. Die neue Zeitschrift ist
das Organ dieses Komitees. Sie stellt sich folgende Aufgabe:
In dem Streit der Vélker durch Weckung des christlichen Ge-
wissens zum Frieden zu wirken; Missverstindnisse und Miss-
deutungen, die sich bei Englindern und Deutschen, zumal in
kirchlichen Kreisen, finden, aufzukliaren und zu bekampfen; die
in beiden Léandern erzielten Ergebnisse der Friedensarbeit be-
kannt zu machen und die volkswirtschaftlichen Grundlagen
einer britisch-deutschen Freundschaft herauszuarbeiten; durch
Berichte und Aufsatze tiber kirchliche, theologische und soziale
Fragen das Verstindnis fiur die Eigenart des religiosen Lebens
in England zu fordern und das christliche Gemeingefiihl beider
Volker zu stirken; durch Anregung und Vermittlung eines per-
sonlichen Verkehrs und Austausches zwischen Deutschen und
Englandern die Beziehungen der beiden Volker zu vertiefen;
durch Berichte tiber das christlich-religiose L.eben anderer, ins-



— 286 —

besondere angelsichsischer Linder ein offeneres Verstidndnis
fiir deren Frommigkeit und fiir die Notwendigkeit des Zusammen-
schlusses der Christenheit in unserer Zeit anzubahnen.

Heft 1T enthilt: Die Eiche. Vom Herausgeber. Die Aufgabe
der Kirchen Christi im offentlichen Leben. Vom Lordbischof
von Hereford. Die Bewegung unter den britischen christlichen
Kirchen zur Pflege freundschaftlicher Beziehungen zwischen
Deutschland und Grossbritannien. Rev. J. H. Rushbrooke, M. A,
Die deutsch-englische Verstandigungskonferenz in London. Von
Direktor D. Spiecker. Die christliche Mission im Falle eines
deutsch-englischen Krieges. Eine Umfrage bei den deutschen
Missionsgesellschaften. Die Freundschaftsbeziehungen zwischen
deutschem und amerikanischem Protestantismus. Von Lic. Born-
hausen. Chronik der deutsch-englischen Beziehungen wihrend
der letzten Monate. Th. Kamlah. Biuicherbesprechungen. Berich-
tigungen. Mitteilungen.

Die folgenden Hefte sind ebenfalls iiberaus reichhaltig.
Besonders bemerkenswert ist ein Bericht von Lic. K. Bornhausen
iiber die getroffenen Veranstaltungen an der Universitit in
Marburg, die das Verstindnis fiir amerikanisches Kirchenwesen
wecken sollen. Um den deutschen Studenten Gelegenheit zu
geben, sich iiber amerikanisches religioses und kirchliches Leben
sachgemésse Kenntnisse zu erwerben, wurde eine Amerika-
bibliothek ins Leben gerufen, und wurden besondere Seminar-
kurse eingerichtet. Diese Institute dienen auch den amerika-
nischen Studenten, die nach Marburg kommen.

— ,Zeitschrift fir Bridergeschichte“. V.—VII. Jahrgang,
1911/1913, Herrnhut, im Verlag des Vereins fiir Briidergeschichte,
in Kommission der Unititsbuchhandlung in Gnadau. Zwel
Hefte jahrlich. Preis 6 4. — Aus dem mannigfaltigen Inhalt
dieser Zeitschrift nennen wir einige Aufsitze, die auch weitere
Kreise interessieren diurften: ,Die dltesten Berichte Zinzendorfs
iiber sein Leben, seine Unternehmungen und Herrenhuts Ent-
stehen“, 1911, S. 93 ff,, 1912, S. 45 ff,, 196 ff,, 1913, S. 114, 171,
,Das Diasporawerk der Briidergemeinde®, 1911, S. 125; ,Jean
Paul und die Herrnhuter“, 1911, S. 188; ,Goethes Bekenntnis
einer schonen Seele und die Religion“, 1912, S. 166 ff. TUnter
,Kurze Mitteilungen“ wird zu dem Versuch von Dr. O. Pfister,
die Entwickelung und eigenartige Gestaltung der Frommigkeit
Zinzendorfs mit Hilfe der Freudschen Psychoanalyse zu er-



— 287 —

kliren, Stellung genommen und in einer Besprechung der be-
treffenden Literatur die neue Theorie abgelehnt. In Heft I,
1913, S. 66, Heft II, S. 216, orientiert der Herausgeber der Zeit-
schrift, D. J. Th. Miiller, iiber Geschichte und Inhalt der Acta
Unitatis Fratrum, der sogenannten Lissaer Folianten, die in
der Unitétsbiblothek zu Herrnhut aufbewahrt werden. Es sind-
13 Bande Handschriften, die ausser geschichtlichen Mitteilungen
Konfessionen, dogmatische, polemische, apologetische Traktate
der bohmischen Briider, Korrespondenzen mit ihren Freunden
und Gegnern, Erlasse von Behérden u. a. m. aus den Jahren
1460—1589 enthalten, wertvolles und einzigartiges Material der
Geschichte der bohmischen Briider. Der Verein fiir Briider-
geschichte beabsichtigt, diese Akten in deutscher Ubersetzung
— sie sind in tschechischer und lateinischer Sprache geschrie-
ben — herauszugeben. Seitens der tschechischen Wissenschaft
wird ebenfalls cine Ausgabe der Lissaer Folianten vorbereitet.
Ein Verzeichnis der im Jahre 1712 von Mitgliedern der Briider-
gemeinde verodffentlichten Biicher, Artikel usw. zeugt von reger
literarischer Titigkeit dieser Gemeinschaft. . A. K.

Kurze Notizen.

* Von dem Buche der Frau Olga Novikoff geb. Kivéeff: Le
Général Kiréeff et I’Ancien-Catholicisme, das in unserer Zeit-
schrift, Jahrg. 1911, S. 161—168, ausfihrlich besprochen und
empfohlen wurde, ist eine neue, um einige Dokumente ver-
mehrte Auflage erschienen (Berne, Librairie Stampfli & C,
1914, 5 francs).

* Von Jahr zu Jahr mehrt sich die Auswahl an Kommu-
nions- und Konfirmationsandenken. Und was besonders zu erfreuen
vermag, ist die Tatsache, dass wirkliche Kunst geboten wird,
Bilder, welche das vornehm ausgestattete Zimmer so gut wie
das einfache Stiibchen schmiicken, Vor uns liegen sechs neue
Blatter von Maler Yelin aus dem Verlage Frobenius A. G. Ver-
einigte Kunstanstalten in Basel, in Vier- und Zweifarbendruck.
Die Zeit der beriichtigten Oldrucke und der Siisslichkeiten diirfte
vorbei sein. Yelin gehort nicht zu den Modernen, aber seine
Kunst ist ehrlich und klar.

Jinglinge werden an dem Bilde: ,Jesus und zwei Jinger
oder an der Darstellung: ,Jesus und die Emausjlinger® Freude



— 288 —

haben, Jungfrauen aber das liebliche Blatt: ,Jesus mit Maria
und Martha“ oder ,Die klugen Jungfrauen“ vorziehen.

Samtliche Scheine sind mit oder ohne Aufdruck zu billigem
Preise erhiiltlich. K-s.

* Die Kirchen des Kantons Schaffhausen nennt sich ein Biich-
lein, welches der ,Schaffhauser Kirchenbote* herausgegeben
hat (Orell Fiussli, Ztrich, 1914; 202 S., geh. Fr 2. 50, geb.
Fr 3. —). Es sind 31 Aufsédtze mit entsprechenden Federzeich-
nungen iiber die reformierten Kirchen des Kantons Schaff-
hausen. In populirer Darstellung werden wir mit der Bau-
geschichte der Kirche nund mit der Entwickelung der einzelnen
Gemeinden vertraut gemacht. Mit rechter Freude entdeckten
wir darunter viel gute, alte Heimatkunst. K-s.

Neu eingegangen:

Feuerstein, Otto, Das Geheimnis der Person Jesu Christi. Deger-
loch bei Stuttgart 1914, Selbstverlag. 44 S. 50 Pfg.

Gore, Charles, Bishop of Oxford, The Basis of Anglican Fellow-
ship in Faith and Organization. 2¢ impr. London, A. R. Mow-
bray & Co.

Henke, J., Dante-Wegweiser. Dortmund, Ruhfus, 1912.

Herzog, Bischof Dr. Eduard, Die Parabel vom anvertrauten Pfund
Hirtenbrief auf die Fastenzeit des Jahres 1914. Basel, Verlag
des Christkath. Schriftenlagers, 1914. 15 S. 4°. 10 Cts.

Hudal, Dr. Al., Die religiosen und sittlichen Ideen des Spruch-
buches. Rom, Pépstliches Bibelinstitut, 1914.

Keppler, Dr. P. W., Bischof von Rottenburg, Unseres Herren
Trost. 2. u. 3. Aufl., Freiburg, Herder, 1914.

Possevino, Ant°, Transilvania. Budapest 1913.

Rouét de Journel, M. J., Enchiridion Patristicum. Ed. 2. Frib.,
Herder, 1913.

Simpson, W. J. Sparrow, The Catholic Conception of the Church.
London, Robert Scott, 1914.

Spencer, Fred., The Meaning of Christianity. 2¢ Ed. London,
T. Fisher Unwin, 1914.

Tyrell, George, Essays on Faith and Immortality. London,
Edward Arnold, 1914.

Vermeil, Edm. Jean-Adam Mohler et 1’Ecole de Tubingue
(1815—1840). Paris, Arm. Colin, 1914.

Druck von Stampfli & Cie. in Bern.




	Bibliographie

