Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 4 (1914)
Heft: 1

Buchbesprechung: Bibliographie

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 31.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

BIBLIOGRAPHIE.

Das Ich und das Selbstbewusstsein. -

OESTERREICH, Dr. phil. Konstantin: Die Phinomenologie des Ich in ihren
Grundproblemen. Erster Band: Das Ich und das Selbstbewusstsein. Die
scheinbare Spaltung des Ich. Leipzig, Joh. Ambrosius Barth, 1910. (X,
532 S) M 15.

Das auf zwei Bande berechnete Werk des Tiibinger Privat-
dozenten fir Philosophie, K. Oesterreich, stellt sich die umfassende
Aufgabe, das subjektive menschliche Erleben in seiner gesamten
Erscheinungsweise zu untersuchen. In dem vorliegenden Bande
wird nun als das dringendste und zugleich schwerwiegendste
Problem, das aus unserer Subjektivitit hervorwéchst, das Pro-
blem des Selbstbewusstseins erdrtert. In dem ersten Teile wird
die Losung dieses Problems durch die Frage angestrebt, worin
das Wesen des Selbstbewusstseins, der Perscnlichkeit, des Ich
bestehe; in dem zweiten Teile werden die Bedenken gepriift,
die sich, gestiitzt auf die pathologischen Erscheinungen der
Depersonalisation und der scheinbaren Spaltung des Ich, gegen
die Einheit des Selbstbewusstseins erheben lassen., — Wir ver-
suchen im folgenden, zunichst die von QOesterreich angenom-
menen Krgebnisse zu skizzieren.

Von der Tatsachenfrage geht die Untersuchung aus: ,Ist
das Ich ein Phianomen besonderer Art, oder ist es lediglich
ein Komplex aus Phinomenen, die es selbst einzeln nicht in
sich enthalten?“ (S. 7). — Die Antwort hierauf lautet: es gibt
ein nicht weiter reduzierbares Ich-Moment, das in den emotio-
nalen Zustinden, den einfachen Gefiihlen, Stimmungen und
Affekten am deutlichsten erfassbar wird, Das Selbstbewusst-
sein ruht also auf dem Grunde eines unmittelbaren Selbst-
gefiihls, Das Ich liegt in den Gefiihlen, es ist Etwas, dessen
Zustand die Gefiuhle sind (S. 12).



— 100 —

Gegen diese Theorie, die das Personlichkeitsbewusstsein
auf das engste mit den Gefiihlserlebnissen verkniipft, wendet
sich der Sensualismus mit der Behauptung: ,Das Ich ist nur
die Gruppe der Empfindungen, die es erfihrt, und derer, die
ihm das Gedichtnis zuriickruft. Kurz, es ist das Bewusstsein
dessen, was es ist, und die Erinnerung dessen, was es gewesen*
(Condillac). In den Empfindungen, heisst es darum konsequent,
empfinden wir nur uns selbst; wenn wir sie auf eine Aussen-
welt beziehen, so liegt eine Urteilstiuschung vor, indem ,wir
sie dahin verlegen, wo sie nicht sind“ (S. 31). Gegen diese
gensualistische Deutung der Sinneswahrnehmung und ihrer In-
halte wendet Oesterreich ein, sie begehe den groben Fehler
einer Aquivokation von erkenntnistheoretischer und psycholo-
gischer Subjektivitit (S. 32). — Fir den Erkenntnistheoretiker
sei es richtig, dass den Empfindungsinhalten eine von unserem
Wahrnehmen unabhéingige Existenz nicht zugeschrieben wer-
den konne. Der Psychologe aber miisse zugestehen, dass die
Empfindungen nicht in demselben Sinne wie die Gefiihle Zu-
stinde des Subjekts seien (S. 34). Nicht nur die Wahrneh-
mungen des Gesichtssinnes werden vom Subjekt objektiv ge-
deutet, sondern ebenso auch die niederen Sinnesinhalte, wie
sie etwa in den Geruchs- und Tastempfindungen vorliegen.
Gegen Stumpf, der das besireitet, werden zum Beweise dessen
die Selbstbeobachtungen von Helen Keller angefiihrt. Auch
auf die Tatsache wird hingewiesen, dass das Selbstbewusstsein
Blindgeborener, die durch eine Operation in den Besitz
ihres Sehvermogens gelangten, keine starke Alteration erfuhr.
Das aber miisste der Fall sein, wenn das Ich mit der Empfindungs-
welt so verwachsen wire, wie der Sensualismus behauptet. —
Dem Sensualismus verwandt ist die Anschauung, dass die eigent-
liche Grundlage des Selbstbewusstseins in dem Korperbewusst-
sein zu suchen sei. In der nadheren Ausfiilhrung dieser An-
schauung weisen ihre Vertreter vielfache Abweichungen auf.
Am meisten verbreitet diirfte die Theorie sein, die das Ich-
bewusstsein auf die Gemeinempfindungen zuriickfiihrt, d. h. die
verworrenen Empfindungen, die iibrig bleiben, wenn man die
eigentlichen Sinnesempfindungen beiseite lasst (S. 43). — Dem-
gegeniiber verweist der Verfasser auf die Tatsache, dass bei
gewissen psychasthenischen Zustinden das Personlichkeits-
bewusstsein eine Beeintrichtigung erfahre, obwohl das Kérper-



— 101 —

bewusstsein und der Komplex der Gemeinempfindungen im
wesentlichen unveréndert sei, wogegen das Gefiihlsleben aller-
dings starke Storungen aufzuweisen habe (S. 49). Die psycho-
logische Analyse einzelner pathologischer Fille, die in diesem
Zusammenhange gegeben wird, ist vielfach schwierig und kann
hier tibergangen werden.

Wichtiger ist die im dritten Kapitel versuchte Auseinander-
setzung mit Stumpfs Lehre von den ,Gefithlsempfindungen®.
Wenn diese ein unlosbares Verbundensein von Gefiihl und
Empfindung bei sinnlichen Schmerz- und Lustempfindungen
behauptet und somit ihre Auflésung in eine subjektive und eine
objektive Seite fiir unmoglich erklart, so tritt ihr der Verfasser
mit der tiberraschenden Erkldrung entgegen, dass grundsitz-
lich und aus apriorischen Griinden gefordert werden miisse,
dass jeder psychische Zustand entweder eine Funktion des Ich
und dann also subjektiver Natur sei, oder der Sphire des
Nichtich angehéren und entsprechend obijektiv gedeutet wer-
den miisse. Niemals aber konne ein Phédnomen zugleich objek-
tiver und subjektiver Natur sein (S. 67). Dieser Behauptung
diurften von seiten der Gefiihlspsychologie schwere Bedenken
entgegengehalten werden. Nur einige mogen hier skizziert
werden. Lésst sich bei einem Empfindungskomplex Form und
Inhalt trennen? Und ist nicht die Form, die Gestaltqualitit
nach der Terminologie von v». Ehrenfels und Cornelius, bestim-
mend fiir die dsthetische Wirkung des Empfindungseindrucks,
so sehr bestimmend, dass einunlésbarer Zusammenhang zwischen
beiden anerkannt werden muss? Wenn aber in diesem Falle
eine Scheidung von objektiven und subjektiven Komponenten
des Wahrnehmungserlebnisses unméglich erscheint, so mag tiber-
haupt die Frage aufgeworfen werden, ob die Gefiihle eine
solche psychische Selbstindigkeit besitzen, dass sie a priori als
eine Funktion des Ich erkannt werden kénnen. Der Verfasser
glaubt allerdings diese Frage bejahen zu diirfen. Aber die von
ihm zusammengestellten Fille (S. 253 ff.), die sich als ,beziehungs-
lose Gefiihlszustinde“ erweisen sollen, erscheinen dem Referen-
ten nicht tberzeugend, und eine Mitwirkung von Empfindungen
bei ihnen keinesfalls von der Hand zu weisen. Auf der anderen
Seite diirfte die Behauptung, dass bei den Gefiihlsempfindungen
eine introspektive psychologische T&uschung vorliege, wenn
das Gefiihl lokalisiert erscheine, die Empfindung dagegen sub-



— T —

jektiv als eine Zustindigkeit des Ich gedeutet werde (S. 80),
dem Einwand begegnen: Was der Verfasser als Téauschung
bezeichne, das sei eben der psychologische Tatbestand, der
durch die Hypothese, dass die Empfindungen durchaus nur als
objektive Gelegenheiten, die Gefithle als subjektive Zustind-
lichkeiten betrachtet werden diirften, allerdings nicht erklirt
werde. Das erweise indessen viel mehr einen Mangel der Hypo-
these, als einen Mangel in der Analyse der psychischen Tat-
sachen. Auch die Erklarung des Einfihlungsprozesses, die der
Verfasser S. 95 ff. gibt, mutet uns wie eine kiinstliche Kon-
struktion an. Wir fihlen uns mit dem Leben der Natur, mit
dem Seelenleben anderer eins, nicht weil wir uns zunichst die
Gefiihlsumrahmung ihres Lebens zu eigen machen, sondern
weil wir uns in den gegenstindlichen Inhalt ihres Lebens ver-
setzen; mit diesem ist aber die Gefihlsumrahmung so sehr
verbunden, dass daraus eine Koinzidenz der Stimmung und des
Lebensgefiihls unmittelbar folgt. Es erscheinen uns daher die
Empfindungen und Vorstellungen in diesen Fillen in gleichem
Masse als Zustidndlichkeiten unseres Ich, wie die begleitenden
Gefiihle. Allerdings handelt es sich hier um Ubergangsformen.
Das Subjekt findet sich selbst. gleichsam in die Empfindungen
versetzt, deren starke Gefiihlswirkung sich seinem Bewusstsein
aufdringt. Es ist ihnen wie wilienlos hingegeben. In anderen
Fillen, die wir sogar als die normalen ansehen dirfen, tritt
die Gefiihlsbetonung so sehr hinter dem Inhalt unserer Wahr-
nehmungen und Vorstellungen zuriick, dass dessen gegenstand-
licher Charakter sich voll entwickeln kann.

Von der Gegenstindlichkeit der Empfindungs- und beson-
ders der Vorstellungsinhalte handelt der Verfasser im vierten
Kapitel. Die Objektivitat trifft indessen nur die Inhalte, nicht
den Wahrnehmungs- oder Vorstellungsprozess, durch den wir
uns der Inhalte bewusst werden. Oesterreich wandelt hier
auf den Pfaden der Brenmtanoschen Psychologie, die von dem
Wahrnehmungsinhalt den Wahrnehmungsakt als eine Funktion
des Ich glaubt unterscheiden zu miissen. Dieser Akt soll dann
noch zwei unterscheidbare Momente in sich schliessen, die Per-
zeption, das ist das unreflektierte Ergreifen des Inhalts, und die
Apperzeption, das ist das unter Aufmerksamkeitsspannung zu
vollziehende Erkennen und urteilsméassige Bestimmen des In-
haltes (S. 123 ff.). Auch dieser Theorie steht der Referent in-



— 103 —

sofern ablehnend gegeniiber, als er der Perzeption, das heisst
dem Wahrnehmungsakte als solchem, jeden isolierbaren Bewusst-
seinswert abspricht; sie ist eine aus erkenntnistheoretischer
Uberlegung erwachsene kiinstliche Eintragung in den Wahr-
nehmungsvorgang.

Das fiinfte Kapitel vertritt die Behauptung, dass auch die
Denkinhalte, dass der Sachgehalt der Urteile und Annahmen
objektiver Natur seien. Dagegen sollen wieder die intellek-
tuellen Prozesse, durch die wir den ,reinen Satzgehalt“ eines
Urteils (S. 153), die Bedeutungen von Annahmen und Glaubens-
giitzen erfassen, als Funktionen des Ich zu betrachten und somit
subjektiver Art sein (S. 157, 165 f.). Dementsprechend soll
auch das Geltungsbewusstsein, die Evidenz der Urteile, als
eine Zustdndlichkeit zu betrachten sein, die das Subjekt in
sich erfihrt, wenn es Dbestimmte Urteile fillt. Unter dieser
Voraussetzung lehnt der Verfasser es ab, dieses Gefiihl der
Evidenz mit der Denknotwendigkeit zu identifizieren, die zu-
reichend begriindeten und richtig formulierten Urteilen eigen
ist (S. 184). In den Urteilen soll also ein emotionales Element
liegen (denn ein solches schliesst doch wohl die Gefiihlsreak-
tion auf den Satzgehalt des Urteils ein), das aber keineswegs
den Charakter des Willkirlichen an sich hat (S. 182). Dass
aus dieser Urteilslehre Schwierigkeiten erwachsen, empfindet
der Verfasser wohl; doch scheint uns ihre von ihm versuchte
Losung nicht gelungen. Die Schwierigkeiten sind unseres Be-
diinkens eben auf die Grundthese des Verfassers zuriickzufithren,
wonach das. Urteil eine isolierbare psychische Funktion zur
Bedingung haben soll, die ausser und neben dem Sachgehalt
des Urteils nachweisbar ware. Demgegeniiber glauben wir,
dass auch die psychische Analyse uns das Recht gibt, an der
These Kants festzuhalten: das Denken (d. h. der Denkprozess)
ist keine Erfahrung.

Das sechste Kapitel versucht aus den Ergebnissen der
psychologischen Analyse die erkenntnistheoretischen Folge-
rungen zu ziehen. Hiernach ist vor allem die Annahme abzu-
lehnen, dass alles unmittelbar Perzipierte Ichzustédndlichkeit
sei (S. 195). ,Weder die Empfindungs- noch die Vorstellungs-
inhalte, noch die Begriffe sind Modifikationen, Zustdndlichkeiten
unserer selbst* (S. 196). Ihre Objektivitit hat fiir die erkennt-
nistheoretische Betrachtung einen weit iiber den Begriff des



— 104 —

psychologisch Gegenstindlichen hinausgreifenden Sinn. In un-
mittelbarer Anschauung erfassen wir die Dinge selbst, und zwar
so, dass zwischen unserem Wahrnehmungsbild und der Be-
schaffenheit der Dinge eine Koordination von der Art statt-
findet, dass ,ganz bestimmten Punkten“* der Dinge an sich
bestimmte ,Punkte der Erscheinungen entsprechen® (S. 202,
vgl. 162). So gipfelt dieser Realismus in der Behauptung, dass
w»das Ich von einem Teil der Sphire des Nichtich ein unmittel-
bares Bewusstsein hat“ (S. 203). Doch nicht nur den Empfin-
dungs- und Vorstellungsinhalten kommt eine transsubjektive
Existenz zu, sondern ebenso auch den Begriffen. Die begriff-
lichen Wahrheiten, so wird im Anschluss an Bolzano und
Husserl ausgefiihrt, haben Existenz und Geltung, auch wenn
sie von niemand erkannt werden. Sie werden vom Forscher
nicht erst geschaffen, sondern er entdeckt sie nur (S. 151). —
Wie wir sehen, bewegt sich der Verfasser hier ganz in den
Gedankengingen der Platonischen Ideenlehre. KEine Ausein-
andersetzung iiber Recht oder Unrecht dieser Lehre liegt jedoch
ausser dem Rahmen unseres Referates. _

Im siebenten Kapitel befasst sich der Verfasser mit dem
Verhaltnis des Willens zum Ich; er erscheint als seine tiefste
Offenbarung. Ganz wurzelt daher der Wille im Ich. ,Ein
Wollen, das kein Wollen eines Ich wire, ist undenkbar.“ Das
gilt fiir das Wollen im engeren Sinn wie auch fiir das Begehren
und Winschen und die Phinomene des Trieblebens. — Im
Wollen wird das Ich schopferisch; es geht iiber das Bestehende,
sei es in sich selbst oder in der Sphéire des Objektiven, hinaus
oder hat doch wenigstens die Tendenz dazu. ,Dies Streben,
die Ichtendenz, das Wirken ist der Zentralkern alles dessen,
was wir Willenstitigkeit nennen“ (S. 209). — Nachdriicklich
muss dabei hervorgehoben werden, dass sich der Wille iiber
die triebhafte Notigung weit erhebt; er gipfelt in der Freiheit,
die als ,ein Wollenkénnen auf Grund des Wissens, der Ein-
sicht“ erscheint (S. 213). Allerdings ist dieses Vermogen ein
engbegrenztes; es gibt ,Grade der Freiheit im Sinne von
Graden der Wirkungsfiahigkeit des wollenden Ich nicht bloss
auf den eigenen Organismus, sondern auch auf sich selbst in
seinem psychischen Sein“. Individuell sehr verschieden ist die
Fahigkeit des Subjekts, seine eigenen Zustinde, Funktionen
und Tendenzen zu beherrschen. Die Begrenzung der Willens-



105 —

freiheit tritt vor allem in der Abhédngigkeit des Willens
vom Zustand des Organismus zutage. Die Fille krankhafter
Willensschwiiche bedingen jedoch durchaus nicht immer, wie
von dem Verfasser an geschichtlich interessanten Beispielen
gezeigt wird, eine Minderung des Personlichkeitsbewusstseins
bis zum Zustande voélliger Depersonalisation. Auch bei ver-
sagendem Willen kann das Gefiihlsleben noch eine reiche
Spiegelung des Ich ermdéglichen. Doch fehlt es dem Selbst-
gefiihl alsdann an scharfer Umrissenheit. Das Ich verliert sich
dann gleichsam an die Welt und ibre Eindriicke. Die Indivi-
dualitat fliesst in gefiihlsstarke Empfindungen iiber, die ohne
festen Zusammenhang nebeneinander zu bestehen scheinen.

Aus den Erorterungen liber das Verhéltnis des Ich zu den
Gefithlen, den Empfindungen und Vorstellungen und endlich
zum Willensleben zieht das achte Kapitel den Schluss, dass
alle eigentlich psychischen Prozesse Zustinde oder Funktionen
eines Subjektes und ohne ein solches nicht mdoglich sind. Die
Beziehung auf das Ich ist also den Wahrnehmungs-, Gefiihls-
und Willensvorgingen in gleicher Weise eigen. Versuchen wir
nun aber die spezifische Eigenart des Ich zu erfassen, so stehen
wir vor etwas Unerfasslichem, dhnlich wie vor einer ,Farbe,
die keine Intemsitat hat* (S. 227). ,Uberall, wo immer uns
ein Ich entgegentritt, hefindet es sich auch in einem bestimmten
Zustande oder vollzieht es eine Funktion. Sucht man es noch
ausser den Akten und Gefiihlen, so kann es niemals gefunden
werden“ (S, 227). Das schliesst aber nicht aus, dass die Iden-
titit des Ich trotz des Wechsels seiner Zustinde und Funk-
tionen bemerkbar wird. Es ist immer dasselbe Ich, ,dessen
Zustinde unsere Gefithle sind und von dem die Funktionen
ausgehen. Sonst wiren es eben iiberhaupt nicht unsere Funk-
tionen und Gefiihle, die erlebt zu haben wir uns erinnern“
(S. 229). Infolgedessen darf das Ich auch nicht, wie gegen
Taine und auch Husserl bemerkt wird, als die Summe oder
die Komplexion unserer psychischen Erlebnisse aufgefasst wer-
den. Jeder Versuch, die Finheit des Bewusstseins und des Ich
auf einen Verkniipfungs- oder Verschmelzungszusammenhang
der psychischen Phidnomene zuriickzufithren, erweise sich als
unmoglich (S. 240). Selbst Hume, der Vater aller Theorien
dieser Art tiber die Natur des Ich, habe wie durch Hinweis
auf eine interessante Ausfilhrung in dem ,Treatise on human



— 106 —

nature“ gezeigt wird, die Schwiche seiner Erklirung des Ich
und des Selbstbewusstseins deutlich empfunden (S. 241 f.). —
Aber auch der Versuch, diese Schwiche dadurch zu iberwin-
den, dass man das Gedédchtnis zu Hilfe nimmt und die Iden-
titit des Ich auf einen Erinnerungszusammenhang zurtickfiihrt,
erweist sich als undurchfithrbar. Denn diese Erkldrung iiber-
sieht die Tatsache, dass die Erlebnisse, die durch das Gedéachtnis
einheitlich verkniipft werden sollen, eben schon einem einheit-
lichen Bewusstsein, einem Ich, angehoren miissen, damit eine
solche Verkniipfung moglich wird. Es wire unmoglich, sie
herzustellen, wenn sie nicht schon vorher vorhanden war
(S. 244 f). ,Meine Erinnerung in dem Sinne einer Erinnerung
an meine Vergangenheit werden Gedichtnisgedanken eben erst
dadurch, dass ich mir bewusst bin, dass ich es bin, der damals
diese oder jene Dinge erlebte, und dass ich anderseits auch
wirklich damals das identisch selbe Ich gewesen bin, das sich
jetzt dieser Tatsachen aus seiner Vergangenheit bewusst wird*
(S. 245).

Diese Einheit des Selbstbewusstseins erweist die Unzuldng-
lichkeit einer atomistischen oder r#éumlicher Analogien sich
bedienenden Konstruktion des Seelenbegriffs. Die Gegenstinde
der Psychologie stehen vollig jenseits der physikalisch-chemi-
schen Welt. ,Die Einheit des Bewusstseins ist nun einmal
etwas anderes und mehr als ein blosser funktioneller Zusammen-
hang, wie er etwa auch zwischen den Teilen einer Maschine
und am vollkommensten im organischen Einzelkorper existiert.
Die Einheit des seelischen Einzellebens beruht darauf, dass
alle seine Funktionen und Zustdndlichkeiten Funktionen und
Zustandlichkeiten eines und desselben Ich sind; es ist das eine
Art von Einheitlichkeit, wie sie sonst nirgends in der Welt
vorkommt“ (S. 246). Eine Maschine, ein Organismus kénnen
in ihre Teile zerlegt werden und diese dann doch noch isoliert
fortbestehen, wenngleich natirlich Maschine und Organismus
zerstort sind. Eine derartige Zerlegung des Seelenlebens ist
dagegen unmdoglich. ,Ein Affekt, ein Wahrnehmungsakt, eine
Urteilsfunktion kénnen nicht vom Subjekt losgeldst existieren.
Was ein vom Individuum abgetrennter Affekt sein sollte, ist
vollig unverstdndlich“ (a. a. 0.). — Die zutreffenden Ausfiih-
rungen des Verfassers sind in diesem Punkte den Ausfithrungen
Kants iiber die transzendentale Einheit des Selbstbewusstseins



— 10T —

wenn nicht nachgebildet so doch verwandt. ,Verbindung liegt
nicht in den Gegenstinden und kann von ihnen nicht etwa
durch Wahrnehmung entlehnt und in den Verstand dadurch
allererst aufgenommen werden, sondern ist allein eine Verrich-
tung des Verstandes, der selbst nichts weiter ist, als das Ver-
mogen, a priori zu verbinden und das Mannigfaltige gegebener
Vorstellungen unter die Einheit der Apperzeption zu bringen“?).

Wenn nun die Bewusstseinszustinde und -funktionen des
Ich regelmissig auf das Ich bezogen erscheinen, so besteht
die Moglichkeit, dass mit dem Aussetzen dieser Funktionstétig-
keit und -zustindlichkeit ein wenn auch nur zeitweiliges Er-
loschen des Ichbewusstseins, des Ich, eintritt. Diese Moglich-
keit wird besonders dann nahegelegt, wenn man wie Wundit
die Aktualititsauffassung der Seele und des seelischen Lebens
vertritt. Aber diese Annahme vermag der Tatsache nicht
gerecht zu werden, dass unser Ich Uber psychische Disposi-
tionen. verfiigt, d. h. iiber unbewusste Titigkeiten, die im all-
gemeinen zwar nicht beobachtbar sind, aber notwendig in
ihm vorausgesetzt-werden miissen. Denn dann kann der Wesens-
umfang des Ich sich nicht in dem erschépfen, was wir faktisch
erleben, sondern er muss dariiber hinausreichen (S. 260). Be-
sonders wird in diesem Zusammenhange auf die Tatsache ver-
wiesen, dass in somnambulischen Zustdnden Dispositionen be-
merkbar werden, die im wachen Zustande vollig unbewusst
bleiben. Im Anschluss hieran wird die Frage aufgeworfen,
aber nicht entschieden, wie denn die Natur dieser Dispositionen
zu denken sei, ob sie ausschliesslich physischer oder auch
psychischer Art seien. Auch die schwierigere Frage nach dem
Wesen des Ich und der Form seiner Existenz wird gestreift,
aber gleichfalls nur eine bedingte Stellung zu ihr genommen.
»Unbedingt préidiziert wird durch die ph&nomenologische Ana-
lyse der Ichtatbestinde durchaus nichts iiber das Verhéiltnis
vom Physischen zum Psychischen. Alle gangbaren Theorien
sind logisch denkbar*“ (S. 263). Doch lisst der Verfasser immer-
hin als seine Meinung erkennen, dass die idealistisch-neovita-
listische Auffassung der phidnomenologischen Analyse der Ich-
tatsachen gerechter werde als der Parallelismus oder die Energie-
transformationslehre, wie sie Ostwald und Stumpf vertreten.

! Kant, Kritik der reinen Vernunft. Werke, III, 117. Ausg. Hartenstein.



— 108 —

Das neunte Kapitel behandelt das Problem der Selbstwahr-
nehmung; es wird in die Frage zusammengefasst: Vermag das
Ich seine Zustinde und Funktionen unmittelbar wahrzunehmen ?
(S. 274). A. Comte hat diese Frage verneint. Schon J. St. Mill
hat gegen ihn geltend gemacht, dass, selbst wenn man die Un-
moglichkeit unmittelbarer Selbstbeobachtung zugeben wollte,
doch nicht zu leugnen sei, dass ,man eine Tatsache durch
Vermittlung des Gedichtnisses studieren kann, nicht im Augen-
blicke, in dem sie wahrgenommen wird, sondern im néchst-
folgenden“. Dieser Meinung sind in neuerer Zeit namentlich
Ebbinghaus, Maier und Lipps beigetreten. Alle Selbstwahr-
nehmung soll ihnen zufolge sich auf Erinnerung. stiitzen. Eine
notwendige Folge dieser Annahme wire, wie Oesterreich aus-
fiihrt, die Behauptung, dass alle Psychologie nur noch Psycho-
logie der Erinnerungsbilder sein koénnte. Aber diese Theorie
wird hinfdllig, wenn es irgendwie moglich ist, zwischen gegen-
wirtigen und vergangenen Erlebnissen zu unterscheiden. Denn
eine solche Unterscheidung setzt doch eine Erkenntnis der
Unterschiede, damit aber auch eine wirkliche Erkenntnis der
unmittelbaren und gegenwéirtigen Erlebnisse, somit unmittel-
bare Selbstwahrnehmung voraus (S. 278). — Als eine weitere
Instanz gegen die Moglichkeit einer unbefangenen Selbstbeob-
achtung pflegt man dic Tatsache anzufiihren, dass sich unsere
psychischen Erlebnisse, besonders die Gefiihls- und Affekt-
zustiinde unter dem Einflusse der Aufmerksamkeit zu verindern,
ja zum Teil ganz zu verfliichtigen pflegen. Hier liegt zweifellos
eine Erfahrung vor, die zu Bedenken Anlass gibt. Der Durch-
schnittsmensch ist zu einer unbefangenen Selbstbeobachtung
kaum befdahigt. Aber daneben gibt es doch auch Individuen,
die mit einer auf das hochste gesteigerten Anlage zur Analyse
und Reproduktion ihrer Erlebnisse begabt sind, Genies der
Selbstbeobachtung wie Maine de Biran, Amiel, M=e de la Mothe-
Guyon u. a. und nicht an letzter Stelle Goethe (S. 289/290.
Allerdings scheint diese Begabung héiufig mit einer psychasthe-
nischen Anlage Hand in Hand zu gehen (S. 298). Auf der
andern Seite bildet sie fiir den Psychologen das unerléssliche
Riustzeug seines Berufes. Im ganzen darf jedenfalls gesagt
werden, dass nicht nur die Moglichkeit, sondern unter Um-
stinden eine auf das hochste gesteigerte Fiahigkeit zur Selbst-
beobachtung nicht geleugnet werden darf.



— 109 —

Das zehnte Kapitel bietet uns eine abschliessende Erorte-
rung tlber die Frage, worin das Wesen des Personlichkeits-
erlebnisses, des eigentlichen Selbstbewusstseins, gesucht werden
miisse. An erster Stelle wird hier die Annahme von Richet
besprochen, der hauptsidchlich auf Grund von hypnotischen
Versuchen die Theorie vertreten hat, dass das Personlichkeits-
bewusstsein ein Gedidchtnisphdnomen sei. Ihm hat sich auf
deutschem Boden namentlich H. Cornelius angeschlossen. Hier-
gegen macht Oesterreich mit Recht geltend, dass dann alle
Storungen des Personlichkeitsbewusstseins auf Gedédchtnissto-
rungen zurickgefithrt werden miissten. Das aber treffe nicht
zu, wie durch die Falle der sogenannten Depersonalisation er-
wiesen werde. Bei diesen sei die Erinnerung an das Vergangene
unversehrt erhalten, wahrend sich das Personlichkeitsbewusst-
sein als gestort ausweise. Umgekehrt lassen sich Fille nach-
weisen, in denen weitgehende Erinnerungsstérungen auftraten,
ohne dass das Personlichkeitsbewusstsein der in Frage kommen-
den Personen gelitten hitte. — Eine zweite Auffassung will
das Wesen der Personlichkeit mit der Summe der vorhandenen
psychischen Dispositionen gleichsetzen (S. 315 ff.). Aber wih-
rend wir von diesen zumeist nur ein ganz abstraktes Wissen
besitzen, ist das Personlichkeitsbewusstsein gerade durch den
Reichtum und die Lebendigkeit, die dem Selbsterlebnis eigen
sind, ausgezeichnet. — Hiernach diirfte es am néchsten liegen,
das Personlichkeitsbewusstsein auf das uns unser Leben hin-
durch begleitende individuelle Lebensgefith! zurtickzufiihren
(S. 317). Fir die psychische Analyse erweist es sich als sehr
zusammengesetzt: Am deutlichsten wirkt es sich in den soge-
nannten ,Stimmungen“ aus. Aber auch der ,Charakter“ des
Individuums zeichnet sich in ihm ab. Es ist nicht ven vornher-
ein eindeutig bestimmt, sondern wird erst durch die Erfahrungen
des Lebens gefdarbt. Insofern kann es als ein ,Produkt aus
unserer Vergangenheit und unserer angeborenen psychischen
Konstitution“ bezeichnet werden (S. 320). — Dagegen ist es
ein weit verbreiteter Irrtum, das Personlichkeitsphdnomen, so
wie es sich im Lebensgefiihl kundgibt, mit dem Ich zu identi-
fizieren. Das Lebensgefiihl ist- bereits ein Zustand des Ich,
nicht das Ich selbst (S.321). Daher kann die fundamentale
Ichbestimmtheit als solche bestehen bleiben, wihrend selbst
das zentrale Lebensgefiihl auf das stiarkste alteriert erscheint.



— 110 —

So ist die Lage besonders bei schwereren Fillen der Deper-
sonalisation, wo die Kranken iiber den Verlust ihrer Person-
lichkeit und des Selbstbewusstseins Klage fiithren. Auch dann
ist die Beziehung auf das Ich noch nicht aufgehoben, sie ist
iiberhaupt nicht aufhebbar. ,Ichlosigkeit tritt erst ein, wenn
tiberhaupt kein psychisches L.eben mehr vorhanden ist“ (S. 323).
Auch in den angegebenen Fillen handelt es sich um einen
abnormen Zustand des Ich, eine Verinderung seines normalen
Lebensgefiihls, wihrend das Ich als solches unangreifbar bleibt.
Die Verdanderung des Lebensgefiihls bewirkt dann allerdings,
dass der von solchen psychischen Wandlungen Befallene sich
selbst fremd vorkommt (S. 324 {.).

Aus diesen phianomenologisch analytischen Erérterungen
werden von dem Verfasser zum Schluss einige wichtige Folge-
rungen uber die Natur des Selbstbewusstseins abgeleitet. —
Vor allem diese: Dass das Selbstbewusstsein nur auf Grund
von intellektuellen Prozessen zustande komme. Uber dem
blossen Haben von Empfindungsinhalten und Gefiihlszustinden
erhebt sich als eine hohere Bewusstseinsstufe das Gewahrwerden
und Unterscheiden der psychischen Inhalte, tiber dieser das
,Gewahrwerden des Gewahrwerdens“ (S. 328). Erst hiermit,
d. h. mit der Einbeziehung unserer voll bewussten psychischen
Inhalte in den Zusammenhang unserer personlichen Erlebnisse
gelangt die Selbstbewusstseinsentwickelung zum Abschluss. —
Wenn Oesterreich in diesem Zusammenhange auch den Begriff
der Apperzeption verwendet, so glauben wir nicht, dass diese
Verwendung bei der Vieldeutigkeit, die dem genannten Begriffe
in der modernen Psychologie zukommt, eine gliickliche genannt
werden kann. In der Sache selbst stimmen wir seinen Aus-
fihrungen durchaus zu, die zudem durch das interessante Selbst-
zeugnis Helen Kellers iiber ihre geistice Entwickelung in fes-
selndster Form belegt werden (S. 331 ff.).

Der zweite Teil des vorliegenden Werkes ist von dem
Verfasser der Untersuchung der pathologischen Fille gewidmet,
die vermoge ihrer Eigenart am stidrksten seiner Theorie von
der Einheit des Ich zu widersprechen scheinen. Es handelt
sich um jene Fille einer ,scheinbaren Spaltung des Ich“, die
schon seit langem die Aufmerksamkeit der Psychologen auf
sich gezogen haben. — Eine Wandlung des Personlichkeits-
bewusstseins ldsst sich in bestimmten Grenzen allerdings auch



— 111 —

in der Entwickelung des normalen Individuums feststellen. Es
kann dahin kommen, dass wir der Gefiihlsweise und den An-
schauungen einer friheren Lebensperiode vollig fremd gegen-
tiberstehen. In der Regel jedoch wird der Kern der Person-
lichkeit von den umbildenden Eindriicken des Lebens nicht
beriihrt. Wir beobachten, wie sie sich auch nach erschiittern-
den seelischen Erlebnissen in ihre gewohnte Gleichgewichts-
lage zuriickversetzt. Aber neben diese Beharrungstypen treten
solche von labilerem Wesen, Menschen, deren Personlichkeits-
bewusstsein nach bestimmten Ereignissen wie ausgewechselt
erscheint. Unter diesen umwandelnden seelischen Ereignissen
nimmt der Prozess der religiosen Bekehrung wohl die bedeut-
samste Stellung ein. Hierbei muss nun, wie der Verfasser mit
Recht hervorhebt, zwischen zwei Formen der Bekehrung scharf
unterschieden werden. Bei dem gewdhnlichen Konfessions-
und selbst Religionswechsel bleibt ndmlich der ,Bekehrte“
durchaus Herr seiner selbst. Eine eingehende Uberlegung mag
dem Wandel der Anschauungen vorausgehen; die Personlich-
keit als solche steht iiber ihm und behauptet sich in der Frei-
heit ihres Entschlusses. — Anders dagegen bei der Form der
Bekehrung, die mit einer religiosen Erweckung Hand in Hand
geht. Sie é&ussert sich zumeist nicht nur in einem tiefgehen-
den Stimmungs- und Gefithlswechsel, sondern weiter in einer
Anderung des Charakters des Individuums ,im Sinne einer Er-
hohung ins Moralisch-Religiose* (S. 346). Ein besonderes In-
teresse verdiene, so wird in diesem Zusammenhange bemerkt,
der Fall Augustins, ,der zwischen dem kontinuierlichen und
dem krisenhaften Bekehrungstypus in der Mitte steht“ (S. 348).
Durch eine ausgezeichnete Analyse der verschiedenen Phasen
seiner Bekehrung wird diese Behauptung im einzelnen erldutert
(S. 348—52).

Merkwiirdiger als diese vergleichsweise hiufigen Fille
einer inneren Umwandlung der Personlichkeit sind die Fille
nalternierenden Bewusstseins“, die in der psychologischen und
psychiatrischen Literatur der letzten Jahrzehnte einen so breiten
Raum eingenommen haben. Das Charakteristische dieser Fille
scheint vor allem in einem periodischen Wechsel des Person-
lichkeitsbewusstseins zu bestehen. Die von diesen Zustdndlich-
keiten Befallenen weisen eine eigentiimliche Zusammenhangs-
losigkeit ihrer Bewusstseinserlebnisse auf. Bestimmte Perioden



— 112 —

etwa a, aj, az usw. sind unter sich in normaler Weise durch
Rickerinnerung, gleichartige Lebensstimmung, Gleichartigkeit
der moralischen und intellektuellen Dispositionen verbunden;
aber zwischen diese schieben sich andere Perioden ein, wéh-
rend welcher die Betroffenen nichts von dem wissen, was sie
in den Perioden a, a; usw. erlebt haben, ja sie zeigen in diesen
wechselnden Perioden oft einen ganz verschiedenen Charakter
und ein ebenso verschiedenartiges Temperament. Dass bei
solchen psychischen Anomalien die Einheit der Personlichkeit und
auch des Selbstbewusstseins in Frage gestellt wird, liegt auf der
Hand. Aber das trifft zuletzt doch nur die Sphidre des empi-
rischen Bewusstseins. Das transzendentale logische Subjekt, das
hinter allem Bewusstsein steht, bleibt davon unberiihrt. Mit
Recht beruft sich der Verfasser in diesem Zusammenhang auf
Leibniz und Kant und bemerkt, es bilde ,keinen Ruhmestitel
der naturwissenschaftlichen Epoche der Psychologie, dass sie
das Wesen ihres Gegenstandes zum Teil so weit verkannt hat,
dass Amnesiezustinde oder Charakterveridnderungen fir eine
Aufhebung der Identitat des Subjekts haben angesehen werden
konnen (S. 377).

Grossere Schwierigkeiten scheinen der Erklarung die Fille
der ,simultanen Spaltung des Ich“ zu bieten. In diesen handelt
es sich um eine Alteration des Subjekts in der Form, dass es
der Tauschung unterliegt, es sei in ihm noch ein anderes Ich
vorhanden. Somit scheint das Ich ,geteilt, gespalten oder gar
verdoppelt, und es bildet sich die Illusion einer von einem
Bewusstsein befassten Doppelpersonlichkeit (S. 379). — Der Ver-
fasser glaubt zur Erklarung dieser merkwirdigen Erscheinung
vor allem die psychischen Zwangsprozesse heranziehen zu
miissen. Der Untersuchung ihres Wesens ist das dreizehnte
Kapitel gewidmet.

Zunichst wird hier und zwar mit gutem Grunde zwischen
dem Zwangsvorstellen und dem Zwangsdenken unterschieden.
In dem einen Falle handelt es sich um Vorstellungen (meist
visueller oder akustischer Art), die sich uns gegen unseren
Willen aufdriangen, in dem anderen Falle um ein Zwangsdenken
und -griibeln, das immer wiederkehrend das Subjekt in Be-
schlag nimmt. In beiden Féallen aber ist das Charakteristische
der Prozesse ihr Zwangscharakter: das Subjekt sieht sich gegen
seinen Willen gendétigt, sie zu vollziehen (8. 393, vgl. S. 420).



— 113 —

Ganz gleich steht es mit den Zwangsaffekten, besonders den
grundlosen Angstzustinden, bei welchen sogar der Willens-
widerstand des Subjekts und der Versuch ihrer Unterdriickung
den Zwangscharakter noch schérfer hervortreten lédsst (S. 419).
Ob nun, wie Oesterreich annimmt, der Zwangscharakter, der
diesen Prozessen eigen ist, ein Elementarphinomen darstellt,
das sich nicht ndher beschreiben lasst (S. 420), mochten wir
dahingestellt sein lassen. Bestimmte Komponenten dieses kom-
plexen psychischen Phiinomens scheinen uns der Beschreibung
sehr wohl zugédnglich zu sein. In erster Linie wiirde bei den
intellektuellen Zwangsprozessen auf bestimmte unlustbetonte
Empfindungen zu achten sein, die &hnlich wie beim angestrengten
Nachdenken auf eine Anspannung der Kopfmuskulatur zuriick-
zufiithren sind.

In den psychischen Zwangsprozessen haben wir, wie das
vierzehnte Kapitel unseres Werkes ausfuhrt, die Grundlage fiir
die scheinbare Spaltung des Ich zu suchen. Zwar mogen diese
Prozesse zunédchst als etwas uns Fremdes, Unpersonliches
empfunden werden. Aber nur zu leicht stellt sich dann der
Gedanke ein, dass dieses Fremdartige Wirkung eines anderen
Subjektes sei. Diese Erklirung, so nahe sie liegt, ist indessen
nichts als eine Selbsttiuschung. Tatsichlich handelt es sich
um zwei Gedankenketten in ejnem Bewusstsein, von welchen
die eine normale auf das Subjekt des Bewusstseins bezogen
wird, wihrend die andere automatisch oder zwangsmaéssig voll-
zogene neben jener selbstdndig abliduft. Es liegen also zwei
verschiedene Funktionsreihen vor, wihrend das normale Indi-
viduum nur eine hat (S. 426). Auch auf emotionalem Gebiete
lasst sich Ahnliches beobachten. Namentlich die selbstbiographi-
schen Aufzeichnungen der Heiligen enthalten interessante Zeug-
nisse iiber diese Komplexion des Gefithlslebens. Sie unterscheiden
beispielsweise zwischen zwei Seelenzonen, einer oberen und
einer unteren, die ,wie zwei Fremde, die sich nicht kennen,
nebeneinander leben, und die fusserste Pein verhindert micht
den vollkommensten Frieden, Ruhe und Freude und Unbeweg-
lichkeit des oberen Seelenteiles; wie andererseits die Freude
und der giottliche Zustand (der oberen Seelenzone) nicht ein
heftiges Leiden der unteren verhindert, beides, ohne dass irgend-
welche Mischung oder Verschmelzung eintritt“ (M™e de la Mothe-
Guyon b. Oesterreich S. 431). Aus diesen Berichten geht her-

Internat, kirchl, Zeitschrift, Heft 1, 1914, 8



— 114 —

vor, dass die im normalen Leben vorhandene Einheit und Aus-
gleichung der Gefihlslage unter Umstianden durchbrochen wer-
den kann. Ja, die extremen Fille der sogenannten Besessen-
heitszustande zeigen eine so vollstindige Divergenz des Gefiihls-
lebens, dass man zu ihrer Erkldrung vielfach eine Beziehung
der so kontriren Gefiihlszustinde auf zwei verschiedene Sub-
jekte fiir notig gehalten hat. Oesterreich bekimpft diese An-
nahme mit der Bemerkung, dass den von solchen Zustinden
Befallenen das Krankhafte und Unsinnige der Zwangsgedanken
und Zwangsgefiihle, unter welchen sie litten, selbst zum Be-
wusstsein zu kommen pflege. Das wiirde ausgeschlossen sein,
wenn die Illusion wirklich bis zu einer Verdoppelung des Per-
sonlichkeitsgefiihls ginge (S. 442 ff.). — Fast konnte es dagegen
scheinen, als wenn eine solche Illusion bei den Einfithlungs-
vorgingen erreicht wiirde, die sich vielfach als die Grundlage
dichterischer Produktion erweisen. Die Tiftigkeit, sich in frem-
des Seelenleben hineinzuversetzen, geht bei dem schafienden
Dichter Hand in Hand mit einem Vergessen der eigenen Per-
sonlichkeit. Aber es handelt sich hier wie bei den verwandten
Einfiihlungserlebnissen der Schauspieler um selbstgewollte Ein-
fiilhrungsprozesse, bei welchen daher auch das in den Hinter-
grund gedringte normale Selbst nie ganz aus dem Bewusstsein
verschwindet (S. 461, vgl. S, 456). Eine T#duschung dariiber,
wo das wahre Selbstbewusstsein zu suchen ist, ndmlich in dem
priméiren Selbstbewusstsein und nicht in dem nacherlebten und
gefiihlten fremden Persénlichkeitsbewusstsein, muss somit als
unméglich angesehen werden. Anders dagegen, wenn das fremde
Personlichkeitsbewusstsein auf der Grundlage von Zwangspro-
zessen zustande kommt. Dann tritt in der Tat eine ,zwangs-
missige Verianderung des Selbstbewusstseins® (S, 474) ein, die
s0 weit geht, dass sich dem Subjekt zwangshaft ein fremdes
Personlichkeitsgefiihl aufdringt, wobei das eigene Personlich-
keitsgefiihl schliesslich vollstindig bis zum Aussetzen jeder
Erinnerung verschwinden kann. Doch selbst wenn dieses sich
noch im Bewusstsein behauptet, scheint es dem Ich nicht nédher
zuzugehoren wie das durch zwangsweise Einfithrung iibermittelte
Personlichkeitsbewusstsein. Vielmehr stellt sich das seltsame
Gefihl ein, als wenn zwei verschiedene Individualititen den
Anspruch erhoben, das personliche Selbst zu sein. Dieser
innere Zwiespalt mag vielleicht durch die Simultaneitit zweier



— 115 —

Erinnerungsreihen bedingt sein, wobei das Individuum sich ab-
wechselnd in den verschiedenen Gefiihls- und Personlichkeits-
kreisen verliert (vgl. S. 474). — Eine besondere Erwihnung
verdienen endlich noch die allerdings nicht so héufigen Fille,
in denen das Subjekt eine Verdoppelung seiner Personlichkeit
erlebt. In der Regel handelt es sich dabei um eine halluzina-
torische Autoskopie. Geethes Vision seiner selbst nach seinem
Abschied von Friederike von Sesenheim diirfte das bekannteste
Beispiel dieser Art sein. Aber von einer imneren Doppelheits-
illusion kann auch in diesen Fillen keine Rede sein. Wofern
eine solche angenommen, und somit eine wirkliche Verdoppe-
lung des Ich behauptet wird, liegt eine T#uschung des Ur-
teils vor, der eine falsche Identifikation des Koérpers mit dem
Ich zugrunde liegt (S. 479).

Das Ergebnis seiner Untersuchung iiber die Spaltungs-
phéinomene im Ich fasst Oesterreich im siebzehnten Kapitel
seines Werkes dahin zusammen, dass die Einheit des Ich durch
diese Phidnomene nirgends angegriffen werde. ,Entweder han-
delte es sich um alternierende Zustinde des einen, in allem
Wechsel seiner Affektionen mit sich identisch bleibenden Ich,
oder aber es driangen sich ihm, das sich teilweise in normaler
Verfassung befindet, noch zwangsmissige abnorme Prozesse
auf“ (8. 500). Es bewiihre sich also auch auf diesem Gebiete
fur die psychologische Forschung die Subjektstheorie. Mit ihr
allein sei es moglich, in die Verworrenheit der Aussagen fiiber
die verwickelten Spaltungsphinomene Klarheit zu bringen. Diese
logisch wertvolle Leistung sei jedoch nicht auf das hier vor-
liegende spezielle psychologische Forschungsgebiet beschrinkt,
Ganz allgemein gelte die Behauptung, dass die hoheren psychi-
schen Funktionen des Denkens, Fihlens und Wollens, wie ge-
rade die Untersuchungen neuerer Forscher erwiesen hiitten,
nur mittelst der Subjektstheorie verstidndlich gemacht werden
konnten. Es offenbare sich hier ein grundsitzlicher Richtungs-
gegensatz zwischen der psychologischen und der physikalisch
naturwissenschaftlichen Forschung. ,Die Geschichte des Welt-
erkennens begann damit, dass die Aussenwelt beseelt und als
Psychisches behandelt wurde. Dann ist eine Epoche gefolgt,
in der die Erkenntnis der Aussenwelt sich vom Vorbild des
Seelenlebens loslosend selbsténdig ward und nun ihrerseits die
Psychologie in Abhédngigkeit von sich brachte. So bleibt jetzt



— 116 —

noch der grosse Schritt zu tun, auch die Psychologie wieder
zu befreien von der Nachahmung der Naturwissenschaft. Nicht
eher wird sie der Physik ebenbiirtic werden, ehe sie ihr nicht
die Heeresfolge kiindigt, ehe nicht die Erkenntnis sich Bahn
bricht, dass die Physik in keiner Weise ein Vorbild der Psy-
chologie ist* (S. 502).

Dieses methodologische Ergebnis, das der Verfasser am
Schlusse seines Werkes ausspricht, ist eine notwendige Konse-
quenz aus den Ausfithrungen seines ersten Teiles, wonach das
Ich ein selbstindiges Phénomen fiir die psychologische For-
schung sei, das insbesondere in den emotionalen psychischen
Zustanden fiir uns erfassbar werde. Nur wird dem Ichphéino-
men hier noch eine sehr erweiterte Bedeutung beigelegt; es
wird geradezu zum Schliissel fiir die Erklirung aller eigentlich
psychischen Phinomene, unserer gesamten Innenwelt, gemacht.
Die Schliissel der Naturwissenschaft dagegen sollen auf diesem
Gebiete, so wird uns versichert, vollig versagen. Hier scheint
uns die berechtigte Scheidung zwischen den physischen und
psychischen Phdnomenen zu einem Riss erweitert zu werden,
der, wenn er nicht tiberbriickt wird, die Psychologie wertvoller
Hiilfsmittel fiir ihre Forschung berauben miisste. Das Ich steht
nun einmal schon vermoge seiner Verbindung mit dem ihm
cigenen korperlichen Organismus in einem stetigen Lebens-
austausch mit der umgebenden physischen Welt. Seine Lebens-
betitigung ist eine peripherisch auf unsere sinnliche Erfah-
rungswelt bezogene und tritt in ihr in objektiver Gegenstéind-
lichkeit zutage. Eine Reihe von psychischen Phinomenen —
nur an die Aufmerksamkeit, an die Gefiihlsempfindungen sei
erinnert — konnen daher gar nicht vollstiindig beschrieben
werden, wenn nicht auf ihre physischen Ursachen oder Aus-
drucksformen Riicksicht genommen und dazu die Hilfe der
Physik und der Physiologie benutzt wird.

Doch von diesen Bedenken abgesehen, haben wir in dem
Werke von Oesterreich eine so umfassende und griindliche Be-
-arbeitung aller fur die Erforschung der Natur des Selbstbewusst-
seins bedeutsamen Phinomene vor uns, dass kein Psychologe
und kein Metaphysiker, der sich mit dem Problem des Ich be-
fasst, an ihm wird voriibergehen konnen. Mit ganz besonderem
Interesse aber wird der Religionspsychologe dem in Aussicht
gestellten zweiten Bande entgegensehen, der die Erscheinungen



— 117 —

der religiosen Ekstase, des Entriickt- und Besessenseins in ihrer
Beziehung auf das Problem des Ich behandeln soll.
Bonn. Rud. KEUSSEN.

Bibliothek der Kirchenviiter. Eine Auswahl patristischer Werke
in deutscher Ubersetzung. Herausgegeben von Geh.-Rat Prof.
Dr. O. BARDENHEWER, Prof. Dr. TH. SCHERMANN, Prof. Dr.
K. WEYMANN. Kempten, Jos. Koselsche Buchhandung.

In den Jahren 1869—1888 gab der Verlag die ,Bibliothek
der Kirchenviter“, die einzige umfangreiche deutsche Uber-
setzung der Kirchenviiter, heraus. Das grosse Unternehmen
erscheint nun in zweiter, neu bearbeiteter und neu ausgewéhlter
Auflage. Uber diese neue Ausgabe #ussert sich das Vorwort
wie folgt:

,Die neue Auflage libernimmt insofern das Programm der
fritheren Auflage, als auch sie das Beste und praktisch Brauch-
barste aus der patristischen Literatur in treuer und doch
lesharer deutscher Ubersetzung einem weiteren Interessenten-
kreise zuginglich machen will. Zugleich aber will sie eine
vollig neu bearbeitete Auflage sein. Die Auswahl des Materials
soll einer durchgreifenden Revision unterzogen, manche ent-
behrlich scheinende Schriften ausgeschaltet, andere, zum Teil
auch erst in den letzten Jahrzehnten neu entdeckte Schriften
eingefiigt, die syrischen Kirchenviter in unfassenderem Masse
herangezogen, aus der altarmenischen Literatur, welche in der
friheren Auflage keine Beriicksichtigung gefunden, wenigstens
einige der schonsten Perlen aufgenommen werden. Ausserdem
sollen, wie sich von selbst versteht, simtliche aus der fritheren
Auflage beibehaltenen Ubersetzungen auf Grund der neuesten
und zuverlassigsten Ausgaben der Originaltexte nachgepriift
werden. Dass die Verlagshandlung, welche die Sorge fiir Ver-
breitung der Werke der Kirchenviter zu ihren stolzesten Tra-
ditionen z&hlt, auch auf eine schmucke und wiirdige Gewandung
der neuen Auflage Bedacht genommen hat, diurfte der vor-
liegende Band zeigen.“

Das gesamte Werk wird 60 Binde umfassen und in 6 Jahren
abgeschlossen sein. Der Subskriptionspreis beim Bezug des ge-
samten Werkes betrigt geheftet in 60 Binden M 160, geb.
M 210, in Halbpergament M 940 Die Subskription wurde im
August 1913 geschlossen.



— 118 —

Band I. Des hl. Kirchenvaters Aurelius Augustinus zwei-
undzwanzig Bilicher iber den Gottesstaat. Aus dem Lateinischen
libersetzt von Dr. A. Schroder. Buch I—VIII 442 S. brosch.
M 3. 50, geb. M 4. 30.

Fiir Werke Augustins sind 8 Bénde der Ausgabe vorge-
sehen. Drei beansprucht sein Buch: Der Gottesstaat, wovon
der erste vorliegt. Kine lingere Kinleitung, verfasst von Prof.
IEspenberger, fithrt in die Lektiire der Biicher des hl. Augustin
ein, indem sic eine gedriingte Ubersicht iiber das Leben, die
philosophischen und theologischen Anschauungen dieses griossten
lateinischen Kirchenvaters und die wichtigen Erzeugnisse der
Literatur tiber ihn gibt. Eine besondere Einleitung zum Gottes-
staat aus der Feder des Ubersetzers orientiert kurz tiber die
Veranlassung, Abfassungszeit, den Inhalt, die Sonderausgaben,
die Textbearbeitung, die Kommentare und deutsche Uber-
setzungen des vorliegenden Werkes. Der Ubersetzung liegt von
Buch I bis V die Ausgabe Hoffmanns, von Buch VI an die III.
Auflage der Dombartschen Ausgabe zugrunde. Dieser erste
Band bestitigt, dass Herausgeber und Verleger das Programm
genau innehalten, so dass das Unternehmen zur Unterstiitzung
emptfohlen werden kann.

Band II. Des hl. Dionysius Areopagita angebliche Schriften
liber die beiden Hierarchien. Des hl. Gregorius Thaumaturgus
augewiihlte Schriften. Des hl. Methodius von Olympus Gast-
mahl, brosch. M 3, geb. M 3.80.

Am meisten Anerkennung wird wohl die Ubersetzung der
beiden Hauptwerke ,Die himmlische Hierarchie®* und ,Die
kirchliche Hierarchie* des unbekannten christlichen Neupla-
tonikers der letzten Jahrzehnte des 5. Jahrhunderts finden, der
sich den Namen des Dionysius Areopagita beigelegt hatte, um
seinen Schriften Nachdruck zu verleihen. Das ist dem Pseudo-
dionysius auch gelungen. Seine Werke hatten die Entwicke-
lung der Lehre und besonders der Mystik stark beeinflusst.
Jetzt, da die Mystiker aus der Vergessenheit gezogen und in
neuen Ausgaben und Ubersetzungen zuginglich gemacht werden,
wird die Ubersetzung des Areopagiten dankbare Abnehmer
finden. Die Ubersetzung ist vom Feldkircher Jesuitenpater
J. Stiglmayr besorgt. In der Einleitung ist die bis in die neueste
Zeit von romischkatholischen Gelehrten behauptete Echtheit der
Schriften aufgegeben, und die Zeit ihrer Entstehung wird nicht



— 119 —

in das apostolische Zeitalter, sondern in den Zeitraum 485 bis
H1b verlegt. Schwerverstdndliche Wendungen werden dadurch
zu erkliren gesucht, dass jedem Paragraphen eine sinngemésse
kurze Inhaltsangabe vorausgeschickt wird, wodurch die Lektiire
bedeutend erleichtert wird. — Von den Werken des hl. Gregorius
Thaumaturgus sind ibersetzt: die Lobrede auf Origenes, die
Glaubenserklirung und das Sendschreiben Kkirchlicher Ver-
ordnungen. — Den Schluss des Bandes bildet des hl. Methodius
von Olympus Gastmahl oder die Jungfriulichkeit. Methodius
+ 311 als Martyrer ist bekannt als Gegner des Origines. Im
,Gastmahl® kommt diese Gegnerschaft nicht zur Geltung, es
ist ein Zeugnis altchristlichen Denkens, das den Weg zur Gottes-
kindschaft, das Ideal des Christentums in der ehelosen Jung-
fraulichkeit sieht.

Band III und IV. Des hl Irendus fiinf Biicher gegen die
Héaresien, tibersetzt von Prof. Dr. E. Klebba. Des hl. Irenius
Schrift zum Erweis der apostolischen Verkiindigung. Aus dem
Armenischen iibersetzt von Prof. Dr. Simon Weber, brosch. je
M 2.50, geb. M 3.50.

Von dem Lyoner Bischof Irenidus sind nur diese beiden
Schriften erhalten, keine im griechischen Urtext, sondern
die erste in lateinischer, die andere in armenischer Uber-
setzung. Besonders wichtig ist die Schrift ,Gegen die Hére-
sien“ fiir die Kontroversen iiber die Kirche, die Tradition,
die bischofliche Sukzession und den Vorrang der romischen
Kirche. Die berithmte Stelle III, 3, 2 ist in rémischem Sinn
tibersetzt, ad hane ecclesiam convenire mit dieser (der
romischen Kirche) iibereinstimmen statt bei dieser sich ver-
sammeln, vgl. Langen, Geschichte der rémischen Kirche, I, 170.
Noch weniger als diese kann die zweite Schrift des Irenéus
zur Begriindung mittelalterlicher hierarchischer Machtanspriiche
ins Feld gefiihrt werden. Sie wurde erst im Jahre 1904 in der
Muttergotteskirche zu Eriwan in armenischer Sprache auf-
gefunden, in ,Texte und Untersuchungen zur Geschichte der
altchristlichen Literatur“, 31. Bd., Heft I., und 1908 in deutscher
Ubersetzung (I1. Aufl.) herausgegeben. Wihrend Harnack die
Schrift als ein Zeugnis, wie ,in Lyon am Ende des zweiten
Jahrhunderts die Christenheit unterwiesen und geleitet worden*,
betrachtet, sucht der Ubersetzer ihre Bedeutung etwas einzu-
schranken, da sie keine Darstellung der Gesamtlehre des Christen-



— 120 —

tums sein wolle. Ohne Zweifel ist die Abhandlung ein wichtiges
Dokument, dass manche Lehren, die erst spiter dogmatisch
fixiert worden sind, schon in nachapostolischer Zeit katholisches
Gemeingut gewesen. Als solches gehort es libersetzt in die
Bibliothek der Kirchenviéter. A. K.

BossugT: Correspondance, T. VII. Paris, Hachette, in-8°, 1913.

Ce T. VII contient 230 lettres, et s’étend du 2 janvier 1695
au 30 juin 1696. lL.es notes y sont trés nombreuses et d'une
tres riche documentation: sous ce rapport, il est digne des
volumes précédents. On remarquera, parmi les Appendices, le
II¢ et le III®. Celui-la, sur la correspondance de M™® de La
Maisonfort avec Bossuet; celui-ci, sur M®® Guyon. M®¢ de La
Maisonfort, bien qu’enveloppee dans la disgrace de Fénelon,
lui resta attacheée, et Fénelon continua de g’intéresser a elle.
Trés intéressants sont les témoignages concernant M®¢ Guyon,
notamment les lettres du cardinal Le Camus, ainsi que les actes

e soumission de M™® Guyon et sa protestation contre une dé-
claration que Bossuet lui avait fait signer & la hate (p. 521-524).

En lisant attentivement les lettres des clientes de Bossuet,
on est vite frappé de leur tristesse, et de 'impuissance de leur
piété & leur faire sentir cette joie spirituelle qu'on s'imagine
devoir exister dans de telles Ames. Bossuet les soutient, les
console, leur écrit fréquemment avec une patience et une bonté
vraiment touchantes. Il est inlassable & répéter toujours les
meémes conseils. En somme, comme directeur de conscience, il
s'efforce d’étre modéré et de tout ramener & l'obéissance et a
la simplicité. Il accepte les questions de ces dames, mais il
n’entend pas qu’on le discute: c’est au nom de Dieu qu’il leur
parle. Sur ce point, il est intraitable; il I’a bien fait voir &
M=e Guyon, qu’'il accuse de l'avoir trompé et de lui avoir menti.
Si quelqu'un le géne, il 'écarte: ,Ne vous embarrassez pas de
M. Nicole“, écrit-il & M=e d'Albert en 1695 (p. 215).

Nul ne sera surpris de trouver dans cette correspondance
de trés bonnes maximes: ,Il n'y a pas moins d’obligation’
d’espérer que de croire, et il faut que ceux qui espérent soient
dans la joie“ (p. 116). — ,Le moins qu’on peut parler des autres
c’est le mieux“ (p. 149). — Il y a autant de vanité dans



— 121 —

I’affectation de parler de ce qui nous humilie, que dans celle
de parler de ce qui nous reléve devant les hommes* (p. 152).
— ,Consentir & sa damnation, ce serait consentir 4 n’aimer
plus J.-C. et & n’en étre point aimé; c’est chose abominable.
I1 n’y a point de réprobation pour ceux qui espérent“ (p.159).
— ,Toutes les lois sont renfermees dans le commandement de
I’amour; le reste n’est autre chose que des observances, qu’il
ne faut pas multiplier sans grande nécessité“ (p. 161). — Il
faut aimer la vérité; mais la vérité elle-méme veut quon la
cache par des moyens innocents & ceux qui en abusent et &
qui elle nuit“ (p. 273). — ,Il y a quelquefois un grand orgueil
& craindre tant 1’orgueil; il se faut familiariser avec son néant;
et quand aprés on s'éléve, c’est sans sortir de ce fond.“

Bossuet se rattachait 4 saint Francois de Sales, qu’il appelait
»’honneur de l'épiscopat et la lumiére de notre siecle“ (p. 163).
11 détestait les ,nouveaux mystiques“ et repoussait ,leur mau-
vaise théologie“ (p. 98). 1l leur reprochait leurs équivoques et
le venin de leurs petits mots ambigus. ,Prions, écrivait-il a
M. Tronson, pour les perils de I'Eglise attaquée plus finement
que jamais sous prétexte de piété“ (p. 310). Par exemple, il
combattait la fréquente exposition du saint-sacrement: ,l'em-
pressement et l'attachement vers le soleil (I’ostensoir), écrivait-il,
et les autres empressements de méme nature qui seraient exteé-
rieurs, ou la tendance & les faire, tiennent quelque chose d’un
amusement peu sérieux, dans lequel il ne faut point échauffer
sa téte“ (p. 156). '

Et cependant, d’autre part, il se servait quelquefois d’un
langage charnel et sensuel que nous avons peine 4 comprendre
aujourd’hui. Par exemple: ,Vous devez, ma fille, aller & la
communion comme il plait & J.-C. de vous y pousser: quelquefois
en béte, comme disait David, en criminelle ou en épouse, ou
de gré ou de force... J.-C. veut qu'on soit avec lui; il veut
jouir, il veut qu'on jouisse de lui; sa sainte chair est le milieu
de cette union“ (p. 157-158).

Il faut avouer que Bossuet était bien vague, lorsqu’il or-
donnait & ses pénitentes de ,suivre le chaste Epoux“. Le ma-
riage spirituel dont il parlait si souvent, devait entretenir dans
leur imagination des pensées tres lascives, comme si elles
avaient eu besoin de caresses dites mystiques. ,Dévorez-le, ce
céleste Epoux, engloutissez-le, incorporez-vous & lui, et lui &



— 122 —

vous (p. 114) ... Dévorez, absorbez, engloutissez, sotilez-vous;
que puisje vous dire autre chose pour assouvir cette faim
pressante? ... Osez tout avec le céleste Epoux, vos libertés lui
plaisent (p. 122-123) ... Livrez-vous aux opérations du Verbe,
qui veut laisser couler sa vertu sur vous (p. 233)... Dites: O,
en silence, n’y ajoutant rien. O loue, 6 désire, 6 attend, 6 gémit,

~ A

0 admire, 6 regrette, 6 entre dans son néant, 6 renait avec le
sauveur, 6 lattire du ciel, 0 sunit & lui, 6 s’étonne de son
bonheur dans une chaste jouissance, & est humble, 6 est ardent.
Qu’y a-t-il de moins qu'un 6; mais qu'y a-til de plus grand
que ce simple eri du cceur? Toute 1'éloquence du monde est
dans cet 9, et je ne sais plus qu'en dire, tant je m'y perds“
(p. 263). — Cette tirade lyrique de Bossuet n’est-elle pas étrange?
N’est-ce pas l'enthousiasme d'un homme qui est & bout?

De méme, que penser du conseil donné a Mm=° d’Albert
de faire faire une aspersion d’eau bénite par toute la maison
d’'une malade, ,afin de chasser toute la puissance de I’ennemi“.
Apres, ,tout ira bien®, dit-il (p. 300). Pour consoler M®®* Dumans,
1l ne craignait pas de lui écrire que, dans nos souffrances, c’est
J.-C. qui nous crucifie &4 sa mode. N’est-il pas étrange de re-
présenter le sauveur crucifié comme le crucificateur des ames?
Espérons que nos souffrances ont d’autres origines.

En outre, que de subtilités, d’obscurités et d’inutilités dans
certaines de ses prétendues explications! Par exemple, dans
ses deux longues lettres & M™® de La Maisonfort, du 21 mars
et du 5 mai 1696 (p. 311-358, 376-397), ou il s’efforce de faire
comprendre en quol consistent l'activité et la passivité de l'ame,
le pur amour envers Dieu, méme dans le cas chimérique ou
Dieu nous damnerait pour sa gloire! Verbiage théologique, qui
ne nous touche plus.

Je regrette que 'espace me manque pour creuser davantage
les imperfections de la direction spirituelle de Bossuet: ce sujet
serait trés intéressant. Je termine ce compte rendu en appelant
I'attention des lecteurs sur certains points de la grammaire et
de la rhétorique de Bossuet, et aussi sur ce qu'il a pensé de
ses poésies (p. 42H).

Notons, enfin, que Bossuet en a fort voulu aux moines qui
ont répandu le bruit qu’il était mal vu du pape. Il tenait &
passer pour agreable au pape. Mais il avouait, d’autre part,
que telle bulle avait été subreptice et que le pape n’avait



— 123 —

aucune idée de son contenu. Il était loin du dogme de l'in-
faillibilité! En février 1696, il a méme écrit & Pierre de la
Broue qu’il fallait ,s’exposer & un abandon parfait 4 la Pro-
vidence contre tout ce qui pourra venir de Rome. Voila ce que
je ressens que Dieu me demande!" (p. 295). E. M.

BucHaNAN, E. S, M. A, B. Sc.: The Epistles and Apocalypse
from the Codex Harleianus (Nr. 1 der Sammlung Sacred
latin Texts mit 4 Faksimiles), David Nutt, London 1912.
Preis 21 Schilling. "

Habent sua fata libelli (Die Biicher haben ihre eigene
Geschichte). Dafiir ist ein interessantes Beispiel die lateinische
Handschrift der apostolischen Briefe und der Apokalypse, die
Buchanan in vorliegendem Werk zum erstenmal vollstindig
herausgegeben, sorgfiltig beschrieben und mit allen notigen
Erklirungen erlédutert hat. Sie hat den Namen Codex Harleianus
von Robert Harley, Earl of Oxford, der sie 1705 in Holland
gekauft, und dessen Sohn sie nebst vielen andern wertvollen
Dokumenten dem britischen Museum geschenkt hat, wo sie
sorgfaltig aufbewahrt wird. Nach Holland war das Manuskript
durch einen franzosischen Priester namens Jean Aymon ge-
bracht - worden. Aymon hatte sich aus Paris nach dem Haag
begeben, war protestantisch geworden, dann aber reuig
nach Paris zuriickgekehrt, um den Protestantismus feierlich
abzuschworen. Durch seine Bekehrung erwarb er sich das
Vertrauen des Unterbibliothekars des Konigs Ludwig XIV.,
entwendete aus der koniglichen Bibliothek fiinf kostbare Ma-
nuskripte nebst vielen Bléittern, die er aus sieben andern Hand-
schriften herausgeschnitten hatte, fliichtete damit wieder nach
Holland und wurde wieder reformiert. In Holland veriusserte
der Bandit seinen Schatz an einen Buchhiindler, von dem Harley
die fragliche Handschrift erwarb.

Unser Codex ist das Werk von fiinf Schreibern, von denen
der crste Eushac hiess. Dieser war auch der erste Eigen-
ttiimer der Handschrift. Er gibt sich an einer Stelle in Runen-
schrift den Titel Diakon und sagt, dass er sich das Buch
zum eigenen Gebrauch beim Gottesdienst habe erstellen lassen.
Der Herausgeber betrachtet diese Bemerkung als geniligenden



— 124 —

Beweis dafiir, dass Eushac in Northumbrien zu Hause war und
dass das Manuskript also in England entstanden ist. Es stammt
aus dem VII. Jahrhundert, kam, wie sich aus gewissen Notizen
ergibt, im IX. Jahrhundert nach Frankreich, dann nach Clair-
vaux und von da in die konigliche Bibliothek.

In der Zeit, in der die Handschrift entstand, rangen die
altlateinische und die hieronymianische Ubersetzung um die
Herrschaft in der lateinischen Kirche. Das zeigt auch der Text
der vorliegenden Handschrift; er enthiilt Bestandteile aus beiden
Textformen. Gerade dieser Umstand verleitete eine Reihe von
Besitzern, das Manuskript mit fast zahllosen Korrekturen zu
verwiisten. Der Herausgeber hat sich unsidgliche Miihe ge-
geben, iiberall die urspriingliche Textform ausfindig zu machen.
Diese reprisentiert, namentlich in den paulinischen Briefen,
den altesten Text, der auf uns gekommen ist, und macht den
Codex zu einem der wertvollsten Manuskripte von Teilen des
Neuen Testaments.

Die Kopisten verstanden kein Latein. Die Handschrift
wimmelt von Fehlern, so dass man sich wundern muss;, wie
der gute Eushac aus dem Buch Erbauung schopfen konnte.
Aber die vorliegende Ausgabe ist das Werk angestrengter zwei-
jahriger Arbeit und enthiilt alle Einzelheiten; sie macht die
wertvolle Handschrift zum erstenmal der gelehrten Welt zu
ganglich und darf als eine ganz musterhafte Leistung bezeichnet
werden. E. H.

CLEMEN, O.: Luthers Werke in Auswahl. Unter Mitwirkung
von Albert Leitzmann herausgegeben. III. Band. A. Marcus
und E. Webers Verlag, 1913, 516 S., Preis geb. M 5.

Gymnasialprofessor Dr. O. Clemen gibt fiir Studierende in
handlichen Binden ausgewihlte Werke des Reformators heraus.
Er hilt sich dabei nicht bloss genau an den Wortlaut, sondern.
auch an die Orthographie und die Form der Lettern und Inter-
punktionszeichen der Originalausgabe, so dass der Leser den
Eindruck gewinnt, ein direkt aus Luthers Hand stammendes
Buch vor sich zu haben. In den vorliegenden dritten Band
sind folgende Schriften aufgenommen: Von Kaufshandlung und
Whucher, erschienen 1524, Ermahnung zum Frieden auf die zwolf
Artikel der Bauernschaft in Schwaben, 1525, Wider die riu-



— 125 —

berischen und morderischen Rotten der Bauern, 1525, Ein Send-
brief von dem harten Biichlein wider die Bauern, 1525, De
servo arbitrio, 1525, Deutsche Messe (mit ,Vorrhede Martini
Luther“), 1526, Das Taufblchlein aufs neue zugerichtet, 1526,
Ob Kriegsleute auch in seligem Stande sein kénnen, 1526, Vom
Abendmahl Christi, Bekenntnis, 1528. — Diese letzte Schrift,
S. 352 bis 516, ist trotz der ,schier unertréiglichen“ Breite, die
. ihr der Herausgeber mit Recht zum Vorwurf macht, wohl die
wichtigste der vorliegenden Sammlung; sie enthilt bereits die
abgeschlossene, fiir echte Lutheraner jahrhundertelang mass-
gebende lutherische Abendmahlslehre.

Viele Ausdriicke und Wendungen, deren sich Luther be-
dient, wéiren heute schwer verstiindlich. Der Herausgeber hat
in solchen Fillen die entsprechenden modernen Formen in
Fussnoten beigefiigt, sich aber sonst, abgesehen von den in-
teressanten kurzen Notizen iiber die Entstehung der einzelnen
Schriften, jeder weiteren Erlauterung enthalten. So ist es ledig-
lich Martin Luther, der zum Leser spricht. Wir sind der Mei-
nung, dass man im Gegensatz zum grossen Lutherbild, das der
Jesuit Grisar gezeichnet hat, gar nichts Besseres tun konnte,
als dass man den wirklichen Luther sozusagen in der Kleidung,
die er seinerzeit getragen hat, hervortreten und genau in der
eigenen Sprache zur Gegenwart reden liess. Als ein Heiliger
erscheint er auch so nicht; aber er flosst doch grossern Re-
spekt ein als in dem Rahmen, in den der Jesuit sein Bild ge-
stellt hat. E. H.

DRYANDER, E. D., Oberhof- und Domprediger: Das Vaterunser,
in acht Predigten ausgelegt. 2. Aufl., drittes Tausend. Verl.
Rich. Miithlmann, Halle a. S., 1913. 135 S. Preis kart. M 2,
geb. M 2. 25,

Martin Luther hat das Vaterunser ,den grossten Mértyrer*®
genannt, weil es durch gedankenloses Geplapper tédglich von
Tausenden missbraucht wird. Ist es nicht in der Tat so? Diese
Tausende haben keine Ahnung von diesem Gebet, ,,so umfassend
in seinem Inhalt, wie die Sehnsucht des Menschenherzens“.
Mit Recht darf Dryander das Augustinische Wort von der hl.
Schrift: ,Man kann sie einmal, zweimal und zum drittenmal
ausschopfen“ auch auf das Gebet des Herrn anwenden (Vorw.).



— 126 —

Das ganze Menschenleben in seinen Hohen und Tiefen umfasst
es, fiir das ganze grosse Wehe der Menschen hat es Trostung,
fir jede Versuchung Hilfe, fir alle Schuld Vergebung. .Jede
Bitte des Vaterunsers ist ein weit geoffnetes Tor, durch das
wir zu den Schitzen der Gnade hinzutreten“ (Fiinfte Biite,
S. 99). Der Gedanke, dieses Gebet aus Jesu Mund unseren
Zeitgenossen wieder ans Herz zu legen, ist aus sorgendem
Herzen hervorgegangen, denn ,langst ist das Beten bei Un-
zédhligen aus der Ubung gekommen®. Aber der berithmte Pre-
diger versteht es meisterlich, das Gebet des Herrn dem modernen
Menschen auszulegen und das auslegende Wort mit Geist und
Kraft zu taufen. Und wenn er wiinscht, dass von diesen seinen
Predigten iiber das Vaterunser Segen ausgehen moge, so machen
wir diesen Wunsch von ganzem Herzen zu dem unsrigen. W. ScH.

GAY, Antoine, chanoine de St-Maurice: L’honneur, sa place dans
la morale. Fribourg (Suisse), 1913, in-8°, 253 p.

L’auteur traite les questions suivantes: la nature de I'hon-
neur, ses divisions, ses bases et ses principes, la recherche de
I’honneur, la lésion de I’honneur, sa réparation, enfin I’honneur
dans la vie morale. Sous ces sept rubriques, d’excellentes con-
sidérations sont émises, bien qu’aucune ne soit de nature &
jeter quelque lumiere nouvelle sur la question. Tant que l'au-
teur use du langage ordinaire, il est compris. Mais des qu’il
recourt & la scolastique et & la terminologie scolastique, il de-
vient difficilement compréhensible, et l'on peut se demander
a4 qui il espére étre utile. Qu’on en juge par les pensées sui-
vantes. A propos de la .cause matérielle“ de I'honneur, on
lit (p. 36): ,Dieu peut étre appeleé, si 'on veut, la cause ma-
térielle, circa quam, en ce sens qu’il est le sujet auquel se
rapporte I'honneur rendu par les créatures. Considéré comme
tel, Dieu est bien la cause matérielle de I’honneur, car il n'est
aucun étre qui puisse, avant lui, prétendre a I’honneur. —
Et parlant des anges, l'auteur ajoute: ,Ici, nous avons & pro-
prement parler, la cause materielle de T'honneur.... Les
anges ne sont les causes matérielles de I’honneur qu’au premier
instant de leur existence“. Etc., etc.

L’auteur est plus clair lorsqu’il parle du duel, et de la
réforme qu’il demande pour constituer des tribunaux qui con-



— 127 —

naitraient des questions d’honneur, et qui seraient .parfaite-
ment indépendants de la police et des tribunaux d’office; cha-
cun resterait libre de choisir entre les tribunaux d’honneur et
les tribunaux ordinaires“ (p. 244).

Cette dissertation a été présentée & la faculté de théologie
de Fribourg (Suisse) pour obtenir le grade de docteur. E. M.

GIRDLESTONE, R. B.: The Building up of the 0ld Testament.

London, Robert Scott, Paternoster Row, E. C. 1912. 8°, Cloth,

314 p. 5 sh. net.

This book forms part of the “Library of Historic Theologv”
edited by Dean W. C. Piercy, and consists of two parts. The
first part considers in 23 chapters the phenomena of the Old
Testament as a whole, and is what one may call a General
Introduction into the Hebrew Canon, while the second part
analyses the origin, language and contents of each book, in
order to find out its position and design. Although there exist
good manuals on the same subject we do not hesitate to give
the preference to this new work on account of its clear and
sound teaching, its shortness, and its attractive manner of dealing
with the difficult and somewhat confusing matter. The learned
and well-read author gives a great number of interesting details
which we find otherwise scattered in different English and
foreign handbooks. Critical questions are by no means over-
looked, but are examined thoroughly and without any prejudice.

In the first part the author makes us acquainted with,
explains and defends the position towards biblical criticism to
which he has been led after fifty years of earnest study and
thought. Although one may not aiways agree with the writer’'s
point of view in minor details of the discussion, yet there is
much to be learned from a man of such erudition and long
experience as Mr. Girdlestone is, and the result of a careful
study of the book will be such as must conduce to the strength-
ening of the faith in the sacred writings. With regard to the
Hebrew text the author confesses that in the condition as
we now possess it, it is by no means what it was when it left
the hands of the original authors. Besides the errors of copyists
through transcription, there are others which are obviously due
to the transliteration. This latter fact is often overlooked or



— 128 —

at least regarded as something unimportant. If the earliest part
of Genesis has really come down from the patriarchal age, it
would have been transliterated not less than three times, i. e,
out of the Sumerian character into the ordinary Cuneiform (in
the time of Moses), then into the Old Semitic or Phoenician
character, and lastly the text was rewritten in the square
character in which our Hebrew Bibles are printed. “But on
the whole when we take all things into consideration while we
note the probability of considerable departure from the original
text, the Hebrew Old Testament substantially represents the
original documents handed down by the holy men of old.” The
recent archaeological discoveries have in no wise reduced their
historical authority; and the variations among Hebrew Manu-
scripts as at present known though numerous are minute, and
do not touch the substance. In the 19" chapter we find a
short but good description of the Holy Land, while the following
chapter contains notes on the chief apocryphical books, which
show how far these “bye-products” of the Old Testament develop
the truths of the Canonical Scriptures, and how far they sink
below their level.

The second part of the volume deals with the several
books of the Old Testament, and contains many useful and
practical remarks. In an appendix the author gives a general
survey of the different manifestations of the prophetic spirit,
and discusses the Inspiration of Scripture. Technical terms
which would by only understood by Classical or Hebrew Scholars
are avoided as much as possible, so that the book can be pro-
fitably read and studied, not only by theologians, but by any
layman who understands English. Kz.

GOERUNG, Ch.: La théologie d’aprés Erasme et Luther. Paris,
Beauchesne, in-18, 398 p. 1913.

Cette publication est une thése de doctorat, de la Faculté
de théologie de Fribourg (Suisse). Elle cherche a établir ce
qu’était la théologie traditionnelle en Allemagne (1500—1536),
puis ce que fut la theologie d’aprés Erasme, enfin ce que fut
la théologie d’aprés Luther. L’auteur donne naturellement tort
soit & Erasme, soit & Luther. Pourquoi? Parce que I’humaniste



— 129 —

de Rotterdam, qui avait trop le sens humaniste, n’avait pas
assez le sens théologique. Le Reéformateur de Wittemberg, lui,
avait bien le sens inné de la théologie, mais ce sens n’a pas
été «éclairé et guidé par une autorité infaillible» (p. 377).
Voila tout le mal. Nous tenons ainsi la clef du mystére d’ini-
quité. Il n’y a donc qu’'un seul moyen d’éviter l'erreur: c’est
d’étre soumis au fameux magistére romain. Car le mot du
Christ aux apotres: « Enseignez toutes les nations», ne signifie
pas: Dites au monde ce que je Vous ai appris. Ce ne serait
pas assez. Le mot «enseignez» signifie: résolvez toutes les
questions dogmatiques, philosophiques, exégétiques, historiques,
qu’il plaira au monde de soulever. Et ce n’est méme pas I'Eglise
qui a ce pouvoir universel, infaillible et absolu, c’est le pape
et le pape seul! Ni Erasme, ni Luther n’ont vu l'omnipotence
du pape dans le mot docete; de la leur ignorance et leurs
erreurs. Comme aussi, dans le fameux texte: «Je suis avec
vous tous les jours», ils ont vu le Christ seul, tandis que J.-C.
disant: Je suis, a voulu dire: Le pape est avee vous, etc. O
Erasme, pauvre humaniste, O Luther, triste réformateur! Et
vous, lecteurs, si vous ne voulez pas vous tromper, apprenez
d’abord ce qu'en ont dit le Pére Denifle et le Pere Grisar, de
sage meémoire et de sage conseil! E. M.

HanssjakoB, Heinrich: Allerlei Leute und allerlei Gedanken.
Tagebuchblatter. Stuttgart, Adolf Bonz & Cie., 1913. M 2. 50.

Dr. Hansjakob, Stadtpfarrer zu St. Martin in Freiburg i. Br.,
gehort zu denjenigen Schriftstellern, die sich seit vielen Jahren
einen treuen und ausgedehnten Verehrerkreis erworben haben.
Jede neue Veroffentlichung von ihm wird begierig gelesen und
erwirbt ihm neue Anhinger. Dies wird ohne Zweifel auch
bei dem oben genannten Buche zutreffen. In der Form von
Tagebuchbliattern aus dem Jahre 1912 erzdhlt er darin von
allerhand fahrendem Volke, plaudert iiber die Bewohner der
Kartause, des Armenversorgungshauses der Stadt Freiburg,
worin er seit Jahren eine Wohnung gemietet hat und manche
Mussestunde zubringt. Die vielen Besuche, die er empfingt,
werden gleichfalls portritiert. Desgleichen geben allerlei Vor-
kommnisse und Erlebnisse reichlichen Stoff zu vielfachen Be-
trachtungen, die immer interessant, wenn auch zuweilen son-

Internat. kirchl. Zeitschrift, Heft 1, 1914. 9



— 130 —

derbar sind. Nicht selten treffende Bemerkungen findet der
Leser iiber Ansichten und Bestrebungen, von denen die Gegen-
wart erfiillt ist.

Der Verfasser hat seine Landsleute, die Bewohner des
Stiidtchens Haslach im Kinzigtal, anschaulich geschildert als
unruhige Kopfe, die allezeit zu Krakeel und satirischer Nor-
gelei aufgelegt, aber im Grunde gutmiitige und harmlose Men-
schen sind. Das Prototyp dieser Haslacher ist Hansjakob selber.
Das hat nun den frither sehr eifrigen und viel belobten Ultra-
montanen in schweren Konflikt mit seinen sonstigen Gesinnungs-
genossen gebracht. Zwar weiss er sehr genau — und richtet
sich auch danach — wie weit er gehen darf, aber er meint,
innerhalb dieser Grenzen zu bleiben, wenn er ab und zu seiner
Haslacher Natur die Ziigel schiessen lisst und tiber kirchliche
und kirchenpolitische Fragen die Schale seiner nicht immer
sanftmiitigen Kritik ausgiesst. Da aber die Starke des Ultra-
montanismus auf seiner Einheit und Geschlossenheit beruht,
so machten diese Ausserungen viel boses Blut und zogen ihrem
Urheber heftige Angriffe zu. Mit diesen, namentlich mit einer
Artikelserie des ,Badischen Beobachters“, rechnet Hansjakob
in dem vorliegenden Buche energisch und griindlich ab. Nur
ein paar kurze Zitate. Unterm 14. September schrieb er: ,Die
Artikelserie des ,Badischen Beobachters® ... ist jetzt zu Ende.
Dieselbe stellt in ihrem Ganzen eine ebenso dumme und licher-
liche, als gemeine und boshafte Hetz- und Schméihschrift dar,
die sich eigentlich bei jedem anstindigen Menschen von selbst
richtet® (S. 100). ,Das ganze Machwerk zerfillt in einen dum-
men und ldcherlichen und in einen gemeinen und hasserfiillten
Teil* (S. 101). ,Das sind Satz fiir Satz glatte, gemeine und
niedertrichtige Verleumdungen, auf die nur eine Antwort ge-
hort, die Antwort, welche man kleinen bosen Buben hinter die
Ohren und grossen bosen Buben auf den Riicken schreibt. Da
ich beides nicht kann und nicht darf, so habe ich auf diese
niedertrichtigen Verleumdungen nur die Antwort der tiefsten
Verachtung. . . . Die ganze Hetz- und Schméhschrift ist von
Anfang bis zu Ende eine ununterbrochene Reihe von dummen
und ldcherlichen Vorwiirfen und von gemeinen und nieder-
trichtigen Verleumdungen, Ehrabschneidungen, Krinkungen,
Verdichtigungen und Entstellungen. Und ich frage: Welcher
Tiefstand an christlicher Gesinnung muss in Menschen stecken,



— 131 —

die ohne jeden Grund, ohne jeden Beweis und wider jedes
bessere Wissen solche Gemeinheiten gegen einen ,geistlichen
Mitbruder“ in die Welt werfen ?“ (S. 106 f.). Einzelheiten moge
man im Buche selbst nachsehen. Aber voreilige Schliisse diirfte
man aus solchen Ausserungen nicht ziehen; Hansjakob ist nach
wie vor ultramontan (S. 111 f.). Freilich, wie er sich mit dem
18. Juli 1870 abfindet, sagt er nicht. Vielleicht passt darauf
die Strophe eines Gedichtes, das ihm eine Frau vom Lande
zuschickte und das er abdrucken lésst:

Aber in den Tiefen

Ist der Mensch allein.

Ob du lachest — ob du weinest,

Keiner schaut hinein.

Es sei noch darauf hingewiesen, dass Hansjakob an zahl-
reichen Stellen seines Buches zu seiner Verteidigung miind-
liche und schriftliche Ausserungen seiner Anhinger und An-
hingerinnen anfiithrt, die ihm bezeugen, dass sie gerade durch
ihn wieder gldubig geworden seien und in den religiosen Ubungen
sich befestigt fiihlten.

Nicht bloss eine angenehme Unterhaltungslektiire bietet
das Buch, sondern es ist zugleich ein lehrreicher Beitrag zur
Kirchengeschichte der Gegenwart. In dieser doppelten Be-
ziehung sei es empfohlen. MN.

HeNNEssy, M. D.: The coming Phase in Religion. London,
David Nutt, 17 Grape Street, W. C,, 1913. 196 p. 8. 5 sh.

The essays on different religious subjects contained in this
volume are intended for “that world which lies outside Churches,
which has forsaken Christianity”. The author endeavours to
describe the path by which he himself has found his way
back to Christianity after many years of effort and failure.
He has now come to the conclusion, and tries to prove from
certain passages of the New Testament “that instinct is the
medium of our communion with God, and that this was the
truth which the Master exemplified”. With regard to the New
Testament we are told that “there does not exist a single word
of any of the twelve apostles”, and that in the Epistles of
St. Paul and in the Fourth Gospel “the same elements are
combined: Jewish myth and the Greek spirit”; further that



— 132 —

St. Paul contradicts his Master and the prophets in many ways,
for instance by making blood sacrifice the principle of his
religion, and by interpreting his Master’s death as an atonment
for sin, while with the coming of Jesus the existing ideas of
redemption “by believing and by the shedding of blood” were
“supplanted by the kingdom of God-—redemption by the
exercice of divine love one to another”. The divinity of Christ
is strongly denied by the author, he calls it “a deification of
the Master”, and says ‘“Jesus of Nazareth was the last man
on earth who could have been conscious of being Christ or
the Son of God”. The dogma of Trinity is also said to be “an
invention of the Greek spirit”. According to the author the
coming phase in religion will be a new supernaturalism ‘“which
shall slowly but inevitably supplant the barren supernaturalism
of fear which still holds us in subjection”. Kz.

KITTEL, Rudolf, Prof. Dr.: Die Alttestamentliche Wissenschaft
in ihren wichtigsten Ergebnissen mit Beriicksichtigung des
Religionsunterrichts. 2. vermehrte Auflage. ILeipzig, Verlag
von Quelle & Meyer, 1912. 255 S. 8°. Geb. M 3. 50.

Die vorliegenden gedankenrecichen und anregenden Vor-
triage, welche im Auftrag des Séchsischen Kultusministeriums
fir Volksschullehrer gehalten wurden, beabsichtigen das, was
bis heute als gesicherte Resultate der alttestamentlichen Wissen-
schaft angesehen werden darf, zu schildern. Trotz der Fiille
des Gebotenen ist die Darstellung durchwegs lebendig und fes-
selnd. Der Verfasser versteht die seltene Kunst, den eigen-
artigen Stoff in einer Form vorzutragen und zu erldutern, dass
ihm jeder gebildete Laie mit Verstindnis folgen kann. Der
1. Abschnitt handelt von den ,Ergebnissen auf Grund der Aus-
grabungen“. Zundchst werden die wichtigsten Resultate der
assyrisch - babylonischen Entdeckungen mitgeteilt, ,die uns
neue und zum Teil tberraschend reiche Blicke fiir das Ver-
stiandnis des Alten Testaments eroffnen“, und hierauf die Er-
gebnisse der Ausgrabungen in Palidstina, welche ,das Bild,
das uns die Bibel von dem Kanaan der Zeit Moses und Josuas
zeichnet, vollkommen bestétigt, aber noch vielfach bereichert
und ergénzt haben“. Der 2. Abschnitt befasst sich mit den



— 133 —

,Ergebnissen auf Grund der Literarkritik“. In geistreicher
Weise werden hier die verschiedenen Hypothesen iiber die
Entstehung der althebriischen Literatur, ihre verwickelte Ge-
schichte und ihr einzigartiger Inhalt besprochen. Der letzte
Abschnitt enthalt ,die Ergebnisse auf Grund der geschichtlichen
und religionsgeschichtlichen Forschung“. Neun Tafeln und
18 Abbildungen im Text dienen zur Erlduterung des Inhalts.
In einem Anhang werden noch eine Anzahl Fragen von allge-
meinem Interesse beantwortet, welche aus dem Kreise der
Zuhorer an den Vortragenden gerichtet worden sind. — Das
Buch, welches Kklare Richtlinien gibt, nach welchen der alt-
testamentliche Stoff im Unterricht zu behandeln ist, darf nicht
nur dem Religionslehrer und Katecheten zum Studium aufs
warmste empfohlen werden, sondern jeder ernste Bibelleser
findet darin reiche Belehrung und erbhalt Aufschluss iber die
Hauptfragen und Kernpunkte der alttestamentlichen Wissen-
schaft. Kz.

MARMORSTEIN, Dr. A.: Die Schriftgelehrten. Religionsgeschicht-
liche Studien, II. Heft. Skotschau, Osterr.-Schlesien, 1912,
Selbstverlag des Verfassers. 118 S. &°.

Der Autor dieser Schrift befasst sich nicht etwa mit ein-
zelnen mehr oder weniger bekannten Mitgliedern von der Kérper-
schaft der Schriftgelehrten, sondern will ganz objektiv ,die
Nachrichten tiber die Schriftgelehrten im allgemeinen unter-
suchen“. Die Anfdnge der Schriftgelehrsamkeit fallen in die
Zeit der Rickkehr der Juden aus dem babylonischen Exil
(537 v. Chr.): Damals war an die Stelle der tritheren Konigs-
herrschaft die Gesetzesherrschaft getreten; das Gesetz, und
zwar im Prinzip das Gesetz Mosis, war die absolute Norm des
gesamten Lebens geworden. Esra, der Begriinder und eifrige
Forderer des Gesetzesstudiums, fithrte den Titel eines Schrift-
gelehrten zum erstenmal. Ungefiahr ein Jahrhundert lang wirkten
die Schriftgelehrten noch mit den letzten Propheten. Nach dem
Erloschen des Prophetismus ging jedech die Leitung des Volkes
ausschliesslich in die Hénde der Schriftgelehrten tiber. In den
letzten Jahrhunderten vor Christus und noch geraume Zeit
nach der Griindung der christlichen Kirche waren die Schrift-
gelehrten als Ausleger der Schrift, als Gesetzgeber und Richter



— 134 —

die einflussreichsten Ménner im judischen Volke, die eigent-
lichen Fiihrer und Vormiinder desselben. In der rabbinischen
Literatur werden sie unter folgenden drei Bezeichnungen er-
wahnt: Soferim (Schriftkundige), Chachanim (Weise) und Seke-
nim (Alteste). Die Ansicht Schiirers, dass die Altesten nur
Mitglieder der Ortsbehorde, aber keineswegs Triger des Lehr-
amts waren, widerlegt der Verfasser durch eine Reihe von
Zitaten, aus welchen hervorgeht, dass sie tatsdchlich auch das
Lehramt ausiibten und deshalb zu den Schriftgelehrten zu zéihlen
sind. Nach den rabbinischen Aufzeichnungen waren die Alte-
sten sogar die hervorragendsten Mitglieder des Gelehrtenstandes
und genossen als solche eine Reihe von Vorrechten. Sie be-
kleideten die hoheren Richterimter und waren Vorsteher der
bedeutendsten Synagogen; ferner wurden aus ihrem Kreise die
Mitglieder des Synedriums gewéhlt.

Die erste und wichtigste Aufgabe der Schriftgelehrten be-
stand in dem Studium und in der fachmé&nnischen Auslegung
des Gesetzes. Nun gab es aber im biirgerlichen und religitsen
Leben Verhiltnisse, welche durch das Gesetz Mosis nicht un-
mittelbar geregelt waren, so dass ein Ersatz geschaffen werden
musste, entweder durch Feststellung des Gewohnheitsrechtes
oder durch Schlussfolgerung aus anderweitigen bereits giiltigen
gesetzlichen Bestimmungen. Auf diese Weise entstand allméih-
lich neben dem ,schriftlichen Gesetz* ein noch viel umfang-
reicheres, mit gleicher Autoritiat bekleidetes ,miindliches Gesetz*,
die sogenannten Lehrsitze der Schriftgelehrten. Diese kasui-
stische Titigkeit der Schriftgelehrten tadelte Jesus mit den
Worten: _Sie binden schwere und kaum ertrigliche Biirden
und legen sie den Menschen auf die Schultern (Matth. 23, 4).“

Wer sich zum Schriftgelehrten ausbilden wollte, musste
sich intensiv mit der hl. Schrift und der Uberlieferung beschiif-
tigen. Das Studium der hl. Bilicher dauerte fiinf Jahre. Hier-
auf wurde ebensolang das Studium der Tradition betrieben.
Der Unterricht wurde von angesehenen Gesetzeslehrern in
besonderen ,Lehrhiusern* erteilt, und zwar miindlich, meist
in Form von Diskussionen. Neben der theoretischen wurde
aber auch eine praktische Ausbildung verlangt. Gewdohnlich
suchten die Kandidaten drei Lehrer auf, bei denen sie die
praktischen Lehrjahre bis zur Ordination verbrachten. Wih-
rend zur Zeit des Sirach die Schriftgelehrten sich ausschliess-



— 135 —

lich ihrem Amte widmeten, trieben sie spiter die verschieden-
sten Berufsarten als Nebenbeschiftigung. Alle Tatigkeit der
Schriftgelehrten, namentlich auch die richterliche, sollte unent-
geltlich geschehen; deshalb waren viele gezwungen, sich ihren
Unterhalt durch eine Nebenbeschiftigung zu erwerben.

In einem besonderen Abschnitt behandelt der Verfasser ,die
Anklagen gegen die Schriftgelehrten im Neuen Testament“. Mit
lobenswerter Offenheit gibt er zu, dass die Vorwiirfe, welche
Jesus gegen die Mitglieder dieses Standes erhob, zum grossten
Teil berechtigt waren. FEr sagt: ,Das Bild, das die Evangelien
von den Schriftgelehrten entwerfen, beruht in den Details auf
historischer Treue, es gab anmassende, heuchlerische und geld-
gierige, mit einem Worte unwiirdige Schriftgelehrte, allein auf
den ganzen Stand angewendet, ist die Zeichnung verfehlt und
das Urteil ungerechtfertigt.“ Wenn der Verfasser glaubt, dass
,die Evangelien nicht einzelne, unsympathische Schriftgelehrte,
sondern ihre Gesamtheit treffen wollten“, so muss bemerkt
werden, dass die wohlwollende, freundliche Aufnahme, welche
der schiichterne, aber heilsbegierige Schriftgelehrte Nikodemus
bei Jesus fand, doch deutlich zeigt, dass Jesus wohl zu unter-
scheiden wusste zwischen einem aufrichtigen und einem heuch-
lerischen Schriftgelehrten. Ferner glaubt der Verfasser, dass
,in den Evangelien der Hass des Parteimannes spricht, der an
seinen politischen Gegnern nichts Gutes sehen kann, d. h. darf®.
Nach Matth. 23, 3 hat aber Jesus die Schriftgelehrten als Auto-
rititen im Lehrfach vor allem Volk anerkannt und nur ihren
Wandel getadelt. — In dem Kapitel ,Die unwiirdigen Schrift-
gelehrten im Talmud und Midrasch“ vernehmen wir, dass in
der judischen Tradition die gleichen Untugenden und Fehler
an den Schriftgelehrten geriigt werden wie im Neuen Testa-
ment. ,Die Anklagen in diesen Schriften sind nicht weniger
belastend, als jene im Neuen Testament.“ In dem Schluss-
kapitel uber .die antichristliche Polemik der Schriftgelehrten®
wird das Verhalten der Rabbinen gegeniiber dem Dogma von
der Gottessohnschaft Christi, gegeniiber der Lehre wvon der
Siindenvergebung und der Allegorisierung der hl. Schrift kurz
besprochen. Kz.



— 136 —

NAviLLE, Héléne: Ernest Naville, sa vie et sa pensée. T. I°r,
1816-1859. Genéve, Georg, 1913, 7 fr. 50.

Ce premier volume ne raconte que la premiére moiti¢ de
la vie du célebre philosophe genevois: sa jeunesse et ses
premiéres études, qui furent manifestement incomplétes. Le
T. II sera donc encore plus intéressant.

En attendant, utilisons le premier, qui contient force
détails. D’abord, un résume de la vie de Francois Naville,
pére d’'Ernest, et pédagogue de valeur. Le directeur de l'ins-
titut de Vernier était un ami du Pere Girard et d’accord avec
lui sur plusieurs points; philosophe aussi, il a préparé une édition
des ceuvres de Maine de Biran, qui ne fut menée & bonne fin que
par Ernest; unitaire, il a été trés large en religion, avec une
tendance irénique marquée, .dans le désir et l’espoir d’un
rapprochement, peut-étre méme d'une fusion, des diverses
Eglises chrétiennes“ (p. 24).

Notons ensuite un portrait moral d’Ernest, soit dans la
tres belle lettre qu’il a écrite lui-méme, le 10 janvier 1880, a
la princesse de Melphe (p. 275-278), soit dans les lignes tra-
cées par M™ Héléne Naville (p. 50-52). Il faut distinguer en
lui l'écrivain, le politicien, le théologien et le ministre, le
pedagogue, le philosophe, le chrétien et I'homme, A tous les
points de vue, il offre des particularités dignes d’attention.

Comme écrivain, il a toujours été classique. Admirateur
de Lamartine, il a été poéte, lui aussi; mais jusque dans ses
vers, il est resté simple et plus homme de pensée que d’'ima-
gination.

Comme pédagogue, il a été de 1'école de son pére et du
Pére Girard, tenant beaucoup & l’enseignement de la langue
maternelle, sans négliger les langues classiques. Il n’était
point pour le surmenage. ,Multiplier outre mesure le nombre
des branches d’enseignement, disait-il, est un mal plus grave
quon ne semble le penser dans bien des cas. En trop se
dispersant, la pensée s’émousse et perd peu a peu de son
énergie (p. 249).“

Comme politicien, il a été avant tout patriote. Il s’est
attaché au parti conservateur et a combattu le parti radical.
S’il était permis de critiquer son attitude sur ce dernier point,
peut-étre pourrait-on dire que les nullités ambitieuses et
malfaisantes qu’il a cru découvrir dans le parti radical gene-



— 137 —

vois, I’ont empéché de rendre suffisamment justice aux capa-
cités et aux hommes de coeur et de conscience du méme parti.

Chose assez singuliére, dans les questions de politique
ecclésiastique ou plutét d’ecclesiologie proprement dite, il
voyait surtout les hommes libéraux comme le Pére Girard, le
Pére Lacordaire, le Pére Gratry et quelques autres, et il en
était tellement épris qu’il semblait oublier & cause d’eux le
gros de l'armée romaine. Ici, il paraissait tout miel. I1 a
avoué ses inclinations ,monastiques“ en 1847. ,C’est une regle,
disait-il, qui me séduit, une régle qui vous décharge du gou-
vernement de vous-méme, qui traduit la conscience en articles
écrits et clairement rédigés. Dans ce sens je n’aurais pas
été mal disposé & me faire jésuite, & concentrer toute vertu
dans la vertu d’obéissance“ (p. 214). Evidemment, E. Naville
n’avait pas suffisamment étudié les doctrines jésuitiques et
romaines; il ne voyait que les personnes aimables, les valeurs
seulement. De 14 son esprit de conciliation. A un autre
extréme, il s’entendait trés bien méme avec Edmond Schérer.

Les quatre ans de théologie qu’il passa & 1’Auditoire de
Geneéve, lui laissérent un mauvais souvenir et n’affermirent pas
sa foi (p.7H-76). Il est méme allé jusqu'a écrire: ,La théo-
logie vous tue“ (p. 80). Au fait, ses convictions religieuses furent
4 la‘suite ébranlées (p. 77, 116). Ce fut la philosophie qui le
tira de ce mauvais pas. A ce point de vue, il est bon de re-
marquer qu’il fut plus sensible & la preuve métaphysique de
I'existence de Dieu qu’'aux autres, méme qu'aux preuves exte-
rieures (p.71). Tout en accordant de l'importance & la tradition,
il ne voulait pas qu’on prit certaines sentences pour des oracles,
,0i qu'on acceptat trop facilement les travaux des Péres de
I’Eglise et des docteurs de la scolastique comme identiques &
la révélation“. Il voulait, au contraire, qu'on recherchat si
ceux-ci n'avaient pas trop subi I'influence de la science de leur
époque, et si la pureté des solutions chrétiennes, dans 1'ordre
de la métaphysiqne, n'avait pas été altérée parfois dans leurs
expositions par suite d'une alliance trop intime avec les systémes
contemporains. ,Autre chose, disait-il, est la verité religieuse,
et autre chose les systémes qui s’efforcent d’en exprimer scien-
tifiquement le contenu“ (p. 340-341).

Cet esprit était excellent, et il est regrettable qu’il n’ait
pas travaillé lui-méme dans cette direction, qui s'impose chaque



— 138 —

jour davantage. De ce coté, il aurait pu rendre de grands
services et discerner, en particulier, les additions qui furent
faites & la liturgie primitive, & cette messe pour laquelle il se
sentait de lattrait & la suite de son pére (p. 188). C’est un
intérét, dans ce volume, de chercher 4 saisir les ressemblances,
comme aussi les différences, entre le pére et le fils: ,Je ne
fais guére que comprendre, a-t-il dit, ce que mon pére, si je
ne me trompe, a éprouvé“ (p. 190).

Comme homme, il a su s’entourer d’amis auxquels il est
resté fidele et qui lui sont aussi restés fidéles. L’aménité était
le fond de son caractére, lequel, en toutes circonstances, s’est
montré trés digne. Il répétait volontiers que la récompense de
ceux qui aiment est d'aimer toujours davantage. Il n'a pas
hésité & faire, dans son Journal, des aveux précieux qui prouvent
sa sincérité et la.- noblesse de son ame. La place me manque
pour les reproduire ici; mais le lecteur voudra bien se reporter
aux pages 210-214, ete. E. MICHAUD.

SACHSSE, E., Prof. Dr.: Evangelische Homiletik. Ein Leitfaden
fiir Studierende und Kandidaten. I.eipzig, A. Deichertsche
Verlagsbuchhandlung, 1913. 182 S. 8°. M 3. 60, geb. M 4. 50.

Durch die Herausgabe dieses Leitfadens ist die ,Sammlung
theologischer Lehrbiicher (Serie: Praktische Theologie)* um
eine wertvolle Schrift vermehrt worden. Der Vorzug des Buches
gegeniiber &hnlichen zeitgenossischen Werken besteht haupt-
sédchlich in der klaren, knappen und doch griindlichen Behand-
lung der umfangreichen Materie. Der Verfasser verliert sich
nicht in Kleinigkeiten, sondern behilt stets das praktische Mo-
ment im Auge: er will den jungen Theologen zeigen, wie sie
heute predigen miissen, um das Reich Gottes zu bauen. Das
Buch wird aber auch Geistlichen, welche schon lingere Zeit
in der Praxis stehen, gute Dienste leisten, weil sie darin eine
Menge nitzlicher Winke und praktischer Ratschlige fiir das
Studium und den Vortrag der Predigt finden.

Die Anordnung des Stoffes ist im grossen und ganzen die
gleiche, wie sie bei den Homileten der Neuzeit iiblich geworden
ist. In der Einleitung bespricht der Verfasser zunachst ,das
Wesen der Rede“, darauf gibt er eine kurze, aber treffliche
»Geschichte der Homiletik“; sodann verbreitet er sich iiber ,das



— 139 —

Wesen und die Aufgabe der Predigt“, und endlich in dem Ab-
schnitt ,der Prediger“ iiber die korperliche und geistige Aus-
stattung, deren ein Verkindiger des Gotteswortes bedarf. Im
I. Teil des Leitfadens wird dann ,der Stoff der Predigt“ ent-
wickelt, eingeteilt nach der kirchlichen Jahreszeit. Wir finden
da nebst liturgischen Bemerkungen iiber die hohen Feste eine
Anleitung zur Abfassung von Kasualpredigten und Andeutungen
tiber die homiletische Behandlung einer grésseren Anzahl von
Bibelstellen fiir sonn- und festtigliche Predigten und fir Kasual-
reden. Im II. Teil wird ,die Form der Predigt“ behandelt; er
enthilt eine FKiille vortrefflicher Ratschlige fiir die Disposition,
die Ausarbeitung und den Vortrag der Predigt. Unrichtig ist es,
wenn es S. 176 heisst: ,in der englischen Hochkirche ist das
Vorlesen der Predigt aus tibertriebener dogmatischer Angstlich-
keit vorgeschrieben“. Eine solche Vorschrift existiert in der
~anglikanischen Kirche nicht. Die meisten Geistlichen, ob sie .
nun der ritualistischen oder protestantischen Richtung ange-
héren, tragen heutzutage ihre Predigten frei vor. Kz.

Kurze Notizen.

Chuistkatholischer Kalender 1914. Christkatholisches Schriften-
lager Basel. 96 S. 4°. 50 Rp.

Kalender 1914 fir das altkatholische Haus. Kempten im
Allgiu, Verlag des Reichsverbandes altkatholischer Jungmann-
schaften. XV, 64 S. 4°. 50 Pf.

Wiederum hat der Jahreswechsel die beiden hiibschen
Kalenderwerkchen in den Gesichtskreis unserer Familien ge-
bracht, bestimmt, in einfacher, erbaulich unterhaltender Weise
das altkatholische Haus tiber altkatholisches Kirchen- und Ge-
meinschaftswesen, unterstiitzt von volkstiimlichem Bildschmuck,
zu unterrichten. Man konnte sich fragen, ob fiir die deutsch-
sprechenden Teile unseres Gesamtkirchenwesens nicht ein ein-
ziger Kalender geniigen sollte. In fritheren Jahren ist, soweit
wir wissen, auch einmal eine Verschmelzung versucht worden.
Allein ein Kalendermann, wenn er recht popular werden soll,
muss nach Maoglichkeit in bodenstindigem Gewande erscheinen,
und wer die beiden Biichlein miteinander vergleicht, oder
besser, sie Sonntags nachmittags in behaglicher Musse, eins



— 140 —

ums andere, langsam auf sich wirken lidsst, der wird leicht
verspiiren, dass es schade wéire, wenn eins derselben ver-
schwinden oder vom andern aufgesogen wiirde. Wir raten bei
dem billigen Preise, dass in jeder Familie méglichst beide Ka-
lender in Gebrauch genommen werden, damit sich die Glaubens-
genossen iiber die Grenzpfihle hinaus immer besser kennen
lernen. A. TH,

(Polemische Schriften.) Es gingen uns folgende kleine
Arbeiten zu, die sich gegen ultramontane Taktik und Theorie
wenden:

Amort E., Die ultramontane Unduldsamkeit am Pranger
der Offentlichkeit. Kempten im Allgiu, Verlag der altkatho-
lischen Jungmannschaft, 1913. 26 S. 8°. M —.25;

Citramontanus, Utramontaner Marien- und Papstkult. Seine
Folgen und seine Ziele. Augsburg, Theod. Lampart, 1913.
60 S. 8°. M —. 80.

Hartmann Grisar, S. J., darf mit der Beachtung, die sein
grosses Werk iiber Luther gefunden hat, zufrieden sein. Dass
er lauter Bewunderung und Zustimmung finden werde, hat er
natiirlich selbst nicht erwartet. Die zahlreichen kritischen Be-
sprechungen gaben ihm vielmehr eine wohl nicht unwillkom-
mene Veranlassung, in besondern Aufsitzen auf einzelne Dinge
nédher einzugehen. Es liegen uns folgende Entgegnungen vor:

1. Prinzipienfragen moderner Lutherforschung. Sonderab-
druck aus den ,Stimmen aus Maria-Laach®, 1912, 10. Heft,
20 Seiten.

2. Lutherstimmungen der Gegenwart. Sonderabdruck aus den
,Stimmen aus Maria-Laach“, 1913, 1. und 2. Heft, 24 S.

3. Lutherstimmung und Kritik, ein Lutherwort als Schulbei-
spiel. Sonderabdruck aus den ,Stimmen aus Maria-Laach“, 1913,
3. Heft, 17 S.

4. Walther Kohler iiber Luther und die Liige. Sonderabdruck
aus dem Historischen Jahrbuch, 1913, 34. Bd., 1. Heft, 23 S.

In den ,Prinzipienfragen“ bekampft Grisar die Meinung
verschiedener angesehener Rezensenten, ein Katholik sei von
vornherein nicht fihig, Luther und sein Werk richtig zu wiir-
digen. Von einem ,Reservatrecht des Protestantismus, Luther
zu verstehen und zu behandeln®, will er nichts wissen.



— 141 —

- Von ,Lutherstimmungen“ redet Grisar in der zweiten Ab-
handlung, weil sich ihm die verschiedenen Tone, in denen von
protestantischer Seite sein Werk beurteilt wurde, nicht aus
einer objektiven Wiirdigung Luthers, sondern aus der indivi-
duellen Stellung erkldren, die die Rezensenten innerhalb des
Protestantismus einnehmen. ,Leben, Lehre und Sendung“ Luthers
werden, wie der Verfasser nachzuweisen sucht, ganz verschieden
beurteilt, je nachdem der Rezensent dem Reformator theologiseh
niher oder ferner steht.

In der dritten Abhandlung will Grisar an einem Beispiel
zeigen, wie die ,Lutherstimmung®“ die objektive Wirdigung
einer Ausserung des Reformators unmdéglich macht. Die Aus-
serung, die als Beispiel zu dienen hat, ist einem Briefe Lu-
thers an Melanchthon vom 28. August 1530 entnommen und
lautet: ,Wenn wir einmal der GGewalt entronnen sind, werden
wir unsere Schliche (Liigen) und Fehltritte leicht wieder gut
machen.“ Der fragliche Brief ist lateinisch geschrieben. Luther
sagt: Dolos (mendacia) et lapsus nostros facile emendabimus.
Melanchthon befand sich, als der Brief geschrieben wurde, in
Augsburg und soll namentlich in den mit dem Reichstag ver-
bundenen Religionskonferenzen unaufrichtige Konzessionen ge-
macht haben. Diese seien mit den zitierten Ausdriicken ge-
meint. Grisar ist nicht der Meinung, dass Luther das Liigen
fir moralisch erlaubt gehalten habe; allein es handle sich eben
doch um die Unwahrhaftigkeiten, die sich unter Umstinden
Melanchthon zuschulden kommen liess, und die Luther von
vornherein entschuldigte, um den geéngstigten Kampfgenossen
zu starken. Der Brief bleibe ,als historisches Monument eines
peinlichen Gedankenaustausches iiber die mdaglicherweise zu be-
gehenden ,Schliche (Liigen) und Fehltritte in der Geschichte
bestehen®.

Von Luthers Wahrhaftigkeit handelt die vierte der oben
genannten Broschiiren. Professor Kohler hat den Versuch ge-
macht, Luthers Verhalten in der Geschichte der Doppelehe des
Landgrafen Philipp von Hessen insofern zu rechtfertigen, als
es dem Reformator wenigstens personlich nicht zur Unehre ge-
reiche. Er sagt: ,Einen Flecken im Leben Luthers bildet seine
Stellungnahme zur landgriflichen Doppelehe nicht; man kann
nur von einer Schranke seiner Theologie sprechen, innerhalb
deren er eine wunderbare Folgerichtigkeit entwickelt.* Hier



— 142 —

hat Grisar entschieden einen festen Boden unter den Fissen.
Er erinnert seinen Gegner daran, dass er ja selbst noch im
Jahre 1904 wortlich geschrieben habe: ,Wir danken Kawerau
fir das offene Wort: Philipps Doppelehe ist der grisste Flecken
in der Reformationsgeschichte und bleibt auch trotz allem, was
zur Erklarung und Entschuldigung zu-sagen ist, ein Flecken
im Leben Luthers, und wir (Walther Kohler) wiinschen, dass
es auch im katholischen Lager gehért werde.* Grisar macht
am Schluss seiner Entgegnung dem Ziircher Professor das iro-
nische Kompliment, dass er ein ,sehr elastischer Schriftsteller*
sei, der der Welt noch andere Uberraschungen bringen kénne,
und zwar auch ,in einem zuriicklenkenden Sinn®. Die Hoff-
nung sei nicht ausgeschlossen, ,dass er mit der Zeit tiefer in
Luther eindringe, als hisher geschehen. E. H.

Gedachten en Opmerkingen over het kerkelijk Jaar. TUlitge-
geven door de: ,Vereeniging oud-kath. Ondersteuningsfond,
1913, 59 S. 8. F.0,375. — Diese 8. Flugschrift behandelt in
sehr schoner Form das christliche Kirchenjahr. Im ersten Teil
werden die Feste geschildert, wie sie entstanden sind, welche
Umwandlungen sie etwa erfahren haben, was die hl. Schrift
und die Kirchenvéter von ihnen sagen. Der zweite Teil ent-
h&lt eine praktische Einfiihrung in den Gebrauch der pracht-
vollen liturgischen Biicher der hollindischen altkatholischen
Kirche. Der Leser der vorliegenden Broschiire wird geradezu
genotigt, Mess-, Vesper- und Gesangbuch aufzuschlagen und so
in schoner poetischer Form das Kirchenjahr an sich vorbei-
ziehen zu lassen; mehr noch, er versteht nun erst den innigen
Zusammenhang zwischen Kirchenjahr und katholischer Liturgie
und sieht letztere nicht mehr nur als eine blosse Geddchtnis-
feier an, sondern als ein bestdndiges Erleben und Mitleben, als ein
schones Mittel zu dem Zwecke, das Gottesreich zu férdern. Hg.

Neu eingegangene Bicher.

Causse, 4., Les Prophétes d’Israél et les Religions de 1'Orient.
 Paris, Nourry, 1913.

Elert, W., Die voluntaristische Mystik Jacob Bohmes. Berlin,
- Trowitzsch & S., 1913.



— 143 —

Funk, Philipp, Von der Kirche des Geistes. Miinchen, Kraus-
gesellschaft, 1913.

Hammer, H., Traktat vom Samaritanermessias. - Bonn, Georgi,
1913.

Hellwig, A., Ritualmord und Blutaberglaube. Minden i. W,
Bruns, 1913.

Herzog, Ed., Gott ist die Liebe! Olten, Verl. des Olt. Tagbl.,
1914.

Herzog, Johannes, Die Wahrheitselemente in der Mystik. Mar-
burg, Verl. der Christl. Welt, 1913.

Kirchen, Die — des Kantons Schaffhausen. Ziirich, Orell Fissli,
1914.

Liebermann, B., Biologisches Christentum. Halle, Rich. Miihl-
mann, 1914.

Novikoff, 0., Quelques Lettres du Gén. Kiréeff. Paris, Neuchatel,
Attinger Freres, 1913.

Property, Its Duties and Rights. ILondon, McMillan & Co., 1913.

Saderblom, N., Natiirl. Theologie und allg. Religionsgeschichte.
Stockholm, Bonnier; Leipzig, Hinrichs, 1913/14.

Steinmann, R., Das Fraumiinster in Ziirich. Zirich, Orell Fiissli
(1914).

Storfer, 4. J., Marias jungfriuliche Mutterschaft. Berlin, Herm.
Barsdorf, 1914.

Stromberg, A. Frhr. v., Studien zur Theorie und Praxis der Taufe.
Berlin, Trowitzsch & Sohn, 1913.

Mitteilungen

des

Slindigen Kongressaussehusses der [nlerriationalen Altkatholikenkongresse.

Aunfruf.

Glaubensfreunde!

In Ko6ln wurde den fiir die Entwicklung des Altkatholizismus.
wichtigen Internationalen Altkatholikenkongressen eine neue
Organisation gegeben. Ihr Ziel ist, die Arbeit der Kongresse
erfolgreicher zu gestalten. Um moglichst weite Kreise dafiir



	Bibliographie

