
Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 4 (1914)

Heft: 1

Buchbesprechung: Bibliographie

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 31.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


— 99 —

BIBLIOGRAPHIE.

Das Ich und das Selbstbewusstsein.

Oesterreich, Dr. phil. Konstantin: Die Phänomenologie des Ich in ihren
Grandproblemen. Erster Band: Das Ich und das Selbstbewusstsein. Die
scheinbare Spaltung** des Ich. Leipzig-, Joh. Ambrosius Barth, 1910. (X,
532 S.) M 15.

Das auf zwei Bände berechnete Werk des Tübinger
Privatdozenten für Philosophie, K. Oesterreich, stellt sich die umfassende
Aufgabe, das subjektive menschliche Erleben in seiner gesamten
Erscheinungsweise zu untersuchen. In dem vorliegenden Bande
wird nun als das dringendste und zugleich schwerwiegendste
Problem, das aus unserer Subjektivität hervorwächst, das
Problem des Selbstbewusstseins erörtert. In dem ersten Teile wird
die Lösung dieses Problems durch die Frage angestrebt, worin
das Wesen des Selbstbewusstseins, der Persönlichkeit, des Ich
bestehe; in dem zweiten Teile werden die Bedenken geprüft,
die sich, gestützt auf die pathologischen Erscheinungen der
Depersonalisation und der scheinbaren Spaltung des Ich, gegen
die Einheit des Selbstbewusstseins erheben lassen. — Wir
versuchen im folgenden, zunächst die von Oesterreich angenommenen

Ergebnisse zu skizzieren.
Von der Tatsachenfrage geht die Untersuchung aus: „Ist

das Ich ein Phänomen besonderer Art, oder ist es lediglich
ein Komplex aus Phänomenen, die es selbst einzeln nicht in
sich enthalten?" (S. 7). — Die Antwort hierauf lautet: es gibt
ein nicht weiter reduzierbares Ich-Moment, das in den emotionalen

Zuständen, den einfachen Gefühlen, Stimmungen und
Affekten am deutlichsten erfassbar wird. Das Selbstbewusstsein

ruht also auf dem Grunde eines unmittelbaren
Selbstgefühls. Das Ich liegt in den Gefühlen, es ist Etwas, dessen

Zustand die Gefühle sind (S. 12).



— 100 —

Gegen diese Theorie, die das Persönlichkeitsbewusstsein
auf das engste mit den Gefühlserlebnissen verknüpft, wendet
sich der Sensualismus mit der Behauptung: „Das Ich ist nur
die Gruppe der Empfindungen, die es erfährt, und derer, die
ihm das Gedächtnis zurückruft. Kurz, es ist das Bewusstsein
dessen, was es ist, und die Erinnerung dessen, was es gewesen"
(Condillac). In den Empfindungen, heisst es darum konsequent,
empfinden wir nur uns selbst; wenn wir sie auf eine Aussenwelt

beziehen, so liegt eine Urteilstäuschung vor, indem „wir
sie dahin verlegen, wo sie nicht sind" (S. 31). Gegen diese
sensualistische Deutung der Sinneswahrnehmung und ihrer
Inhalte wendet Oesterreich ein, sie begehe den groben Fehler
einer Äquivokation von erkenntnistheoretischer und psychologischer

Subjektivität (S. 32). — Für den Erkenntnistheoretiker
sei es richtig, dass den Empfindungsinhalten eine von unserem
Wahrnehmen unabhängige Existenz nicht zugeschrieben werden

könne. Der Psychologe aber müsse zugestehen, dass die
Empfindungen nicht in demselben Sinne wie die Gefühle
Zustände des Subjekts seien (S. 34). Nicht nur die Wahrnehmungen

des Gesichtssinnes werden vom Subjekt objektiv
gedeutet, sondern ebenso auch die niederen Sinnesinhalte, wie
sie etwa in den Geruchs- und Tastempfindungen vorliegen.
Gegen Stumpf, der das bestreitet, werden zum Beweise dessen
die Selbstbeobachtungen von Helen Keller angeführt. Auch
auf die Tatsache wird hingewiesen, dass das Selbstbewusstsein
Blindgeborener, die durch eine Operation in den Besitz
ihres Sehvermögens gelangten, keine starke Alteration erfuhr.
Das aber musste der Fall sein, wenn das Ich mit der Empfindungswelt

so verwachsen wäre, wie der Sensualismus behauptet. —
Dem Sensualismus verwandt ist die Anschauung, dass die eigentliche

Grundlage des Selbstbewusstseins in dem Körperbewusst-
sein zu suchen sei. In der näheren Ausführung dieser
Anschauung weisen ihre Vertreter vielfache Abweichungen auf.
Am meisten verbreitet dürfte die Theorie sein, die das Ich-
bewusstsein auf die Gemeinempfindungen zurückführt, d. h. die
verworrenen Empfindungen, die übrig bleiben, wenn man die
eigentlichen Sinnesempfindungen beiseite lässt (S. 43). —
Demgegenüber verweist der Verfasser auf die Tatsache, dass bei
gewissen psychasthenischen Zuständen das Persönlichkeitsbewusstsein

eine Beeinträchtigung erfahre, obwohl das Körper-



— 101 —

bewusstsein und der Komplex der Gemein empfindungen im
wesentlichen unverändert sei, wogegen das Gefühlsleben allerdings

starke Störungen aufzuweisen habe (S. 49). Die
psychologische Analyse einzelner pathologischer Fälle, die in diesem

Zusammenhange gegeben wird, ist vielfach schwierig und kann
hier übergangen werden.

Wichtiger ist die im dritten Kapitel versuchte Auseinandersetzung

mit Stumpfs Lehre von den „Gefühlsempfindungen".
Wenn diese ein unlösbares Verbundensein von Gefühl und
Empfindung bei sinnlichen Schmerz- und Lustempfindungen
behauptet und somit ihre Auflösung in eine subjektive und eine
objektive Seite für unmöglich erklärt, so tritt ihr der Verfasser
mit der überraschenden Erklärung entgegen, dass grundsätzlich

und aus apriorischen Gründen gefordert werden müsse,
dass jeder psychische Zustand entweder eine Funktion des Ich
und dann also subjektiver Natur sei, oder der Sphäre des

Nichtich angehören und entsprechend objektiv gedeutet werden

müsse. Niemals aber könne ein Phänomen zugleich objektiver

und subjektiver Natur sein (S. 67). Dieser Behauptung
dürften von seiten der Gefühlspsychologie schwere Bedenken
entgegengehalten werden. Nur einige mögen hier skizziert
werden. Lässt sich bei einem Empfindungskomplex Form und
Inhalt trennen? Und ist nicht die Form, die Gestaltqualität
nach der Terminologie von v. Ehrenfels und Cornelius, bestimmend

für die ästhetische Wirkung des Empfindungseindrucks,
so sehr bestimmend, dass ein unlösbarer Zusammenhang zwischen
beiden anerkannt werden muss? Wenn aber in diesem Falle
eine Scheidung von objektiven und subjektiven Komponenten
des Wahrnehmungserlebnisses unmöglich erscheint, so mag
überhaupt die Frage aufgeworfen werden, ob die Gefühle eine
solche psychische Selbständigkeit besitzen, dass sie a priori als
eine Funktion des Ich erkannt werden können. Der Verfasser
glaubt allerdings diese Frage bejahen zu dürfen. Aber die von
ihm zusammengestellten Fälle (S. 253 ff.), die sich als „beziehungslose

Gefühlszustände" erweisen sollen, erscheinen dem Referenten

nicht überzeugend, und eine Mitwirkung von Empfindungen
bei ihnen keinesfalls von der Hand zu weisen. Auf der anderen
Seite dürfte die Behauptung, dass bei den Gefühlsempfindungen
eine introspektive psychologische Täuschung vorliege, wenn
das Gefühl lokalisiert erscheine, die Empfindung dagegen sub-



— 102 —

jektiv als eine Zuständigkeit des Ich gedeutet werde (S. 80),
dem Einwand begegnen: Was der Verfasser als Täuschung
bezeichne, das sei eben der psychologische Tatbestand, der
durch die Hypothese, dass die Empfindungen durchaus nur als
objektive Gelegenheiten, die Gefühle als subjektive
Zuständigkeiten betrachtet werden dürften, allerdings nicht erklärt
werde. Das erweise indessen viel mehr einen Mangel der Hypothese,

als einen Mangel in der Analyse der psychischen
Tatsachen. Auch die Erklärung des Einfühlungsprozesses, die der
Verfasser S. 95 ff. gibt, mutet uns wie eine künstliche
Konstruktion an. Wir fühlen uns mit dem Leben der Natur, mit
dem Seelenleben anderer eins, nicht weil wir uns zunächst die
Gefühlsumrahmung ihres Lebens zu eigen machen, sondern
weil wir uns in den gegenständlichen Inhalt ihres Lebens
versetzen; mit diesem ist aber die Gefühlsumrahmung so sehr
verbunden, dass daraus eine Koinzidenz der Stimmung und des

Lebensgefühls unmittelbar folgt. Es erscheinen uns daher die
Empfindungen und Vorstellungen in diesen Fällen in gleichem
Masse als Zuständlichkeiten unseres Ich, wie die begleitenden
Gefühle. Allerdings handelt es sich hier um Übergangsformen.
Das Subjekt findet sich selbst gleichsam in die Empfindungen
versetzt, deren starke Gefühlswirkung sich seinem Bewusstsein
aufdrängt. Es ist ihnen wie willenlos hingegeben. In anderen
Fällen, die wir sogar als die normalen ansehen dürfen, tritt
die Gefühlsbetonung so sehr hinter dem Inhalt unserer
Wahrnehmungen und Vorstellungen zurück, dass dessen gegenständlicher

Charakter sich voll entwickeln kann.
Von der Gegenständlichkeit der Empfindungs- und besonders

der Vorstellungsinhalte handelt der Verfasser im vierten
Kapitel. Die Objektivität trifft indessen nur die Inhalte, nicht
den Wahrnehmungs- oder Vorstellungsprozess, durch den wir
uns der Inhalte bewusst werden. Oesterreich wandelt hier
auf den Pfaden der Brentanoschen Psychologie, die von dem

Wahrnehmungsinhalt den Wahrnehmungsakt als eine Funktion
des Ich glaubt unterscheiden zu müssen. Dieser Akt soll dann
noch zwei unterscheidbare Momente in sich schüessen, die Per-

zeption, das ist das unreflektierte Ergreifen des Inhalts, und die
Apperzeption, das ist das unter Aufmerksamkeitsspannung zu
vollziehende Erkennen und urteilsmässige Bestimmen des
Inhaltes (S. 123 ff.). Auch dieser Theorie steht der Referent in-



— 103 —

sofern ablehnend gegenüber, als er der Perzeption, das heisst
dem Wahrnehmungsakte als solchem, jeden isolierbaren Bewusst-
seinswert abspricht; sie ist eine aus erkenntnistheoretischer
Überlegung erwachsene künstliche Eintragung in den
Wahrnehmungsvorgang.

Das fünfte Kapitel vertritt die Behauptung, dass auch die

Denkinhalte, dass der Sachgehalt der Urteile und Annahmen
objektiver Natur seien. Dagegen sollen wieder die intellektuellen

Prozesse, durch die wir den „reinen Satzgehalt" eines
Urteils (S. 153), die Bedeutungen von Annahmen und Glaubenssätzen

erfassen, als Funktionen des Ich zu betrachten und somit
subjektiver Art sein (S. 157, 165 f.). Dementsprechend soll
auch das Geltungsbewusstsein, die Evidenz der Urteile, als
eine Zuständlichkeit zu betrachten sein, die das Subjekt in
sich erfährt, wenn es bestimmte Urteile fällt. Unter dieser
Voraussetzung lehnt der Verfasser es ab, dieses Gefühl der
Evidenz mit der Denknotwendigkeit zu identifizieren, die
zureichend begründeten und richtig formulierten Urteilen eigen
ist (S. 184). In den Urteilen soll also ein emotionales Element
liegen (denn ein solches schliesst doch wohl die Gefühlsreaktion

auf den Satzgehalt des Urteils ein), das aber keineswegs
den Charakter des Willkürlichen an sich hat (S. 182). Dass

aus dieser Urteilslehre Schwierigkeiten erwachsen, empfindet
der Verfasser wohl; doch scheint uns ihre von ihm versuchte
Lösung nicht gelungen. Die Schwierigkeiten sind unseres Be-
dünkens eben auf die Grundthese des Verfassers zurückzuführen,
wonach das-Urteil eine isolierbare psychische Funktion zur
Bedingung haben soll, die ausser und neben dem Sachgehalt
des Urteils nachweisbar wäre. Demgegenüber glauben wir,
dass auch die psychische Analyse uns das Recht gibt, an der
These Kants festzuhalten: das Denken (d. h. der Denkprozess)
ist keine Erfahrung.

Das sechste Kapitel versucht aus den Ergebnissen der
psychologischen Analyse die erkenntnistheoretischen
Folgerungen zu ziehen. Hiernach ist vor allem die Annahme
abzulehnen, dass alles unmittelbar Perzipierte Ichzuständlichkeit
sei (S. 195). „Weder die Empfindungs- noch die Vorstellungsinhalte,

noch die Begriffe sind Modifikationen, Zuständlichkeiten
unserer selbst" (S. 196). Ihre Objektivität hat für die
erkenntnistheoretische Betrachtung einen weit über den Begriff des



— 104 —

psychologisch Gegenständlichen hinausgreifenden Sinn. In
unmittelbarer Anschauung erfassen wir die Dinge selbst, und zwar
so, dass zwischen unserem Wahrnehmungsbild und der
Beschaffenheit der Dinge eine Koordination von der Art
stattfindet, dass „ganz bestimmten Punkten" der Dinge an sich
bestimmte „Punkte der Erscheinungen entsprechen" (S. 202,

vgl. 162). So gipfelt dieser Realismus in der Behauptung, dass

„das Ich von einem Teil der Sphäre des Nichtich ein unmittelbares

Bewusstsein hat" (S. 203). Doch nicht nur den Empfin-
dungs- und Vorstellungsinhalten kommt eine transsubjektive
Existenz zu, sondern ebenso auch den Begriffen. Die begrifflichen

Wahrheiten, so wird im Anschluss an Bolzano und
Husserl ausgeführt, haben Existenz und Geltung, auch wenn
sie von niemand erkannt werden. Sie werden vom Forscher
nicht erst geschaffen, sondern er entdeckt sie nur (S. 151). —
Wie wir sehen, bewegt sich der Verfasser hier ganz in den
Gedankengängen der Platonischen Ideenlehre. Eine
Auseinandersetzung über Recht oder Unrecht dieser Lehre liegt jedoch
ausser dem Rahmen unseres Referates.

Im siebenten Kapitel befasst sich der Verfasser mit dem
Verhältnis des Willens zum Ich; er erscheint als seine tiefste
Offenbarung. Ganz wurzelt daher der Wille im Ich. „Ein
Wollen, das kein Wollen eines Ich wäre, ist undenkbar." Das

gilt für das Wollen im engeren Sinn wie auch für das Begehren
und Wünschen und die Phänomene des Trieblebens. — Im
Wollen wird das Ich schöpferisch ; es geht über das Bestehende,
sei es in sich selbst oder in der Sphäre des Objektiven, hinaus
oder hat doch wenigstens die Tendenz dazu. „Dies Streben,
die Ichtendenz, das Wirken ist der Zentralkern alles dessen,
was wir Willenstätigkeit nennen" (S. 209). — Nachdrücklich
muss dabei hervorgehoben werden, dass sich der Wille über
die triebhafte Nötigung weit erhebt ; er gipfelt in der Freiheit,
die als „ein Wollenkönnen auf Grund des Wissens, der
Einsicht" erscheint (S. 213). Allerdings ist dieses Vermögen ein
engbegrenztes; es gibt „Grade der Freiheit im Sinne von
Graden der Wirkungsfähigkeit des wollenden Ich nicht bloss
auf den eigenen Organismus, sondern auch auf sich selbst in
seinem psychischen Sein". Individuell sehr verschieden ist die
Fähigkeit des Subjekts, seine eigenen Zustände, Funktionen
und Tendenzen zu beherrschen. Die Begrenzung der Willens-



105 —

freiheit tritt vor allem in der Abhängigkeit des Willens
vom Zustand des Organismus zutage. Die Fälle krankhafter
Willensschwäche bedingen jedoch durchaus nicht immer, wie
von dem Verfasser an geschichtlich interessanten Beispielen
gezeigt wird, eine Minderung des Persönlichkeitsbewusstseins
bis zum Zustande völliger Depersonalisation. Auch bei
versagendem Willen kann das Gefühlsleben noch eine reiche
Spiegelung des Ich ermöglichen. Doch fehlt es dem Selbstgefühl

alsdann an scharfer Umrissenheit. Das Ich verliert sich
dann gleichsam an die Welt und ihre Eindrücke. Die
Individualität fliesst in gefühlsstarke Empfindungen über, die ohne
festen Zusammenhang nebeneinander zu bestehen scheinen.

Aus den Erörterungen über das Verhältnis des Ich zu den
Gefühlen, den Empfindungen und Vorstellungen und endlich
zum Willensleben zieht das achte Kapitel den Schluss, dass
alle eigentlich psychischen Prozesse Zustände oder Funktionen
eines Subjektes und ohne ein solches nicht möglich sind. Die
Beziehung auf das Ich ist also den Wahrnehmungs-, Gefühlsund

WillensVorgängen in gleicher Weise eigen. Versuchen wir
nun aber die spezifische Eigenart des Ich zu erfassen, so stehen
wir vor etwas Unerfasslichem, ähnlich wie vor einer „Farbe,
die keine Intensität hat" (S. 227). „Überall, wo immer uns
ein Ich entgegentritt, befindet es sich auch in einem bestimmten
Zustande oder vollzieht es eine Funktion. Sucht man es noch
ausser den Akten und Gefühlen, so kann es niemals gefunden
werden" (S. 227). Das schliesst aber nicht aus, dass die Identität

des Ich trotz des Wechsels seiner Zustände und
Funktionen bemerkbar wird. Es ist immer dasselbe Ich, „dessen
Zustände unsere Gefühle sind und von dem die Funktionen
ausgehen. Sonst wären es eben überhaupt nicht unsere
Funktionen und Gefühle, die erlebt zu haben wir uns erinnern"
(S. 229). Infolgedessen darf das Ich auch nicht, wie gegen
Taine und auch Husserl bemerkt wird, als die Summe oder
die Komplexion unserer psychischen Erlebnisse aufgefasst werden.

Jeder Versuch, die Einheit des Bewusstseins und des Ich
auf einen Verknüpfungs- oder Verschmelzungszusammenhang
der psychischen Phänomene zurückzuführen, erweise sich als
unmöglich (S. 240). Selbst Hume, der Vater aller Theorien
dieser Art über die Natur des Ich, habe wie durch Hinweis
auf eine interessante Ausführung in dem „Treatise on human



— 106 —

nature" gezeigt wird, die -Schwäche seiner Erklärung des Ich
und des Selbstbewusstseins deutlich empfunden (S. 241 f.). —
Aber auch der Versuch, diese Schwäche dadurch zu überwinden,

dass man das Gedächtnis zu Hülfe nimmt und die Identität

des Ich auf einen Erinnerungszusammenhang zurückführt,
erwTeist sich als undurchführbar. Denn diese Erklärung übersieht

die Tatsache, dass die Erlebnisse, die durch das Gedächtnis
einheitlich verknüpft werden sollen, eben schon einem einheitlichen

Bewusstsein, einem Ich, angehören müssen, damit eine
solche Verknüpfung möglich wird. Es wäre unmöglich, sie

herzustellen, wenn sie nicht schon vorher vorhanden war
(S. 244 f.). „Meine Erinnerung in dem Sinne einer Erinnerung
an meine Vergangenheit werden Gedächtnisgedanken eben erst
dadurch, dass ich mir bewusst bin, dass ich es bin, der damals
diese oder jene Dinge erlebte, und dass ich anderseits auch
wirklich damals das identisch selbe Ich gewesen bin, das sich
jetzt dieser Tatsachen aus seiner Vergangenheit bewusst wdrd"
(S. 245).

Diese Einheit des Selbstbewusstseins erweist die Unzulänglichkeit

einer atomistischen oder räumlicher Analogien sich
bedienenden Konstruktion des Seelenbegriffs. Die Gegenstände
der Psychologie stehen völlig jenseits der physikalisch-chemischen

Weit. „Die Einheit des Bewusstseins ist nun einmal
etwas anderes und mehr als ein blosser funktioneller Zusammenhang,

wie er etwa auch zwischen den Teilen einer Maschine
und am vollkommensten im organischen Einzelkörper existiert.
Die Einheit des seelischen Einzellebens beruht darauf, dass

alle seine Funktionen und Zuständlichkeiten Funktionen und
Zuständlichkeiten eines und desselben Ich sind ; es ist das eine
Art von Einheitlichkeit, wie sie sonst nirgends in der Welt
vorkommt" (S. 246). Eine Maschine, ein Organismus können
in ihre Teile zerlegt werden und diese dann doch noch isoliert
fortbestehen, wenngleich natürlich Maschine und Organismus
zerstört sind. Eine derartige Zerlegung des Seelenlebens ist
dagegen unmöglich. „Ein Affekt, ein Wahrnehmungsakt, eine
Urteilsfunktion können nicht vom Subjekt losgelöst existieren.
Was ein vom Individuum abgetrennter Affekt sein sollte, ist
völlig unverständlich" (a. a. 0.). — Die zutreffenden Ausführungen

des Verfassers sind in diesem Punkte den Ausführungen
Kants über die transzendentale Einheit des Selbstbewusstseins



— 107 —

wenn nicht nachgebildet so doch verwandt. „Verbindung liegt
nicht in den Gegenständen und kann von ihnen nicht etwa
durch Wahrnehmung entlehnt und in den Verstand dadurch
allererst aufgenommen werden, sondern ist allein eine Verrichtung

des Verstandes, der selbst nichts weiter ist, als das

Vermögen, a priori zu verbinden und das Mannigfaltige gegebener
Vorstellungen unter die Einheit der Apperzeption zu bringen" a).

Wenn nun die Bewusstseinszustände und -funktionen des

Ich regelmässig auf das Ich bezogen erscheinen, so besteht
die Möglichkeit, dass mit dem Aussetzen dieser Funktionstätigkeit

und -zuständlichkeit ein wenn auch nur zeitweiliges
Erlöschen des Ichbewusstseins, des Ich, eintritt. Diese Möglichkeit

wird besonders dann nahegelegt, wenn man wie Wundt
die Aktualitätsauffassung der Seele und des seelischen Lebens
vertritt. Aber diese Annahme vermag der Tatsache nicht
gerecht zu werden, dass unser Ich über psychische Dispositionen

verfügt, d. h. über unbewusste Tätigkeiten, die im
allgemeinen zwar nicht beobachtbar sind, aber notwendig in
ihm vorausgesetzt werden müssen. Denn dann kann der Wesens-

umfang des Ich sich nicht in dem erschöpfen, was wir faktisch
erleben, sondern er muss darüber hinausreichen (S. 260).
Besonders wird in diesem Zusammenhange auf die Tatsache
verwiesen, dass in somnambulischen Zuständen Dispositionen
bemerkbar werden, die im wachen Zustande völlig unbewusst
bleiben. Im Anschluss hieran wird die Frage aufgeworfen,
aber nicht entschieden, wie denn die Natur dieser Dispositionen
zu denken sei, ob sie ausschliesslich physischer oder auch
psychischer Art seien. Auch die schwierigere Frage nach dem
Wesen des Ich und der Form seiner Existenz wird gestreift,
aber gleichfalls nur eine bedingte Stellung zu ihr genommen.
„Unbedingt prädiziert wird durch die phänomenologische Analyse

der Ichtatbestände durchaus nichts über das Verhältnis
vom Physischen zum Psychischen. Alle gangbaren Theorien
sind logisch denkbar" (S. 263). Doch lässt der Verfasser immerhin

als seine Meinung erkennen, dass die idealistisch-neovita-
listische Auffassung der phänomenologischen Analyse der
Ichtatsachen gerechter werde als der Parallelismus oder die
Energietransformationslehre, wie sie Ostwald und Stumpf vertreten.

1 Kant, Kritik der reinen Vernunft, Werke, III, 117. Ausg. Hartenstein.



— 108 —

Das neunte Kapitel behandelt das Problem der Selbstwahrnehmung

; es wird in die Frage zusammengefasst : Vermag das
Ich seine Zustände und Funktionen unmittelbar wahrzunehmen
(S. 274). A. Comte hat diese Frage verneint. Schon J. St. Mill
hat gegen ihn geltend gemacht, dass, selbst wenn man die
Unmöglichkeit unmittelbarer Selbstbeobachtung zugeben wollte,
doch nicht zu leugnen sei, dass „man eine Tatsache durch
Vermittlung des Gedächtnisses studieren kann, nicht im Augenblicke,

in dem sie wahrgenommen wird, sondern im
nächstfolgenden". Dieser Meinung sind in neuerer Zeit namentlich
Ebbinghaus, Maier und Lipps beigetreten. Alle Selbstwahrnehmung

soll ihnen zufolge sich auf Erinnerung stützen. Eine
notwendige Folge dieser Annahme wäre, wie Oesterreich
ausführt, die Behauptung, dass alle Psychologie nur noch Psychologie

der Erinnerungsbilder sein könnte. Aber diese Theorie
wird hinfällig, wenn es irgendwie möglich ist, zwischen
gegenwärtigen und vergangenen Erlebnissen zu unterscheiden. Denn
eine solche Unterscheidung setzt doch eine Erkenntnis der
Unterschiede, damit aber auch eine wirkliche Erkenntnis der
unmittelbaren und gegenwärtigen Erlebnisse, somit unmittelbare

Selbstwahrnehmung voraus (S. 278). — Als eine weitere
Instanz gegen die Möglichkeit einer unbefangenen Selbstbeobachtung

pflegt man die Tatsache anzuführen, dass sich unsere
psychischen Erlebnisse, besonders die Gefühls- und
Affektzustände unter dem Einflüsse der Aufmerksamkeit zu verändern,
ja zum Teil ganz zu verflüchtigen pflegen. Hier liegt zweifellos
eine Erfahrung vor, die zu Bedenken Anlass gibt. Der
Durchschnittsmensch ist zu einer unbefangenen Selbstbeobachtung
kaum befähigt. Aber daneben gibt es doch auch Individuen,
die mit einer auf das höchste gesteigerten Anlage zur Analyse
und Reproduktion ihrer Erlebnisse begabt sind, Genies der
Selbstbeobachtung wie Maine de Biran, Amiel, Mme de la Mothe-
Guyon u. a. und nicht an letzter Stelle Gœthe (S. 289/290.
Allerdings scheint diese Begabung häufig mit einer psychasthe-
nischen Anlage Hand in Hand zu gehen (S. 298). Auf der
andern Seite bildet sie für den Psychologen das unerlässliche
Rüstzeug seines Berufes. Im ganzen darf jedenfalls gesagt
werden, dass nicht nur die Möglichkeit, sondern unter
Umständen eine auf das höchste gesteigerte Fähigkeit zur
Selbstbeobachtung nicht geleugnet werden darf.



— 109 —

Das zehnte Kapitel bietet uns eine abschliessende Erörterung

über die Frage, worin das Wesen des Persönlichkeitserlebnisses,

des eigentlichen Selbstbewusstseins, gesucht werden
müsse. An erster Stelle wird hier die Annahme von Richet
besprochen, der hauptsächlich auf Grund von hypnotischen
Versuchen die Theorie vertreten hat, dass das Persönlichkeits-
bewusstsein ein Gedächtnisphänomen sei. Ihm hat sich auf
deutschem Boden namentlich H. Cornelius angeschlossen.
Hiergegen macht Oesterreich mit Recht geltend, dass dann alle
Störungen des Persönlichkeitsbewusstseins auf Gedächtnisstörungen

zurückgeführt werden mussten. Das aber treffe nicht
zu, wie durch die Fälle der sogenannten Depersonalisation
erwiesen werde. Bei diesen sei die Erinnerung an das Vergangene
unversehrt erhalten, während sich das Persönlichkeitsbewusst-
sein als gestört ausweise. Umgekehrt lassen sich Fälle
nachweisen, in denen weitgehende Erinnerungsstörungen auftraten,
ohne dass das Persönlichkeitsbewusstsein der in Frage kommenden

Personen gelitten hätte. — Eine zweite Auffassung will
das Wesen der Persönlichkeit mit der Summe der vorhandenen
psychischen Dispositionen gleichsetzen (S. 315 ff.). Aber während

wir von diesen zumeist nur ein ganz abstraktes Wissen
besitzen, ist das Persönlichkeitsbewusstsein gerade durch' den
Reichtum und die Lebendigkeit, die dem Selbsterlebnis eigen
sind, ausgezeichnet. — Hiernach dürfte es am nächsten liegen,
das Persönlichkeitsbewusstsein auf das uns unser Leben
hindurch begleitende individuelle Lebensgefühl zurückzuführen
(S. 317). Für die psychische Analyse erweist es sich als sehr
zusammengesetzt: Am deutlichsten wirkt es sich in den
sogenannten „Stimmungen" aus. Aber auch der „Charakter" des
Individuums zeichnet sich in ihm ab. Es ist nicht von vornherein

eindeutig bestimmt, sondern wird erst durch die Erfahrungen
des Lebens gefärbt. Insofern kann es als ein „Produkt aus
unserer Vergangenheit und unserer angeborenen psychischen
Konstitution" bezeichnet werden (S. 320). — Dagegen ist es
ein weit verbreiteter Irrtum, das Persönlichkeitsphänomen, so
wie es sich im Lebensgefühl kundgibt, mit dem Ich zu
identifizieren. Das Lebensgefühl ist bereits ein Zustand des Ich,
nicht das Ich selbst (S. 321). Daher kann die fundamentale
Ichbestimmtheit als solche bestehen bleiben, während selbst
das zentrale Lebensgefühl auf das stärkste alteriert erscheint.



— 110 —

So ist die Lage besonders bei schwereren Fällen der
Depersonalisation, wo die Kranken über den Verlust ihrer
Persönlichkeit und des Selbstbewusstseins Klage führen. Auch dann
ist die Beziehung auf das Ich noch nicht aufgehoben, sie ist
überhaupt nicht aufhebbar. „Ichlosigkeit tritt erst ein, wenn
überhaupt kein psychisches Leben mehr vorhanden ist" (S. 323).
Auch in den angegebenen Fällen handelt es sich um einen
abnormen Zustand des Ich, eine Veränderung seines normalen
Lebensgefühls, während das Ich als solches unangreifbar bleibt.
Die Veränderung des Lebensgefühls bewirkt dann allerdings,
dass der von solchen psychischen Wandlungen Befallene sich
selbst fremd vorkommt (S. 324 f.).

Aus diesen phänomenologisch analytischen Erörterungen
werden von dem Verfasser zum Schluss einige wichtige
Folgerungen über die Natur des Selbstbewusstseins abgeleitet. —
Vor allem diese: Dass das Selbstbewusstsein nur auf Grund
von intellektuellen Prozessen zustande komme. Über dem
blossen Haben von Empfindungsinhalten und Gefühlszuständen
erhebt sich als eine höhere Bewusstseinsstufe das Gewahrwerden
und Unterscheiden der psychischen Inhalte, über dieser das

„Gewahrwerden des Gewahrwerdens" (S. 328). Erst hiermit,
d. h. mit der Einbeziehung unserer voll bewussten psychischen
Inhalte in den Zusammenhang unserer persönlichen Erlebnisse
gelangt die Selbstbewusstseinsentwickelung zum Abschluss. —
Wenn Oesterreich in diesem Zusammenhange auch den Begriff
der Apperzeption verwendet, so glauben wir nicht, dass diese

Verwendung bei der Vieldeutigkeit, die dem genannten Begriffe
in der modernen Psychologie zukommt, eine glückliche genannt
werden kann. In der Sache selbst stimmen wir seinen
Ausführungen durchaus zu, die zudem durch das interessante
Selbstzeugnis Helen Kellers über ihre geistige Entwickelung in
fesselndster Form belegt werden (S. 331 ff.).

Der zweite Teil des vorliegenden Werkes ist von dem
Verfasser der Untersuchung der pathologischen Fälle gewidmet,
die vermöge ihrer Eigenart am stärksten seiner Theorie von
der Einheit des Ich zu widersprechen scheinen. Es handelt
sich um jene Fälle einer „scheinbaren Spaltung des Ich", die
schon seit langem die Aufmerksamkeit der Psychologen auf
sich gezogen haben. — Eine Wandlung des Persönlichkeits-
bewusstseins lässt sich in bestimmten Grenzen allerdings auch



— Ill —

in der Entwickelung des normalen Individuums feststellen. Es
kann dahin kommen, dass wir der Gefühlsweise und den
Anschauungen einer früheren Lebensperiode völlig fremd
gegenüberstehen. In der Regel jedoch wird der Kern der Persönlichkeit

von den umbildenden Eindrücken des Lebens nicht
berührt. Wir beobachten, wie sie sich auch nach erschütternden

seelischen Erlebnissen in ihre gewohnte Gleichgewichtslage

zurückversetzt. Aber neben diese Beharrungstypen treten
solche von labilerem Wesen, Menschen, deren Persönlichkeitsbewusstsein

nach bestimmten Ereignissen wie ausgewechselt
erscheint. Unter diesen umwandelnden seelischen Ereignissen
nimmt der Prozess der religiösen Bekehrung wohl die bedeutsamste

Stellung ein. Hierbei muss nun, wie der Verfasser mit
Recht hervorhebt, zwischen zwei Formen der Bekehrung scharf
unterschieden werden. Bei dem gewöhnlichen Konfessionsund

selbst Religionswechsel bleibt nämlich der „Bekehrte"
durchaus Herr seiner selbst. Eine eingehende Überlegung mag
dem Wandel der Anschauungen vorausgehen; die Persönlichkeit

als solche steht über ihm und behauptet sich in der Freiheit

ihres Entschlusses. — Anders dagegen bei der Form der
Bekehrung, die mit einer religiösen Erweckung Hand in Hand
geht. Sie äussert sich zumeist nicht nur in einem tiefgehenden

Stimmungs- und Gefühlswechsel, sondern weiter in einer
Änderung des Charakters des Individuums „im Sinne einer
Erhöhung ins Moralisch-Religiöse" (S. 346). Ein besonderes
Interesse verdiene, so wird in diesem Zusammenhange bemerkt,
der Fall Augustins, „der zwischen dem kontinuierlichen und
dem krisenhaften Bekehrungstypus in der Mitte steht" (S. 348).
Durch eine ausgezeichnete Analyse der verschiedenen Phasen
seiner Bekehrung wird diese Behauptung im einzelnen erläutert
(S. 348—52).

Merkwürdiger als diese vergleichsweise häufigen Fälle
einer inneren Umwandlung der Persönlichkeit sind die Fälle
„alternierenden Bewusstseins", die in der psychologischen und

psychiatrischen Literatur der letzten Jahrzehnte einen so breiten
Raum eingenommen haben. Das Charakteristische dieser Fälle
scheint vor allem in einem periodischen Wechsel des Persön-
lichkeitsbewusstseins zu bestehen. Die von diesen Zuständlichkeiten

Befallenen weisen eine eigentümliche Zusammenhangs-
losigkeit ihrer Bewusstseinserlebnisse auf. Bestimmte Perioden



— 112 —

etwa a, ai, as usw. sind unter sich in normaler Weise durch
Rückerinnerung, gleichartige Lebensstimmung, Gleichartigkeit
der moralischen und intellektuellen Dispositionen verbunden;
aber zwischen diese schieben sich andere Perioden ein, während

welcher die Betroffenen nichts von dem wissen, was sie
in den Perioden a, ai usw. erlebt haben, ja sie zeigen in diesen
wechselnden Perioden oft einen ganz verschiedenen Charakter
und ein ebenso verschiedenartiges Temperament. Dass bei
solchen psychischen Anomalien die Einheit der Persönlichkeit und
auch des Selbstbewusstseins in Frage gestellt wird, liegt auf der
Hand. Aber das trifft zuletzt doch nur die Sphäre des
empirischen Bewusstseins. Das transzendentale logische Subjekt, das
hinter allem Bewusstsein steht, bleibt davon unberührt. Mit
Recht beruft sich der Verfasser in diesem Zusammenhang auf
Leibniz und Kant und bemerkt, es bilde „keinen Ruhmestitel
der naturwissenschaftlichen Epoche der Psychologie, dass sie

das Wesen ihres Gegenstandes zum Teil so weit verkannt hat,
dass Amnesiezustände oder Charakterveränderungen für eine

Aufhebung der Identität des Subjekts haben angesehen werden
können" (S. 377).

Grössere Schwierigkeiten scheinen der Erklärung die Fälle
der „simultanen Spaltung des Ich" zu bieten. In diesen handelt
es sich um eine Alteration des Subjekts in der Form, dass es
der Täuschung unterliegt, es sei in ihm noch ein anderes Ich
vorhanden. Somit scheint das Ich „geteilt, gespalten oder gar
verdoppelt", und es bildet sich die Illusion einer von einem
Bewusstsein befassten Doppelpersönlichkeit (S. 379). — Der
Verfasser glaubt zur Erklärung dieser merkwürdigen Erscheinung
vor allem die psychischen Zwangsprozesse heranziehen zu
müssen. Der Untersuchung ihres Wesens ist das dreizehnte
Kapitel gewidmet.

Zunächst wird hier und zwar mit gutem Grunde zwischen
dem Zwangsvorstellen und dem Zwangsdenken unterschieden.
In dem einen Falle handelt es sich um Vorstellungen (meist
visueller oder akustischer Art), die sich uns gegen unseren
Willen aufdrängen, in dem anderen Falle um ein Zwangsdenken
und -grübeln, das immer wiederkehrend das Subjekt in
Beschlag nimmt. In beiden Fällen aber ist das Charakteristische
der Prozesse ihr Zwangscharakter : das Subjekt sieht sich gegen
seinen Willen genötigt, sie zu vollziehen (S. 393, vgl. S. 420).



— 113 —

Ganz gleich steht es mit den Zwangsaffekten, besonders den

grundlosen Angstzuständen, bei welchen sogar der
Willenswiderstand des Subjekts und der Versuch ihrer Unterdrückung
den Zwangscharakter noch schärfer hervortreten lässt (S. 419).
Ob nun, wie Oesterreich annimmt, der Zwangscharakter, der
diesen Prozessen eigen ist, ein Elementarphänomen darstellt,
das sich nicht näher beschreiben lässt (S. 420), möchten wir
dahingestellt sein lassen. Bestimmte Komponenten dieses
komplexen psychischen Phänomens scheinen uns der Beschreibung
sehr Avohl zugänglich zu sein. In erster Linie würde bei den
intellektuellen Zwangsprozessen auf bestimmte unlustbetonte
Empfindungen zu achten sein, die ähnlich wie beim angestrengten
Nachdenken auf eine Anspannung der Kopfmuskulatur
zurückzuführen sind.

In den psychischen Zwangsprozessen haben wir, wie das
vierzehnte Kapitel unseres Werkes ausführt, die Grundlage für
die scheinbare Spaltung des Ich zu suchen. Zwar mögen diese
Prozesse zunächst als etwas uns Fremdes, Unpersönliches
empfunden werden. Aber nur zu leicht stellt sich dann der
Gedanke ein, dass dieses Fremdartige Wirkung eines anderen
Subjektes sei. Diese Erklärung, so nahe sie liegt, ist indessen
nichts als eine Selbsttäuschung. Tatsächlich handelt es sich
um zwTei Gedankenketten in ejnem Bewusstsein, von welchen
die eine normale auf das Subjekt des Bewusstseins bezogen
wird, während die andere automatisch oder zwangsmässig*
vollzogene neben jener selbständig abläuft. Es liegen also zwei
verschiedene Funktionsreihen vor, während das normale
Individuum nur eine hat (S. 426). Auch auf emotionalem Gebiete
lässt sich Ähnliches beobachten. Namentlich die selbstbiographischen

Aufzeichnungen der Heiligen enthalten interessante Zeugnisse

über diese Komplexion des Gefühlslebens. Sie unterscheiden
beispielsweise zwischen zwei Seelenzonen, einer oberen und
einer unteren, die „wie zwei Fremde, die sich nicht kennen,
nebeneinander leben, und die äusserste Pein verhindert nicht
den vollkommensten Frieden, Ruhe und Freude und Unbeweg-
lichkeit des oberen Seelenteiles; wie andererseits die Freude
und der göttliche Zustand (der oberen Seelenzone) nicht ein
heftiges Leiden der unteren verhindert, beides, ohne dass irgendwelche

Mischung oder Verschmelzung eintritt" (Mme de la Mothe-
Guyon b. Oesterreich S. 431). Aus diesen Berichten geht her-

Internat. kirchl. Zeitschrift, Heft 1, 1914. 8



— 114 —

vor, dass die im normalen Leben vorhandene Einheit und
Ausgleichung der Gefühlslage unter Umständen durchbrochen werden

kann. Ja, die extremen Fälle der sogenannten Besessen-
heitszustände zeigen eine so vollständige Divergenz des Gefühlslebens,

dass man zu ihrer Erklärung vielfach eine Beziehung
der so konträren Gefühlszustände auf zwei verschiedene
Subjekte für nötig gehalten hat. Oesterreich bekämpft diese
Annahme mit der Bemerkung, dass den von solchen Zuständen
Befallenen das Krankhafte und Unsinnige der Zwangsgedanken
und Zwangsgefühle, unter welchen sie litten, selbst zum
Bewusstsein zu kommen pflege. Das würde ausgeschlossen sein,
wenn die Illusion wirklich bis zu einer Verdoppelung des Per-
sönlichkeitsgefühls ginge (S. 442 ff.). — Fast könnte es dagegen
scheinen, als wenn eine solche Illusion bei den Einfühlungsvorgängen

erreicht würde, die sich vielfach als die Grundlage
dichterischer Produktion erweisen. Die Tätigkeit, sich in fremdes

Seelenleben hineinzuversetzen, geht bei dem schaffenden
Dichter Hand in Hand mit einem Vergessen der eigenen
Persönlichkeit. Aber es handelt sich hier wie bei den verwandten
Einfühlungserlebnissen der Schauspieler um selbstgewollte
Einführungsprozesse, bei welchen daher auch das in den Hintergrund

gedrängte normale Selbst nie ganz aus dem Bewusstsein
verschwindet (S. 461, vgl. S. 456). Eine Täuschung darüber,
wo das wahre Selbstbewusstsein zu suchen ist, nämlich in dem

primären Selbstbewusstsein und nicht in dem nacherlebten und
gefühlten fremden Persönlichkeitsbewusstsein, muss somit als

unmöglich angesehen werden. Anders dagegen, wenn das fremde
Persönlichkeitsbewusstsein auf der Grundlage von Zwangsprozessen

zustande kommt. Dann tritt in der Tat eine „zwangs-
mässige Veränderung des Selbstbewusstseins" (S. 474) ein, die
so weit geht, dass sich dem Subjekt zwangshaft ein fremdes
Persönlichkeitsgefühl aufdrängt, wobei das eigene Persönlichkeitsgefühl

schliesslich vollständig bis zum Aussetzen jeder
Erinnerung verschwinden kann. Doch selbst wenn dieses sich
noch im Bewusstsein behauptet, scheint es dem Ich nicht näher
zuzugehören wie das durch zwangsweise Einführung übermittelte
Persönlichkeitsbewusstsein. Vielmehr stellt sich das seltsame
Gefühl ein, als wenn zwei verschiedene Individualitäten den

Anspruch erhöben, das persönliche Selbst zu sein. Dieser
innere Zwiespalt mag* vielleicht durch die Simultaneität zweier



— 115 —

Erinnerungsreihen bedingt sein, wobei das Individuum sich
abwechselnd in den verschiedenen Gefühls- und Persönlichkeitskreisen

verliert (vgl. S. 474). — Eine besondere Erwähnung
verdienen endlich noch die allerdings nicht so häufigen Fälle,
in denen das Subjekt eine Verdoppelung seiner Persönlichkeit
erlebt. In der Regel handelt es sich dabei um eine halluzinatorische

Autoskopie. Goethes Vision seiner selbst nach seinem
Abschied von Friederike von Sesenheim dürfte das bekannteste
Beispiel dieser Art sein. Aber von einer inneren Doppelheitsillusion

kann auch in diesen Fällen keine Rede sein. Wofern
eine solche angenommen, und somit eine wirkliche Verdoppelung

des Ich behauptet wird, liegt eine Täuschung des
Urteils vor, der eine falsche Identifikation des Körpers mit dem
Ich zugrunde liegt (S. 479).

Das Ergebnis seiner Untersuchung über die
Spaltungsphänomene im Ich fasst Oesterreich im siebzehnten Kapitel
seines Werkes dahin zusammen, dass die Einheit des Ich durch
diese Phänomene nirgends angegriffen werde. „Entweder
handelte es sich um alternierende Zustände des einen, in allem
Wechsel seiner Affektionen mit sich identisch bleibenden Ich,
oder aber es drängen sich ihm, das sich teilweise in normaler
Verfassung befindet, noch zwangsmässige abnorme Prozesse
auf" (S. 500). Es bewähre sich also auch auf diesem Gebiete
für die psychologische Forschung die Subjektstheorie. Mit ihr
allein sei es möglich, in die Verworrenheit der Aussagen über
die verwickelten Spaltungsphänomene Klarheit zu bringen. Diese
logisch wertvolle Leistung sei jedoch nicht auf das hier
vorliegende spezielle psychologische Forschungsgebiet beschränkt.
Ganz allgemein gelte die Behauptung, dass die höheren psychischen

Funktionen des Denkens, Fühlens und Wollens, wie
gerade die Untersuchungen neuerer Forscher erwiesen hätten,
nur mittelst der Subjektstheorie verständlich gemacht werden
könnten. Es offenbare sich hier ein grundsätzlicher Richtungsgegensatz

zwischen der psychologischen und der physikalisch
naturwissenschaftlichen Forschung. „Die Geschichte des Welt-
erkennens begann damit, dass die Aussenwelt beseelt und als
Psychisches behandelt wurde. Dann ist eine Epoche gefolgt,
in der die Erkenntnis der Aussenwelt sich vom Vorbild des
Seelenlebens loslösend selbständig ward und nun ihrerseits die
Psychologie in Abhängigkeit von sich brachte. So bleibt jetzt



— 116 —

noch der grosse Schritt zu tun, auch die Psychologie wieder
zu befreien von der Nachahmung der Naturwissenschaft. Nicht
eher wird sie der Physik ebenbürtig werden, ehe sie ihr nicht
die Heeresfolge kündigt, ehe nicht die Erkenntnis sich Bahn
bricht, dass die Physik in keiner Weise ein Vorbild der
Psychologie ist" (S. 502).

Dieses methodologische Ergebnis, das der Verfasser am
Schlüsse seines Werkes ausspricht, ist eine notwendige Konsequenz

aus den Ausführungen seines ersten Teiles, wonach das
Ich ein selbständiges Phänomen für die psychologische
Forschung sei, das insbesondere in den emotionalen psychischen
Zuständen für uns erfassbar werde. Nur wird dem Ichphänomen

hier noch eine sehr erweiterte Bedeutung beigelegt; es

wird geradezu zum Schlüssel für die Erklärung aller eigentlich
psychischen Phänomene, unserer gesamten Innenwelt, gemacht.
Die Schlüssel der Naturwissenschaft dagegen sollen auf diesem
Gebiete, so wird uns versichert, völlig versagen. Hier scheint
uns die berechtigte Scheidung zwischen den physischen und
psychischen Phänomenen zu einem Riss erweitert zu werden,
der, wenn er nicht überbrückt wird, die Psychologie wertvoller
Hülfsmittel für ihre Forschung berauben musste. Das Ich steht
nun einmal schon vermöge seiner Verbindung mit dem ihm
eigenen körperlichen Organismus in einem stetigen
Lebensaustausch mit der umgebenden physischen Welt. Seine
Lebensbetätigung ist eine peripherisch auf unsere sinnliche
Erfahrungswelt bezogene und tritt in ihr in objektiver Gegenständlichkeit

zutage. Eine Reihe von psychischen Phänomenen —
nur an die Aufmerksamkeit, an die Gefühlsempfindungen sei

erinnert — können daher gar nicht vollständig beschrieben
werden, wenn nicht auf ihre physischen Ursachen oder
Ausdrucksformen Rücksicht genommen und dazu die Hülfe der
Physik und der Physiologie benutzt wird.

Doch von diesen Bedenken abgesehen, haben wir in dem

Werke von Oesterreich eine so umfassende und gründliche
Bearbeitung aller für die Erforschung der Natur des Selbstbewusstseins

bedeutsamen Phänomene vor uns, dass kein Psychologe
und kein Metaphysiker, der sich mit dem Problem des Ich be-

fasst, an ihm wird vorübergehen können. Mit ganz besonderem
Interesse aber wird der Religionspsychologe dem in Aussicht
gestellten zweiten Bande entgegensehen, der die Erscheinungen



— 117 —

der religiösen Ekstase, des Entrückt- und Besessenseins in ihrer
Beziehung auf das Problem des Ich behandeln soll.

Bonn. Rud. Keussen.

Bibliothek der Kirchenväter. Eine Auswahl patristischer Werke
in deutscher Übersetzung. Herausgegeben von Geh.-Rat Prof.
Dr. 0. Bardenhewer, Prof. Dr. Th. Schermann, Prof. Dr.
K. Weymann. Kempten, Jos. Köselsche Buchhandung.

In den Jahren 1869—1888 gab der Verlag die „Bibliothek
der Kirchenväter", die einzige umfangreiche deutsche
Übersetzung der Kirchenväter, heraus. Das grosse Unternehmen
erscheint nun in zweiter, neu bearbeiteter und neu ausgewählter
Auflage. Über diese neue Ausgabe äussert sich das Vorwort
wie folgt:

„Die neue Auflage übernimmt insofern das Programm der
früheren Auflage, als auch sie das Beste und praktisch Brauchbarste

aus der patristischen Literatur in treuer und doch
lesbarer deutscher Übersetzung einem weiteren Interessentenkreise

zugänglich machen will. Zugleich aber will sie eine

völlig neu bearbeitete Auflage sein. Die Auswahl des Materials
soll einer durchgreifenden Revision unterzogen, manche
entbehrlich scheinende Schriften ausgeschaltet, andere, zum Teil
auch erst in den letzten Jahrzehnten neu entdeckte Schriften
eingefügt, die syrischen Kirchenväter in unfassenderem Masse

herangezogen, aus der altarmenischen Literatur, welche in der
früheren Auflage keine Berücksichtigung gefunden, wenigstens
einige der schönsten Perlen aufgenommen werden. Ausserdem
sollen, wie sich von selbst versteht, sämtliche aus der früheren
Auflage beibehaltenen Übersetzungen auf Grund der neuesten
und zuverlässigsten Ausgaben der Originaltexte nachgeprüft
werden. Dass die Verlagshandlung, welche die Sorge für
Verbreitung der Werke der Kirchenväter zu ihren stolzesten
Traditionen zählt, auch auf eine schmucke und würdige Gewandung*
der neuen Auflage Bedacht genommen hat, dürfte der
vorliegende Band zeigen."

Das gesamte Werk wird 60 Bände umfassen und in 6 Jahren
abgeschlossen sein. Der Subskriptionspreis beim Bezug des
gesamten Werkes beträgt geheftet in 60 Bänden M 160, geb.
M 210, in Halbpergament M 240. Die Subskription wurde im
August 1913 geschlossen.



— 118 —

Band I. Des hl. Kirchenvaters Aurelius Augustinus zwei-
undzwanzig Bücher über den Gottesstaat. Aus dem Lateinischen
übersetzt von Dr. A. Schröder. Buch I—VIII 442 S. brosch.
M 3. 50, geb. M 4. 30.

Für Werke Augustins sind 8 Bände der Ausgabe vorgesehen.

Drei beansprucht sein Buch: Der Gottesstaat, wovon
der erste vorliegt. Eine längere Einleitung, verfasst von Prof.
Espenberger, führt in die Lektüre der Bücher des hl. Augustin
ein, indem sie eine gedrängte Übersicht über das Leben, die
philosophischen und theologischen Anschauungen dieses grössten
lateinischen Kirchenvaters und die wichtigen Erzeugnisse der
Literatur über ihn gibt. Eine besondere Einleitung* zum Gottesstaat

aus der Feder des Übersetzers orientiert kurz über die
Veranlassung, Abfassungszeit, den Inhalt, die Sonderausgaben,
die Textbearbeitung, die Kommentare und deutsche
Übersetzungen des vorliegenden Werkes. Der Übersetzung liegt von
Buch I bis V die Ausgabe Ploffmanns, von Buch VI an die III.
Auflage der Dombartschen Ausgabe zugrunde. Dieser erste
Band bestätigt, dass Herausgeber und Verleger das Programm
genau innehalten, so class das Unternehmen zur Unterstützung
empfohlen werden kann.

Band II. Des hl. Dionysius Areopagita angebliche Schriften
über die beiden Hierarchien. Des hl. Gregorius Thaumaturgus
augewählte Schriften. Des hl. Methodius von Olympus
Gastmahl, brosch. M 3, geb. M 3.80.

Am meisten Anerkennung wird wohl die Übersetzung der
beiden Hauptwerke „Die himmlische Hierarchie" und „Die
kirchliche Hierarchie" des unbekannten christlichen Neupia-
tonikers der letzten Jahrzehnte des 5. Jahrhunderts finden, der
sich den Namen des Dionysius Areopagita beigelegt hatte, um
seinen Schriften Nachdruck zu verleihen. Das ist dem Pseudo-

dionysius auch gelungen. Seine Werke hatten die Entwickelung

der Lehre und besonders der Mystik stark beeinflusst.
Jetzt, da die Mystiker aus der Vergessenheit gezogen und in

neuen Ausgaben und Übersetzungen zugänglich gemacht werden,
wird die Übersetzung des Areopagiten dankbare Abnehmer
finden. Die Übersetzung ist vom Feldkircher Jesuitenpater
J. Stiglmayr besorgt. In der Einleitung ist die bis in die neueste
Zeit von römischkatholischen Gelehrten behauptete Echtheit der
Schriften aufgegeben, und die Zeit ihrer Entstehung wird nicht



— 119 -
in das apostolische Zeitalter, sondern in den Zeitraum 485 bis
515 verlegt. Schwerverständliche Wendungen werden dadurch
zu erklären gesucht, class jedem Paragraphen eine sinngemässe
kurze Inhaltsangabe vorausgeschickt wird, wodurch die Lektüre
bedeutend erleichtert wird. — Von den Werken des hl. Gregorius
Thaumaturgus sind übersetzt: die Lobrede auf Origenes, die

Glaubenserklärung* und das Sendschreiben kirchlicher
Verordnungen. — Den Schluss des Bandes bildet des hl. Methodius
von Olympus Gastmahl oder die Jungfräulichkeit. Methodius
+ 311 als Märtyrer ist bekannt als Gegner des Origines. Im
„Gastmahl" kommt diese Gegnerschaft nicht zur Geltung, es

ist ein Zeugnis altchristlichen Denkens, das den Weg zur
Gotteskindschaft, das Ideal des Christentums in der ehelosen
Jungfräulichkeit sieht.

Band III und IV. Des hl. Irenäus fünf Bücher gegen die

Häresien, übersetzt von Prof. Dr. E. Klebba. Des hl. Irenäus
Schrift zum Erweis der apostolischen Verkündigung*. Aus dem
Armenischen übersetzt von Prof. Dr. Simon Weber, brosch. je
31 2.50, geb. 31 3.50.

Von dem Lyoner Bischof Irenäus sind nur diese beiden
Schriften erhalten, keine im griechischen Urtext, sondern
die erste in lateinischer, die andere in armenischer
Übersetzung. Besonders wichtig ist die Schrift „Gegen die Häresien"

für die Kontroversen über die Kirche, die Tradition,
die bischöfliche Sukzession und den Vorrang der römischen
Kirche. Die berühmte Stelle III, 3, 2 ist in römischem Sinn
übersetzt, ad hanc ecclesiam convenire mit dieser (der
römischen Kirche) übereinstimmen statt bei dieser sich
versammeln, vgl. Langen, Geschichte der römischen Kirche, I, 170.
Noch weniger als diese kann die zweite Schrift des Irenäus
zur Begründung mittelalterlicher hierarchischer Machtansprüche
ins Feld geführt werden. Sie wurde erst im Jahre 1904 in der
Muttergotteskirche zu Eriwan in armenischer Sprache
aufgefunden, in „Texte und Untersuchungen zur Geschichte der
altchristlichen Literatur", 31. Bd., HeftL, und 1908 in deutscher
Übersetzung (IL Aufl.) herausgegeben. Während Harnack die
Schrift als ein Zeugnis, wie „in Lyon am Ende des zweiten
Jahrhunderts die Christenheit unterwiesen und geleitet worden",
betrachtet, sucht der Übersetzer ihre Bedeutung etwas
einzuschränken, da sie keine Darstellung der Gesamtlehre des Christen-



— 120 -
turns sein wolle. Ohne Zweifel ist die Abhandlung ein wichtiges
Dokument, dass manche Lehren, die erst später dogmatisch
fixiert worden sind, schon in nachapostolischer Zeit katholisches
Gemeingut gewesen. Als solches gehört es übersetzt in die
Bibliothek der Kirchenväter. A. K.

Bossuet: Correspondance, T. TU. Paris, Hachette, in-8°, 1913.

Ce T. VII contient 230 lettres, et s'étend du 2 janvier 1695

au 30 juin 1696. Les notes y sont très nombreuses et d'une
très riche documentation : sous ce rapport, il est digne des

volumes précédents. On remarquera, parmi les Appendices, le
IIe et le IIP. Celui-là, sur la correspondance de Mme de La
Maisonfort avec Bossuet; celui-ci, sur Mmc Guyon. Mme de La
Maisonfort, bien qu'enveloppée dans la disgrâce de Fénelon,
lui resta attachée, et Fénelon continua de s'intéresser à elle.
Très intéressants sont les témoignages concernant Mme Guyon,
notamment les lettres du cardinal Le Camus, ainsi que les actes
de soumission de Mme Guyon et sa protestation contre une
déclaration que Bossuet lui avait fait signer à la hâte (p. 521-524).

En lisant attentivement les lettres des clientes de Bossuet,
on est vite frappé de leur tristesse, et de l'impuissance de leur
piété à leur faire sentir cette joie spirituelle qu'on s'imagine
devoir exister dans de telles âmes. Bossuet les soutient, les

console, leur écrit fréquemment avec une patience et une bonté
vraiment touchantes. Il est inlassable à répéter toujours les
mêmes conseils. En somme, comme directeur de conscience, il
s'efforce d'être modéré et de tout ramener à l'obéissance et à

la simplicité. Il accepte les questions de ces dames, mais il
n'entend pas qu'on le discute : c'est au nom de Dieu qu'il leur
parle. Sur ce point, il est intraitable; il l'a bien fait voir à
Mme Guyon, qu'il accuse de l'avoir trompé et de lui avoir menti.
Si quelqu'un le gêne, il l'écarté : „Ne vous embarrassez pas de
M. Nicole", écrit-il à Mme dAlbert en 1695 (p. 215).

Nul ne sera surpris de trouver dans cette correspondance
de très bonnes maximes : „Il n'y a pas moins d'obligation
d'espérer que de croire, et il faut que ceux qui espèrent soient
dans la joie" (p. 116). — „Le moins qu'on peut parler des autres
c'est le mieux" (p. 149). — „Il y a autant de vanité dans



— 121 —

l'affectation de parler de ce qui nous humilie, que dans celle
de parler de ce qui nous relève devant les hommes" (p. 152).

— „Consentir à sa damnation, ce serait consentir à n'aimer
plus J.-C. et à n'en être point aimé; c'est chose abominable.
Il n'y a point de réprobation pour ceux qui espèrent" (p. 159).

— „Toutes les lois sont renfermées dans le commandement de

l'amour; le reste n'est autre chose que des observances, qu'il
ne faut pas multiplier sans grande nécessité" (p. 161). — „Il
faut aimer la vérité; mais la vérité elle-même veut qu'on la
cache par des moyens innocents à ceux qui en abusent et à

qui elle nuit" (p. 273). — „H y a quelquefois un grand orgueil
à craindre tant l'orgueil; il se faut familiariser avec son néant;
et quand après on s'élève, c'est sans sortir de ce fond."

Bossuet se rattachait à saint François de Sales, qu'il appelait
„l'honneur de l'épiscopat et la lumière de notre siècle" (p. 163).

Il détestait les „nouveaux mystiques" et repoussait „leur
mauvaise théologie" (p. 98). Il leur reprochait leurs équivoques et
le venin de leurs petits mots ambigus. „Prions, écrivait-il à

M. Tronson, pour les périls de l'Eglise attaquée plus finement
que jamais sous prétexte de piété" (p. 310). Par exemple, il
combattait la fréquente exposition du saint-sacrement :

„l'empressement et l'attachement vers le soleil (l'ostensoir), écrivait-il,
et les autres empressements de même nature qui seraient
extérieurs, ou la tendance à les faire, tiennent quelque chose d'un
amusement peu sérieux, dans lequel il ne faut point échauffer
sa tête" (p. 156).

Et cependant, d'autre part, il se servait quelquefois d'un
langage charnel et sensuel que nous avons peine à comprendre
aujourd'hui. Par exemple : „Vous devez, ma fille, aller à la
communion comme il plait à J.-C. de vous y pousser: quelquefois
en bête, comme disait David, en criminelle ou en épouse, ou
de gré ou de force. J.-C. veut qu'on soit avec lui ; il veut
jouir, il veut qu'on jouisse de lui ; sa sainte chair est le milieu
de cette union" (p. 157-158).

Il faut avouer que Bossuet était bien vague, lorsqu'il
ordonnait à ses pénitentes de „suivre le chaste Epoux". Le
mariage spirituel dont il parlait si souvent, devait entretenir dans
leur imagination des pensées très lascives, comme si elles
avaient eu besoin de caresses dites mystiques. „Dévorez-le, ce
céleste Epoux, engloutissez-le, incorporez-vous à lui, et lui à



— 122 —

vous (p. 114) Dévorez, absorbez, engloutissez, soûlez-vous;
que puis-je vous dire autre chose pour assouvir cette faim
pressante Osez tout avec le céleste Epoux, vos libertés lui
plaisent (p. 122-123) Livrez-vous aux opérations du Verbe,
qui veut laisser couler sa vertu sur vous (p. 233)... Dites : O,

en silence, n'y ajoutant rien. O loue, ô désire, ô attend, ô gémit,
ô admire, ô regrette, ô entre dans son néant, ô renaît avec le
sauveur, ô l'attire du ciel, ô s'unit à lui, ô s'étonne de son
bonheur dans une chaste jouissance, ô est humble, ô est ardent.
Qu'y a-t-il de moins qu'un ô; mais qu'y a-t-il de plus grand
que ce simple cri du cœur? Toute l'éloquence du monde est
dans cet ô, et je ne sais plus qu'en dire, tant je m'y perds"
(p. 263). — Cette tirade lyrique de Bossuet n'est-elle pas étrange?
N'est-ce pas l'enthousiasme d'un homme qui est à bout?

De même, que penser du conseil donné à M"56 d'Albert
de faire faire une aspersion d'eau bénite par toute la maison
d'une malade, „afin de chasser toute la puissance de l'ennemi".
Après, „tout ira bien", dit-il (p. 300). Pour consoler Mme Dumans,
il ne craignait pas de lui écrire que, dans nos souffrances, c'est
J.-C. qui nous crucifie à sa mode. N'est-il pas étrange de

représenter le sauveur crucifié comme le crucificateur des âmes
Espérons que nos souffrances ont d'autres origines.

En outre, que de subtilités, d'obscurités et d'inutilités dans
certaines de ses prétendues explications! Par exemple, dans
ses deux longues lettres à Mme de La Maisonfort, du 21 mars
et du 5 mai 1696 (p. 311-358, 376-397), où il s'efforce de faire
comprendre en quoi consistent l'activité et la passivité de l'âme,
le pur amour envers Dieu, même dans le cas chimérique où
Dieu nous damnerait pour sa gloire Verbiage théologique, qui
ne nous touche plus.

Je regrette que l'espace me manque pour creuser davantage
les imperfections de la direction spirituelle de Bossuet: ce sujet
serait très intéressant. Je termine ce compte rendu en appelant
l'attention des lecteurs sur certains points de la grammaire et
de la rhétorique de Bossuet, et aussi sur ce qu'il a pensé de

ses poésies (p. 425).
Notons, enfin, que Bossuet en a fort voulu aux moines qui

ont répandu le bruit qu'il était mal vu du pape. Il tenait à

passer pour agréable au pape. Mais il avouait, d'autre part,
que telle bulle avait été subreptice et que le pape n'avait



— 123 —

aucune idée de son contenu. Il était loin du dogme de
l'infaillibilité En février 1696, il a même écrit à Pierre de la
Broue qu'il fallait „s'exposer à un abandon parfait à la
Providence contre tout ce qui pourra venir de Rome. Voilà ce que
je ressens que Dieu me demande!'* (p. 298). E. M.

Buchanan, E. S., M. A., B. Se. : The Epistles and Apocalypse
from the Codex Harleianus (Nr. 1 der Sammlung Sacred
latin Texts mit 4 Faksimiles), David Nutt, London 1912.

Preis 21 Schilling.

Habent sua fata libelli (Die Bücher haben ihre eigene
Geschichte). Dafür ist ein interessantes Beispiel die lateinische
Handschrift der apostolischen Briefe und der Apokalypse, die
Buchanan in vorliegendem Werk zum erstenmal vollständig
herausgegeben, sorgfältig beschrieben und mit allen nötigen
Erklärungen erläutert hat. Sie hat den Namen Codex Harleianus
von Robert Harley, Earl of Oxford, der sie 1705 in Holland
gekauft, und dessen Sohn sie nebst vielen andern wertvollen
Dokumenten dem britischen Museum geschenkt hat, wo sie

sorgfältig aufbewahrt wird. Nach Holland war das Manuskript
durch einen französischen Priester namens Jean Aymon
gebracht worden. Aymon hatte sich aus Paris nach dem Haag
begeben, war protestantisch geworden, dann aber reuig
nach Paris zurückgekehrt, um den Protestantismus feierlich
abzuschwören. Durch seine Bekehrung* erwarb er sich das

Vertrauen des Unterbibliothekars des Königs Ludwig XIV.,
entwendete aus der königlichen Bibliothek fünf kostbare
Manuskripte nebst vielen Blättern, die er aus sieben andern
Handschriften herausgeschnitten hatte, flüchtete damit wieder nach
Holland und wurde wieder reformiert. In Holland veräusserte
der Bandit seinen Schatz an einen Buchhändler, von dem Harley
die fragliche Handschrift erwarb.

Unser Codex ist das Werk von fünf Schreibern, von denen
der erste Eushac hiess. Dieser war auch der erste Eigentümer

der Handschrift. Er gibt sich an einer Stelle in Runenschrift

den Titel Diakon und sagt, dass er sich das Buch
zum eigenen Gebrauch beim Gottesdienst habe erstellen lassen.
Der Herausgeber betrachtet diese Bemerkung als genügenden



— 124 —

Beweis dafür, dass Eushac in Northumbrien zu Hause war und
dass das Manuskript also in England entstanden ist. Es stammt
aus dem VII. Jahrhundert, kam, wie sich aus gewissen Notizen
ergibt, im IX. Jahrhundert nach Frankreich, dann nach Clairvaux

und von da in die königliche Bibliothek.
In der Zeit, in der die Handschrift entstand, rangen die

altlateinische und die hieronymianische Übersetzung um die
Herrschaft in der lateinischen Kirche. Das zeigt auch der Text
der vorliegenden Handschrift; er enthält Bestandteile aus beiden
Textformen. Gerade dieser Umstand verleitete eine Reihe von
Besitzern, das Manuskript mit fast zahllosen Korrekturen zu
verwüsten. Der Herausgeber hat sich unsägliche Mühe
gegeben, überall die ursprüngliche Textform ausfindig zu machen.
Diese repräsentiert, namentlich in den paulinischen Briefen,
den ältesten Text, der auf uns gekommen ist, und macht den
Codex zu einem der wertvollsten Manuskripte von Teilen des

Neuen Testaments.
Die Kopisten verstanden kein Latein. Die Handschrift

wimmelt von Fehlern, so dass man sich wundern muss, wie
der gute Eushac aus dem Buch Erbauung schöpfen konnte.
Aber die vorliegende Ausgabe ist das Werk angestrengter
zweijähriger Arbeit und enthält alle Einzelheiten ; sie macht die
wertvolle Handschrift zum erstenmal der gelehrten Welt zu

gänglich und darf als eine ganz musterhafte Leistung bezeichnet
werden. E. H.

Clemen, 0. : Luthers Werke in Auswahl. Unter Mitwirkung*
von Albert Leitzmann herausgegeben. III. Band. A. Marcus
und E. Webers Verlag, 1913, 516 S., Preis geb. M 5.

Gymnasialprofessor Dr. 0. Clemen gibt für Studierende in
handlichen Bänden ausgewählte Werke des Reformators heraus.
Er hält sich dabei nicht bloss genau an den Wortlaut, sondern
auch an die Orthographie und die Form der Lettern und
Interpunktionszeichen der Originalausgabe, so dass der Leser den
Eindruck gewinnt, ein direkt aus Luthers Hand stammendes
Buch vor sich zu haben. In den vorliegenden dritten Band
sind folgende Schriften aufgenommen : Von Kaufshandlung und
Wucher, erschienen 1524, Ermahnung zum Frieden auf die zwölf
Artikel der Bauernschaft in Schwaben, 1525, Wider die räu-



— 125 -
berischen und mörderischen Rotten der Bauern, 1525, Ein Sendbrief

von dem harten Büchlein wider die Bauern, 1525, De
servo arbitrio, 1525, Deutsche Messe (mit „Vorrhede Martini
Luther"), 1526, Das Taufbüchlein aufs neue zugerichtet, 1526,
Ob Kriegsleute auch in seligem Stande sein können, 1526, Vom
Abendmahl Christi, Bekenntnis, 1528. — Diese letzte Schrift,
S. 352 bis 516, ist trotz der „schier unerträglichen" Breite, die
ihr der Herausgeber mit Recht zum Vorwurf macht, wohl die
wichtigste der vorliegenden Sammlung; sie enthält bereits die
abgeschlossene, für echte Lutheraner jahrhundertelang
massgebende lutherische Abendmahlslehre.

Viele Ausdrücke und Wendungen, deren sich Luther
bedient, wären heute schwer verständlich. Der Herausgeber hat
in solchen Fällen die entsprechenden modernen Formen in
Fussnoten beigefügt, sich aber sonst, abgesehen von den
interessanten kurzen Notizen über die Entstehung der einzelnen
Schriften, jeder weiteren Erläuterung enthalten. So ist es lediglich

Martin Luther, der zum Leser spricht. Wir sind der
Meinung, dass man im Gegensatz zum grossen Lutherbild, das der
Jesuit Grisar gezeichnet hat, gar nichts Besseres tun konnte,
als dass man den wirklichen Luther sozusagen in der Kleidung,
die er seinerzeit getragen hat, hervortreten und genau in der
eigenen Sprache zur Gegenwart reden liess. Als ein Heiliger
erscheint er auch so nicht; aber er flösst doch grössern
Respekt ein als in dem Rahmen, in den der Jesuit sein Bild
gestellt hat. E. H.

Dryander, E. D., Oberhof- und Domprediger : Das Vaterunser,
in acht Predigten ausgelegt. 2. Aufl., drittes Tausend. Verl.
Rieh. Mühlmann, Halle a. S., 1913. 135 S. Preis kart. M 2,

geb. M 2. 25.

Martin Luther hat das Vaterunser „den grössten Märtyrer"
genannt, weil es durch gedankenloses Geplapper täglich von
Tausenden missbraucht wird. Ist es nicht in der Tat so? Diese
Tausende haben keine Ahnung von diesem Gebet, „so umfassend
in seinem Inhalt, wie die Sehnsucht des Menschenherzens".
Mit Recht darf Dryander das Augustinische Wort von der hl.
Schrift: „Man kann sie einmal, zweimal und zum drittenmal
ausschöpfen" auch auf das Gebet des Herrn anwenden (Vorw.).



— 126 —

Das ganze Menschenleben in seinen Höhen und Tiefen umfasst

es, für das ganze grosse Wehe der Menschen hat es Tröstung,
für jede Versuchung Hülfe, für alle Schuld Vergebung. „Jede
Bitte des Vaterunsers ist ein weit geöffnetes Tor, durch das
wir zu den Schätzen der Gnade hinzutreten" (Fünfte Bitte,
S. 99). Der Gedanke, dieses Gebet aus Jesu Mund unseren
Zeitgenossen wieder ans Herz zu legen, ist aus sorgendem
Herzen hervorgegangen, denn „längst ist das Beten bei
Unzähligen aus der Übung gekommen". Aber der berühmte
Prediger versteht es meisterlich, das Gebet des Herrn dem modernen
Menschen auszulegen und das auslegende Wort mit Geist und
Kraft zu taufen. Und wenn er wünscht, dass von diesen seinen
Predigten über das Vaterunser Segen ausgehen möge, so machen
wir diesen Wunsch von ganzem Herzen zu dem unsrigen. W. Sch.

Gay, Antoine, chanoine de St-Maurice: L'honneur, sa place dans
la morale. Fribourg (Suisse), 1913, in-8°, 253 p.

L'auteur traite les questions suivantes: la nature de l'honneur,

ses divisions, ses bases et ses principes, la recherche de

l'honneur, la lésion de l'honneur, sa réparation, enfin l'honneur
dans la vie morale. Sous ces sept rubriques, d'excellentes
considérations sont émises, bien qu'aucune ne soit de nature à

jeter quelque lumière nouvelle sur la question. Tant que l'auteur

use du langage ordinaire, il est compris. Mais dès qu'il
recourt à la scolastique et à la terminologie scolastique, il
devient difficilement compréhensible, et l'on peut se demander
à qui il espère être utile. Qu'on en juge par les pensées
suivantes. A propos de la „cause matérielle" de l'honneur, on

lit (p. 36): „Dieu peut être appelé, si l'on veut, la cause
matérielle, circa quam, en ce sens qu'il est le sujet auquel se

rapporte l'honneur rendu par les créatures. Considéré comme
tel, Dieu est bien la cause matérielle de l'honneur, car il n'est
aucun être qui puisse, avant lui, prétendre à l'honneur". —
Et parlant des anges, l'auteur ajoute : „Ici, nous avons à

proprement parler, la cause matérielle de l'honneur Les

anges ne sont les causes matérielles de l'honneur qu'au premier
instant de leur existence". Etc., etc.

L'auteur est plus clair lorsqu'il parle du duel, et de la
réforme qu'il demande pour constituer des tribunaux qui con-



— 127 —

naîtraient des questions d'honneur, et qui seraient „parfaitement

indépendants de la police et des tribunaux d'office ; chacun

resterait libre de choisir entre les tribunaux d'honneur et
les tribunaux ordinaires" (p. 244).

Cette dissertation a été présentée à la faculté de théologie
de Fribourg (Suisse) pour obtenir le grade de docteur. E. M.

Girdlestone, R. B. : The Building up of the Old Testament.
London, Robert Scott, Paternoster Row, E. C. 1912. 8°, Cloth,
314 p. 5 sh. net.

This book forms part of the "Library of Historic Theology'"
edited by Dean W. C. Piercy, and consists of two parts. The
first part considers in 23 chapters the phenomena of the Old
Testament as a whole, and is what one may call a General
Introduction into the Hebrew Canon, while the second part
analyses the origin, language and contents of each book, in
order to find out its position and design. Although there exist
good manuals on the same subject we do not hesitate to give
the preference to this new work on account of its clear and
sound teaching, its shortness, and its attractive manner of dealing
with the difficult and somewhat confusing matter. The learned
and well-read author gives a great number of interesting details
which we find otherwise scattered in different English and
foreign handbooks. Critical questions are by no means
overlooked, but are examined thoroughly and without any prejudice.

In the first part the author makes us acquainted with,
explains and defends the position towards biblical criticism to
which he has been led after fifty years of earnest study and
thought. Although one may not always agree with the writer's
point of view in minor details of the discussion, yet there is
much to be learned from a man of such erudition and long
experience as Mr. Girdlestone is, and the result of a careful
study of the book will be such as must conduce to the strengthening

of the faith in the sacred writings. With regard to the
Hebrew text the author confesses that in the condition as

we now possess it, it is by no means what it was when it left
the hands of the original authors. Besides the errors of copyists
through transcription, there are others which are obviously due
to the transliteration. This latter fact is often overlooked or



— 128 —

at least regarded as something unimportant. If the earliest part
of Genesis has really come down from the patriarchal age, it
would have been transliterated not less than three times, i. e.
out of the Sumerian character into the ordinary Cuneiform (in
the time of Moses), then into the Old Semitic or Phoenician
character, and lastly the text was rewritten in the square
character in which our Hebrew Bibles are printed. "But on
the whole when we take all things into consideration while we
note the probability of considerable departure from the original
text, the Hebrew Old Testament substantially represents the
original documents handed down by the holy men of old." The
recent archaeological discoveries have in no wise reduced their
historical authority ; and the variations among Hebrew
Manuscripts as at present known though numerous are minute, and
do not touch the substance. In the 19th chapter we find a
short but good description of the Holy Land, while the following
chapter contains notes on the chief apocryphical books, which
show how far these "bye-products" of the Old Testament develop
the truths of the Canonical Scriptures, and how far they sink
below their level.

The second part of the volume deals with the several
books of the Old Testament, and contains many useful and
practical remarks. In an appendix the author gives a general
survey of the different manifestations of the prophetic spirit,
and discusses the Inspiration of Scripture. Technical terms
which would by only understood by Classical or Hebrew Scholars
are avoided as much as possible, so that the book can be
profitably read and studied, not only by theologians, but by any
layman who understands English. Kz.

Goerung, Ch. : La théologie d'après Erasme et Luther. Paris,
Beauchesne, in-18, 398 p. 1913.

Cette" publication est une thèse de doctorat, de la Faculté
de théologie de Fribourg (Suisse). Elle cherche à établir ce

qu'était la théologie traditionnelle en Allemagne (1500—1536),
puis ce que fut la théologie d'après Erasme, enfin ce que fut
la théologie d'après Luther. L'auteur donne naturellement tort
soit à Erasme, soit à Luther. Pourquoi Parce que l'humaniste



— 129 —

de Rotterdam, qui avait trop le sens humaniste, n'avait pas
assez le sens théologique. Le Réformateur de Wittemberg, lui,
avait bien le sens inné de la théologie, mais ce sens n'a pas
été «éclairé et guidé par une autorité infaillible» (p. 377).
Voilà tout le mal. Nous tenons ainsi la clef du mystère
d'iniquité. Il n'y a donc qu'un seul moyen d'éviter l'erreur: c'est
d'être soumis au fameux magistère romain. Car le mot du
Christ aux apôtres: «Enseignez toutes les nations», ne signifie
pas: Dites au monde ce que je vous ai appris. Ce ne serait
pas assez. Le mot « enseignez » signifie : résolvez toutes les

questions dogmatiques, philosophiques, exégétiques, historiques,
qu'il plaira au monde de soulever. Et ce n'est même pas l'Eglise
qui a ce pouvoir universel, infaillible et absolu, c'est le pape
et le pape seul! Ni Erasme, ni Luther n'ont vu l'omnipotence
du pape dans le mot docete; de là leur ignorance et leurs
erreurs. Comme aussi, dans le fameux texte : < Je suis avec
vous tous les jours >, ils ont vu le Christ seul, tandis que J.-C.
disant : Je suis, a voulu dire : Le pape est avec vous, etc. O

Erasme, pauvre humaniste, O Luther, triste réformateur! Et
vous, lecteurs, si vous ne voulez pas vous tromper, apprenez
d'abord ce qu'en ont dit le Père Denifle et le Père Grisar, de

sage mémoire et de sage conseil E. M.

Hansjakob, Heinrich: Allerlei Lente und allerlei Gedanken.
Tagebuchblätter. Stuttgart, Adolf Bonz & Cie., 1913. M 2. 50.

Dr. Hansjakob, Stadtpfarrer zu St. Martin in Freiburg* i. Br.,
gehört zu denjenigen Schriftstellern, die sich seit vielen Jahren
einen treuen und ausgedehnten Verehrerkreis erworben haben.
Jede neue Veröffentlichung* von ihm wird begierig gelesen und
erwirbt ihm neue Anhänger. Dies wird ohne Zweifel auch
bei dem oben genannten Buche zutreffen. In der Form von
Tagebuchblättern aus dem Jahre 1912 erzählt er darin von
allerhand fahrendem Volke, plaudert über die Bewohner der
Kartause, des Armenversorgungshauses der Stadt Freiburg,
worin er seit Jahren eine Wohnung gemietet hat und manche
Mussestunde zubringt. Die vielen Besuche, die er empfängt,
werden gleichfalls porträtiert. Desgleichen geben allerlei
Vorkommnisse und Erlebnisse reichlichen Stoff zu vielfachen
Betrachtungen, die immer interessant, wenn auch zuweilen son-

Internat. kirchl. Zeitschrift, Heft 1, 1014. 9



— 130 —

derbar sind. Nicht selten treffende Bemerkungen findet der
Leser über Ansichten und Bestrebungen, von denen die Gegenwart

erfüllt ist.
Der Verfasser hat seine Landsleute, die Bewohner des

Städtchens Haslach im Kinzigtal, anschaulich geschildert als
unruhige Köpfe, die allezeit zu Krakeel und satirischer
Nörgelei aufgelegt, aber im Grunde gutmütige und harmlose
Menschen sind. Das Prototyp dieser Haslacher ist Hansjakob selber.
Das hat nun den früher sehr eifrigen und viel belobten
Ultramontanen in schweren Konflikt mit seinen sonstigen Gesinnungsgenossen

gebracht. Zwar weiss er sehr genau — und richtet
sich auch danach — wie weit er gehen darf, aber er meint,
innerhalb dieser Grenzen zu bleiben, wenn er ab und zu seiner
Haslacher Natur die Zügel schiessen lässt und über kirchliche
und kirchenpolitische Fragen die Schale seiner nicht immer
sanftmütigen Kritik ausgiesst. Da aber die Stärke des
Ultramontanismus auf seiner Einheit und Geschlossenheit beruht,
so machten diese Äusserungen viel böses Blut und zogen ihrem
Urheber heftige Angriffe zu. Mit diesen, namentlich mit einer
Artikelserie des „Badischen Beobachters", rechnet Hansjakob
in dem vorliegenden Buche energisch und gründlich ab. Nur
ein paar kurze Zitate. Unterm 14. September schrieb er: „Die
Artikelserie des „Badischen Beobachters'1 ist jetzt zu Ende.
Dieselbe stellt in ihrem Ganzen eine ebenso dumme und lächerliche,

als gemeine und boshafte Hetz- und Schmähschrift dar.
die sich eigentlich bei jedem anständigen Menschen von selbst
richtet" (S. 100). „Das ganze Machwerk zerfällt in einen dummen

und lächerlichen und in einen gemeinen und hasserfüllten
Teil" (S. 101). „Das sind Satz für Satz glatte, gemeine und
niederträchtige Verleumdungen, auf die nur eine Antwort
gehört, die Antwort, welche man kleinen bösen Buben hinter die
Ohren und grossen bösen Buben auf den Rücken schreibt. Da
ich beides nicht kann und nicht darf, so habe ich auf diese

niederträchtigen Verleumdungen nur die Antwort der tiefsten
Verachtung. Die ganze Hetz- und Schmähschrift ist von
Anfang bis zu Ende eine ununterbrochene Reihe von dummen
und lächerlichen Vorwürfen und von gemeinen und
niederträchtigen Verleumdungen, Ehrabschneidungen, Kränkungen,
Verdächtigungen und Entstellungen. Und ich frage: Welcher
Tiefstand an christlicher Gesinnung muss in Menschen stecken,



— 131 —

die ohne jeden Grund, ohne jeden Beweis und wider jedes
bessere Wissen solche Gemeinheiten gegen einen „geistlichen
Mitbruder" in die Welt werfen ?" (S. 106 f.). Einzelheiten möge
man im Buche selbst nachsehen. Aber voreilige Schlüsse dürfte
man aus solchen Äusserungen nicht ziehen ; Hansjakob ist nach
wie vor ultramontan (S. 111 f.). Freilich, wie er sich mit dem
18. Juli 1870 abfindet, sagt er nicht. Vielleicht passt darauf
die Strophe eines Gedichtes, das ihm eine Frau vom Lande
zuschickte und das er abdrucken lässt:

Aber in den Tiefen
Ist der Mensch allein.
Ob du lachest — ob du weinest,
Keiner schaut hinein.

Es sei noch darauf hingewiesen, dass Hansjakob an
zahlreichen Stellen seines Buches zu seiner Verteidigung mündliche

und schriftliche Äusserungen seiner Anhänger und
Anhängerinnen anführt, die ihm bezeugen, dass sie gerade durch
ihn wieder gläubig geworden seien und in den religiösen Übungen
sich befestigt fühlten.

Nicht bloss eine angenehme Unterhaltungslektüre bietet
das Buch, sondern es ist zugleich ein lehrreicher Beitrag zur
Kirchengeschichte der Gegenwart. In dieser doppelten
Beziehung sei es empfohlen. Mn.

Hennessy, M. D. : The coming Phase in Religion. London,
David Nutt, 17 Grape Street, W. C, 1913. 196 p. 8«. 5 sh.

The essays on different religious subjects contained in this
volume are intended for "that world which lies outside Churches,
which has forsaken Christianity". The author endeavours to
describe the path by which he himself has found his way
back to Christianity after many years of effort and failure.
He has now come to the conclusion, and tries to prove from
certain passages of the New Testament "that instinct is the
medium of our communion with God, and that this was the
truth which the Master exemplified". With regard to the New-

Testament we are told that "there does not exist a single word
of any of the twelve apostles", and that in the Epistles of
St. Paul and in the Fourth Gospel "the same elements are
combined : Jewish myth and the Greek spirit" ; further that



— 132 —

St. Paul contradicts his Master and the prophets in many ways,
for instance by making blood sacrifice the principle of his
religion, and by interpreting his Master's death as an atonment
for sin, while with the coming of Jesus the existing ideas of
redemption "by believing and by the shedding of blood" were
"supplanted by the kingdom of God—redemption by the
exercice of divine love one to another". The divinity of Christ
is strongly denied by the author, he calls it "a deification of
the Master", and says "Jesus of Nazareth was the last man
on earth who could have been conscious of being Christ or
the Son of God". The dogma of Trinity is also said to be "an
invention of the Greek spirit". According to the author the
coming phase in religion will be a new supernaturalism "which
shall slowly but inevitably supplant the barren supernaturalism
of fear which still holds us in subjection". Kz.

Kittel, Rudolf, Prof. Dr. : Die Alttestamentliche Wissenschaft
in ihren wichtigsten Ergebnissen mit Berücksichtigung des

Religionsunterrichts. 2. vermehrte Auflage. Leipzig, Verlag
von Quelle & Meyer, 1912. 255 S. 8°. Geb. M 3. 50.

Die vorliegenden gedankenreichen und anregenden
Vorträge, welche im Auftrag des Sächsischen Kultusministeriums
für Volksschullehrer gehalten wurden, beabsichtigen das, was
bis heute als gesicherte Resultate der alttestamentlichen Wissenschaft

angesehen werden darf, zu schildern. Trotz der Fülle
des Gebotenen ist die Darstellung durchwegs lebendig und
fesselnd. Der Verfasser versteht die seltene Kunst, den
eigenartigen Stoff in einer Form vorzutragen und zu erläutern, dass
ihm jeder gebildete Laie mit Verständnis folgen kann. Der
1. Abschnitt handelt von den „Ergebnissen auf Grund der
Ausgrabungen". Zunächst werden die wichtigsten Resultate der
assyrisch - babylonischen Entdeckungen mitgeteilt, „die uns
neue und zum Teil überraschend reiche Blicke für das
Verständnis des Alten Testaments eröffnen", und hierauf die
Ergebnisse der Ausgrabungen in Palästina, welche „das Bild,
das uns die Bibel von dem Kanaan der Zeit Moses und Josuas
zeichnet, vollkommen bestätigt, aber noch vielfach bereichert
und ergänzt haben". Der 2. Abschnitt befasst sich mit den



— 133 —

„Ergebnissen auf Grund der Literarkritik". In geistreicher
Weise werden hier die verschiedenen Hypothesen über die

Entstehung der althebräischen Literatur, ihre verwickelte
Geschichte und ihr einzigartiger Inhalt besprochen. Der letzte
Abschnitt enthält „die Ergebnisse auf Grund der geschichtlichen
und religionsgeschichtlichen Forschung". Neun Tafeln und
18 Abbildungen im Text dienen zur Erläuterung des Inhalts.
In einem Anhang werden noch eine Anzahl Fragen von
allgemeinem Interesse beantwortet, welche aus dem Kreise der
Zuhörer an den Vortragenden gerichtet worden sind. — Das
Buch, welches klare Richtlinien gibt, nach welchen der
alttestamentliche Stoff im Unterricht zu behandeln ist, darf nicht
nur dem Religionslehrer und Katecheten zum Studium aufs
wärmste empfohlen werden, sondern jeder ernste Bibelleser
findet darin reiche Belehrung und erhält Aufschluss über die
Hauptfragen und Kernpunkte der alttestamentlichen Wissenschaft.

Kz.

Marmorstein, Dr. A. : Die Schriftgelehrten. Religionsgeschichtliche

Studien, IL Heft. Skotschau, Österr.-Schlesien, 1912,

Selbstverlag des Verfassers. 118 S. 8°.

Der Autor dieser Schrift befasst sich nicht etwa mit
einzelnen mehr oder weniger bekannten Mitgliedern von der Körperschaft

der Schriftgelehrten, sondern will ganz objektiv „die
Nachrichten über die Schriftgelehrten im allgemeinen
untersuchen". Die Anfänge der Schriftgelehrsamkeit fallen in die
Zeit der Rückkehr der Juden aus dem babylonischen Exil
(537 v. Chr.): Damals war an die Stelle der früheren
Königsherrschaft die Gesetzesherrschaft getreten ; das Gesetz, und
zwar im Prinzip das Gesetz Mosis, war die absolute Norm des

gesamten Lebens geworden. Esra, der Begründer und eifrige
Förderer des Gesetzesstudiums, führte den Titel eines
Schriftgelehrten zum erstenmal. Ungefähr ein Jahrhundert lang wirkten
die Schriftgelehrten noch mit den letzten Propheten. Nach dem
Erlöschen des Prophetismus ging jedoch die Leitung des Volkes
ausschliesslich in die Hände der Schriftgelehrten über. In den
letzten Jahrhunderten vor Christus und noch geraume Zeit
nach der Gründung der christlichen Kirche waren die Schrift-
gelehrten als Ausleger der Schrift, als Gesetzgeber und Richter



— 134 —

die einflussreichsten Männer im jüdischen Volke, die eigentlichen

Führer und Vormünder desselben. In der rabbinischen
Literatur werden sie unter folgenden drei Bezeichnungen
erwähnt : Soferim (Schriftkundige), Chachanim (Weise) und Seke-
nim (Älteste). Die Ansicht Schürers, dass die Ältesten nur
Mitglieder der Ortsbehörde, aber keineswegs Träger des Lehramts

waren, widerlegt der Verfasser durch eine Reihe von
Zitaten, aus welchen hervorgeht, dass sie tatsächlich auch das
Lehramt ausübten und deshalb zu den Schriftgelehrten zu zählen
sind. Nach den rabbinischen Aufzeichnungen waren die Ältesten

sogar die hervorragendsten Mitglieder des Gelehrtenstandes
und genossen als solche eine Reihe von Vorrechten. Sie
bekleideten die höheren Richterämter und waren Vorsteher der
bedeutendsten Synagogen ; ferner wurden aus ihrem Kreise die

Mitglieder des Synedriums gewählt.
Die erste und wichtigste Aufgabe der Schriftgelehrten

bestand in dem Studium und in der fachmännischen Auslegung
des Gesetzes. Nun gab es aber im bürgerlichen und religiösen
Leben Verhältnisse, welche durch das Gesetz Mosis nicht
unmittelbar geregelt waren, so dass ein Ersatz geschaffen werden
musste, entweder durch Feststellung des Gewohnheitsrechtes
oder durch Schlussfolgerung aus anderweitigen bereits gültigen
gesetzlichen Bestimmungen. Auf diese Weise entstand allmählich

neben dem „schriftlichen Gesetz" ein noch viel
umfangreicheres, mit gleicher Autorität bekleidetes „mündliches Gesetz",
die sogenannten Lehrsätze der Schriftgelehrten. Diese
kasuistische Tätigkeit der Schriftgelehrten tadelte Jesus mit den
Worten: „Sie binden schwere und kaum erträgliche Bürden
und legen sie den Menschen auf die Schultern (Matth. 23, 4)."

Wer sich zum Schriftgelehrten ausbilden wollte, musste
sich intensiv mit der hl. Schrift und der Überlieferung beschäftigen.

Das Studium der hl. Bücher dauerte fünf Jahre. Hierauf

wurde ebensolang das Studium der Tradition betrieben.
Der Unterricht wurde von angesehenen Gesetzeslehrern in
besonderen „Lehrhäusern" erteilt, und zwar mündlich, meist
in Form von Diskussionen. Neben der theoretischen wurde
aber auch eine praktische Ausbildung verlangt. Gewöhnlich
suchten die Kandidaten drei Lehrer auf, bei denen sie die
praktischen Lehrjahre bis zur Ordination verbrachten. Während

zur Zeit des Sirach die Schriftgelehrten sich ausschliess-



— 135 —

lieh ihrem Amte widmeten, trieben sie später die verschiedensten

Berufsarten als Nebenbeschäftigung. Alle Tätigkeit der
Schriftgelehrten, namentlich auch die richterliche, sollte
unentgeltlich geschehen ; deshalb waren viele gezwungen, sich ihren
Unterhalt durch eine Nebenbeschäftigung zu erwerben.

In einem besonderen Abschnitt behandelt der Verfasser „die
Anklagen gegen die Schriftgelehrten im Neuen Testament". Mit
lobenswerter Offenheit gibt er zu, dass die Vorwürfe, welche
Jesus gegen die Mitglieder dieses Standes erhob, zum grössten
Teil berechtigt waren. Er sagt : „Das Bild, das die Evangelien
von den Schriftgelehrten entwerfen, beruht in den Details auf
historischer Treue, es gab anmassende, heuchlerische und
geldgierige, mit einem Worte unwürdige Schriftgelehrte, allein auf
den ganzen Stand angewendet, ist die Zeichnung verfehlt und
das Urteil ungerechtfertigt." Wenn der Verfasser glaubt, dass

„die Evangelien nicht einzelne, unsympathische Schriftgelehrte,
sondern ihre Gesamtheit treffen wollten", so muss bemerkt
werden, dass die wohlwollende, freundliche Aufnahme, welche
der schüchterne, aber heilsbegierige Schriftgelehrte Nikodemus
bei Jesus fand, doch deutlich zeigt, dass Jesus wohl zu
unterscheiden wusste zwischen einem aufrichtigen und einem
heuchlerischen Schriftgelehrten. Ferner glaubt der Verfasser, dass

„in den Evangelien der Hass des Parteimannes spricht, der an
seinen politischen Gegnern nichts Gutes sehen kann, d. h. darf".
Nach Matth. 23, 3 hat aber Jesus die Schriftgelehrten als
Autoritäten im Lehrfach vor allem Volk anerkannt und nur ihren
Wandel getadelt. — In dem Kapitel „Die unwürdigen
Schriftgelehrten im Talmud und Midrasch" vernehmen wir, dass in
der jüdischen Tradition die gleichen Untugenden und Fehler
an den Schriftgelehrten gerügt werden wie im Neuen Testament.

„Die Anklagen in diesen Schriften sind nicht weniger
belastend, als jene im Neuen Testament." In dem Schluss-
kapitel über „die antichristliche Polemik der Schriftgelehrten"
wird das Verhalten der Rabbinen gegenüber dem Dogma von
der Gottessohnschaft Christi, gegenüber der Lehre von der
Sündenvergebung und der Allegorisierung der hl. Schrift kurz
besprochen. Kz.



— 136 —

Naville, Hélène : Ernest Naville, sa vie et sa pensée. T. Ier,
1816-1859. Genève, Georg, 1913, 7 fr. 50.

Ce premier volume ne raconte que la première moitié de
la vie du célèbre philosophe genevois : sa jeunesse et se»
premières études, qui furent manifestement incomplètes. Le
T. II sera donc encore plus intéressant.

En attendant, utilisons le premier, qui contient force
détails. D'abord, un résumé de la vie de François Naville,
père d'Ernest, et pédagogue de valeur. Le directeur de l'institut

de Vernier était un ami du Père Girard et d'accord avec
lui sur plusieurs points ; philosophe aussi, il a préparé une édition
des œuvres de Maine de Biran, qui ne fut menée à bonne fin que
par Ernest; unitaire, il a été très large en religion, avec une
tendance irénique marquée, „dans le désir et l'espoir d'un
rapprochement, peut-être même d'une fusion, des diverses
Eglises chrétiennes" (p. 24).

Notons ensuite un portrait moral d'Ernest, soit dans la
très belle lettre qu'il a écrite lui-même, le 10 janvier 1880, à
la princesse de Melphe (p. 275-278), soit dans les lignes
tracées par Mme Hélène Naville (p. 50-52). Il faut distinguer en
lui l'écrivain, le politicien, le théologien et le ministre, le
pédagogue, le philosophe, le chrétien et l'homme. A tous les
points de vue, il offre des particularités dignes d'attention.

Comme écrivain, il a toujours été classique. Admirateur
de Lamartine, il a été poète, lui aussi; mais jusque dans ses

vers, il est resté simple et plus homme de pensée que
d'imagination.

Comme pédagogue, il a été de l'école de son père et du
Père Girard, tenant beaucoup à l'enseignement de la langue
maternelle, sans négliger les langues classiques. Il n'était
point pour le surmenage. „Multiplier outre mesure le nombre
des branches d'enseignement, disait-il, est un mal plus grave
qu'on ne semble le penser dans bien des cas. En trop se
dispersant, la pensée s'émousse et perd peu à peu de son
énergie (p. 249)."

Comme politicien, il a été avant tout patriote. Il s'est
attaché au parti conservateur et a combattu le parti radical.
S'il était permis de critiquer son attitude sur ce dernier point,
peut-être pourrait-on dire que les nullités ambitieuses et
malfaisantes qu'il a cru découvrir dans le parti radical gene-



— 137 -
vois, l'ont empêché de rendre suffisamment justice aux capacités

et aux hommes de cœur et de conscience du même parti.
Chose assez singulière, dans les questions de politique

ecclésiastique ou plutôt d'ecclésiologie proprement dite, il
voyait surtout les hommes libéraux comme le Père Girard, le
Père Lacordaire, le Père Gratry et quelques autres, et il en
était tellement épris qu'il semblait oublier à cause d'eux le
gros de l'armée romaine. Ici, il paraissait tout miel. Il a
avoué ses inclinations „monastiques" en 1847. „C'est une règle,
disait-il, qui me séduit, une règle qui vous décharge du
gouvernement de vous-même, qui traduit la conscience en articles
écrits et clairement rédigés. Dans ce sens je' n'aurais pas
été mal disposé à me faire jésuite, à concentrer toute vertu
dans la vertu d'obéissance" (p. 214). Evidemment, E. Naville
n'avait pas suffisamment étudié les doctrines jésuitiques et
romaines ; il ne voyait que les personnes aimables, les valeurs
seulement. De là son esprit de conciliation. A un autre
extrême, il s'entendait très bien même avec Edmond Schérer.

Les quatre ans de théologie qu'il passa à l'Auditoire de
Genève, lui laissèrent un mauvais souvenir et n'affermirent pas
sa foi (p. 75-76). Il est même allé jusqu'à écrire : „La théologie

vous tue" (p. 80). Au fait, ses convictions religieuses furent
à la* suite ébranlées (p. 77, 116). Ce fut la philosophie qui le
tira de ce mauvais pas. A ce point de vue, il est bon de

remarquer qu'il fut plus sensible à la preuve métaphysique de
l'existence de Dieu qu'aux autres, même qu'aux preuves
extérieures (p. 71). Tout en accordant de l'importance à la tradition,
il ne voulait pas qu'on prît certaines sentences pour des oracles,,
„ni qu'on acceptât trop facilement les travaux des Pères de

l'Eglise et des docteurs de la scolastique comme identiques à
la révélation". Il voulait, au contraire, qu'on recherchât si
ceux-ci n'avaient pas trop subi l'influence de la science de leur
époque, et si la pureté des solutions chrétiennes, dans l'ordre
de la métaphysique, n'avait pas été altérée parfois dans leurs
expositions par suite d'une alliance trop intime avec les systèmes
contemporains. „Autre chose, disait-il, est la vérité religieuse,
et autre chose les systèmes qui s'efforcent d'en exprimer
scientifiquement le contenu" (p. 340-341).

Cet esprit était excellent, et il est regrettable qu'il n'ait
pas travaillé lui-même dans cette direction, qui s'impose chaque



— 138 —

jour davantage. De ce côté, il aurait pu rendre de grands
services et discerner, en particulier, les additions qui furent
faites à la liturgie primitive, à cette messe pour laquelle il se

sentait de l'attrait à la suite de son père (p. 188). C'est un
intérêt, dans ce volume, de chercher à saisir les ressemblances,
comme aussi les différences, entre le père et le fils : „Je ne
fais guère que comprendre, a-t-il dit, ce que mon père, si je
ne me trompe, a éprouvé" (p. 190).

Comme homme, il a su s'entourer d'amis auxquels il est

resté fidèle et qui lui sont aussi restés fidèles. L'aménité était
le fond de son caractère, lequel, en toutes circonstances, s'est
montré très digne. Il répétait volontiers que la récompense de

ceux qui aiment est d'aimer toujours davantage. Il n'a pas
hésité à faire, dans son Journal, des aveux précieux qui prouvent
sa sincérité et la noblesse de son âme. La place me manque
pour les reproduire ici ; mais le lecteur voudra bien se reporter
aux pages 210-214, etc. E. Michaud.

Sachsse, E., Prof. Dr. : Evangelische Homiletik. Ein Leitfaden
für Studierende und Kandidaten. Leipzig, A. Deichertsche
Verlagsbuchhandlung, 1913. 182 S. 8°. M 3. 60, geb. M 4. 50.

Durch die Herausgabe dieses Leitfadens ist die „Sammlung-
theologischer Lehrbücher (Serie: Praktische Theologie)" um
eine wertvolle Schrift vermehrt worden. Der Vorzug des Buches

gegenüber ähnlichen zeitgenössischen Werken besteht
hauptsächlich in der klaren, knappen und doch gründlichen Behandlung

der umfangreichen Materie. Der Verfasser verliert sich
nicht in Kleinigkeiten, sondern behält stets das praktische
Moment im Auge: er will den jungen Theologen zeigen, wie sie
heute predigen müssen, um das Reich Gottes zu bauen. Das
Buch wird aber auch Geistlichen, welche schon längere Zeit
in der Praxis stehen, gute Dienste leisten, weil sie darin eine
Menge nützlicher Winke und praktischer Ratschläge für das
Studium und den Vortrag der Predigt finden.

Die Anordnung des Stoffes ist im grossen und ganzen die

gleiche, wie sie bei den Homileten der Neuzeit üblich geworden
ist. In der Einleitung bespricht der Verfasser zunächst „das
Wesen der Rede", darauf gibt er eine kurze, aber treffliche
„Geschichte der Homiletik" ; sodann verbreitet er sich über „das



— 139 —

Wesen und die Aufgabe der Predigt", und endlich in dem
Abschnitt „der Prediger" über die körperliche und geistige
Ausstattung, deren ein Verkündiger des Gotteswortes bedarf. Im
I. Teil des Leitfadens wird dann „der Stoff der Predigt'*1
entwickelt, eingeteilt nach der kirchlichen Jahreszeit. Wir finden
da nebst liturgischen Bemerkungen über die hohen Feste eine
Anleitung zur Abfassung von Kasualpredigten und Andeutungen
über die homiletische Behandlung einer grösseren Anzahl von
Bibelstellen für sonn- und festtägliche Predigten und für Kasual-
reden. Im IL Teil wird „die Form der Predigt" behandelt; er
enthält eine Fülle vortrefflicher Ratschläge für die Disposition,
die Ausarbeitung* und den Vortrag der Predigt. Unrichtig ist es,
wenn es S. 176 heisst: „in der englischen Hochkirche ist das
Vorlesen der Predigt aus übertriebener dogmatischer Ängstlichkeit

vorgeschrieben". Eine solche Vorschrift existiert in der
anglikanischen Kirche nicht. Die meisten Geistlichen, ob sie
nun der ritualistischen oder protestantischen Richtung
angehören, tragen heutzutage ihre Predigten frei vor. Kz.

Kurze Notizen.
Christkatholischer Kalender 1914. Christkatholisches Schriftenlager

Basel. 96 S. 4°. 50 Rp.
Kalender 1914 für das altkatholische Haus. Kempten im

Allgäu, Verlag des Reichsverbandes altkatholischer Jungmannschaften.

XV, 64 S. 4°. 50 Pf.
Wiederum hat der Jahreswechsel die beiden hübschen

Kalenderwerkchen in den Gesichtskreis unserer Familien
gebracht, bestimmt, in einfacher, erbaulich unterhaltender Weise
das altkatholische Haus über altkatholisches Kirchen- und
Gemeinschaftswesen, unterstützt von volkstümlichem Bildschmuck,
zu unterrichten. Man könnte sich fragen, ob für die
deutschsprechenden Teile unseres Gesamtkirchenwesens nicht ein
einziger Kalender genügen sollte. In früheren Jahren ist, soweit
wir wissen, auch einmal eine Verschmelzung versucht worden.
Allein ein Kalendermann, wenn er recht populär werden soll,
muss nach Möglichkeit in bodenständigem Gewände erscheinen,
und wer die beiden Büchlein miteinander vergleicht, oder
besser, sie Sonntags nachmittags in behaglicher Musse, eins



— 140 —

ums andere, langsam auf sich wirken lässt, der wird leicht
verspüren, dass es schade wäre, wenn eins derselben
verschwinden oder vom andern aufgesogen würde. Wir raten bei
dem billigen Preise, dass in jeder Familie möglichst beide
Kalender in Gebrauch genommen werden, damit sich die Glaubensgenossen

über die Grenzpfähle hinaus immer besser kennen
lernen. A. Th,

(Polemische Schriften.) Es gingen uns folgende kleine
Arbeiten zu, die sich gegen ultramontane Taktik und Theorie
wenden:

Amort E., Die ultramontane Unduldsamkeit am Pranger
der Öffentlichkeit. Kempten im Allgäu, Verlag der altkatholischen

Jungmannschaft, 1913. 26 S. 8°. M —.25;
Citramontanus, Utramontaner Marien- und Papstkult. Seine

Folgen und seine Ziele. Augsburg, Theod. Lampart, 1913.
60 S. 8°. M —. 80.

Hartmann Grisar, S. J., darf mit der Beachtung, die sein

grosses Werk über Luther gefunden hat, zufrieden sein. Dass
er lauter Bewunderung und Zustimmung finden werde, hat er
natürlich selbst nicht erwartet. Die zahlreichen kritischen
Besprechungen gaben ihm vielmehr eine wohl nicht unwillkommene

Veranlassung, in besondern Aufsätzen auf einzelne Dinge
näher einzugehen. Es liegen uns folgende Entgegnungen vor:

1. Prinzipienfragen moderner Lutherforschung. Sonderabdruck

aus den „Stimmen aus Maria-Laach", 1912, 10. Heft,
20 Seiten.

2. LutherStimmungen der Gegenwart. Sonderabdruck aus den

„Stimmen aus Maria-Laach", 1913, 1. und 2. Heft, 24 S.

3. LutherStimmung und Kritik, ein Lutherwort als Schulbeispiel.

Sonderabdruck aus den „Stimmen aus Maria-Laach", 1913,
3. Heft, 17 S.

4. Walther Köhler über Luther und die Lüge. Sonderabdruck
aus dem Historischen Jahrbuch, 1913, 34. Bd., 1. Heft, 23 S.

In den „Prinzipienfragen" bekämpft Grisar die Meinung
verschiedener angesehener Rezensenten, ein Katholik sei von
vornherein nicht fähig, Luther und sein Werk richtig zu
würdigen. Von einem „Reservatrecht des Protestantismus, Luther
zu verstehen und zu behandeln", will er nichts wissen.



— 141 —

Von „Lutherstimmungen" redet Grisar in der zweiten
Abhandlung, weil sich ihm die verschiedenen Töne, in denen von
protestantischer Seite sein Werk beurteilt wurde, nicht aus
einer objektiven Würdigung Luthers, sondern aus der
individuellen Stellung erklären, die die Rezensenten innerhalb des
Protestantismus einnehmen. „Leben, Lehre und Sendung" Luthers
werden, wie der Verfasser nachzuweisen sucht, ganz verschieden
beurteilt, je nachdem der Rezensent dem Reformator theologisch
näher oder ferner steht.

In der dritten Abhandlung will Grisar an einem Beispiel
zeigen, wie die „Lutherstimmung" die objektive Würdigung
einer Äusserung des Reformators unmöglich macht. Die
Äusserung, die als Beispiel zu dienen hat, ist einem Briefe Lu-

„thers an Melanchthon vom 28. August 1530 entnommen und
lautet: „Wenn wir einmal der Gewalt entronnen sind, werden
wir unsere Schliche (Lügen) und Fehltritte leicht wieder gut
machen." Der fragliche Brief ist lateinisch geschrieben. Luther
sagt : Dolos (mendacia) et lapsus nostros facile emendabimus.
Melanchthon befand sich, als der Brief geschrieben wurde, in
Augsburg und soll namentlich in den mit dem Reichstag
verbundenen Religionskonferenzen unaufrichtige Konzessionen
gemacht haben. Diese seien mit den zitierten Ausdrücken
gemeint. Grisar ist nicht der Meinung, dass Luther das Lügen
für moralisch erlaubt gehalten habe ; allein es handle sich eben
doch um die Unwahrhaftigkeiten, die sich unter Umständen
Melanchthon zuschulden kommen liess, und die Luther von
vornherein entschuldigte, um den geängstigten Kampfgenossen
zu stärken. Der Brief bleibe „als historisches Monument eines

peinlichen Gedankenaustausches über die möglicherweise zu
begehenden „Schliche (Lügen) und Fehltritte in der Geschichte
bestehen".

Von Luthers Wahrhaftigkeit handelt die vierte der oben

genannten Broschüren. Professor Köhler hat den Versuch
gemacht, Luthers Verhalten in der Geschichte der Doppelehe des

Landgrafen Philipp von Hessen insofern zu rechtfertigen, als
es dem Reformator wenigstens persönlich nicht zur Unehre
gereiche. Er sagt: „Einen Flecken im Leben Luthers bildet seine

Stellungnahme zur landgräflichen Doppelehe nicht; man kann
nur von einer Schranke seiner Theologie sprechen, innerhalb
deren er eine wunderbare Folgerichtigkeit entwickelt." Hier



— 142 —

hat Grisar entschieden einen festen Boden unter den Füssen.
Er erinnert seinen Gegner daran, dass er ja selbst noch im
Jahre 1904 wörtlich geschrieben habe : „Wir danken Kawerau
für das offene Wort: Philipps Doppelehe ist der grösste Flecken
in der Reformationsgeschichte und bleibt auch trotz allem, was
zur Erklärung und Entschuldigung zu-sagen ist, ein Flecken
im Leben Luthers, und wir (Walther Köhler) wünschen, dass
es auch im katholischen Lager gehört werde." Grisar macht
am Schluss seiner Entgegnung dem Zürcher Professor das
ironische Kompliment, dass er ein „sehr elastischer Schriftsteller"
sei, der der Welt noch andere Überraschungen bringen könne,
und zwar auch „in einem zurücklenkenden Sinn". Die
Hoffnung sei nicht ausgeschlossen, „dass er mit der Zeit tiefer in
Luther eindringe, als bisher geschehen". E. H.

Gedachten en Opmerkingen over het kerkelijk Jaar. Uitge-
geven door de: „Vereeniging oud-kath. Ondersteuningsfond",
1913, 59 S. 8°. F. 0,375. — Diese 8. Flugschrift behandelt in
sehr schöner Form das christliche Kirchenjahr. Im ersten Teil
werden die Feste geschildert, wie sie entstanden sind, welche
Umwandlungen sie etwa erfahren haben, was die hl. Schrift
und die Kirchenväter von ihnen sagen. Der zweite Teil
enthält eine praktische Einführung in den Gebrauch der prachtvollen

liturgischen Bücher der holländischen altkatholischen
Kirche. Der Leser der vorliegenden Broschüre wird geradezu
genötigt, Mess-, Vesper- und Gesangbuch aufzuschlagen und so
in schöner poetischer Form das Kirchenjahr an sich vorbeiziehen

zu lassen ; mehr noch, er versteht nun erst den innigen
Zusammenhang zwischen Kirchenjahr und katholischer Liturgie
und sieht letztere nicht mehr nur als eine blosse Gedächtnisfeier

an, sondern als ein beständiges Erleben und Mitleben, als ein
schönes Mittel zu dem Zwecke, das Gottesreich zu fördern. Hg.

Neu eingegangene Bücher.
Causse, A., Les Prophètes d'Israël et les Religions de l'Orient.

Paris, Nourry, 1913.

Eiert, W., Die voluntaristische Mystik Jacob Böhmes. Berlin,
Trowitzsch & S., 1913.



— 143 -
Funk, Philipp, Von der Kirche des Geistes. München,

Krausgesellschaft, 1913.

Hammer, II, Traktat vom Samaritanermessias. ' Bonn, Georgi,
1913.

Hellwig, A., Ritualmord und Blutaberglaube. Minden i. W.,
Bruns, 1913.

Herzog, Ed., Gott ist die Liebe! Ölten, Verl. des Olt. Tagbl.,
1914.

Herzog, Johannes, Die Wahrheitselemente in der Mystik.
Marburg, Verl. der Christi. Welt, 1913.

Kirchen, Die — des Kantons Schaffhausen. Zürich, Orell Füssli,
1914.

Liebermann, B., Biologisches Christentum. Halle, Rieh.
Mühlmann, 1914.

Novikoff, 0., Quelques Lettres du Gén. Kiréeff. Paris, Neuchâtel,
Attinger Frères, 1913.

Property, Its Duties and Rights. London, McMillan & Co., 1913.

Soderblom, N, Naturi. Theologie und allg. Religionsgeschichte.
Stockholm, Bonnier; Leipzig, Hinrichs, 1913/14.

Steinmann, R., Das Fraumünster in Zürich. Zürich, Orell Füssli
(1914).

Storfer, A. J., Marias jungfräuliche Mutterschaft. Berlin, Herrn.
Barsdorf, 1914.

Stromberg, A. Frhr. v., Studien zur Theorie und Praxis der Taufe.
Berlin, Trowitzsch & Sohn, 1913.

Mitteilungen
des

Glaubensfreunde

In Köln wmrde den für die Entwicklung des Altkatholizismus
wichtigen Internationalen Altkatholikenkongressen eine neue
Organisation gegeben. Ihr Ziel ist, die Arbeit der Kongresse
erfolgreicher zu gestalten. Um möglichst weite Kreise dafür


	Bibliographie

