
Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 4 (1914)

Heft: 4

Artikel: Friedrich Michelis als Schriftsteller : 1815-1886

Autor: Menn

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-403856

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-403856
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


527 —

Friedrich Michelis als Schriftsteller.
(1815-1886.)

Anhang : Briefe an Friedr. Michelis.
Veröffentlicht von Dr. MENN.

AnhangSAveise erscheint hier eine Reihe von Briefen, die
verschiedene Persönlichkeiten an Michelis richteten. Wo die
Originale sich befinden, ist zurzeit nicht festzustellen. Eine von
dem seligen Prof. Dr. Franz Heinrich Reusch gefertigte
Abschrift1) stellte Herr Prof. Dr. Joh. Friedrich zur Verfügung,
wofür ihm auch an dieser Stelle der gebührende Dank
ausgesprochen sei.

Indem diese Korrespondenz einem weiteren Kreise zugänglich

gemacht wird, ist die Hoffnung Avohl nicht unberechtigt,
dass das Interesse des freundlichen Lesers sich den Mitteilungen
zuwenden wird, durch welche die betreffenden Personen, Zustände
und Vorkommnisse in anregender Weise beleuchtet werden.

I.
Die ersten acht Briefe rühren her von Antonio de Luca,

1805—1883; er wurde 1853 Erzbischof von Tarsus, war päpstlicher

Nunzius in München und Wien; 1863 Kardinal; auf dem
Vatikanischen Konzil 1. Präsident der ersten fünf
Generalsitzungen. — Nur die Unterschriften sind eigenhändig.

Das erste Schreiben, datiert 7. Mai 1858, bezieht sich auf
die von Michelis gegründete Zeitschrift „Natur und Offenbarung",
deren fleissiger Mitarbeiter er blieb, bis sie 1870 seinem
Einflüsse entzogen wurde und in die Hände der Jesuiten geriet.

Wien, 7. Mai 1858.

Geehrtester Herr Prof. Dr. Michelis
Mit besonderem Vergnügen habe ich Kenntnis genommen

von der Zeitschrift „Natur und Offenbarung". Zu dem edlen
Streben, welches sich in derselben kundgibt, kann ich Ihnen,

') Der unter Nr. XXIII angeführte Brief von Prof. Reischl liegt in der
Abschrift von Prof. Friedrich vor.



— 528 —

Herr Professor, nur von ganzem Herzen Glück wünschen. Denn
bei der mächtigen Entwicklung und gewaltigen Bedeutung der
Naturwissenschaften in unserer Zeit, und bei dem leider so

häufigen Gebrauch derselben als Waffen gegen Christentum und
Offenbarung, kommen Sie mit dieser Schrift einem tief gefühlten
Bedürfnis entgegen: die Wahrheit der göttlichen Lehren nämlich
auch in der Natur und ihren Gesetzen nachgewiesen zu sehen.

Durch eine populäre Darstellungsweise Avird der Erfolg
jenes Strebens geAviss bedeutender werden. Denn abgesehen
von dem eigentlich sogenannten Volke bedarf auch der grösste
Teil jener Klasse von Menschen, aus welcher sich der Unglaube
mit besonderer Ausgiebigkeit seine Anhänger holt, einer
einfachen, leichtverständlichen Zurechtlegung sowohl der Gesetze
der Natur, als der Wahrheiten göttlicher Offenbarung. Gar
viele nämlich glauben aus dünkelhafter Überschätzung ihrer
sogenannten Bildung mit hochweisem und verächtlichem Blicke
auf die göttlichen Lehren des Christentums herabsehen zu dürfen,
die doch oft des oberflächlichsten Verständnisses der Grundlehren

aus dem einen und dem andern Gebiete entbehren.
Unsterbliche Verdienste könnte sich nach meinem Dafürhalten

ein Kreis von Gelehrten erAverben, welche, zum Teil
angeeifert durch festgesetzte Prämien für die gediegendsten
Arbeiten, in einer zusammenhängenden Reihe A'on Abhandlungen
die Übereinstimmung der Lehren des Christentums und besonders

des katholischen Glaubens mit den Grundprinzipien der
einzelnen naturwissenschaftlichen Disziplinen nachzuweisen sich
bestrebten und in populärer Darstellung für Deutschland ein
Werk schaffen Avurden nach dem Muster, Avie es der Engländer
BridgewaterJ) unternommen hat.

Genehmigen Sie, geehrter Herr Doktor, diese Zeilen als
einen Ausdruck der Anerkennung, die ich Ihrem schönen
Unternehmen zolle, sowie der Wünsche, die ich für den glücklichen
Erfolg desselben hege. Ich verbleibe mit ausgezeichneter Hoch
achtung Euer Wohlgeboren ergebenster

(m. pr.) Ant. de Luca,
Erzbischof von Tarsus, Apostolischer Nuntius.

') Francis Graf von Bridgewater, 1756—1829. Die Londoner Akademie
gab nach seinem Tode in seinem Auftrage eine mehrbändige, vom
Standpunkte der Teleologie und der Theodizee aus verfasste Naturbeschreibung
heraus. Das Werk erschien 1836 in deutscher Übersetzung von H. Häuft
unter dem Titel: Die Natur und ihre Geheimnisse.



— 529 —

IL
In einem Schreiben vom 11. Februar 1859 Avünscht de Luca

Angaben über materialistische Literatur. Wahrscheinlich Avollte

er in Rom beantragen, dass diese Schriften auf den Index
gesetzt würden.

Wien, 11. Februar 1859.

Euer Hochwürden Geehrtester Herr Doktor
Wenn ich mir die Freiheit nehmen darf, in etwas Ihre

gütige Bemühung in Anspruch zu nehmen, so würde ich Sie

bitten, mir diejenigen neueren deutschen Werke anzuzeigen,
welche die Begründung und Verteidigung der Lehre des
Materialismus zur Aufgabe haben und deshalb als dem Glauben
gefährlich eine Rüge verdienen.

Genaue Angabe der Titel dieser Bücher, des Druckortes
und der Jahreszahl der Erscheinung wäre erforderlich, wobei
ich übrigens wiederholt bemerken will, dass nur die mehr
neuern Erscheinungen in Berücksichtigung zu ziehen sind.

Bei der bekannten Erfahrung und Übersicht, welche Euer
Hochwürden auf dem Gebiete derartiger Literatur besitzen,
glaube ich wegen genügender Aufschlüsse mich an Sie als eine
gute Quelle wenden zu dürfen, und indem ich im \7oraus schon
Ihrer Freundlichkeit meine Dankbarkeit zusichere, verbleibe
ich mit grösster Hochachtung Eav. Hochw. ergebenster

(m. pr.) HF* Ant. de Luca (wie oben).

III.
Antwort des Nunzius auf ein Schreiben betreffend die von

Michelis veranlasste Erfurter Versammlung im September 1860.
Siehe über diese Versammlung L. Clarus (Volk), die Zusammenkunft

gläubiger Protestanten und Katholiken, S. 92 f. ; ferner
J. Friedrich, J. v. Döllinger, III, S. 228, wo sich Döllinger darüber
äussert.

Eav. HochAv. Das geehrte Schreiben, Avelches Eav. Hochw.
unterm 29. A*erfl. Monats an mich gerichtet, habe ich erhalten
und mit besonderer Freude gelesen, sowie auch die demselben
beigeschlossene Schrift, Avelche die Erklärung enthält, die von
allen aufrichtigen Christen, Avelcher Konfession sie auch
angehören mögen, gegen die gegenwärtigen Umwälzungen und

Internat. kircH. Zeitschrift, Heft 4, 1914. 34



— 530 —

gegen das gänzliche Vergessen jeglichen sozialen und
internationalen Rechtes abgegeben werden soll.

Die Einigung der Gemüter bezüglich der vernünftigen Grundsätze

des öffentlichen Rechtes wird, mit dem Segen Gottes, das
Gehör auch für die Einigung bezüglich der Wahrheiten der
übernatürlichen Ordnung öffnen. So wie die bürgerliche Gesellschaft

nicht ohne rechtliche für alle Länder und alle Zeiten
giltige Grundlage bestehen kann, so muss auch die Kirche
oder die christliche Gesellschaft zu ihrer Grundlage ein
unveränderliches, alle verpflichtendes Glaubenssymbol haben, da
die christlichen Dogmen durch göttliche Autorität geoffenbart
sind.

In bezug auf den letzteren Gegenstand erlaube ich mir
Ew. Hochwürden an das ausgezeichnete Buch L'exposition de
la foi cath. von BossuetJ) zu erinnern, welches derselbe zur
Belehrung des berühmten Marschall Turenne2), welcher den
Lehren Calvins abschwur, geschrieben hatte. Auch könnte den
zukünftigen Unterhandlungen zum Zwecke der ersehnten
Einigung das Systema theologicum von Leibniz3) zugrunde gelegt
Averden, nur dürfte man die Bemerkungen des P. Perrone4)
bezüglich der Lacunen, welche in diesem wundervollen Werke
des unvergleichlichen Philosophen auszufüllen sind, nicht aus
dem Auge lassen.

Ich bitte E. H., die Güte haben zu wollen, mich genau
über den Gang dieser Angelegenheit zu unterrichten, da sie
nicht verfehlen wird, die Aufmerksamkeit aller derjenigen zu

erregen, welchen das Avahre Glück der christlichen Völker so-
Avohl in religiöser, als in politischer Beziehung warm am Herzen
liegt. Unterdess verbleibe ich mit ganz besonderer Hochachtung
E. H. ergebener Diener

(m. pr.) HE- Ant. de Luca
(nicht eigenhändig) Erzbischof von Tarsus, ap. Nuntius.

') Jacques Benigne B. 1627—1704, Bischof von Meaux, Kanzelredner
und Schriftsteller, betrieb bei der Versammlung des französischen Klerus
1682 die Abfassung und Annahme der gallikanischen Artikel und war für
die Vereinigung der Protestanten mit der katholischen Kirche tätig.

2) 1611—1675.

*) S. darüber B. Keussen in der Intern, theol. Zeitschr. 1907, Heft 4,
S. 732-40.

4) Giovanni Perrone, 1794—1876, Jesuit und Neuscholastiker, Professor
am Collegium Komanum in Rom.



— 531 —

IV.
Am 27. August 1862 antwortet der Nunzius auf die

Mitteilungen von Michelis, betreffend die Hebung der kirchlichen
Wissenschaft, und gibt Kenntnis über eine von ihm beabsichtigte

Konferenz, die aber nicht zustande kam.1) Die im folgenden
zunächst mitgeteilten „Gedanken" von Michelis liegen in der
Handschrift des Verfassers vor:

Gedanken über eine Vereinigung der wissenschaftlichen Kräfte
des hatholischen Deutschland. [1862.]

Eine Vereinigung* der grossen wissenschaftlichen Kräfte des
katholischen Deutschland zu einem bewussten Zusammenwirken
für den Sieg der Wissenschaft des Glaubens über die scheinbare

Wissenschaft des Unglaubens erscheint in diesem Augenblicke

ebenso dringend notwendig und durch die Verhältnisse
gefordert, als anderseits trotz des Scheines des Gegenteils
möglich und erreichbar. Über die Notwendigkeit ist es kaum
nötig, ein Wort zu verlieren, indem ein jeder Urteilsfähige
einsehen muss, dass bei dem regen geistigen Streben in Deutschland

auf allen Gebieten notwendig eine immer grössere, unheilvolle

Zersplitterung und Verworrenheit eintreten muss, wenn
nicht die eine sichere Wahrheit des Glaubens auch
Avissenschaftlich mit aller Energie geltend gemacht wird. Was aber
die Möglichkeit angeht, so ist diese in der Überzeugung
begründet, dass den Avissenschaftlichen Bestrebungen des
katholischen Deutschland, wenn sie auch mannigfach von den
Gebrechen der Zeit, welche dem subjektiven Urteile des Einzelnen
eine zu vorschlagende Bedeutung beilegt, sich nicht frei
gehalten haben, doch im grossen und ganzen eine ernste und auf
die Ehre der einen höchsten und allgemeinen katholischen
Wahrheit hinausgehende Richtung zugrunde liegt. Schon diese

Anerkennung der wissenschaftlichen Erfassung der Glaubenswahrheit,

die dem ganzen Unternehmen zugrunde liegt, muss
alle diejenigen, welchen es einerseits mit dem katholischen
Glauben und anderseits mit der Wissenschaft Ernst ist,
abgesehen von den besonderen Wegen, in denen sie das Ziel am
besten zu erreichen glauben, zu dem Unternehmen zu vereinigen
imstande sein, und wir dürfen nicht weniger hoffen, dass auch
diejenigen demselben ihre Kräfte leihen werden, deren beson-

') J. Friedrich, Ign. v. Döllinger III, 301.



— 532 —

dere Auffassung in diesem oder jenem Punkte vor dem Urteile
der kirchlichen Lehrautorität nicht bestehen konnte, indem sie

zu der Überzeugung gelangen, wohl ihre Auffassung im
einzelnen ändern zu können, ohne deshalb den tiefsten und Avahren
Grund ihres ganzen Strebens aufzugeben. Die Grundsätze, av eiche
der h. Vater in dem Schreiben in der Angelegenheit Frohscham-
mers für die katholische Wissenschaft aufgestellt hat, scheinen
so einfach und klar zu sein, dass sie ohne Aveiteres die durchaus
genügende Grundlage für ein solches Avissenschaftlich
katholisches Unternehmen abzugeben imstande sein möchten.1)

Da die nächste Lehrautorität des katholischen Gelehrten
im Episkopate liegt, versteht es sich von selbst, dass das
Unternehmen als ein kirchlich katholisches auf der vorausgesetzten
Billigung des Episkopates beruht, und insoweit AÜelleicht ein

gemeinsamer Beschluss des deutschen Episkopates in dieser
Beziehung zustande kommen sollte, kann sich das Unternehmen
dem Episkopate nur als Werkzeug zur Ausführung desselben
anbieten. Es braucht wohl kaum bemerkt zu werden, dass mit
dieser durch den Organismus der katholischen Kirche, ausser
und über Avelchen sich die katholische Wissenschaft doch nimmer
stellen kann, gebotenen Rücksichtsnahme nicht die etwa
notAvendig gewordene Entscheidung über den dogmatischen oder
undogmatischen Charakter einer wissenschaftlichen Behauptung
aus den Händen des unfehlbaren Lehramtes selbst in die eines

Nationalepiskopates \Terlegt Averden soll.
Die Aufgaben und der Wert des Unternehmens ist nicht

AToreilig im einzelnen zu bestimmen ; das allernächste und

Avichtigste ist, dass einmal eine namhafte Anzahl von Autoritäten
der katholischen Wissenschaft in dem BeAvusstsein, mit dem
Avissenschaftlichen Streben fest und klar auf dem Boden des

Dogmas zu stehn, zu einer ernsten Besprechung über die
Aufgabe der katholischen Wissenschaft zunächst in Deutschland
sich zusammenfinde. Damit es aber nicht an einem bestimmten
und festen Ziele der Wirksamkeit zu fehlen scheine, so wird

1) Damit war Döllinger gar nicht einverstanden. Am 2. August 1863
schrieb er darüber an Michelis: «In Verwunderung gesetzt hat mich Ihre
unbedingte Akzeptation des päpstlichen Schreibens in der Frohschammer-
schen Sache. Sind Sie wirklich mit allem dem einverstanden? Z.B. auch
damit, dass die natura Dei (also auch die Trinität) zu den Dingen gehöre,
welche der Menschengeist aus sich selbst, oline Offenbarung zu erkennen
vermag?» S. diese Zeitschrift 1912, S. 340.



— 533 —

als solches die Schaffung* eines in sich zusammenhängenden
und planmässig wirkenden Zyklus \*on Avissenschaftlichen
Organen, welcher den katholischen Gesichtspunkt nach allen
Avesentlichen Seiten hin A'ertritt, aufgestellt mit dem Bemerken,
dass das schon Bestehende nicht Aveggeworfen, sondern nur in
den planmässigen und einheitlichen Zusammenhang gebracht
Averden soll. Regelmässig jährlich zu wiederholende Versammlungen

dieser wissenschaftlichen Vereinigung würden das Hauptmittel

sein, die Aufgabe allmählich ins Leben zu rufen. Die
populäre Literatur und die Tagespresse würden unfehlbar von
der Durchführung dieses Planes den Avesentlichsten Nutzen
ziehen. Als einen geheimen Artikel möchte ich schliesslich
noch hinzufügen, dass alljährlich aus der katholisch-wissenschaftlichen

Vereinigung einige Vertreter in die ATerschiedenen
Avissenschaftlichen Versammlungen Deutschlands, in die
philosophischen, pädagogischen, naturwissenschaftlichen Versammlungen

entsandt würden, nicht um dort katholische oder
vermeintlich katholische Prinzipien ungebührlich geltend zu machen,
sondern um, ohne ihren katholischen Standpunkt zu verleugnen,
auf jenen Versammlungen als Fachmänner AAirksam aufzutreten.

Über seine Verhandlungen mit dem Nunzius berichtet M.
in seiner Schrift: Kirche oder Partei?1) S. 8 f.: „Es war im
Sommer 1862, als der damalige Nuntius zu Wien, jetzige
Kardinal de Luca in richtiger Beurteilung dessen, was uns not tut,
ein als Manuskript gedrucktes Programm verteilte, welches
den Plan zu einem engern ZusammenAvirken der wissenschaftlichen

Kräfte des katholischen Deutschland entwickelte und
dessen Ausführung zunächst einer im Herbste desselben Jahres
zu Würzburg abzuhaltenden Versammlung von Vertretern der
katholischen Wissenschaft, die als Vertrauensmänner der Bischöfe
(je einer von ZAveien) dorthin zu entsenden seien, in die Hand
gegeben werden sollte. Dieses Programm war vom Nuntius, der
seit längerer Zeit meinen wissenschaftlichen Bestrebungen eine
wohlwollende Aufmerksamkeit zugeAvendet hatte, auch mir
persönlich mitgeteilt und ich wurde, nachdem ich darüber sofort
meinen Bischof in Kenntnis gesetzt hatte, von demselben nach
genommener Rücksprache mit dem Bischöfe von Osnabrück
als ihr beiderseitiger Vertrauensmann für die beabsichtigte Ver-

') Vgl. diese Zeitschrift 1914, Heft 1, S. 64 f.



— 534 —

Sammlung bestimmt, wenn dieselbe zustande komme, denn bisher
sei keinem von ihnen eine offizielle Mitteilung über die Sache

zugekommen. Wirklich kam eine solche nicht; ich wartete
vergebens auf mein Mandat und hörte später, dass zu Würzburg
eine nicht zahlreiche Versammlung abgehalten sei, an der meines
Wissens nur oder fast nur Vertreter der modern-scholastischen
Richtung beteiligt waren, und die resultatlos vorübergegangen
ist. Dieser auffallende Vorgang veranlasste mich zu einem
Schreiben an den Nuntius, worin ich demselben meine
Auffassung der Lage der Dinge in Deutschland offen darlegte und
namentlich den Satz urgierte, dass nicht so sehr von der populären

Literatur aus, die nach meiner Ansicht selbst in dem
Programme des Nuntius zu sehr akzentuiert Avar, sondern
vielmehr durch eine von mir durchaus nicht für unmöglich
gehaltene Einigung unter den Vertretern der ernsten Wissenschaft,
vor allem ein besserer Zustand der kirchlichen Wissenschaft
und Literatur zu erzielen sei. Die Folge dieses Schreibens
Avar eine Einladung von seiten des Nuntius an mich zur persönlichen

Besprechung der Angelegenheit1), die im Juni 1863

erfolgte und zur Vorlegung eines von mir im oben bezeichneten
Sinne aufgesetzten Programms in einer vom Nuntius berufenen
Versammlung führte, in der die gründliche und begeisterte
Auffassung des Gedankens von seiten des Professor Schrader, S. I.
den Ausschlag gab2). Ich hebe diesen Umstand besonders

hervor, weil gerade darin die Pointe der Sache erreicht war,
dass auch Väter der Gesellschaft Jesu an der Versammlung
der Gelehrten sich direkt beteiligen sollten, damit auf solche
Weise offenbar konstatiert würde, dass, Avie weit die
wissenschaftlichen Richtungen und die Anschauung der Verhältnisse
auf katholischem Boden auch auseinandergehen mögen, doch
die Grundeinheit im kirchlichen Bewusstsein nicht verloren sei
und nur einmal zu entschiedener Betätigung wieder kommen
dürfe, um die Wolken und Nebel der verworrenen
Tagesmeinungen siegreich zu durchbrechen8).

Das Schreiben des Nunzius selbst lautet:

') Siehe das unter Nr. V mitgeteilte Schreiben.
') Vgl. das Schreiben Nr. IX.
*) Ein besonders deutliches Beispiel von Optimismus.



— 535 —

W., 27. Aug. 1862.

Euer Hochwürden!

Ihr geschätztes Schreiben vom 4. d. habe ich richtig
erhalten, jedoch war ich durch eine längere Abwesenheit von
von hier verhindert, dasselbe früher zu beantworten.

Vor allem danke ich E. H. für die anerkennenswerte
Bereitwilligkeit, womit Sie dem Zustandekommen des in meinem
Programme projektierten Vereins zur Unterstützung und
Beförderung der katholischen Wissenschaft, Literatur und Tagespresse

Ihre Teilnahme und Avertvolle Mitwirkung zusichern.
Auch bin ich Ihnen besonders verbunden für die Mitteilung
Ihrer Ansicht über den Weg, auf welchem die katholische
Wissenschaft am besten zu neuem AufschAvung und zu neuer
Blüte emporgebracht werden könne.

Was nun E. H. Anerbieten betrifft, zu dem angeführten
Zwecke nämlich eine Rundreise in Deutschland zu unternehmen,
so sehe ich mich veranlasst, Ihnen mitzuteilen, dass ich, um
ehestens zu einem positiven Resultat in dieser Angelegenheit
zu gelangen, für das beste und einzig praktische Mittel
gehalten habe, eine Konferenz zu veranlassen, in welcher eine
von den hochw. Herren Bischöfen bestimmte Anzahl Vertrauensmänner

zusammentreten würden, um über den Gegenstand zu
beraten und die Statuten des Vereins zu formulieren, wrelche
sodann der Genehmigung des hochw. Episkopates unterbreitet
Avurden. Zu besagtem Zwecke habe ich mich demi auch an
die H. H. Metropoliten Deutschlands mit dem Ersuchen
gewendet, sich mit ihren H. H. Suffragan-Bischöfen dahin ins
Einvernehmen zu setzen, damit je nach Umständen und dem
Ermessen der Herren Prälaten mehrere Diözesen zur Wahl eines
oder zweier gemeinsamer Abgeordneten zu dieser Konferenz
sich vereinigen. Die Abhaltung der Konferenz selbst ward von
mir für die letzten drei Tage des kommenden Monats September
beantragt und als Ort der Versammlung Würzburg
vorgeschlagen.

Sollten nun E. H. geneigt sein, dieser Zusammenkunft
ebenfalls beizuwohnen, so zweifle ich nicht, dass die hochw.
Herren Bischöfe von Osnabrück und Münster E. H. Abordnung
dahin genehm halten werden, wenn dieselben von Ihrem Wunsche
in dieser Richtung verständigt würden. Ja ich vermute, dass



— 536 —

die Wahl dieser beiden Herren Prälaten Aielleicht ohnedies
schon auf E. H. fallen dürfte. Ich meinerseits wäre jedenfalls
erfreut, wenn der fraglichen Konferenz Ihre schätzbare
Mitarbeit zuteil würde.

Sollte sich nach den daselbst gepflogenen Beratungen die
Notwendigkeit zu einer Rundreise, wie E. H. sie beabsichtigen,
herausstellen, so würde ich gewiss damit einverstanden sein,
wenn die betreffende Wahl der Konferenz auf E. H. fallen
sollte.

Indessen versichere ich Sie aufs neue der vorzüglichsten
Hochachtung, Avomit ich ATerbleibe E. H. ergebener Diener

(m. pr.) ?£ Ant. de Luca,
Erzbischof von Tarsus, Ap. Nuntius.

V.

mg des Nunzius v<

nach Wien
Einladung des Nunzius vom 5. März 1863 zu einer Reise

W., 5. Mz. 1863.

Euer Hochwürden!
Ihre geschätzte Zuschrift vom 26. v. M. erhielt ich, Avährend

eine langwierige Krankheit mich leider noch fortwährend an
das Bett fesselt.

Überzeugt \Ton der grossen Bereitwilligkeit, Avelche E. H
stets an den Tag legen, wo es gilt, die Interessen unserer hl.
Religion in Deutschland zu fördern, Aväre es mir längst schon
erwünscht gewesen, über den so Avichtigen Gegenstand der
Bildung eines Vereins für Förderung der katholischen Literatur
und Presse mit Ihnen eine mündliche Rücksprache nehmen zu
können, indem ich mir von der Energie und Gewandtheit E. H.
sehr vieles für eine beschleunigte und erfolgreiche Irislebenführung

des fraglichen Planes versprechen zu dürfen glaube.
Sollten nun E. H. geneigt sem, zu dem angedeuteten ZAvecke

eine Reise hierher zu unternehmen, so würde ich Sie freundlichst

bitten, nach Ostern, wo ich wieder gänzlich hergestellt
zu sein hoffe, und E. H. durch Ihre Berufspflichten wohl Aveniger
verhindert sein Averden, nach Wien zu kommen. Es versteht
sich von selbst, dass die Sorge für die Reisemittel mir obliegen
wird. Sobald E. H. mich durch einige Zeilen über Ihren
Entschluss in dieser Hinsicht verständigt haben werden, werde



— 537 —

ich, sowie es mir möglich ist, mit Ihnen zn konferieren, den

Zeitpunkt hierfür näher bestimmen und Ihnen zugleich die
nötigen Mittel zur Reise übersenden.

Indessen empfangen E. H. die Versicherung* meiner
vollkommensten Hochachtung, Avomit ich verbleibe E. H. ergebener
Diener

(m. pr.) Hh Ant. de Luca,
Erzbischof A*on Tarsus, Ap. Nuntius.

VI.
An Döllinger schrieb Michelis unter dem 6. August 1863:

„Vor allem A*ergessen Sie doch nicht, dem Nuntius de Luca
das Programm zukommen zu lassen *).

Über dieses Programm berichtet Michelis in „Kirche oder
Partei?" S. 9 f. : „Von Wien aus" (wo er mit dem Nunzius
konferiert hatte) „reiste ich nach München, um vor allem
Döllinger für den Plan zu gewinnen Döllinger hatte indes
den Plan verfolgt, hatte sich mit den Tübingern geeinigt, war
aber an den Mainzern gescheitert, welche in demselben
Masse auf der Grundlage des allgemeinen Misstrauens sich
bewegten, als unser Unternehmen auf die Grundlage des
Vertrauens gestellt war. Durch das von Wien mitgebrachte
Programm liess sich Döllinger für die Wiederaufnahme der Sache

bestimmen, und so kam es denn in einer Besprechung zwischen
Haneberg, Döllinger, Deutinger und mir zu dem Entwürfe der
Einladung zu der Gelehrtenversammlung, der demnächst
ausgegeben wuade." Genaueres darüber siehe in dem zu dem
Briefe Deutingers — Nr. XVII — Gesagten.

In einem Schreiben vom 9. September 1863 betont nun
de Luca seine Nichtübereinstimmung mit diesem Programm der
Gelehrtenversammlung — diese ist gemeint mit der „katholischen
Akademie". Auch der Münchener Nunzius machte Schwierigkeiten2).

Über die Gelehrtenversammlung siehe diese Zeitschrift
1912, Heft 3, 343 f.

W., 9. Sept. 1863.

Euer Hochwürden!
Nachdem ich aus dem mir mitgeteilten Programme zur

Gründung einer katholischen Akademie für Deutschland er-

') Siehe diese Zeitschrift 1912, Heft 3, S. 341.
») Siehe ebenda S. 343.



— 538 —

sehen, dass selbiges in verschiedenen Punkten von dem
abweicht, worüber man in der bei mir stattgehabten Konferenz
übereingekommen war, so sehe ich mich veranlasst, E. H. zu
bitten, bei der Ausführung dieses Programms von der genannten
Konferenz fernerhin keine Erwähnung mehr zu tun, noch Bezug
darauf zu nehmen.

Genehmigen E. H. die Versicherung meiner vollkommensten
Hochachtung, womit ich verbleibe E. H. ergebenster Diener

(m. pr.) Ant. Kard. de Luca.

VII.
In einem Schreiben, datiert Rom, 20. Februar 1866, dankt

de Luca für die Übersendung der „Geschichte der Philosophie" l).
— Reusch bemerkt in der Abschrift: „Scheint die Hand von
Sentis zu sein, der Name eigenhändig." Sentis, zuletzt Professor
zu Freiburg i. B., war in den 60er, vielleicht schon 50er Jahren
in Rom und korrespondierte von dorther viel mit dem ihm
persönlich befreundeten Reusch.

Rom, 20. Fedruar 1866.

Geehrtester Herr Professor!
Es war mir recht angenehm, aus der freundlichen

Übersendung Ihres letzten Werkes „Geschichte der Philosophie" zu
ersehen, dass Sie einerseits mit gewohntem Eifer Ihre ernsten
Studien fortsetzen, anderseits mich persönlich in guter
Erinnerung erhalten haben. Ich spreche Ihnen für die letztere
Aufmerksamkeit meinen aufrichtigen Dank aus, und Sie dürfen
versichert sein, dass ich Ihr Werk, welches ich wegen des

Dranges der Geschäfte vorerst nur flüchtig durchsehen konnte,
mit der gebührenden Aufmerksamkeit durchlesen werde, sobald
meine Amtspflichten mir die erwünschte Musse gewähren.

Mit vorzüglicher Hochachtung Ihr ergebenster

(m. pr.) Ant. Kard. de Luca.

VIII.
Noch einmal trat nach dem Vatikanum der energische

Vorkämpfer des alten katholischen Glaubens mit dem Kardinal in
Verbindung. Auf die Frage des im folgenden mitgeteilten Schrei-

•) Über das Werk siehe diese Zeitschrift 1914, Heft 1, S. 47 ff.



— 539 —

bens antwortete er: „Die offizielle Erklärung, dass ein Katholik
an die päpstliche Unfehlbarkeit nicht zu glauben braucht1)."

Palazzo Barberini, 15. Mai 1874.

Hochwürdiger Herr Professor!
Mit inniger Teilnahme habe ich Ihr sehr geschätztes Schreiben

gelesen. Nichts wünsche ich sehnlicher, als dass Sie den
verlorenen Frieden wiederfinden. Zu diesem Ende muss ich
Sie zunächst ersuchen, ganz bestimmt zu formulieren, Avelche

Erklärung Sie von dem hl. Vater zu erhalten wünschen.
Hochachtungsvoll (m. pr.) Ant. Kard. de Luca.

IX.
M. hatte schon an Döllinger in betreff der Gelehrtenversammlung

geschrieben2) : „Die Jesuiten müssen notwendig
hinein." Demgemäss schickte er eine Einladung an den Jesuiten
und Germaniker Klemens Schrader (1820—1875), der später
Mitglied der vorbereitenden theologisch-dogmatischen Kommission

für das Vatikanische Konzil war.
Die Antwort lautet:

Coloöza, 17. September 1863.

Hochwürdiger, hochverehrter Herr Doktor!
Gleich nach Empfang Ihrer Mitteilung über die

Gelehrtenversammlung in München wurde ich durch S. E. den
hochwürdigsten Herrn Erzbischof A7on Coloöza zur Provinzialsynode
eingeladen, Avelche am 8. ds. Mts. eröffnet wurde. Da ich nun
noch im Süden Ungarns mich befinde und die Synode noch
nicht beendet ist, so wird es mir nicht möglich sein, in München
mich einzustellen. Mit Hochachtung E. H. ergebenster

C. Schrader, S. I.

X.
Die folgenden drei Briefe schrieb Joh. Ant. Bernh. Lutter-

beck, 1812—1882, 1837 Priester, Professor in Giessen an der
theologischen, nach deren Aufhebung an der philosophischen
Fakultät, blieb 1870 altkatholisch. Im ersten Schreiben
rechtfertigt er seine Schrift: „Geschichte der katholisch-theologischen
Fakultät zu Giessen. Giessen 1860."

') Siehe diese Zeitschrift 1911, Heft 3, S. 317.

') Siehe diese Zeitschrift 1912, Heft 3, S. 341.



— 540 —

Giessen, 10. November 1860.
Ich erinnere mich noch sehr bestimmt, dass mir im

Laufe der Kölner WirrenJ) Dein Bruder Eduard8) schrieb, wie
der Erzbischof Klemens August mit dem Gedanken umgehe,
die Bonner theologische Fakultät aufzuheben und statt ihrer
ein Seminar zu Köln zu errichten. Ich habe ihm damals
sogleich entschieden meine durchaus gegenteilige Ansicht darüber
mitgeteilt und um alles in der Welt abgeraten, eine solche
verderbliche Massregel zu ergreifen. Sie unterblieb, und wenn
ich auch mir deshalb nicht das geringste Verdienst zuschreibe,
so siehst Du doch daraus, dass ich damals wie jetzt in dieser
Beziehung ganz dieselbe Ansicht gehegt habe und noch hege.
Nun siehe, Avas uns3) begegnet ist, ohne dass wir irgend einen
Anlass durch Hermesianismus, Güntherianismus oder was man
sonst als Grund solchen Verfahrens angeführt hat, gegeben
hätten. Nun siehe ferner, was man in neuester Zeit in Tübingen
und Freiburg versucht und teilweise erreicht hat — Avas gerade
jetzt schon seit einem Jahre in Breslau sich ereignet4), — erinnere
Dich, Avelches sonderbare Plänchen 1849 in Bonn, Breslau,
Münster etc. ausgeheckt wurde, um die Professoren an der
Beschwörung der preussischen Verfassung zu verhindern und sie
dadurch in Konflikt mit der Regierung zu bringen, während
ein Jahr nachher die Bischöfe offenkundig für die Aufrechthaltung

derselben Verfassung in allen Zeitungen und
katholischen Vereinen agitierten, um so die katholische Fraktion in
Berlin zustande zu bringen. Dazu nimm nun den Ausspruch
des Jesuiten P. Devis, den ich S. 62 meiner Schrift angeführt
habe6). Ist es nicht sonnenklar, dass die Bischöfe die
katholisch-theologischen Fakultäten überall in Deutschland zu
zerstören suchen?6) Dafür wollen sie Seminarien einführen —

') Über die sog. Kölner Wirren vgl. J. Friedrich, Gesch. d. Vat. Kzls.,
I, 200 ff. ; ferner J. Friedrich, J. von Döllinger, III, 98.

*) Eduard M. war Sekretär des Kölner Erzbischofs Klemens August
von Droste-Vischering, später Prof. in Luxemburg.

3) d. h. der Giessener theologischen Fakultät, die Ketteier vernichtete;
s. Friedrich, Gesch. d. Vat. Kzls. I, 257, 274.

*) Betrifft die Baltzersche Angelegenheit. S. die Biographie Baltzers
von Melzer.

5) Gesch. d. kth.-theolog. Fakultät zu Giessen: Schon 1838 habe der
Jesuit Devis ihm gesagt, man müsse vor allem bestrebt sein, die kth.-
theol. Fakultäten von den deutschen Universitäten zu entfernen.

e) S. J. Friedrich, J v. Döllinger, III, 98 u. ö.



— 541 —

und was ist der Zweck? Die Geistlichen zu vollständiger
Abhängigkeit von sich zu erziehen! Ich meine: Du selbst hast
doch eine erträgliche Stelle im Seminar zu Paderborn
aufgegeben, um einer halben Hoffnung, dass Du eine Anstellung an
der Akademie zu Münster erhalten werdest, nachzukommen;
Du hast auch hier die Leitung eines halben Knabenseminars
wieder aufgegeben, weil Du sähest, dass man hier Dir Dinge
zutraute, denen Du nicht nachkommen wolltest und konntest,
und hast dafür ein elendes Pastorat übernommen1). Und in
welche absolut rechtlose und unkanonische Stellung ist die
Geistlichkeit schon gebracht worden Und was wird erst geschehen,
wenn die jesuitische Herrschaft ganz zum Regiment kommt!
Soll man denn hiergegen nie und nimmer entschieden auftreten,
um Freiheit und Ordnung Avieder in das richtige Gleichgewicht
bei uns zu bringen. Dass ich die Ordnung nicht wegwerfen
will, habe ich mein ganzes Leben hindurch doch wohl hinlänglich

bewiesen, — von einer Negation der gesetzmässigen
Autorität der Kirche ist bei mir nirgend und mit keinem Wort
die Rede. Aber es gibt auch einen Missbrauch, den man mit
dieser kirchlichen Autorität treibt — so namentlich in Sachen
der Wissenschaft, was mich im vorliegenden Falle zunächst
angeht. Nach meiner tiefsten Überzeugung hängt die Wahrheit

der Logik, der Mathematik, der geschichtlichen Tatsache,
der physikalischen Beobachtung etc. durchaus nicht weder
von der Autorität der Kirche, noch von der Autorität des Staates
ab — sie wird dadurch weder unterstützt noch kann sie
dadurch erschüttert Averden. Darauf beruht die Freiheit der
Wissenschaft, darauf beruht auch ihrem tiefsten Grunde nach
die akademische Freiheit, welche in Anerkennung jener
angeborenen Freiheit der Wissenschaft, deren Vertretern Jahrhunderte

hindurch von Kirche und Staat auf den Universitäten
gewährt ist, und Avelche schlechterdings notwendig ist, wenn
nicht jede erste beste nichtswürdige Koterie unsere höchsten
wissenschaftlichen Anstalten zerstören und die Diener der
Wissenschaft unter die Füsse treten soll. — Siehe, das ist der
Grund, weshalb ich meine Schrift geschrieben habe, und zwar
in einer Zeit, wo ich erwarten konnte, dass mein Wort nicht
ohne nachhaltige Wirkung* sein werde. Ich habe darin, wie

') S. diese Zeitschrift 1911, Heft 3, S. 302 f.



— 542 —

ich das auch in meiner Erklärung!) gesagt habe, nichts gesagt,
als was meiner vollsten Überzeugung nach mit dem
Katholizismus und mit der geschichtlichen Wahrheit übereinstimmt,
und dabei werde ich mit Gottes Gnade unverrückt bleiben. In
herzlicher Liebe Dein L.

XL
Im folgenden Briefe antwortet L. auf die Mitteilung über

de Luca und dessen Plan. — Dem auffallend optimistischen
Urteile des Freundes über die Zukunft kann er nicht beistimmen.

Giessen, 12. November 1862.

Von Dir wird mir jede Mitteilung lieb und wert sein,
möge sie auch den mir ganz unbekannten Nuntius de Luca
und dessen mir ebenso unbekannte Pläne und Unternehmungen
oder was sonst immer betreffen. Wenn Du glaubst, dass

es wieder bessere Zeiten und zwar schon bald geben werde,
so teile ich wohl diese Hoffnung im allgemeinen, aber zu dem
bald habe ich nicht die geringsten Aussichten, da vielmehr
alles darauf hindeutet, dass es vorerst noch weit schlimmer
wird, als es jetzt schon ist. Der im Anzug befindliche Jesuitismus

sieht alles Heil in der Erdrückung der Subjektivität und
Individualität Was sich ihm 'gegenüber auf der andern
Seite entwickelt, brauche ich nicht näher zu charakterisieren,
und so steht denn der vernünftige Mensch, der wahrhafte Christ
zwischen zwei Feuern, die ihn immer mehr einengen Deine
Wirksamkeit auf der Frankfurter Versammlung2) hat mir
Wohlgefallen und war mir aus dem Herzen genommen

XII.
Nachdem der Gegensatz zwischen ihm und der ultramontanen

Partei schon früher hervorgetreten, hielt M. nach der
Münchener Gelehrtenversammlung eine Auseinandersetzung mit
den Mainzern für notwendig und verfasste die Schrift: „Kirche
oder Partei? Ein offenes und freies Wort an den deutschen
Episkopat. Münster 1865". Als Antwort auf eine Gegenschrift
von Moufang veröffentlichte er Aveiter: „Parergon an die Adresse
der Mainzer Katholiken und des Domkapitulars und Seminar-

') An Bischof W. E. v. Ketteier. Giesssen 1860.

*) Gemeint ist ohne Zweifel die «Versammlung der grossdeutschen
Politiker am 28. Oktober 1862 in Frankfurt».



— 543 —

regens Moufang insbesondere. Braunsberg 1865"]). Auf eine
dieser Schriften bezieht sich die Äusserung Lutterbecks im
folgenden Briefe. —

Was den „Widerruf angeht, so handelt es sich um die
Broschüre: „50 Thesen über die Gestaltung der kirchlichen
Verhältnisse der Gegenwart". Braunsberg 18678). Michelis
selbst sagt darüber in einer „Nachschrift" zu seiner „Predigt
eines Minder-Bruders über Matth. 4, 1—10" : „Die Versuchung
Christi und die Versuchung der Kirche. Braunsberg 1869"3)
folgendes : „Ich benutze die noch freie letzte Seite, um schon

jetzt mitzuteilen, dass ich jeden geeigneten Weg ergreifen werde,
um die Angelegenheit meiner durch den Index notierten Thesen

vor das Konzilium zu bringen und so zur Revision der
Indexkongregation einen Aveitern Anstoss zu geben. Das Verfahren
gegen mich ist derartig, dass ich dabei als ehrlicher Katholik,
der als Dozent auf dem Katheder steht, mich nicht beruhigen
kann. Die zweite Ausgabe mit der Vorrede war ein der Form
nach falscher, aber ein absichtlich getaner falscher Schritt;
ein alleräusserstes Mittel, um eine Reaktion von seiten des

Episkopates gegen das Verfahren der Kongregation zu Wege
zu bringen. Nachdem dieser Schritt sich als erfolglos erwies,
-habe ich revoziert mit dem ausdrücklichen Vorbehalt, dass
diese Revokation nur die Bedeutung eines disziplinaren
Aktes, des Gehorsams gegen die kirchliche Behörde habe,
den ich nie verleugnet habe und so Gott will, nie verleugnen
werde.

Zugleich aber habe ich mich zweimal an den Kardinal
de Luca, als Vorsitzer der Kongregation, ferner an den Bischof
von Münster, an das dortige Generalvikariat, an den Bischof
von Ermeland mit der schriftlichen Bitte gewandt, mir wenigstens

hinterher zu meiner Beruhigung privatim die Punkte
anzuzeigen, die in meinen Thesen der katholischen Glaubensund

Sittenlehre zuwiderliefen, ohne bis jetzt auch nur die aller-
leiseste Andeutung zur Beantwortung dieser Frage zu bekommen.
Ich trage das Bewusstsein in mir, korrekt gehandelt zu haben
und hoffe deshalb zu Gott, des Aveiteren durchzudringen."

') Siehe diese Zeitschrift 1911, Heft 3, S. 306 f.; 1914, Heft 1, S. 64 ff.
2) Ebenda 1911, Heft 3, S. 307; 1914, Heft 1, S. 66 ff.
3) Ebenda 1911, Heft 3, S. 307; 1914, Heft 1, S. 72 ff.



— 544 —

Giessen, 16. Dezember 1868.

(Ausführliches über Michelis' Rede über Plato.a)
Es hat mir dieser Tage jemand erzählt, Du habest der

Kurie gegenüber widerrufen. Mir ist zufällig nicht alles, was
Du geschrieben, in die Hände gekommen, so dass ich gerne
nähere Auskunft haben möchte über das, was Du widerrufen
hast. Ich kenne nur eine Schrift von Dir gegen die Mainzer;
ich weiss nicht, Avas darin irgend zu widerrufen wäre,
ausgenommen einige zu günstige Zeugnisse für die Jesuiten. Ausserdem

wurde mir bei dem Bonner Jubiläum*) erzählt, Du habest
in der Vorrede zur 2. Ausgabe einer Schrift das Indexinstitut
ein unsittliches Institut genannt. Das ist doch der Wahrheit
ganz gemäss, und auch darin lässt sich nichts widerrufen, auch
hat diese Deine Erklärung in den Kreisen, Avohin ich gekommen
bin (Knoodt3), Elvenich4) etc.) allgemein sehr icohl gefallen. Es

täte mir, abgesehen davon, dass man eine Wahrheit nicht widerrufen

kann, auch wegen Deines guten Erfolges in der Welt
leid, Avenn Du in dieser Beziehung irgend ein Jota nachgegeben
hättest. Ausserdem hast Du an den Bischof von Münster
appelliert. Der kann Dir hier freilich beim besten Willen nicht
helfen ; eine solche Appellation halte ich also für überflüssig,
aber doch für einen Beweis Deines Vertrauens zu dem sehr
braven Manne, den auch ich als solchen stets erprobt gefunden
habe. — Also, Avas hast Du widerrufen und in welchem Sinne
Denn besser nichts aufstellen, als das Mindeste Aviderrufen in
dieser schlimmen Lage der Kirche, die dadurch nur immer
schlimmer Avird.

Hast du schon die schöne Schrift gelesen „Über das nächste

allgemeine Konzil", Aron einem katholischen Geistlichen (Döl-

') Siehe diese Zeitschrift 1914, Heft 1, S. 51 f.

2) Die Bonner Universität wurde, nachdem sie unter der französischen
Herrschaft zugrunde gegangen, am 18. Oktober 1818 von König Friedrich
Wilhelm III. neu gestiftet.

3) Peter Franz Knoodt, Professor der Philosophie an der Universität
Bonn, Generalvikar des Bischofs Dr. J. H. Iteinkens. geb. am 6. Mai 1811

zu Boppard, gest. am 27. Januar 1889. Vgl. «Intern, theol. Zeitschrift»
1907/8, Heft 60—62, «Intern, kirchl. Zeitschrift» 1912, Januar—März, S. 46ff.,
«Deutscher Merkur» 1911, Nr. 23 u. 24. Ferner die Lebensskizze von
Bischof Weber in der «Allg. Deutschen Biographie», 51. Bd., 262 ff., «Amtl.
altkath. Kirchenblatt » vom 20. Februar 1889, Nr. 70.

4) Peter Joseph Elvenich, 1796—1886, Professor zu Breslau. S. den

Nekrolog im «Deutschen Merkur» 1886, S. 207.



— 545 —

linger?), Wenigen-Jena?1) Ich finde fast alles vortrefflich
(ausgenommen die Freiheit der Kirche vom Staate, die ich, solange
sie Vermögen hat, für unmöglich halte); nur wird leider nichts
davon geschehen, sondern vielmehr das gerade Gegenteil; man
muss sich also auf letzteres gefasst machen.

XIIL
Über den Verfasser des folgenden Briefes sagt Professor

Reusch, es sei „N. J. Cornet, Kaplan in Eupen, soviel ich weiss,
der moralische Urheber des Schriftchens, gegen welches Michelis
/Wer ist der Dr. K.?' schrieb"2).

Eupen, 23. Juli 1861.

Ich habe dem Herrn de St. Bonnet Ihrem Wunsche gemäss
Ihre Besorgnisse in betreff der Orthodoxie des Buches
„L'infaillibilité"3) mitgeteilt und erhalte von demselben ein Schreiben,
in welchem ich das folgende lese: „Partout par votre bonté

pour moi les exemplaires sont bien placés. Je suis très flatté
aussi que vous ayez pensé à le remettre au savant Dr Michelis,
rédacteur de la Revue „ La Nature et la Révélation "...
J'espère que le malentendu dont vous m'avez parlé, entre la
doctrine du savant Dr M. et celle que présente mon livre,
disparaîtra à une lecture plus attachée. C'est un malheur auquel
on est exposé lorsqu'il s'agit d'interpréter dans une autre langue.
Je suis si loin de nier la part que les évêques ont dans
l'infaillibilité que je dis que les évêques partagent les prérogatives
du St-Père, dès qu'ils sont unis au St-Père A). C'est le 18e

siècle qui voulait concevoir un certain pouvoir comme appartenant,

en ceci, séparément aux évêques. Sur ce point je crois
avoir éclairé quelque part la question et je ne suis pas en

') Die Schrift ist von Dr. Ratzinger (1844—1899. S. « Allg. Deutsche
Biographie», Bd. 53, S. 215 ff.). Vgl. Friedrich, Gesch. der Vatik. Konzils
II, 285—293. Friedrich urteilt darüber : « Es lässt sich nicht leugnen, der
Verfasser hat eine Reihe von schreienden Übelständen berührt; aber er
tat es mit zu unzarter und schonungsloser Hand. Die Art konnte nicht
gefallen ».

') Siehe diese Zeitschrift 1911, Heft 3, S. 307; 1914, Heft 1, S. 66.
3) Über die Schrift: «L'Infaillibilité« siehe Michelis an Döllinger in

dieser Zeitschrift 1912, Heft 2, S. 327; ferner Friedrich, J. v. Döllinger
m, 253.

*) Keusch unterbricht die Abschrift mit der Bemerkung: „konfuses
Zeug".

Internat, kirchl. Zeitschrift, Heft 4, 1914. 35



— 546 —

doute sur l'adhésion future du savant Docteur J'ai déjà
reçu une douzaine de lettres des premiers évêques de France
qui me font espérer, jointes à celles que j'ai reçues du R. P.
Modena et du R. P. Rubillon et d'autres, que mon style et mon
langage n'aurait pas trahi ma pensée au point de me faire
tombé dans l'hétérodoxie."

Ich hoffe, diese Zeilen und eine fernere Lesung des Buches
„L'Infaillibilité" werden hinreichen, um Ihre bisherigen
Bedenken zu beseitigen und Sie zu A'eranlassen, in das Lob
einzustimmen, welches auch mir gegenüber Bischöfe1) und echt
katholische Denker dem Werke gezollt haben.

XIV.

Die beiden folgenden Schreiben sind von Fürstbischof
Förster. Heinrich Förster, geb. 1799 zu Grossglogau, 1825 Priester,
1837 Domherr, 1853 Fürstbischof von Breslau, gehörte auf dem
Vatikanum zur Minorität. Über sein späteres Verhalten, vgl.
v. Schulte, Der Altkatholizismus, S. 110, 184 ff. Er starb am
20. Oktober 1881. — Der zunächst folgende Brief ist die
Antwort auf eine Anregung atou Michelis, Förster möge sich um
einen Zusammenschluss der Bischöfe bemühen. Wie Michelis
sich dies dachte, darüber siehe seinen Brief an Döllinger vom
14. Nov. 1861, „Internat, kirchl. Ztschr." 1912, Heft 3, S. 333 ff.

Breslau, 18. April 1861.

Hochwürdiger, hochgeehrter Herr und Freund
Ihre freundlichen Zeilen vom 12. d. M., Avelche ich erst

gestern erhielt, berühren einen Gegenstand, den ich viel im
Herzen getragen, für den ich lange Zeit tätig geAvesen bin,
den ich aber unter den gegenwärtigen Verhältnissen kaum mehr
für ausführbar halte — nach den gemachten Erfahrungen.
Indem ich Ew. Hochw. — wie sich von selbst ATersteht, im engsten
Vertrauen — einige dieser Erfahrungen mitteile, werde ich
Ihnen die beste Antwort auf Ihr Schreiben geben.

Ich habe es von jeher für einen grossen Nachteil gehalten,
dass die Bischöfe nicht nur in ganz Deutschland, sondern in
ganz Europa so wenig einmütig und gemeinsam auftreten,

•) Dazu bemerkt Reusch: Herr Cornet kannte höchstens den einen
oder andern belgischen Bischof.



— 547 —

sondern jeder nach bestem Wissen und Gewissen seine Sache
für sich auszurichten, seine Kämpfe für sich auszukämpfen
sucht. Als ich daher das Unglück hatte, selbst Bischof zu
werden (1853) und Kard. Geissei1) mir sehr wohlwollend
entgegenkam, benutzte ich diesen Umstand, ihm in einem langen
Exposé auseinanderzusetzen, \A*ie notAvendig eine baldige
Zusammenberufung der preussischen Bischöfe sei, um dem Staate
gegenüber die wichtigsten Punkte, die damals vorlagen,
die Patronats-, Matrimonial- und (ein unleserliches Wort)
Verhältnisse zum ordentlichen Abschluss zu bringen. Damals
war eine günstige Zeit dafür. Ich erhielt keine Antwort. Auch
als ich nach sechs Monaten meinen Antrag erneuerte, erfolgte
keine AntAvort. Da suchte ich den Erzbischof von Posen dahin
zu bringen, mindestens die östlichen Bischöfe Preussens zu gleichem
ZAvecke zu A^ereinen. Er ging nicht darauf ein. So gingen
gute und geeignete Jahre vorüber — als ich etwa vor 16
Monaten auf den Tod erkrankte. Da erhielt ich von Kard. Geissei
einen so teilnehmenden und herzlichen Brief, dass ich gerne
auch die frühere Nichtbeachtung vergass, die dargebotene Hand
ergriff und um Zulassung zu der Provinzialsynode zu Köln2)
im vorigen Jahre bat, nicht um mich jener Provinz dauernd
anzuschliessen, denn dafür liegt Köln zu entfernt, sondern
lediglich, um als Gast bei den dort versammelten Bischöfen meine
Wünsche und Anträge geltend zu machen. Ich habe es getan,
im einzelnen und ganzen — man hat meine guten Gründe nicht
verkannt, aber man hat ihnen auch keine entschiedene Folge
gegeben. Ich bin bald darauf mit dem Kardinal Rauscher3),
dem Kardinal Reisach4) und dem päpstlichen Nuntius5) in Wien
zusammengewesen, ich habe dort mit Eifer und Entschiedenheit
dasselbe Ziel verfolgt, aber man hat sich dort bestimmt da-

') Erzbischof von Köln 1845—1864: vgl. „Intern, kirchl. Ztschr". 1914,
S. 145 ff.

*) Das Provinzialkonzil zu Köln wurde vom 28. April bis 17. Mai 1860

gehalten. Das Nähere siehe bei Friedrich, Kzlsgsch. I, 354 ff.
s) Joseph Othmar v. Rauscher 1797 — 1S75, seit 1853 Fürsterzbischof

von Wien, war auf dem Vatikanum einer der Hauptführer der Opposition;
siehe Friedrich Kzlsgsch. II, 23; III, 91 u. öfter; Schulte, Altkath. 68; 236 ff.

4) Graf Karl Reisach, 1800—1869,1836 Bischof von Eichsädt, 1841 Koadjutor
und 1846 Erzbischof von München-Freising, 1855 Kardinal und 1868

Bischof von Sabina.
8) de Luca.



— 548 —

gegen erklärt, weil ein gemeinsames Auftreten des Episkopates
nur um so heftigere Opposition hervorrufen würde. Nicht
glücklicher war ich mit dem Erzbischof von Olmütz, Landgraf
Friedrich von Fürstenberg, als ich seiner Einladung zum Sar-
kanderfestel) dorthin gefolgt und dort mit den Bischöfen von
Brunn und St. Polten zusammen war; und eben nicht
glücklicher, als später Kardinal Fürst Schwarzenberg *) mich in
Johannesberg8) besuchte. Urteilen Sie nun, werter Freund, ob
ich nun Versuche machen kann und darf. Es ist gewiss, dass
der Episkopat in Deutschland im allgemeinen ein guter ist.
Die einzelnen Bischöfe in ihren Diözesen tun viel und greifen
ein, wo es Not tut. Aber es fehlt der Blick über den engen
Kreis hinaus auf die Gesamtkirche, es fehlt die Anschauung im
grossen und ganzen, und — avo sie auch wäre — es fehlt die
Begeisterung dafür.

Soll ich übrigens aufrichtig sein, mein verehrter Herr und
Freund, so glaube ich auch, dass das, Avas Sie Avünschen, im
Jahre 1861 zu spät kommt. Die revolutionären Sumpfwasser sind
zu hoch gewachsen, sie haben die alten Dämme durchbrochen
und wir halten die Strömung, die sich über ganz Europa —
über die Welt ergiesst, nicht mehr auf. Ja ich sage noch
mehr ; Gott lässt es geschehen, weil es keine andere Hilfe mehr
gibt — denn dieses Geschlecht ist auf gewöhnlichen Wegen
aus seiner heidnischen Anschauungs- und Lebensweise nicht
mehr zu erretten ; es gibt nur ein Mittel, der Fäulnis zu wehren,
die in unsern Tagen alle Schichten durchdringt, und das ist
das Salz der allerfurchtbarsten Trübsal. Die Menschen müssen
dahin kommen, dass sie die Frucht der langen Unheilssaat
verkosten und aus dem Gefühl ihrer gänzlichen innern und äussern

Hilflosigkeit und Verlassenheit wieder nach Gott und seiner
Kirche schreien — dann wird die verkannte, verleumdete,
verfolgte Braut Christi ihr Haupt erheben und endlich frei von den
Banden, welche bisher ihre Wirksamkeit lähmten, die ganze
reiche Fülle ihres Segens über die Menschheit von neuem aus-

*) Johannes Sarkander, (1576—1620), vom Volke als Märtyrer des

Beichtsiegels verehrt; am 6. Mai 1860 von Pius IX. selig gesprochen. Seine
Reliquien befinden sich im Dom zu Olmütz.

8) Fürsterzbischof von Prag.
3) Residenz des Fürstbischofs von Breslau im österreichischen Teile

von Schlesien.



— 549 —

breiten. Bis wir aber dahin kommen, haben wir, Priester und
Laien, viele alte Schuld zu büssen und harte Kämpfe durchzuringen,

denn das neue Heidentum ist viel schlimmer, Aveil viel
schuldbeladener, als das alte. Damals ging die Sonne des Heiles

auf...'), Damit will ich aber nicht sagen, dass nicht ein jeder
Wohlmeinende auf seinem Platze tun muss, Avas er kann

Es geht mir schlecht und oft möchte ich unter der Last
der Arbeit und Sorge und Bitterkeit erliegen, die auf mich
eindringt. In wenigen Tagen muss ich nach Wien, weil ich das

Unglück habe Reichsrat zu sein. Dort steht es fürchterlich, und
was bei uns zunächst die Protestanten tun gegen die Kirche,
das tun dort die Katholiken selbst in dummdreistem Wahnwitz;
sie erheben die Fäuste gegen das Konkordat und jubeln über
das Protestantengesetz Hh Heinrich.

XV.

Das folgende Schreiben bestätigt den Empfang der
„Bemerkungen zu der durch J. Kleutgen verteidigten Philosophie
der Vorzeit". Freiburg i. B. 1861. Der am Schlüsse dieses Buches
gemachte „Vorschlag" betraf die Herstellung einer möglichst
umfangreichen Bibliotheca philosophica, um dadurch ein er-
neuetes gründliches Studium des Piaton und des Aristoteles, des

Augustinus und des Thomas von Aquin anzubahnen. „Die
Ausführung aber wäre leicht, Avenn ein hochwürdiger Episkopat
entweder dieselbe, etwa durch Zusammensetzung einer
Kommission, in die Hand nehmen, oder auch nur seine Zustimmung
zu der Einführung eines solchen Werkes als Grundlage des

philosophischen Studiums auf den katholischen Lehranstalten
aussprechen würde". Das Nähere siehe in dieser Ztschr. 1912,
Heft 3, 328 f. 1913, Heft 3, 357 ff.

Breslau, 8. August 1861.

Hochwürdiger, sehr geehrter Herr Pfarrer!
Ich habe die mir unter dem 4. dies gütigst zugefertigte Schrift

gelesen und eile, E. H. meinen Dank dafür auszusprechen. Den
Vorschlag anlangend, den Wohldieselben am Schlüsse dieser
Schrift darlegen, so erlaube ich mir, mit der Offenheit, die E.
H. an mir kennen, Nachstehendes zu bemerken.

') Reusch setzt die Abschrift nicht fort und bemerkt : „Phrasen".



— 550 —

Es unterliegt wohl keinem Zweifel, dass sowohl die
thomistischen Theologen unserer Zeit als ihre Gegner — beide
in ihren Richtungen zu AA'eit gehen, jene, indem sie die scholastische

Philosophie zur alleinigen Grundlage der theologischen
Wissenschaft machen, diese, indem sie jener der Kirche so

hochwichtigen Schule eine zu geringe Bedeutung beilegen. Da
wäre dann freilich E. II. Vorschlag ein Wegweiser zu einer
möglichen Ausgleichung bei dieser traurigen Zerfahrenheit,
fänden wir nicht auf der einen Seite Männer, die bei ihrem
frommen Eifer auch nicht eine Linie von ihrer scholastischen Bahn
ablenken wollen, auf der andern Seite aber solche, die in ihrem
Avissenschaftlichen Hochmut sich allein für infallibel halten.
Wo soll der deutsche Episkopat die Gelehrten suchen, aus denen

er die Kommission bildet, die E. H. wünschen? Und wenn er
sie fände, wie lange werden Avir uns eines einmütigen Wirkens
in dieser Kommission zu erfreuen haben Und wenn ein
einmütiges Wirken gleichwohl stattfände, wie bald würde man
die Erzeugnisse jener Wirksamkeit als Schablonen und als
unwürdige Grenzen betrachten, in welche die Bischöfe, die man
so gerne als unwissenschaftliche Römlinge ausschreit, die freie
deutsche Wissenschaft einengen Avollten. Ich will gern glauben,
dass meine theologische Fakultät in Breslau einzig in ihrer
Art ist1), und dass Erscheinungen, wie bei ihr, bei andern
Fakultäten seltener vorkommen ; aber sie kommen vor, und es

ist ganz sicher, dass, wenn ein Unternehmen, wie das von E.
H. beregte, vom Episkopat ausginge, es schon darum in unserer
Gelehrtenwelt Widerspruch erfahren würde. Anders wäre es,
Avenn eine Schar tüchtiger und wohlgesinnter Theologen zu
einem solchen Unternehmen sich vereinte und durch
ausgezeichnete Leistungen sich einen Ruf und eine Autorität in dem
katholischen Deutschland erwürbe — für sie könnte dann der
deutsche Episkopat eintreten und ihr Werk öffentlich in
Schutz nehmen und fördern, selbst in einer Zeit, die dafür so

wenig günstig ist als die gegenwärtige. Denn Avenn E. H. am
Schluss Ihrer Schrift sagen: „Ist aber jetzt nicht etwa der
Zeitpunkt etc.", so ist dass gewiss eine Wahrheit, aber es ist

') Bezieht sich vornehmlich auf die Baltzersche Angelegenheit. Siehe
die treffliche Biographie Aron Dr. Ernst Melzer: J. B. Baltzers Leben, Wirken
und wissenschaftliche Bedeutung, Bd. 1877. Siehe ferner diese Zeitschrift
1912, Nr. 2, S. 299 ff.



— 551 —

nicht die volle Wahrheit. Denn herrschen die Krisen, von denen
Sie sprechen, nur im Gebiete der geistigen Welt, so ist, was
E. H. behaupten, vollkommen wahr, in einer Zeit der Krisen
aber, Avelche sich in alle Lebensgebiete erstrecken A)

Noch muss ich eine andere Bemerkung beifügen, die mir
sehr wichtig scheint ; eine Avahrhaft christkatholische Philosophie
wird nur aus einer Avahrhaft christkatholischen Askese erwachsen.
Unsere Professoren, mit ehrenvollen Ausnahmen, sind nicht nur
keine Asketen, sie sind nicht einmal mehr Priester — sie schöpfen
ihre Weisheit nicht aus der heiligen Gnadenquelle von oben,
sondern aus den durchlöcherten Zisternen der Welt, und das
ist das allergrösste Unglück.

Vergeben mir E. H. diese offene Aussprache ; ich bin Aveder

Philosoph noch überhaupt Gelehrter, bilde mir überhaupt nicht
ein, etwas anders zu sein, als ein unnützer Knecht vor dem
Herrn, lasse mich auch darum gerne belehren. Was ich aber
gesagt, ist das Resultat meiner reichen und sehr schweren und
trüben Erfahrungen

E. H. ergebenster Freund >£ Heinrich.

XVI.
Antwort des Erzbischofs Melchers auf ein Schreiben des

ihm näher befreundeten Michelis vom 28. August 1866. — Paulus
Melchers, geb. 6. Jan. 1813 zu Münster i. W., 1857 Bischof von
Osnabrück, 1866 Erzbischof ATon Köln. Beim vatikanischen
Konzil entschiedener Vertreter der Inopportunität. Siehe diese
Ztschr. 1911, Nr. 3, S. 315 und 1914, Nr. 3, S. 151 ff.

Köln, 5. September 1866.
Lieber Michelis!

Der Angstschrei, den Du am Feste des hl. Augustinus mir
übersendet hast, scheint mir nicht begründet zu sein. Ich kenne
keinen Bischof in Preussen, von Avelchem zu befürchten steht,
dass er der Kirche Schmach bereiten Averde; ich glaube
vielmehr, dass alle ohne Ausnahme mehr auf Gott, als auf die
Welt ihr Vertrauen setzen und entschlossen sind, die Selbständigkeit

der Kirche freimütig zu vertreten. Dasjenige, wovon
Du gerüchtsweise gehört hast, wird nicht geschehen. M. E.
darfst Du Dich also beruhigen. Tuus. >J< P.

') Phrasen (Reusch).



— 552

XVII.
Am 1. August 1863 richtete der Philosophie-P*ofessor

Deutinger (1815—1864, 1837 Priester, 1846 ao. Prof. der
Philosophie zu München, seit 1852 im Ruhestand), an Michelis ein
Schreiben, dessen erste Teil Reusch, wie unten angegeben,
summarisch mitteilt. Weiterhin nimmt er Bezug auf die
Gelehrtenzusammenkunft — diese ist gemeint mit der „Versammlung

Ende September".
Was das Programm oder Einladungsschreiben angeht, so

drang Michelis bei Döllinger auf dessen schleunige Abfassung1).
Die Verzögerung hatte folgenden Grund. Döllinger war noch
immer zaghaft. Prof. Cornelius*), in die Vorgänge tief eingeweiht,
schreibt unterm 12. Oktober 1863 an Geheimrat Brüggemann3):
Haneberg und Deutinger hätten Döllinger, nachdem Michelis
aus Wien in München angekommen, zu einer Beratung drängen
müssen. Die Einladung sei ebenfalls nicht von Döllinger, sondern
von den Freunden ; nur wenige Sätze seien aus Döllingers
Programm aufgenommen. „Was so zustande kam, ist nach Form
und Inhalt mangelhaft und entspricht weder dem frühern Plane
Döllingers, noch deckt es sich mit seinen gegenwärtigen
Gedanken". Ein weiterer Grund war die Schwierigkeit, noch
einige Unterschriften zu erlangen. Alzog4) verspätete wenigstens
seine Unterschrift, so dass sie erst bei der zweiten Veröffentlichung

der Einladung am 12. August erschien. In Wien sollte
Sebastian Brunner6) die Unterschrift Dr. Häusles beibringen.
Er schrieb aber erst am 8. August: Dr. Häusle sei abwesend,
und Kanonikus Dr. Scheiner 6) wolle nicht unterschreiben, wahr-

>) Siehe diese Ztschr. 1912. Heft 3, S. 338 ff.
3) Professor der Geschichte an der Universität in München, vorher in

Breslau und Bonn.
s) Johann Heinrich Theodor Brüggemann, 1796—1866; seit 1839 im

Kultusministerium zu Berlin.
*) Joh. Bapt. Alzog, 1808—1868, Professor in Posen, Hildesheim, Freiburg^

1869 als Konsultor der dogmatischen Sektion an den Vorarbeiten des Vat.
Konzils beteiligt.

5) 1814—1893, Prediger an der Universitätskirche zu Wien, extrem-
ultramontaner Schriftsteller, bekannt durch seine derbe Schreibweise.

6) Joseph Scheiner, 1798—1867, Professor an der Wiener Universität,
nach 22jähriger Lehrtätigkeit Kanonikus bei St. Stephan ; redigierte 1850 bis
1860 mit Dr. Häusle die „Zeitschrift für die gesamte katholische Theologie".



— 553 —

scheinlich, um sich seine Berufung ins Ministerium nicht zu
verderben. So nahm Wien schliesslich nicht teil1).

München, 1. Aug. 1863.

(Ich kann den Plato mordens2) nicht in der „Allg. Ztg."
besprechen, da diese von mir keine Artikel aufnimmt. Auch die

„Hist.-pol. Blätter" beobachten gegen mich diese Exklusivität...
Sie kommen hoffentlich zu der Versammlung Ende September).
Die Schritte, welche bisher in der Sache geschehen sind, lassen
mich hoffen, dass dem Zustandekommen nichts im Wege stehen
wird. Das Programm wird dieser Tage in lithogr. Abdrucken
verteilt werden können. Döllinger hat nach Wien und Bonn
geschrieben ; Alzog wird nächste Woche selbst hierher kommen
und kann seine Unterschrift, die er, wie ich glaube, nicht
verweigern wird, hier gleich beifügen, so dass also Bonn, Freiburg,
München, Wien in dem Aufruf vertreten sein werden, was wie
mir scheint, hinreichend ist. Ich werde Montags in die Schweiz
gehen und eine Zahl von Einladungen mitnehmen. Prof.
Cornelius kam dieser Tage von Bonn zurück und berichtete, dass

sie daselbst mit einem ähnlichen Gedanken sich getragen hätten
und daher das hier entworfene Projekt, Avelches ihren Wünschen
entgegenkommt, wohl mit beiden Händen ergreifen werden.

XVm.
Es folgen zwei Briefe von Joseph Edmund Jörg (1819—1901).

Jörg war 6 Jahre hindurch Amanuensis Döllingers bei dessen

historischen Arbeiten, wurde 1852 Vorstand des kgl.
Kreisarchivs zu Landshut; er ist bekannt als ultramontaner
Parlamentarier sowie als Redakteur und Herausgeber der Münchener
„Hist.-pol. Blätter". Der erste Brief enthält die Ablehnung des

von Michelis verfassten Berichtes über die Gelehrtenversammlung.

Darauf veröffentlichte Michelis das Referat als Anhang
zu der Schrift : Kirche oder Partei ?s).

Neuburg, 2. Nov. 1863.

Durch ein mir äusserst unliebsames Versehen meines Kollegen
in München ist mir Ihre freundliche Zuschrift vom 20. Oktober

') Friedrich, J. v. Döllinger, III, 302, 692 u. 9.

*) Siehe diese Ztschr. 1911, Heft 3, S. 306; 1913, Heft 3, S. 359.

•) Siehe diese Ztschr. 1912, Heft 4, S. 457; 1914, Heft 1, S. 64 f.



— 554 —

nebst Druckabzug erst heute in meinem Sibirien zugekommen.
Ich beeile mich daher, Sie Avenigstens nicht länger im Zweifel
zu lassen.

Hätte ich den Aufsatz gleich bekommen, Avie ich glaubte,
so hätte sich über die Sache sehr Avohl reden lassen, obgleich
ich mit Ihrer Charakterisierung des Schlittes der Mainzer als
einer „Verdächtigung" nicht einverstanden bin. Jetzt aber ist
es zu spät; es sind mir die Hände gebunden und bleibt mir nichts
übrig, als auf den wunderbar lange zögernden offiziellen Bericht
zu warten. Es tut mir das schon deshalb sehr leid, Aveil Sie
die „jüngere Münchener Schule'*]) ganz richtig charakterisieren
und ich es für eine Wohltat hielte, wenn diesen Kindern einmal
der rechte Name gegeben Avurde. Ja, ja, denken Sie an mich,
Herr Doctor, was wir von einem solchen Nachwuchs noch
erleben av erden!

Indem ich der Ausdruck meines Bedauerns, dass ich leider
nicht mehr kann, AAdeclerhole und Sie im übrigen meiner
Dienstwilligkeit versichere, bin ich in bekannter Verehrung Ihr
ergebenster

XIX.

Jörg an Michelis. Zu der Versicherung, betr. die Besprechung
des Plato mordens vgl. die Briefe von Deutinger (Nr. XVII) und
von Katzenberger (Nr. XXI). Mit der Versammlung im zweiten
Abschnitt ist gemeint die Generalversammlung des „katkolischen
Vereins" vom Jahre 1863 zu Frankfurt. Über die Tendenzen
dieses Vereins siehe Friedrich, Kzlsgsch. I, 233 ff.

Neuburg, 12. Dez. 1863.

Zum Beweise, dass ich Sie sehr wohl verstanden habe,
beeile ich mich, Ihnen den richtigen Empfang Ihres Schreibens
vom 7. November anzuzeigen. Ich will dann auch baldmöglichst
einen sehr ernstlichen Versuch machen, eine passende Anzeige
Ihres Plato mordens zu beschaffen. (Er kann sie selbst nicht
schreiben ; es fehlt ihm an Kräften und namentlich an
unbefangenen Leuten. Niemand hat mehr als ich unter den üblen
Folgen zu leiden, welche unsere kath. Zerwürfnisse nach sich

gezogen haben ; so dass ich nun überall auf Parteiungen stossen

muss, wo man sich einfach dessen freuen und es herzlich
anerkennen sollte, Avas jeder von seinem Standpunkte aus leistet).

') Darüber siehe J. Friedrich, J. v. Döllinger III. 330.



— 555 —

Mit Vergnügen habe ich \*ernommen, class Sie diesmal nicht
in Frankfurt waren. Von allem andern abgesehen, hat mir ein
Anwesender den Abstand der diesjährigen von der vorjährigen
Versammlung nicht grell genug schildern können: ihre Physiognomie

sei eine völlig hippokratische gewesen. So muss es gehen,
Avenn man dem NationalvereinJ) mit liberalen Programmen
Konkurrenz machen will. Hoffentlich Avird uns nun die napoleon.
Thronrede2) das realpolitische Konzept wieder zurechtrücken.

XX.

Joh. Bapt. Heinrich (1816—1891, ursprünglich Jurist, 1845

Priester, seit 1850 Professor am Mainzer Seminar; Neuscholastiker;

mit Moufang Redakteur und Herausgeber des „Katholik")
schrieb nach einer langen Kritik eines von Michelis für den

„Katholik" eingesandten Aufsatzes (vgl. das Schreiben von
Michelis an Döllinger in dieser Zeitschrift 1912, Heft 4, S. 457)
Avie folgt :

Mainz, 25. Januar 1864.

Ich habe nun mit aller Offenherzigkeit meine Bedenken
und Wünsche ausgesprochen und lege das Manuskript Ihnen
nochmals mit der Bitte um entsprechende Modifikationen vor.
Wie heilsam, Avie notwendig wäre es, dass uns besser als in
München, wo so Ariel Beengendes die Brust einschnürte und
wo so Avenige eigentlich Avissenschaftliche Diskussion stattfand,
Gelegenheit gegeben wäre, die philosophischen und theologischen

Prinzipienfragen nach und nach in gemeinsamer Zusammenkunft

zu diskutieren, nicht um sofort fertige und künstliche
Resultate zu erzielen, sondern um sich Avieder verstehen zu
lernen und AToneinander zu lernen; denn ¦ das haben wir ja
alle notwendig. Daher bin ich von ganzer Seele für die
Würzburger Gelehrtenversammlung3). Ich bin es um so mehr, da ich
überzeugt bin, dass auf diesen Versammlungen die Liebe und
Anhänglichkeit gegen die Kirche und der vollkommene Gehor-

*) Hervorgegangen aus einer zu Eisenach im Juli 1859 abgehaltenen
Versammlung und konstituiert im September desselben Jahres zu Frankfurt

a. M. Aus ihm entwickelte sich später die nationalliberale Partei.
2) Vom 5. November 1863. Sie war sehr ausführlich und erregte

damals grosses Aufsehen. Sie verbreitete sich insbesondere über verschiedene
auswärtige Fragen, bei denen Frankreich näher beteiligt war.

3) Vgl. diese Zeitschr. 1912, Heft 3, S. 343 f.



— 556 —

sam gegen sie, aller scheinbaren Gefahren und Irrungen
ungeachtet, je länger, um so mehr sich bewähren und bestärken
wird. Mit herzlichster Verehrung und Liebe Ihr erg. Heinrich.

XXI.

Katzenberger, Professor der Philosophie am Kgl. Lyzeum
in Bamberg, schrieb folgenden, die kirchliche Lage in
lehrreicher Weise beleuchtenden Brief:

Bamberg, 8. Mai 1866.

Bei den Hist.-pol. Blättern [wegen Aufnahme einer
Rezension von Michelis, Gesch. d. Philos.x)] anzufragen, wäre
umsonst und Avurde mir bloss eine Demütigung zuziehen. Jener
bewusste famose Artikel, in dem ich einige Bemerkungen über
die römischen Germanen8) machte, hat Jörg für immer stutzig
gemacht und ihn zu den Römern hinübergetrieben. Er nimmt
über Philosophie gar nichts oder nur bisweilen von jener Seite.
Er erhielt nämlich damals (bei Besprechung Ihrer Broschüre)
eine grosse Anzahl von bitteren Briefen aus der Feder der
(mehr als 400 zählenden) deutschen römischen Doktoren. Es
mochten wenigstens 10—12 solcher Briefe sein. Ich erhielt
konfidentielle Einsicht davon und überzeugte mich selbst, dass

gegenwärtig noch nichts zu machen ist. Unsere Sache bedarf
Zeit — mehr Zeit, als wir beide erleben. (Über die von M.

vorgeschlagene Gründung einer philosophischen Zeitschrift.)
Vor 10 Jahren dachte ich auch wie Sie, jetzt aber nicht mehr.
Andere haben die Gewalt, wir die Mühe und die Verfolgung.
Erst Avenn einmal ein Papst an die Spitze kommt, der nicht
aus der thomistischen Schule hervorgegangen, sondern universell
gebildet ist, und erst wenn der deutsche Episkopat aus Männern
besteht, die auf der wissenschaftlichen Höhe der Zeit stehen,
wird es besser. Bis dahin aber ist ein weiter Weg.

XXII.
Kanonikus Dr. Künzer, der später als sog. Staatskatholik

bekannt wurde (vgl. „D. Merkur" 1876, S. 253; 1877, S. 217,
S. 245, S. 373; 1881, S. 424), schrieb an Michelis:

l) S. diese Zeitsch. 1913, Heft 3, S. 47 ff.
*) Sonst: Germaniker, auch Doctores Romani.



— 557 —

Breslau, 10. November 1864.

Hochverehrter Herr Professor Hochw. Herr
Eben habe ich E.H.Broschüre „Kirche oder Partei?"1)

gelesen. Sie haben mit diesem offenen freien Worte meine
Seele auf das innigste bewegt, so dass ich mich gedrungen
fühle, Ihnen, hochw. Herr Confrater, meinen innigsten Dank
für dieses männlich deutsche und doch eminent katholische
Wort auszusprechen und zu erklären, wie freudig ich mich zu
Ihrer Fahne, in welcher ich das glorreiche Banner unserer
hl. Kirche begrüsse, bekenne. Gott schütze und segne E. H.
Tätigkeit. Ich glaube, es ist eine vorzugsweise deutsche Ehrensache,

unsern hochverehrten Döllinger und das von demselben
so segensreich vertretene Wirken deutscher Theologen gegen
das Treiben einer Partei zu verteidigen, die in der „Civiltà
cattolica" sogar unsere schöne deutsche Sprache als „nebelig"
angriff. Ich hoffe zu Gott, Ihr Schriftchen wird Leben erwecken
und der Wahrheit zum Siege verhelfen. Harren Sie mutig aus
Die Kirche geht nicht unter. Das ist unser Trost. Aber die
Mannschaft muss an die Arbeit im Namen des Herrn, Avenn
das Stürmen und Drängen des Parteitreibens seine bittersalzigen
Wogen über das Schifflein schüttet. Mit vorzüglicher
Hochachtung und Verehrung E. H. ergebenster Confrater

Di'. Künzer, Canonic. Theologalis2).

XXIII.
Reischl richtete an Michelis das folgende charakteristische

Schreiben. — Reischl, Wilh. Karl, 1818—1873, Exeget, 1840

Priester, 1845 Prof. in Amberg, 1851 in Regensburg, 1867 in
Münster. Vgl. v. Schulte, Altkathol. 102 ff, 190.

München, 28. Juni 1870.

Gott lohne Ihnen den Mut, mit welchem Sie der Wahrheit
Zeugnis geben. Unser armer Döllinger kämpft grossartig, aber
vereinzelt. Die gegründete Sorge, unserer theologischen Fakultät

') S. diese Zeitschr. 1912, Heft 4, S. 457; 1914, Heft 1, S. 64 f.

') Nach den Vorschriften des Tridentinums (Sess. V de Ref. cap. 11,
Sess. XXIV de Ref. cap. 8) sollen in allen Domkapiteln ein Canonicus
theologus zur Erklärung der hl. Schrift und ein Canonicus pœnitentiarius
mit der Vollmacht zum Beichthören für die ganze Diözese vorhanden sein.
(In manchen Kapiteln befinden sich noch andere Ämter.)



— 558 —

durch einen nur zu leicht möglichen Gewaltstreich (durch
päpstliches Verbot ihres Besuches) demnächst den Garaus
gemacht zu sehen, verbietet es selbst denjenigen seiner Kollegen,
Avelche nicht Feigheit abhielt, ihm jetzt schon zur Seite zu
kämpfen; mich fesselt noch die biblische Arbeit (Bibelübersetzung),

sowohl in demjenigen, was noch für die zweite
Auflage zu tun ist, als auch durch die Aussicht, die ganze Leistung
eines Lebens durch die Jesuiten abrasiert zu sehen, sobald ich
mich auf dogmatischem Gebiete streitbar entgegenstelle. Sind
sie doch die Scharfrichter der deutschen katholischen Literatur,
die Handlanger für den Pranger des Index. Was durch Briefe
an Bischöfe und sonst geschehen kann, um das Entsetzliche
von neuen und sinnwidrigen Dogmen ATon der Kirche abzu-
Avenden, versuche ich treulich.

Einer meiner Lieblingsschüler überbrachte mir eben
einliegendes schönes und wahres Gedicht („Gebet an Jesus"). (Ob
Michelis es nicht im Norden zum Druck besorgen könne, da

das in Baiern nicht gehe.) Vielleicht könnten wir's als „fliegendes

Blatt" nach alter Weise drucken lassen.

XXIV.
Die vier folgenden Briefe sind von Konstantin Schlottmann

(1819—1887), zuletzt Professor der alttestamentlichen Literatur
in Halle a. S. Vgl. Allg. D. Biogr. Bd. 31, 561 ff. Die Erfolge des

Vatikanismus veranlassten diesen Gelehrten zu der in klassischem
Latein verfassten Schrift Erasmus redivi\Tus s. de curia Romana
hucusque insanabili, 1. Teil 1881, vollständig 1883. Das Buch
erschien bald auch in deutscher Übersetzung. Er zeigt darin,
dass das infallibilistisch gewordene Rom Männer wie Döllinger
nicht mehr ertragen kann. Vgl. „Deutsch.Merk.", 1881, S. 278,
301, 310.

Halle a. S., 1. Juli 1881.

Wäre nicht jetzt noch wenigstens etwas Ähnliches
möglich Z. B. eine Petition an den Kaiser, er möge den
kirchlichen Frieden nicht mit irgend einer rechtlichen Anerkennung
der vatikanischen Beschlüsse erkaufen lassen, mit kurzer und
bündiger NachWeisung, dass ein solcher Friede eine faktische
Unterwerfung des Staates wäre, und mit bescheidener
Erinnerung an des Kaisers frühere männliche Erklärung, die er den



- 559 —

ihm dankenden Engländern gab und die der „D. M." J) kürzlich
wieder abdruckte. Eine solche Petition, zunächst möglichst im
stillen vereinbart und abgesandt, nicht sogleich durch die
Zeitungen veröffentlicht, Aron Ihrem Bischof und Ihren Notabein,
namentlich auch Döllinger, unterzeichnet, könnte unter Gottes
Beistand einige Wirkung haben.

XXV.
Am 11. Juli 1881 teilt Prof. Schlottmann die Übersendung

seines „Erasmus redivivus" an drei altkatholische Gelehrte mit.
Döllinger, Friedrich und Reusch habe ich je ein Exemplar

meiner Schrift übersandt, den ersten beiden mit einigen
Zeilen.

XXVI.
Schlottmann an Michelis. Döllingers Brief siehe in dieser

Zeitschrift 1913, Heft 1, S. 81 f. Er ist die Antwort auf ein
Schreiben von Michelis, das sich ebenda S. 79 f. findet.

Halle a. S., 19. Mai 1882.

Döllingers Brief erfolgt hierbei mit bestem Dank zurück.
Es geht mir mit Ihnen wie ihm : in der Theorie sind wir
vielleicht einig, aber nicht de rebus agendis. In betreff Ihres
Gedankens einer Zusammenkunft von Altkatholiken und
Protestanten, worüber Sie nie etAvas gegeii mich geäussert haben,
muss ich ihm völlig beistimmen. Ein solcher Versuch würde
zum Triumph der Ultramontanen völlig Fiasko machen.

XXVII.
Schlottmann an Michelis.

Halle a. S., 28. Mai 1882.

Ihren EntAvurf einer Petition an den Reichstag kann ich
nicht umhin, unpraktisch zu finden. Wenn Sie sagen, das

Altkatholikengesetz sei zu spät gekommen, so gilt dies noch viel
mehr von Ihrer nachträglichen Forderung einer Modifikation
und Ausdehnung desselben. Ich hatte, als wir von solchen
Petitionen in Freiburg sprachen, ganz andere Forderungen im
Sinne.

XXVIII.
Antwort des Dr. Kohlschütter, Oberhofpredigers zu Dresden,

t 1889, auf einen ähnlichen Vorschlag, wie der an Schlottmann

') S. « Deutsch. Merk. » 1881, S. 199.



— 560 —

gerichtete war. — Die Eisenacher Konferenz besteht seit 1852
und setzt sich zusammen aus Vertretern der deutschen
evangelischen Kirche, die von den Regierungen geschickt werden.

Dresden, 24. Juni 1882.

Hochwürdiger, hochgeehrter Herr Pfarrer!
Ihren in Eisenach mir zugegangenen Brief vom 10. d. M.

habe ich unter dem Drange der in unerwarteter Weise mir
daselbst übertragenen Geschäfte nicht sogleich beantAvorten
können. Eine Ihrem Wunsche entsprechende hätte aber meine
Antwort auch von dort aus schon darum nicht sein können —
und dies sage ich in Übereinstimmung mit den Mitgliedern der
Eisenacher Konferenz, denen ich von dem Inhalte Ihres Schreibens

Kenntnis geben konnte —, weil die Konferenz durch
Eingehen auf Ihren Vorschlag auf ein ihr fremdes Gebiet gekommen
sein und das Mandat, welches sie als eine Versammlung von
Abgeordneten deutscher evangelischer Kirchenregierungen hat,
zweifellos überschritten haben w*ürde. — So Avohltuend mich
die Wärme des Herzens berührt, mit Avelcher Sie Ihre Hand
zu uns herüberreichen, so bleibt mir doch nichts anderes als
eine ablehnende Haltung übrig bei aller Zuversicht, dass der
Gott, der alle Dinge wirket nach dem Rate seines Willens, auch
aus der altkatholischen Bewegung Segensfrüchte für seine Kirche
werde hervorgehen lassen.

In vollkommener Hochachtung Ew. Hochw. ergebener
Dr. Kohlschütter.

Die rastlose Tätigkeit, die Michelis zu jeder Zeit seines Lebens
übte, tritt uns auch in den vorstehenden Schriftstücken deutlich
entgegen. Nach allen Seiten hin gibt er Anregungen. Allerdings

liess sein unverwüstlicher Optimismus ihn die Schwierigkeiten

vergessen, die seine Bemühungen hemmten, und seine
stürmische Begeisterung hinderte ihn an der Voraussicht, dass

seine Ansinnen fast allerseits abgelehnt werden würden. Aber er
erstrebte Gutes und meinte es gut: in magnis voluisse sat est.


	Friedrich Michelis als Schriftsteller : 1815-1886

