
Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 4 (1914)

Heft: 4

Artikel: Antoine Arnaulds Stellung zu den kirchlichen Verfassungsfragen im
Kampf mit den Jesuiten

Autor: [s.n.]

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-403855

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 31.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-403855
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


451 —

Antoine Firnis Slelluoo zu öen kirchlichen Yeriossiosiiien
im KeoiDl diu deo Jesoileo.

Abkürzungen und Quellen.

1. Hautefase: Œuvres de Messire Antoine Arnauld, Paris-Lausanne 1775—81,
d'Arnay et Cie., 42 Bde. (Die Zahlen ohne nähere Bezeichnung' deuten
Band und Seite dieses Werkes an, z.B.: 7, 475. pr. 7, VI bedeutet
« préface historique » zu Band 7, Seite VI). ')

2. Abr. Gerberon: Histoire abrégée du Jansénisme, Cologne 1698, Jean
Druckerus.2)

3. Appel Appel: Kursgefasste Kirchengeschichte, Leipzig 1909—11,
Deichertsche Verlagsbuchhandl., 4 Bde.

4. Btr. Reusch : Beiträge sur Geschichte des Jesuitenordens, München 1894,
Becksche Verlagsbuchhandl.

5. Gen. Gerberon: Histoire Générale du Jansénisme. Amsterdam 1700,

Louis de Lorme, 3 Bde. ')
6. H. Harnack: Lehrbuch der Dogmengeschichte, Freiburg i. B. 1886—90.

Akad. Verlagsbuchhandl. Mohr, 3 Bde.
7. Heiner Heiner: Katlwlisclies Kirchenrecht, Paderborn 1897, Schöningh,

2 Bde.
8. Hinschius Hinschius : System des Kath. Kirchenrechts, Berlin 1869—83,

Guttentag, 3 Bde.
9. Hist. Histoire abrégée de l'Abbaye de Port-Royal. 1710 (Verfasser

und Druckort fehlen).
10. Hub. Huber: Der Jesuitenorden, Berlin 1873, Lüderitzsche Verlags¬

buchhandl.
11. I. Reusch: Der Index der verbotenen Bücher. Bonn 1883—85, Cohen

und Sohn, 3 Bde.
12. Kl. K. Kleine Katechismus, Amsterdam 1820, Potgietcr en van Baaleu.
13. Kraus Kraus: Lehrbuch der Kirchengeschichte, Trier 1872—75, Lintzsche

Buchhandl.
14. Krüger Handbuch der Kirchengeschichte. Tübingen 1909—13, Verlag

von Mohr.
15. L. Langen: Geschichte der Römischen Kirche, Bonn 1881—93, Cohen

und Sohn bzw. Fr. Cohen, 4 Bde.
16. Mem. Fontaine: Mémoires pour servir à l'Histoire de Port-Bogal, Utrecht

1736, Aux dépens de la Compagnie.

') Zu diesem Werke vgl. Keusehs Index >. II, 1. Abt., 660.

¦) A'erf. bestimmt nach: Did. des Livres Jans, on qui favorisent le Jansénisme
(Anvers 1762. 4 Bde.), II, 19-1.

¦) «Par Monsieur l'Abbé ***>, was nach: Sclinilnamen, Naamvormen en Naam-
letters in de Geschiedenis (1er Gallikaansche en Bo'landsche Kerk (Rotterdam 18S9). S. 3,

Gerberon bedeutet. Vgl. Diet, li, 232.



— 452 —

17. Mich. Michaud: Louis XIVet Innocent XI, Paris 1882—88, Charpentier,
4 Bde.

18. Mirbt Mirbt : Quellen sur Geschichte des Papsttums und des Röm. Katho¬

lizismus, Tübingen 1911, Verlag von Mohr.
19. Mor. Döllinger und Reusch: Geschichte der Moralstreitigkeiten, Nörd-

lingen 1889, Becksche Buchhandl., 2 Bde.
20. P. Pascal : Pensées, herausgegeben von Brunschvicg, Paris 1907

Hachette et Cie.
21. Paix Quesnel: La Paix de Clément IX, Chamberri Bruxelles) 1701,

J. B. Giraud. ')
22. po. Œuvres posthumes de M. l'Abbé Racine, Avignon 1759 (Verfasser

und Druckort fehlen).
23. Prov. Pascal: Les Provinciales, herausgegeben von Louandre, Paris

1853, Charpentier.
24. R. Reuchlin : Geschichte von Port Rogai, Hamburg und Gotha 1839

bzw. 1844, Perthes, 2 Bde.
25. Rac. Racine : Abrégé de l'Histoire de Port-Rogal, Vienne-Paris 1767

Lottin le jeune.
26. Real. Realencgklopadie für Protestantische Theologie und Kirche, Leipzig,

3. Aufl., Hinrichssche Buchhandl., 22 Bde.
27. Refi. Racine: Reflexions sur chaque Siècle de l'Histoire Ecclésiastique,

Cologne 1759, Aux dépens de la Compagnie, 2 Bde.
28. Rei. Religion in Geschichte und Gegemvart, Tübingen (in Erscheinung

begriffen), Mohr.
29. Relat. Relation de ce qui s'est passé dans l'affaire de la Paix de l'Eglise

sons le Pape Clément IX, 1706 (Verfasser und Druckort fehlen), 2 Bde.
30. Rieks Rieks: Geschichte der christlichen Kirche, Lahr 1882, Schauenburg.
31. von Schulte von Schulte: Lehrbuch des kath. und evangel. Kirchenrechts,

Giessen 1886, Roth.
32. St. Staatslexikon, Freiburg i.B. 1889—97, Herdersche Verlagsbuchhandl.,

5 Bde.
33. Ste. Sainte-Beuve: Port-Rogal, Paris 1908, Hachette et Cie., 7 Bde.
34. V. Lahrière : Vie de Messire Antoine Arnauld, Paris-Lausanne 1783,

d'Arnay et Cie., 2 Bde. ')
35. AV. Wetsers und Weites Kirchenlexikon, Freiburg i. B., 2. Aufl., 12 Bde.
36. Werner Werner: Frans Snares und die Scholastik der letstm Jahr¬

hunderte, Regensburg 1861, 2 Bde.

•) Verf. und Druckort nach Diet, III, 217—18, bestimmt.
') Vgl. « Index •, II, 1. Abt. 660.



— 453 -
Rechtschreibung.

In der französischen Rechtschreibung halten wir uns streng' —
soweit nicht grossgedruckte Buchstaben das etwaige Tonzeichen freistellen
— an die Urschriften, wodurch sich je nach den Quellen Unterschiedlichkeiten

ergeben. Z B. : Jansénius, Jansénisme oder Jansénius, Jansénisme;
était oder étoit; savoir oder sçavoir. Maniere, pero, particulièrement u. a.

gehören zu den Eigentümlichkeiten der vorliegenden Œuvres.

„Es scheiterte Frankreich, trotz aller Zähigkeit, in
seinem Versuch, sich den Schatten einer halb
unabhängigen gallikanischen Kirche zu bewahren, — vor
allem aber scheiterten, von Augustinus bis Jansénius,
stets alle diejenigen, welche die apostolische Lehre vom
Glauben und von der Gnade in ihrer reinen Unverfälschtheit

in das römische System einzuführen suchten.1'

(Chamberlain in : „Die Grundlagen des neunzehnten
Jahrhunderts", Volksausgabe, München 1907, II, 731.)

I.
Im Jahre 1640 erschien zu Löwen das kurz mit „Augustinus"

bezeichnete Werk des Bischofs Cornelius Jansénius von Ypern,
welches als scharfer Angriff gegen theologische und sittliche
Lehren der Jesuiten empfunden wurde. Obschon der Verfasser
bereits 1638 gestorben AA'ar, fand das Buch einen ungeheuren
Anklang, wofür nicht zuletzt die zahlreichen Genehmigungen
von Bischöfen, Ordensobern, Geistlichen, Hochschullehrern und
weltlichen Machthabern sprechen (Gen. I, 11—2, 40—4; V. I,
85). In Paris und Rouen wurde es sehr bald neugedruckt (J. II,
1. Abt., 460). Urban VIII. erliess 1642 auf Betreiben der Jesuiten
die Bulle „In eminenti", Areiche jedoch erst im folgenden Jahre
in Rom veröffentlicht wurde (Gen. I, 49; J. II, 1. Abt., 462 *).

Diese Bulle verbot jede Aveitere Erörterung über Jansens Buch.
Sie stützte sich hauptsächlich auf die Erlasse Pius' V., Gregors XIII.
und Pauls V., wonach es untersagt war, ohne päpstliche
Genehmigung Schriften über die Gnadenlehre herauszugeben.
Zudem betonte sie ausdrücklich, „Jansens « Augustinus >

enthalte zum grossen Ärgernis der Katholiken und unter voller

') Schon 1641 war ein Verbot in Gestalt eines Dekretes erfolgt; im
übrigen vgl. J. I, 445, II, 1. Abt., 299, 457.



— 454 -
Missachtung der päpstlichen Hoheit mehrere der durch Urbans
genannte Vorgänger verworfenen Sätze, für welche er erneut
einträte" (Gen. I, 48—9; V. I, 86; J. II, 1. Abt., 461—2).
Innocenz X. verwarf 1653 in der Bulle „Cum occasione-', durch
die Jesuiten gedrängt, fünf von ihnen selbst aufgestellte, die
Gnadenlehre betreffende Sätze1). Hierbei handelte es sich um
einen blossen Schachzug der Jesuiten. Sie hatten anfangs
nachdrücklich betont, die betreffenden Sätze fänden sich, AAras ihren
Wortlaut und Sinn angehe, keineswegs etwa bei Jansen (Gen. I,
301—3; III, 220; pr. 19, IV). Tatsächlich drückt auch die
Bulle noch nicht mit voller Klarheit aus, die fünf Sätze
entstammten dem „Augustinus" 2), wie auch Harnack hervorhebt,
Harnack bemerkt im übrigen, die fünf Sätze liessen sich zwar
fast wörtlich bei Jansen nachweisen, entsprächen aber in ihrer
Zusammenhanglosigkeit 3j nicht dem Sinne des „Augustinus"
(H. III, 635). Dies Urteil gewinnt deshalb für unsere spätere
Untersuchung* grosse Bedeutung, weil die „Jansenisten" nur einen

einzigen der fünf Sätze, und zwar in einem anderen als dem von
den Jesuiten erklärten Sinne, im „Augustinus" fanden (21, 3;
24, 382—3 ; Kl. K. 8). Die letzteren waren ebenfalls von der
Unklarheit der päpstlichen Bulle überzeugt und envirkten
darum 1654 auf Bitten der von ihnen beeinflussten Assemblée
du Clergé a*oii Innocenz ein Dekret, Avelches ihren Wünschen
A*"ollkommen entsprechend feststellte, die Bulle von 16521 hätte
in den fünf Sätzen die Lehre des „Augustinus" verdammt (V I,
125—6).

Mit der Bulle „Cum occasione" setzt die eigentliche
„Geschichte des Formulars" ein, welche sich wie ein roter Faden

') Ihr Hauptui-heber war Cornet (Gen. I, 300; Mem. II, 89; po. 173;
vgl. Ricks, 441). Ihren Wortlaut siehe bei Mirbt, 295. Sie galten als « kal-
vinistisch » (V. I, 208).

s) Vgl. den Wortlaut der Bulle bei Mirbt, 295. In Betracht kommen
hier hauptsächlich deren Anfang und Schluss: „Cum occasione impres-
sionis libri, cui titulus Augustinus Cornelii Iansenii inter alias eius
opiniones orta fuerit. controversia super quinque ex illis : complures
Galliarum episcopi apud nos institerunt, ut easdem propositiones nobis
oblatas expenderemus, ac de unaquaque earum certain et perspicuam fer-
remus sententiam Non intendentes tarnen per hanc declarationem et
deiinitionern super praedicüs quinque propositionibus factam approbare
ullatenus alias opiniones, quae eontinentur in praedicto libro Cornelii
Jansenii."

8) Vgl. Kl. K. 8.



— 455 —

durch den ersten Abschnitt der Geschichte des „Jansenismua"
zieht. Schon vor dieser Zeit hatten die Jesuiten, wenn auch
erfolglos, versucht, bestimmte kirchliche Würdenträger in den
spanischen Niederlanden durch Unterschrift eines entsprechenden

Formulars zur Anerkennung von Urbans Bulle zu zwingen
(Gen. I, 219 f.). Wir müssen uns darauf beschränken, aus der
umfangreichen Geschichte des Formulars diejenigen Ereignisse
kurz anzugeben, welche für unsere Untersuchung in Betracht
kommen. Die Hauptversammlung des französischen Klerus vom
Jahre 1656 genehmigte das folgende, von Erzbischof de Marca
entworfene Formular :

„Je me soumets sincèrement à la Constitution de Notre
S. Pere le Pape Innocent X, du 31 Mai 1653, selon son
véritable sens, expliqué par lAssemblée de Messieurs les Prélats
de France du 28 Mars 1654, et confirmé depuis par le Bref
de Sa Sainteté, du 29 Septembre de la même année. Je re-
connois que je suis obligé en conscience d'obéir à cette
Constitution, et je condamne de cœur et de bouche la doctrine
des cinq Propositions de Cornelius Jansénius, contenues dans
son livre, intitulé, Avgvstinvs, que le Pape et les Evêques
ont condamnée, laquelle doctrine n'est point celle de S.

Augustin, que Jansénius a mal expliquée, contre le ATrai sens
de ce saint Docteur" (25, 152).

Dieses Formular wurde sämtlichen Bischöfen Frankreichs
übersandt mit der Weisung, dass es von allen Geistlichen,
Ordensmännern und -frauen unterschrieben Averden müsse
(V I, 181). Da die Mehrzahl der Bischöfe der gestellten Forderung

widersprach, veranlassten die Jesuiten Alexander VII. 1656

zu der Bulle "Ad sacrum"1, Avelche scharf zum Ausdruck brachte,
„ce qu'on vouloit, et ce qu'Innocent X n'avoit pas assez clairement

décidé" (182) *). Auf Grund der neuen Bulle, die gleichwohl
von keinem Formular sprach (25, 152), beschloss die Assemblée
du Clergé des folgenden Jahres Abänderung des obigen Wortlautes
dahin, dass der Kopf des Formulars lautete:

„Je me soumets sincèrement à la Constitution du Pape
Innocent X, du 31 Mai 1653, selon son véritable sens, qui

') Vgl. J. II, 1. Abt., 476, wonach die Bulle am 10., 458, wonach sie
am 15.. während sie nach den jansenist. Quellen am 16. Okt. erschienen
ist (V. I, 182; Gen. II, 316).



— 456 —

a été déterminé par la Constitution de notre Saint Pere le
Pape Alexandre VII, du 16 Octobre 1656"

und entsprechend in den folgenden Zeilen Constitution und Pape
in die Mehrzahl treten (152—3). Des weiteren bestimmte jene
Versammlung, jede geistliche Person sei gehalten, innert Mondesfrist

das neue Formular zu unterschreiben, widrigenfalls mit
aller Strenge gegen sie verfahren würde (V. I, 182).

Innozenz' und Alexanders Bullen wurden noch im selben Jahre
zu französischen Staatsgesetzen erhoben, doch ohne ErAvähnung
der Formulare (192). So fanden sich trotz der jesuitischen
Anstrengungen nur wenige, die unterzeichneten (196). Erst die
Assemblée générale des Jahres 1660—1661 drang auf strengste
Durchführung des Formulars Aron 1657 (201). Dies geschah trotz
des Einspruches einer beträchtlichen Zahl von Bischöfen. Die
Versammlung hatte versucht, den Schein eines Nationalkonzils,
das einzig nach Auffassung der Einsprucherhebenden für einen

derartigen Beschluss zuständig gewesen icäre, dadurch zu retten,
dass man alle in Paris gerade anwesenden Bischöfe dazu einlud
(ebenda).

1661 begannen die Jesuiten eine regelrechte Verfolgung gegen
das jansenistische Kloster Port-Royal des Champs und seine

Zweigniederlassung Port-Royal de Paris. Da beide Anstalten sich

weigerten, das Formular zu unterschreiben, wurden ihnen der gemeinsame

Prior Singlin (Sainglin), (Gen. II, 488—9) und sämtliche

Beichtväter (497) genommen. Sie durften ferner keine
Novizinnen und Postidantinnen mehr aufnehmen (24, 51 ; 25, 161).
Zum neuen Prior wurde Bail erhoben (Gen. II, 497). Alles dies

geschah auf Befehl Ludwigs XIV, der ganz im Banne der
Jesuiten stand (488 f.). (Vgl. Hist. 27 f. u. auch vorh. ; Mem. II,
202, Anm., wo 1661 in 1667 verdruckt.) Die Grossvikare des

abwesenden Kardinals de Retz von Paris, denen die beiden Port-
Royal unterstanden, fügten sich zunächst, wie fast sämtliche
Bischöfe, der letzten Assemblée nicht. Sie verlangten zwar die

Unterschrift des Formulars, erklärten aber in einem Rundschreiben

(Ordonnance, mandement) *), die Sache so aufzufassen, dass der
Unterschreibende nur die Glaubenswidrigkeit der fünf Sätze zu-

') Brunschvicg bemerkt, wie aus dem folgenden hervorgeht, fälschlich,
in dem Mand. der Grossvikare sei das Formular „endgültig" vorgelegt
worden (P. 239).



— 457 —

gäbe, hinsichtlich ihrer angeblichen Urheberschaft aber bloss einen

„respect entier et sincere" kundtue (22, 609). Sie gingen in ihrem
Rundschreiben von dem Unterschied zwischen „fait" und „droit"
aus, Begriffe, welche in der weiteren Geschichte des Formulars
eine ungeheure Bedeutung geAvannen, die aber erst in unserer
eigentlichen Untersuchung erörtert Averden können. Darum
beschränken Avir uns auch bei der ferneren Angabe der
geschichtlichen Daten auf eine blosse Andeutung des „fait" und

„droit" betreffenden Tatbestandes. Die Nonnen von Port-Royal
de Paris unterschrieben auf Grund des genannten Rundschreibens

zum grössten Teil. Doch fügten sie, um jedem ZAveifel

Arorzubeugen, bei, qu'elles 1) embrassoient purement et simplement

sans aucune restriction ou exception tout ce que l'Eglise
croit et veut qu'elles croient, 2) condamnoient pareillement en
toute sincérité, toutes les erreurs que l'Eglise a condamnés,
3) et que c'est pour rendre ce témoignage de leur foi, qu'elles
signent le Formulaire'1 (Gen. II, 502) '). Dasselbe bemerkten dié
Schwestern des Mutterklosters, nur ergänzten sie es durch einige
erklärende Worte (503). Gleichwohl verlangten die Grossvikare
noch im selben Jahre 1661 unter dem Zwange eines 'päpstlichen
Breves die rückhaltlose Unterschrift (505; V. I, 202—3; pr. 21,

XLIX). Beide Klöster blieben standhaft. Sie unterzeichneten
folgendes, selbst entworfene Bekenntnis:

„Nous Abbesse, Prieures, et Religieuses des deux
Monastères de Port-Royal de Paris et des Champs, assemblées

capitulairement en chacune des deux Maisons, pour satisfaire

à l'Ordonnance de Mrs. les Vicaires Généraux de

Monseigneur le Cardinal de Retz du dernier Octobre 1661. Considérant

que dans l'ignorance où nous sommes de toutes les choses,
qui sont au dessus de nôtre profession et de nôtre sexe, tout ce que
nous pouvons faire est de rendre témoignage de la pureté de

nôtre foi: Nous déclarons très-volontiers par nôtre signature
qu'étant soumises avec un profond respect à N. S. P. le Pape,
et n'ayant rien de si précieux que la foi, nous embrassons
sincèrement et de cœur tout ce que Sa Sainteté et le Pape
Innocent X. en ont décidé, et rejettons toutes les erreurs
qu'ils ont jugé y être contraires" (Gen. II, 513—4; pr. 21,
CXXVII).

') Vgl. pr. 21, CXXVII.



— 458 —

Der Streit tobte ergebnislos weiter. Man drang .auf
Einigungsformulare. Antoine Arnauld arbeitete als einer der
eifrigsten mit an dem Friedenswerke (V. I, 236 f.). Da machte
1663 ein neues Breve Alexanders diesen Bestrebungen ein jähes
Ende. Er lobte in seinem Schreiben die jesuitischen Bischöfe
ob der Sorge, die sie hätten walten lassen, „d'extirper l'hérésie
Jansénienne" (273; 1, 393). Noch im selben Jahre fand eine

Versammlung der Geistlichkeit statt. Sie war rein zufällig aus vierzehn
oder fünfzehn Bischöfen zusammengesetzt, welche zur Hälfte keine

Diözese, zur Hälfte die ihrige kaum gesehen hatten (V. I, 287).
Wiederum lief das Streben dieser Versammlung auf
Durchsetzung des Formulars hinaus (291). Endlich holten die Jesuiten
zu einem wuchtigen Schlage aus. Ludwig erhob auf ihre
Vorstellungen hin 1664 das Formular zum Staatsgesetz. Zur
Unterschrift sollten u. a. gezwungen werden die Weltgeistlichen,
Ordensgeistlichen und solche, welche einen akademischen Grad
bekleideten, insbesondere die Leiter der Hochschulen (304).
Der neue Erzbischof von Paris, de Pereßxe (seit 1664), drang
in Port-Royal auf bedingungslose Unterschrift (Gen. III, 97 f.),
icobei er als erster die jesuitische Lehre von der „inséparabilité
du fait et du droit" öffentlich geltend machte. Die Pariser Schwestern

verstanden sich nur zur Unterschrift ZAveier selbständiger
Erklärungen. In der ersten bezeugten sie, „qu'elles embras-
soient sans réserve, sans exception, et aA*ec toute sorte de

sincérité, ce que les Souverains Pontifes ont défini de la foi dans
leurs Constitutions; qu'elles n'avoient point etn'auroient jamais
d'autre doctrine que celle de l'Eglise Catholique Apostolique
et Romaine, et qu'elles étoient prêtes de mourir pour la moindre
des \7érités qu'elle enseigne à ses enfants*' (24, 51—2). In einer
kürzeren Erklärung gaben sie bald nachher zu verstehen:

„Nous soussignées promettons une soumission et créance
sincere pour la foi : et sur le fait, comme nous n'en pouvons
avoir aucune connoissance par nous-mêmes, nous n'en
formons point de jugement, mais nous demeurons dans le

respect et le silence conforme à nôtre condition et à nôtre état"
[Unterschriften der Äbtissin und aller Schwestern] (51 ; 25,
162; Gen. III, 114).

Der Erzbischof entzog den Pariser Nonnen darauf die Sakramente

und überführte mit staatlicher Gewalt zwölf von ihnen in



— 459 —

fremde Klöster. Nur sechs Schwestern Hessen sich unter dem
obwaltenden Zwange zur Unterschrift herbei (25, 163—4). Die
Nonnen von Port-Royal des Champs verweigerten, trotzdem auch
ihnen die Sakramente entzogen wurden, jede Unterschrift (164).

Währenddessen erlangte Ludwig auf de Pereflxes Betreiben
zur Bekräftigung seines Erlasses von Alexander 1665 die Bulle
„Cum ad S. Petri sedem" (165; V. I, 311). Sie betonte erneut:
„Quinque illas propositiones ex libro praememorati Cornelii
Jansenii excerptas ac in sensu ab eodem Cornelio Jansenio
intento damnatas fuisse, defmimus et declaramus" (H. III, 635—6).
Die Bulle Avurde Staatsgesetz. Sie dehnte, was von Papstes Seiten
bisher nicht verlangt Avorden Avar, die Verpflichtung zur Unterschrift

auch auf die Aveiblichen Ordensleute aus (V. I, 311—2).
Sie gab dem Formular den endgültigen Wortlaut:

„Je soussigné me soumets à la Constitution Apostolique
d'Innocent X, Souverain Pontife, donnée le 31 Mai 1653, et
à celle d'Alexandre VII, son Successeur, donnée le 16

Octobre 1656, et je rejette et condamne sincèrement les cinq
Propositions extraites du livre de Cornelius Jansénius,
intitulé AA'gvstinvs, dans le propre sens du même Auteur,
comme le Siege Apostolique les a condamnées par les mêmes
Constitutions. Je le jure ainsi: Ainsi Dieu me soit en aide
et cesv) Saints Evangiles" (25, 153).

De Perefixe entfernte nun aus Paris alle Schwestern, welche
bisher jede Unterschrift verweigert hatten, und Avelche das

neue päpstliche Formular ablehnten, und brachte sie in das
Mutterkloster. Auch rief er dorthin die zwölf verbannten Schwestern

zurück (165). Dann verlangte er ATon sämtlichen in Port-
Royal des Champs vereinigten Schwestern die Unterwerfung
unter die letzte Bulle und gab ihnen eine bestimmte Bedenkzeit.

Das Kloster wurde militärisch besetzt, man nahm ihm die

vertrauten Priester und verhängte das Sakramentsverbot, über
dasselbe (165—6). Als die gesetzte Frist ergebnislos verlaufen war,
hielt de Perefixe die getroffenen Anordnungen aufrecht.

Betont Averden muss, class Alexanders Bulle auch sonst
auf schweren Widerspruch stiess. Die Bischöfe von Alet, Angers,

') Wir setzten ces nach der Mehrzahl der vorliegenden Wiedergaben,
welche allerdings meist lateinisch sind, während 25, 153, ses hat (vgl.
Gen. 111,173 182, 190, 198 ; J. II, 1. Abt.. 458).



— 460 —

Beauvais und Pamiers ]) veröffentlichten das päpstliche Schreiben

mit Erklärungen (mandements), in welchen sie, icie ehedem die

Pariser Grossvikare, zwischen der Glaubenswidrigkeit der fünf
Sätze und der Urheberschaft Jansens schieden (V. I, 315 f.).
Alexander bestellte nun auf Veranlassung der Jesuiten neun
Bischöfe zur Aburteilung der Genannten. Doch noch ehe diese ihre
Tätigkeit begonnen hatten, starb er (Gen. III, 225).

Der neue Papst Clemens IX. schenkte der französischen Kirche
1669 unerwartet den Frieden 2). Hervorragenden Anteil an der
Vermittlung hatten der Nuntius Bargellini (227) und auch A.
selber, welcher sogar vom Könige empfangen wurde (242). Der
Friede wurde dadurch möglich, dass die Unterschrift nur im
Sinne der vier Bischöfe verlangt wurde (V. I, 347; J. II, 1. Abt.,
459). A. stieg in den nächsten Jahrzehnten zum Ärger der
Jesuiten derart im päpstlichen Ansehen, dass sogar von seiner
Erhebung zum Kardinal gesprochen wurde (479—80; Mich.
414, 441 ; pr. 5, LX). In der Sorbonne, aus der man ihn 1656

Avegen seiner Stellungnahme zur Gnadenlehre — das Nähere
sehen wir später —, ausgestossen hatte (J. II, 1. Abt., 458; V. I,
164 f; Gen. II, 283), fand er jedoch keine neue Aufnahme.

Allein, es war nur zu einem Scheinfrieden gekommen. Der
König gab den Jesuiten in vollem Masse nach, als 1679 die
Herzogin von Longueville starb, welche stets als Beschirmerin der
„Jansenisten" gegolten und auf LudAvig einen machtvollen
Einfluss ausgeübt hatte (V. II, 102; Hist. 44; Mem. II, 298). Port-
Royal, das zum Sammelpunkt der ,jansenistischen" Welt geworden

war, musste auf Ludwigs Befehl, den Erzbischof de Harlay von
Paris überbrachte, seine Schülerinnen und Postulantinnen entlassen
und durfte keine Novizinnen mehr aufnehmen. Die in Port-Royal
tätigen Geistlichen wurden ausgewiesen (V. II, 108 ; Mem. II,
499; Hist. 44—5). A. erhielt den Befehl, Paris zu verlassen
und floh der eigenen Sicherheit halber in die spanischen Niederlande

(V. II, 112j 3). Er kehrte nicht mehr nach Frankreich

') Zeitweilig war auch der von Noyon dabei (24, 133).
3) Ludwig liess eigens eine Erinnerungsmünze aus diesem Anlass

prägen. Abgebildet: 24, 192, nicht aber in „La paix de Clément IX", wie
Reusch wohl in Verwechslung mit 24, 192, aus dem Gedächtnis irrtümlich
bemerkt (J. II, 482, Anm. 1).

8) Seit 1714 österreichisch. Darum spricht die 1782 gedruckte Quelle
in Berücksichtigung ihrer Zeitverhältnisse ungenau von „Österreichisch
Flandern", wohin A. geflohen sei.



— 461 —

zurück. In den spanischen Niederlanden erneuerte sich 1692

der Streit um das Formular, als der Erzbischof von Mecheln
demselben eine Erweiterung, aber ganz in jesuitischem Sinne,
gegeben hatte und die Unterschrift dieses Entwurfes verlangte
(V. II, 348 f.; J. II, 1. Abt., 643 f.; 4, 72); dieses Formular
s. 25, 154). 1694 Avard A. aus den Reihen der Streiter durch
den Tod hinweggerissen (V. II, 369).

Mit dem „Clementinischen Frieden" war die Sache des

Formulars, von den erwähnten jesuitischen Vorstössen gegen
Port-Royal abgesehen, in der Hauptsache zum Abschluss
gekommen *). In den nächsten Jahrzehnten wurde von den meisten
französischen Bischöfen die Unterzeichnung nicht mehr
verlangt, und avo es noch geschah, Avie in der Sorbonne, liess man
die Unterscheidung der A'ier Bischöfe gelten (25, 142; J. II,
1. Abt., 459, 479). Ein neuer Abschnitt in der Geschichte des
Jansenismus setzte ein: Der Streit um das „Kegale" (459).
Unter dem Régale verstand man das Recht der französischen
Könige, die Einkünfte eines erledigten Bistums für sich in
Anspruch zu nehmen. Sein Ursprung ist dunkel; es war im Laufe
der Jahrhunderte auf die meisten französischen Diözesen
ausgedehnt Avorden. Ludwig legte 1673 den Schlussstein zu dieser
Entwicklung, indem er alle Sprengel seines Landes jenem
Rechte unterwarf (vgl. pr. 35/36, LUI f. ; Real. 16, 542, III f. ;

R. II, 456; von Schulte 492; J. II, 1. Abt., 560; V. II, 153).
Aus Furcht vor dem Könige fügten sich die letzten, bis dahin
noch befreiten Diözesen.

Einzig die jansenistischen Bischöfe von Alet und Pamiers
widersetzten sich mit aller Entschiedenheit dem königlichen
Erlasse. Schliesslich Avar derjenige von Pamiers nach dem
baldigen Tode seines Kampfgenossen der einzige Widerstrebende
(pr. 35/36, LVIII). Den Jesuiten war die Haltung der genannten
Kirchenfürsten nur willkommen. Man erwirkte strenge
Massnahmen gegen beide ; man bezichtigte den Bischof von Pamiers
des Hochverrates (LVI—LVII). Letzterem Avurde nach dem
Tode seines Amtsbruders auf Betreiben der Jesuiten staatlicher -

seits das Gesamteinkommen seiner Pfründe entzogen, so dass

er, ohne Vermögen, auf milde Gaben angewiesen war (LVIII).

') Von den Ereignissen nach A.s Tode, Bulle „Vineam Domini" usw.,
sehen wir ab. Auch in der Diözese Trier hatte man 1694 die Einführung
eines Formulars versucht (4, 58, 67).



— 462 —

Eine von den beiden Bischöfen an den Papst gerichtete
Berufung bewirkte, dass Innozenz XI. Ludwig ein Breve
übersandte, in welchem er den König „um seines christlichen
Glaubens willen" bat, den betroffenen Kirchen ihre alte
Befreiung zu belassen. Zwei weitere Schreiben folgten, als Ludwig
¦sich ablehnend \*erhielt. In dem letzten sprach Innozenz von
der „dem Könige drohenden himmlischen Rache" und erklärte,
gegebenenfalls die „äussersten, in seiner Macht stehenden Mittel"
anwenden zu müssen (LVIII—LIX). Diese scharfen Äusserungen
deuteten die Jesuiten — wahrscheinlich wohl mit Recht,
entgegen dem Vorwort zum 35/36. Bande von A.s Werken (LIX,
vgl. LXXIV) — dahin: Der Papst werde, Avenn Ludwig auf
seinem Standpunkte verharre, dessen Untertanen vom Treueid
entbinden. Der königliche BeichtA*ater Annat und der
jesuitische Erzbischof de Harlay waren die Hauptberater Ludwigs
in der Angelegenheit des Régale (LIX). Die weitere
Geschichte des Streites (LXI f.) kann hier nicht erörtert werden
(hier vgl. R. II, 456—67, 518—24: Reti. I, S. CCX f.; J. II,
1. Abt., 560—2).

Nach Erledigung des Regalienstreites trat, Avie Reusch
hervorhebt, der Kampf um den Gallikanismus für die Jansenisten
in den Vordergrund (459). —

Arnauld — „der Markgraf des Vereins von Port-Royal", wie
Reuchlin ihn nennt (R. I, 207) — Avar es geAvesen, der den

Anhängern des Bischofs A*on Ypern stets neuen Lebensodem
einflösste. Seine ganze Gelehrtenlaufbahn, welche meisterhaft
in dem von uns benutzten Werke: „La vie de M. Antoine
Arnauld" (s. Quellenangabe), dargestellt ist, bedeutet einen
erbitterten Kampf gegen den Jesuitismus und für den
„Jansenismus". So findet man, dass in jesuitischer Sprache die
„Jansenisten" mit „Arnauldisten" bezeichnet werden (pr. 19,

II; 2, 11; 19, 7), ja, dass A. selbst „Heros malheureux de
Jansénisme" (31, 160, 172) heisst.

Von den ZAvischen A. und den Jesuiten entstandenen
Streitpunkten möchten wir die kirchlichen Verfassuugsfragen herausgreifen

Avobei wir uns die Behandlung weiterer Avichtiger
Gegensätze für eine spätere Veröffentlichung ATorbehalten. Der
bezeichnete Ausschnitt ist aus mehreren Gründen besonders bedeutsam.

Einmal kann {in seiner Hand die Frage gelöst werden, ob

A., und mit ihm die Jansenisten sich von der Papstkirche lossagen



— 463 —

wollten, ohne zu entscheiden, ob sie sich losgesagt haben.
Sodann führt uns dieser Ausschnitt in klaren Umrissen die
Grundgedanken derjenigen Bewegung vor Augen, welche Kirchen- und
Weltgeschichte mit dem inhaltschiceren Worte „Gallikanismus11
bezeichnen. Und zwar begleiten wir diesen Gallikanismus auf
seinem Sterbegange. A. und seine Gesinnungsgenossen, welche

aus ihrer theologischen Richtung heraus dem Vaterlande die
„gallikanischen Freiheiten" erhalten wollen, erliegen den unter Ludwigs
Schutze übermächtig gewordenen Jesuiten (vgl. Hub. 164—5). Die
absonderliche Doppelrolle, welche der französische König in
diesem Vernichtungskampfe spielt, wird im folgenden mancherlei
Klärung erhalten. Wir lernen verstehen, wie es kam, dass

Ludwig als Staatsmann den Gallikanismus mit allen Mitteln
zu erhalten und zu fördern suchte, als kindlich abergläubischer
„Sohn der Kirche" aber, von den Jesuiten blind geleitet, unter
dem Schreckensnamen „Jansenismus" zu \*ernichten trachtete.
Bei der Frage über den Primat gewinnen wir ein anschauliches

Bild von A.s und seiner Freunde Stellung zur Unfehlbarkeitslehre.
Nach Lage der Sache mussten A. und seine Freunde zu

den Bullen Innocenz' X. und Alexanders VII. Stellung nehmen.
Für A. ergaben sich die Fragen : Haben die beiden Päpste durch
den Erlass jener Bullen die Machtbefugnisse ihres Primates
überschritten, oder sind sie zu diesen Verfügungen auf Grund einer
persönlichen Unfehlbarkeit berechtigt gewesen? Welches ist gegebenenfalls

der Umfang dieser Unfehlbarkeit und der in ihr begründeten
Rechte des Papstes?

Der Streit um das Régale, insbesondere aber der Kampf
um den Gallikanismus führt A. zu der Frage: Wie ist das
Verhältnis von Staat und Kirche zu denken?

Die BeantAVortung der angegebenen Fragen lässt sich nach
den Gesichtspunkten wiedergeben: Papst und Allgemeine
Konzilien, Bischöfe und Nationalsynoden, Niedere Geistlichkeit.

Dabei werden jesuitische Grundsätze, Avie sie im
„Probabilismus" und der „Reservatio mentalis" festgelegt wurden, nicht
übergangen Averden können, Aveil sie bei den kirchlichen Ver-
fassungsfragen in A.s Werken eine Rolle spielen. Auch Aveitere

geschichtliche Ereignisse ausser den bereits erwähnten, Avie die

Aufhebung* des Klosters „des Filles de l'Enfance" zu Toulouse
und sonstige Äusserungen A.s, Avelche an sich nicht unter die
bezeichneten Gesichtspunkte fallen, dürfen aus demselben
Grunde nicht unberücksichtigt bleiben.



- 464 —

Die Gliederung des Stoffes lässt sich sonach und wegen
der Eigenart von A.s Werken, Avelche fast nur Gelegenheitsund

keine systematischen Schriften sind, nicht immer mit der
wünschenswerten Schärfe durchführen.

II.

A. Papst und Allgemeine Konzilien.
1. Äusserungen im Zusammenhang mit der Jansenisten-

angelegenheit.

An der Spitze der Hierarchie steht auch für A. der Papst1).
Er sagt bezeichnenderweise an einer Stelle (28, 36) : „... Summi-

que Pontificis, quem ut supremum in terris Christi Vicarium
cum universo Christiano Orbe A^eneror, cuique me meaque
omnia libens submitto." A. ist bereit, „für den Papst sein Blut zu
verspritzen" (2, 190). Im Vordergrund der den Primat
betreffenden Erörterungen A.s steht eine A*on den Jesuiten am
12. Dezember 1661 im Pariser Collège de Clermont aufgestellte
These. Die aus ihr in Betracht kommende Stelle lautet:

„Christum nos ita (Ecclesiae) caput agnoscimus, ut illius
regimen, dum in coelos abiit, primum Petro, tum deinde
Successoribus commiserit, et eamdem quam habeat ipse in-
fallibilitatem concesserit, quotiens ex cathedra loquerentur.
Datur ergo in Ecclesia Romana eontroversiarum fidei Judex
infallibilis, etiam extra Concilium generale tam in quaestio-
nibus iuris quam facti. Unde post Innocentii X, et Ale-
xandri VII, Constitutiones fide divina, credi potest, librum,
cui titulus est Augustinus Jansenii esse hereticum, et quinque

Propositiones ex eo decerptas esse Jansenii, et in sensu
Jansenii damnatas" (21, 514—5; 2, 213).

Diese These ist auf den Unterschied von „fait" und „droit"
gemünzt, den es zunächst klarzustellen gilt. Er ist, wie Huber
hervorhebt, „durch A. berühmt geworden" (Hub. 457). Sainte-
Beuve spricht (Ste. III, 29) in bezug auf A. von „la grande question
du fait et du droit, « vraie thèse d'avocat, qui devint une logo-

') Bemerkenswert ist, dass A. die Worte „ auf diesen « Felsen
will ich meine Kirche bauen" (Math. 16, 18) nicht im Sinne des dem Petrus
und seinen Nachfolgern verliehenen Primates, sondern einzig von dem
durch Petrus gegebenen Bekenntnisse versteht (11, 317—9, 365—70, 514—7).



— 465 —

machie interminable»". Sainte-Beuve folgt im übrigen der
Meinung Briennes, jene Unterscheidung, „welche, um den Jansenismus

zu retten, ihm den Lebensatem genommen hätte", stamme
nicht von A., sondern Nicole; ohne letzteren sei A. wohl nie
auf einen derartigen Gedanken gekommen (IV, 418). Bornhausen
(Rei. Ill, 253) schreibt „die berüchtigte Scheidung von „fait"*
und „droit", welches eine « Finte » sei", wiederum A. zu. Huber
bemerkt, die Ausdrücke „du fait" und „du droit" entstammten dem

juridischen Sprachgebrauche (Hub. 457). Und dies stimmt.
Jene Scheidung begegnet uns im Kirchenrecht. Dabei kann der

Begriff „Recht" eine wesentlich verschiedene, zweifache Bedeutung

haben, Avas zum Verständnis der weiteren Erörterungen
wohl im Auge zu behalten ist: „Inhaltlich gehören nach
katholischer Auffassung die Rechtssätze teils dem Fundamente der Kirche
an, erscheinen wesentlich unwandelbar und nur dem äusseren
Ausdrucke nach atoii dem Einflüsse der Zeit bedingt, daher auch
als ius divinum oder naturale benannt, teils fallen sie rein der
geschichtlichen Entwicklung anheim, ius positivum, humanuni,
ecclesiasticum benannt" (v. Schulte 7, III).

Wir finden die Begriffe „Recht" und „Tatsache" im kirchlichen

Gesetzgebungsrecht: Es steht z. B. dem Papste zu, in
das bestehende Recht auf Grund eines sich ergebenden besonderen

Tatbestandes einzugreifen (Hinschius III, 825). Im
Verwaltungsrecht spielt jener Unterschied beim Gerichtsverfahren seine

offenbar eigentlichste Rolle : „Die Rechtssache heisst, ehe sie gerichtlich
anhängig gemacht ist, quaestio, und zerfällt in quaestio iuris und
quaestio facti. Erstere ist die Frage nach dem Sinn eines auf eine

bestimmte Tatsache zu applizierenden Gesetzes, letztere ist die nach
dem Tatbestande und seinen Umständen" (Heiner II, 20—1). Auch
bei der Gnadenmittelverwaltung findet man die fragliche Scheidung

angewandt*).
Die jansenistischen Quellen machen den Unterschied von

„fait" und „droit" für einen weiteren Zweig des Verwaltungs-
rechtes geltend, nämlich für die kirchliche Lehrverwaltung. Und

') So schreibt Heiner: „... Wenn nun auch nach dem natürlichen
Rechte die geistige Reife ohne die aktuelle körperliche den Ehekonsens
und damit die Ehe selbst zustande kommen lassen würde, so hat doch das

positive Recht die Pubertät als natürliche Basis und Bedingung eines
ehelichen Konsenses überhaupt aufgestellt. Die Zeit des Eintrittes der
Pubertät ist beim einzelnen Individuum eine Tatfrage" (Heiner II, 284).

Internat, kiivhl. Zeitschrift, Hüft 4, 1914. 30



— 466 —

zwar sind die diesbezüglichen allgemeinen Ableitungen insgesamt

auf den Streit um Jansens „Augustinus" eingestellt. Wir
folgen zunächst den Darlegungen A.s:

1. Wenn Meinungsverschiedenheit herrscht, ob ein verdammter
Satz von bestimmter wörtlicher Fassung einem Schriftsteller
zuzuschreiben ist oder nicht, so gibt es dabei zwei „Questions de fait"
zu erörtern : „Die erste besteht darin, dass man wissen muss,
ob die bestimmten Worte des verdammten Satzes bei diesem Schriftsteller

sich finden; die zweite, sich folgerichtig aus der ersten
ergebend, darin, in welchem Sinne diese Worte bei dem betreffenden

Schriftsteller sich finden. Erst nach Erledigung der zweiten
„Question de fait" entsteht die „Question de droit", welche zu
entscheiden hat, ob der festgestellte Sinn katholisch oder ketzerisch
ist" (23, 296).

2. „Man nennt in der Kirche „Frage des Rechts" eine solche,
die durch « Schrift und Überlieferung » entschieden Averden kann,
welche das „Recht" der Kirche ausmachen (z. B. die Frage, ob
ein Glaubenssatz katholisch oder ketzerisch ist); man nennt
hingegen „Frage der Tatsache" eine solche, welche eine <• ungewisse
Tatsache » angeht, deren Avahrer Sinn nicht an Hand jener
Glaubensquellen (règles), sondern « durch menschliche Mittel »

entschieden werden kann (z. B. die Frage, ob ein Schriftsteller
dieses oder jenes lehrt, ob Sätze eines Buches diesen oder jenen
Sinn haben)" (549).

An anderer Stelle bemerkt A. : „Man nennt in der Kirche
^Tatsache» ausschliesslich das, was «nicht in Schrift und
Überlieferung » sich findet" (23, 242).

Kurz und klar wird der Streit um die fünf Sätze
gekennzeichnet, Avenn es heisst: „C'est une question de droit, desavoir
si les dogmes condamnés sont hérétiques; et c'est une question de

fait, de savoir s'ils sont dans Jansénius, et si le sens de Jansénius
est hérétique" (21, 116; vgl. 21, 3).

Bei dem Begriff „Rechtsfrage" scheidet dann A. mit de Marca
noch ZAvischen „Reiner Glaubenssache" und „Sache der Zucht"
(19, 458).

Eine Zusammenfassung der bisherigen Sätze ist im
folgenden gegeben:

„Les questions et les disputes qui se peuvent élever
dans l'Eglise, regardent le droit ou le fait.



— 467 —

Elles regardent le droit, lorsqu'il s'agit de savoir si une
doctrine est catholique ou hérétique ; ou s'il est bon d'observer
ou de ne pas observer quelque point de discipline.

Elles regardent le fait, lorsqu'on est en dispute de savoir
si une personne, en particulier, est hérétique ou catholique;
si les sentiments qu'on attribue à un Auteur sont véritablement
de lui, ou n'en sont pas; si un livre est supposé, ou s'il est

véritablement d'un Auteur" (10, 705; vgl. 19, 455; 21, 86 f.,
166—75).

Man sieht aus den gegebenen Ableitungen bereits, dass A., trotzdem

offensichtlich die Lehrverwaltung für ihn nach Lage der Sache

im Vordergrund steht, die Begriffe „fait" und „droit" nicht
einseitig auf diese allein bezieht, dass er vielmehr auch von „Sache
der Zucht" spricht, was auf das Gerichtsverfahren hindeutet. Eine
Reihe praktischer Beispiele, die uns später beschäftigen werden,
zeigen zudem, dass A. die fraglichen Begriffe noch für weitere
Gebiete des Verwaltungsrechtes geltend macht.

Von sehr vielen Schriftstellern wird der Unterschied von
„fait" und „droit" in der Angelegenheit des „Augustinus" völlig
falsch Aviedergegeben. Dies ist z. B. der Fall, wenn Huber sagt :

„Die Question de fait in bezug auf Jansen war, ob die fünf
Sätze wirklich in seinem Buche sich finden, und die Question
de droit, ob, falls sie sich finden, sie in jenem Sinne, in
welchem sie verdammt worden, von Jansen A*erstanden seien"
(Hub. 457). Reusch gibt den Sinn ATon „fait" und „droit" in der
Frage der fünf Sätze richtig Avieder (J. II, l.Abt., 458). Gänzlich

unverständlich erscheint Reuchlins Erklärung (R. II, 91—2).
Von älteren Kirchengeschichtsschreibern bestätigt Gerberon
unsere Feststellung zu einem Teil, wenn er betont: „Tout le
monde sçait que toute la question du fait de Jansénius consiste
à sça\_oir si Jansénius a enseigné les cinq propositions, et si le
sens, auquel elles ont été condamnées, et celui que Jansénius
défend" (Gen. I, Avertissement, 8. Blatt). Dasselbe lehrt der
„Kleine Katechismus" (Kl. K. 9).

Die Verwendung der Worte „Recht" und „Tatsache" bei
Behandlung der kirchlichen Lehrgewalt ist heute zweifelsohne
selten. Wir finden sie in Herders „Staatslexikon" (St. IV, 159),
wo die Unfehlbarkeit des Papstes in dogmatischen Tatsachen
anerkannt und aus den Bullen Urbans VIII. und Innozenz' X.



— 468 —

gefolgert Avird. Dort liest man auch, eine Berechtigung der
Unterscheidung von „Recht" und „Tatsache" im Sinne der
Jansenisten sei zuletzt durch Pius VI. in einem Schreiben an den
Bischof von Brescia vom 13. September 1781 feierlich missbilligt

worden (für dieses Schreiben wird auf Vecchiotti I, 180

verwiesen).
Jene Verwendung von „Recht" und „Tatsache" ist in der

von uns behandelten Zeit völlig selbstverständlich, und zwar
so selbstverständlich, dass kaum genau festgestellt Averden kann,
wann und \ron Avem jene Verwendung erstmalig geschah. Für
die jansenistischen Quellen sind „fait" und „droit" in der betonten
besonderen Beschränkung feststehende Begriffe. A.s obige
Ableitungen heben, als Avenn es sich um nichts Aussergewöhnliches
handle, mit „Man nennt" oder ähnlich an. Aber auch die
Jesuiten arbeiten, wie die Clermonter These und die Quellen beweisen,
mit „fait" und „droit" in der Angelegenheit des „Augustinus" als

ganz geläufigen Begriffen, Avennschon sie deren Verhältnis, wie
wir sehen werden, anders als die Jansenisten bestimmen, worin
der Streit von Jansens Buch begründet ist.

Wir bemerkten schon: Es lässt sich kaum bestimmen, ivann
und von-wem eigentlich „fait" und „droit" bei der Fehde um die

fünf Sätze zum ersten Male geltend gemacht worden sind. Meist
wird, wie auch oben, A. als Urheber von ,,fait" und „droit" in
der vorliegenden Angelegenheit bezeichnet. A.s Lebensbeschreibung

Aveiss uns über seine Bedeutung* für die ATorliegende Frage
nur zu berichten : „. distinction que M. Arnauld établissait avec
d'autant plus de force, qu'on s'obstinoit davantage à la mécon-
noître" (V. I, 204), und Reusch bemerkt bloss, A. „namentlich",
sei für jenen Unterschied eingetreten (J. II, 1. Abt., 458).
Bedeutsam ist, dass A. im Hinblick auf den Streit um die fünf
Sätze einmal, fast beiläufig, erklärt, die Päpste pflegten in ihren
Erlassen sich der Wendungen zu bedienen: „S'il est ainsi que
l'on nous a exposé: si ita est, si les Suppliques qu'on nous a
représentées sont fondées dans la vérité du fait : si preces veritate

nitantui'A Wendungen, welche unter der Bezeichnung
„Klausel" „nach Auffassung der Kanonisten11 sich Aron selbst
verständen (19, 150). Sonach gibt A. hier zu verstehen, dass er
sich für seine Grundsätze auf andere beruft, nämlich die Vertreter
des Kirchenrechts, und tatsächlich begegnen uns im
Gesetzgebungsrecht den obigen ähnliche Wendungen unter derselben



- 469 —

Bezeichnung „Klausel" '). Im übrigen sei schon jetzt
vorweggenommen, dass „fait" und „droit" in der gemachten besonderen

Anwendung für Jansenisten und Jesuiten ein einfaches und verständliches

Mittel waren, die gegenseitige Auffassung von der Unfehlbarkeit

darzulegen, und dass darum Beurteilungen dieser Begriffe
als „logomachìe" oder „Finte" unangebracht sind.

Ein Beispiel dafür, wie auch die Jesuiten, ganz unabhängig
von den Jansenisten, damals mit „Recht" und „Tatsache" in
Glaubens und Nichtglaubensfragen arbeiteten, bietet sich uns bei

A.s Ausstossung aus der Sorbonne dar: Die Jesuiten warfen die

„Rechtsfrage" auf, ob A.s Satz rechtgläubig oder ketzerisch wäre:
„In der Person des Hl. Petrus hat man einen Gerechten A7or

sich, welchem die zum Handeln notwendige Gnade bei einer
Gelegenheit gefehlt hat, wo er zweifelsohne sündigte" (aus
„Seconde Lettre à un Duc et Pere", 19). Ferner stellten sie
die „Tatsachenfrage", ob A.s Behauptung „tollkühn" sei, die fünf
Sätze fänden sich nicht im „Augustinus". Beide Fragen wurden
zu A.s Ungunsten entschieden und daraufhin seine Ausstossung
aus der Fakultät beschlossen (pr. 19, XLV, IX f.; 1, 84; V. I,
138 f.; Gen. II, 257 f.; P. 205; Prov. 14)2). Der diesbezüglichen
„Censura" der Fakultät sind die Wendungen „quaestio iuris"
und „quaestio facti" im Hinblick auf A.s Sätze ausdrücklich
eigen, ja, das so selbstverständlich klingende „dicitur", das

„Man nennt" A.s ist in diesem Schriftstück der Jesuiten
enthalten (20, 345—7). Eine klare Bestätigung unserer Feststellung
ist in Pascals erster „Lettre Provinciale" 3) enthalten, wenn es hier
heisst: „. On examine deux questions: l'une de fait, l'autre

') Z. B. : „supplentes omnes iuris et facti defectus" (Hinschius III,
825, Anm. 3).

') Auf Grund der von den Jesuiten im Hinblicke auf Arnaulds Brief
gestellten Fragen „des Rechts" und „der Tatsache", nicht aber auf Grund
der von ihm gestellten entsprechenden Fragen in der Sache Jansens wurde
A. aus der Fakultät entfernt. Letzteres ist ein oft, auch von Reusch (J. II,
1. Abt., 458) begangener Irrtum. Dieser ist leicht verzeihlich, da es sich
im Grunde genommen in beiden Fällen um dieselbe Materie, nämlich den
Wortlaut, Sinn und die Rechtgläubigkeit des „Augustinus" — die Jesuiten
sahen in den beiden Sätzen aus A.s Brief „tout le venin du Jansénisme"
(V. I, 138) — handelt. Nur geschehen die Fragestellungen in beiden Fällen
unter andern Gesichtspunkten.

3) Wie denn die „Lettres ProA-inciales*1 insgesamt in Verfolg A*on
A.s Ausstossung entstanden (Prov. 15; P. 205; Gen. II, 278).



— 470 —

de droit. Celle de fait consiste à savoir si M. Arnauld est

téméraire, pour avoir dit dans sa seconde lettre : « Qu'il a lu exactement

le livre de Jansénius et qu'il n'y a point trouvé les
propositions condamnées > La question sur cela est de savoir
s'il a pu, sans témérité, témoigner par là qu'il doute que ces
propositions soient de Jansénius Pour la question de droit,
elle semble bien plus considérable, en ce qu'elle touche la foi...
Il s'agit d'examiner ce que M. Arnauld a dit dans la même lettre:
« Que la grâce, sans laquelle on ne peut rien, a manqué à

saint Pierre dans sa chute » ." (Prov. 31—2).

Lehrreich ist die „Censura" auch darum, weil A.s Zweifel
an dem Ursprung der fünf Sätze hier noch als „tollkühn"
bezeichnet Avird, Avährend die Clermonter These ein halbes
Jahrzehnt später in diesem Zweifel schon eine „Ketzerei" sieht.

Den Grundgedanken der Clermonter These sieht A. in dem

von de Marca 1656 — also im selben Jahre, wo die ..Censura"
entstand — verfassten Formular verborgen (25, 157; vgl. J. II,
1. Abt., 477, Anm. 1). De Marca und den Jesuiten Annat bezeichnet

er als die Haupturheber der in der Clermonter These
ausgedrückten Lehre. Von beiden sagt A. : „Etant donc joints ensemble,
et liés d'intérêt contre les Jansénistes, ils travaillèrent conjointement

à les perdre, et ils trouvèrent qu'il étoit nécessaire pour
cela de les faire passer pour hérétiques, ou au moins pour très-
suspects d'hérésie. Après y avoir bien pensé, ils crurent que
le moyen le plus propre à cela étoit de les obliger à refuser
quelque Profession de foi présentée par l'Eglise. Mais comme
il n'étoit pas possible de les mettre dans la nécessité de ce refus,
s'il n'y avoit eu dans cet acte que ce qui appartient à îa foi,
ils y mêlèrent artificieusement la confession du fait de Jansénius
Mais comme toute l'adresse de cette invention étoit l'union qu'on

y faisoit du fait et du droit, et qu'il y avoit un moyen de s'en

tirer en séparant des choses si différentes ; pour prévenir cet
inconvénient, qui eût ruiné tout le fruit de ce dessein, M. de

Marca crut qu'il falloit faire toutes sortes d'efforts pour bien
cimenter cette union. Ce fut dans cette vue qu'il ne craignit
point d'avancer cette extravagante maxime, que le fait appartenait

ad partern dogmatis, qu'il faisoit partie du dogme ; ce qui
faisoit qu'il prétendoit, qui étoit d'empêcher qu'on ne les pût
séparer. Les Jésuites entrèrent de tout leur cœur dans cette



— 471 —

expédient, et ils en firent incontinent un dogme, qu'ils produisirent
sous ces mots, l'inséparabilité du fait et du droit. Et comme les

nouveaux dogmes ont besoin de nouveaux principes, ils en
avancèrent un en 1661 (These soutenue au College des Jésuites à Paris,
le 12 Décembre 1661), qui étoit tout-à-fait propre à l'établissement

de cette inséparabilité : saAToir, que le Pape a la même
infaillibilité que Jesus Christ, tant pour les questions de fait,
que pour celles de droit: qu'ainsi c'est de foi divine que l'on
croit ce qu'il décide" (156—7 ; fast wörtlich dasselbe, offenbar
nach A.s vorstehender Ausführung wiedergegeben, findet sich
Abr. 31—2, 35—6).

In „Vie de Messire Antoine Arnauld" (V. I, 214—5) wird
ausdrücklich betont, dass „die übertriebensten Ultramontanen"
bis zur Clermonter These noch nie dem Papste ein „solch
unsinniges Vorrecht" eingeräumt hätten, wie dieselbe es täte.
Dort wird auch erwähnt, ähnliche Thesen wären von den
Jesuiten in ihren Kollegien zu Navarra und an der Sorbonne
verfochten worden (vgl. J. II, 1. Abt., 553). Die erwähnte
Lebensbeschreibung kommt zu dem Schlüsse, „man könne es nur
bedauern, dass ein so grosser Mann wie A. gezwungen geAvesen

wäre, sich mit derartigen, an sich unfruchtbaren Arbeiten zu
beschäftigen", doch hätten dieselben in ihrem Verlauf zur
Vertiefung ATon mancherlei Fragen christlicher Gesittung und kirchlicher

Zucht geführt (V. I, 216—7). Racine berichtet uns ebenfalls:

„M. de Marca et le Pere Annat convenoient dans le
dessein de faire déclarer hérétiques les défenseurs de Jansénius,
mais ils ne convenoient pas dans la maniere de tourner la
chose. Le Pere Annat prétendoit que les Papes étant infaillibles
aussi bien sur le fait que sur le droit, on ne pouvoit nier sans
hérésie un fait que le Pape avoit décidé. Mais cela n'accommo-
doit pas M. de Toulouse de Marca; vgl. u.), qui avoit
soutenu très-fortement l'opinion contraire dans ses Livres Dans
cet ¦ embarras M. de Marca s'avisa d'un expédient dont il
s'applaudit fort. Il prétendit que le fait de Jansénius étoit un
fait certain d'une nature particulière, et qui étoit tellement lié
avec le droit, qu'ils ne pouvoient être séparés. Le Pape, disoit
ce Prélat, déclare qu'il a condamné comme hérétique la
doctrine de Jansénius. Or les Jansénistes soutiennent la doctrine
de Jansénius : donc les Jansénistes soutiennent une doctrine
hérétique" (Rac. 199—201).



— 472 —

Wie falsch diese letztere Behauptung de Marcas ist, werden
wir noch genügend feststellen können. Racine hebt, wie die
obigen Quellen, hervor, die von den Jesuiten eingeschlagene
Bahn hätte ihren Höhepunkt in der Clermonter These gefunden
(273). An anderer Stelle zeichnet Racine das Treiben der
Jesuiten in der \*orliegenden Angelegenheit kurz und knapp mit
den Worten: „. ils sçurent adroitement confondre la question
de fait avec celle de droit ." (Refi. II, 202).

Zur Clermonter These als solcher bemerkt A. in einem
Mahnschreiben an die französischen Bischöfe (21, 517): „Die
ganze Kirche vernehme und behalte es denn, dass es der
12. Dezember des Jahres 1661 ist, avo die Jesuiten diese
ungeheuerliche Meinung an den Tag gebracht haben, die sie seit
so langer Zeit (seit Trient Hub. 232) schon erwägen ; dass
sie es an diesem Tage als eine katholische Behauptung aufgestellt

haben, der Papst besitze, wenn er ATon seinem Stuhle spricht,
dieselbe Unfehlbarkeit, Avie Jesus Christus, nicht nur in Fragen
des Rechtes, sondern auch in denen der Tatsache, so dass man
mit göttlichem Vertrauen glauben könne, die fünf Sätze stammten
von Jansénius" (vgl. 22, 114 f., 430, 433, 438 f., 504; 23,419;
Gen. II, 516—7, III, 3).

Was hält A. von der päpstlichen Unfehlbarkeit in „Fragen
des Rechtes" oder Glaubensfragen? Die Clermonter These sieht
in den bei Gelegenheit des monophysitischen Streites A~on

Honorius verfassten Briefen „unfehlbare Glaubensentscheidungen";
sie sollen also, so führt A. aus (21, 525 f.), „ex cathedra"
getroffen sein. Die „Unfehlbarkeit" eines Leo IL aber bei der
später durch ihn vorgenommenen Verdammung von Honorius'
Auffassung sei zweifelsohne höher einzuschätzen, habe er sich
doch auf die in A.s Augen wirklich unfehlbaren Beschlüsse des
6. Allgemeinen Konzils gestützt. Leo muss aber, so betont A.
spöttelnd, um hier „unfehlbar" gewesen zu sein, ebenfalls „ex
cathedra" gesprochen haben. Honorius hat also „ex cathedra"
ohne Konzil gesprochen, Leo IL hingegen mit Konzil — „seine
Unfehlbarkeit" hat aber gerade darum für A. weit mehr
Gewissheit — ; in dem « ex cathedra » (dem Ausfluchtsmittel auch
des Siebziger Dogma) liegt somit ein schwerer Widerspruch.
Wenn überhaupt von einer Unfehlbarkeit des Papstes die Rede
sein könnte, so wäre auf alle Fälle das „ex cathedra" der
Jesuiten als Entscheidungsmittel hinfällig. Doch kurz gesagt, diese



— 473 —

und ähnliche Tüfteleien sind in A.s Augen gänzlich nichtig,
denn er erkennt eine Unfehlbarkeit des Papstes in Glaubensfragen
in keiner Weise an (vgl. zu „Honorius" 11, 48 f.; 21, 136—59).

Für diese Tatsache, die unter anderem in „Histoire Générale

du Jansénisme" (Gen. II, 368) ihre Bestätigung findet,
liegen die durchschlagendsten Belege vor. Hier kommen
besonders die glanzvolle Abhandlung „De l'autorité des Conciles
et des Papes" (B. 11), welche gegen den jesuitisch gesonnenen
Doktor Schelstrate von der Löwener Hochschule gerichtet ist
(pr. IO, LUI f.), und die Erörterungen über vier von der
Löwener Fakultät verAvorfene, im Sinne der 1682 aufgestellten
„Gallikanischen Artikel" (J. II, 1. Abt., 565) gehaltene Sätze
in Betracht (pr. 10, LXI f.; 11, 309 f.). Diese Schriften
enthalten für die vorliegende Frage eine solche Fülle an geschichtlichen

BeAveisen, dass sie A*erdienten, gelegentlich in einer
besonderen Übersetzung wörtlich wiedergegeben zu Averden.

Besonders bedeutsam sind A.s umfangreiche Untersuchungen
über die Reformkonzilien von Konstanz und Basel, die darauf
hinauslaufen, die Rechtmässigkeit und Verbindlichkeit des von
jenen aufgestellten Leitsatzes nachzuweisen, der Papst sei in
jedem Falle dem Allgemeinen Kirchentage untenvorfen. Dabei folgt
A., wie er ausdrücklich betont, der Grundanschauung der
Gallikanischen Kirche: „La doctrine commune de l'Eglise Gallicane
depuis le Concile de Constance est que, selon la décision de

ce Concile, les Conciles généraux ont l'autorité immédiatement
de Jesus Christ, et sont au dessus du Pape: de sorte que les
Papes sont obligés de s'y soumettre en ce qui regarde la foi,
le schisme, et la réformation de l'Eglise dans le chef et dans
les membres" (10, 720; vgl. 21, 52, 97, 515; 22, 376, 434—7,
443; 2, 455—8).

Unter anderem beruft sich A. auf den grossen Verteidiger
der über dem Papste stehenden konziliaren Macht Gerson
(10, 714; 21, 51). Er pocht auf die „Pragmatische Sanktion von
Bourges" (10, 730; 11, 6, 415) und die zwischen den deutschen
Fürsten und Eugen IV. geschlossenen Konkordate (11, 415),
Abmachungen, in denen die Anschauungen der beiden genannten
Kirchentage ihren politischen Ausdruck fanden. So lesen
wir z. B. :

„L'Eglise Gallicane n'a rien fait de plus utile, pour le
rétablissement de la discipline dans ces derniers temps, que



— 474 —

la Pragmatique Sanction, qui fut dressée à Bourges en 1438,

par les Archevêques et Evêques de France, que le Roi
Charles VII. y fit assembler avec les Princes, Seigneurs et

grands Personnages du Royaume de toute sorte de qualités.
Mais parce qu'elle déclare le Pape inférieur au Concile, qu'elle
borne sa puissance en plusieurs manières, et qu'elle rétablit
les Elections Canoniques, il n'y a rien que les flatteurs de la
Cour de Rome, qui n'estiment saint, que ce qui favorise ses

intérêts, n'aient fait pour la décrier" (10, 730). „On ne peut
douter qu'entre ces Décrets du Concile de Basle, que l'Eglise
Germanique déclare qu'elle reçoit, elle n'ait compris, aussi-
bien que l'Eglise Gallicane, ceux qu'il avoit empruntés du
Concile de Constance touchant la Prééminence des Conciles
généraux: car lorsqu'après cinq ou six ans que dura la neutralité

de cette Eglise, l'Empereur et les autres Princes d'Allemagne

résolurent enfin reconnoitre Eugene, ce ne fût qu'à
de certaines conditions, dont l'une étoit, qu'il reconnût lui-même
la Prééminence des Conciles" (11, 415).

So erscheint es selbstverständlich, dass A. mit aller
Entschiedenheit für die \Tier „Gallikanischen Artikel" eintritt (2, 199,
205, 208, 211, 361; vgl. J. II, 1. Abt., 575).

Die angeblichen Beschlüsse der Konzilien von Sinuessa und
Rom (letzteres im J. 280), Avonach der Papst keiner irdischen
Macht gegenüber verantwortlich sein soll, bezeichnet A. als

Fälschungen (11, 29) *). In der Bulle Alexanders VII vom Jahre
1665 (J. II, 1. Abt., 553—5) sieht er die erste unmittelbare päpstliche

Unfehlbarkeitserklärung (10, 747). Wenn die Gesellschaft
Jesu deren Verwerfung als Ketzerei bezeichne, so „müsse
notwendig der König, die Sorbonne und ganz Frankreich häretisch
sein". Für A. stellt jedoch umgekehrt die betreffende Bulle eine
unsagbare Irrlehre dar (ebenda) :

„Car il faut remarquer, que, quoique les Ecrivains attachés

à cette Cour (Rom) aient souvent parlé de l'infaillibilité
du Pape, néanmoins les Papes n'aAroient jamais expressément

pris de part dans cette dispute. Ils se laissoient traiter
d'infaillibles; mais ils ne s'attribuoient pas eux-mêmes
l'infaillibilité. C'est le Pape Alexandre VII, qui commence à le
faire tout de bon par cette Bulle" (ebenda). „L'autorité de

') Vgl. W.: 8, 652.



— 475 —

l'infaillibilité étant ainsi relevée par la Bulle, et même en ce
point où elle n'avoit jamais été, les Théologiens qui l'avoient
combattue étant rendus suspects, la Faculté étant flétrie
(Sorbonne), il ne faut pas dix ans, au plus, pour infatuer toute
la France de cette pernicieuse Doctrine ; et quand elle en
sera une fois imbue, voilà le Pape maître du temporel et du
spirituel du Royaume" (ebenda).

Das Allgemeine Konzil ist seiner Ansicht nach allein die in
Glaubensfragen auf Erden unfehlbare Macht. Spricht doch aus ihm
der Hl. Geist insofern, als es keine neuen Glaubenssätze
aufstellt. Die auf dem Konzil versammelten Bischöfe legen gemeinsam

mit dem Oberhirten Aron Rom Zeugnis für die uranfänglich
geoffenbarte Wahrheit ab. Diese bildet an sich ein unveränderliches

Gefüge, Avenn sie auch im Laufe der Zeit erst der Kirche
immer klarer wird.

Massgebende Quellen der Konzilien sind Bibel, Väter und
Überlieferung. Das „Quod semper, quod ubique, quod ab omnibus

creditum est" des Vinzenz von Lerin (30, 232) bildet den
Leitsatz der Allgemeinen Kircheiwersammlungen. Gegen ihn
Verstössen die Jesuiten in A.s Augen unaufhörlich. Die Zeit
der Väter reicht für ihn, wie er den Gegnern vorhält (pr. 27,

XXXI), von Konstantin bis auf Kaiser Marcian. Dies sei die
Zeit der Urkirche ; ihre grössten Vertreter aber wären Basilius,
Ambrosius und Augustinus (vgl. R. I, 527). Von sich selber
sagt A.:

„Quand il s'agit donc de juger d'une opinion pour savoir
si elle est vraie ou fausse, je n'ai point d'autres règles que
de consulter ce que l'Ecriture, les Peres et les livres de

l'Eglise nous en apprennent et d'examiner si elle est
ancienne ou nouvelle. Je la crois téméraire et imprudente
lorsqu'elle me paroît nouvelle et formée sur des raisonnements
humains; et je me jugerois coupable d'un grand péché si j'en
avois produit ou soutenu quelqu'une dans l'Eglise de cette
nature; parce qu'il me semble que je ne le pourrois faire sans
un très-grand orgueil, et sans renoncer à cette humilité qui
doit être le fondement de la piété d'un Théologien, de ne juger
point des choses de Dieu par son propre esprit ; de ne rien dire
dans l'Eglise que ce qu'on a appris de l'Eglise même, et de

ceux qu'elle veut que nous révérions comme ses Maîtres et ses

Docteurs" (23, 210).



— 476 —

In seiner „Apologie pour les Religieuses de Port-Royal"
(B. 23) erklärt sich A. nachdrücklich — um einen letzten Beweis
für seine in Frage stehende Auffassung beizubringen — für die

Anschauung des Erzbischofs Petrus de Marca, der anfangs
entgegen dem jesuitischen Papal- das altkirchliche Episkopalsystem
vertrat (Kraus 513): „Definitio fidei a Pontifice Romano facta
non adstringit Christianos, nisi accédât Universalis Ecclesiae
consensus" (22, 437 ; 23, 555)l). Der Papst hat nur das Recht;
auf einem Konzil seines Sprengeis wieder aufkommende, früher
schon A-erworfene Irrlehren zu A-erdammen, was nach altkirchlichem

Brauche dem Episkopat einer jeden Provinz zusteht.
Die Bischöfe dürfen, so führt A. aus, alte Irrlehren in ihrem
Gebiete verwerfen. Ihr Urteil sollen sie alsdann dem Papste
übermitteln, „der es durch seine Hoheit (Autorität) einzig
bestätigt" (22, 468 f.). Doch ist diese „Autorität" nicht eher für
die Bischöfe bindend, als das Gesamtkonzil gesprochen hat.
Zuvor dürfen die Bischöfe, wenn sie an der Rechtgläubigkeit
des päpstlichen Erlasses zweifeln, die Anerkennung desselben

verweigern (23, 556).

„Car quand (les Papes) envoyoient aux Evêques leurs
définitions touchant la foi, ce n'étoit point à condition qu'ils
les recevroient aveuglément; mais en leur laissant le droit
d'examiner, si elles étoient conformes à la Tradition et à

l'Ecriture, et s'il y en avoit quelques-uns qui en doutassent,
l'affaire étoit ren\Toyée au jugement du Concile général, pour
en juger de nouveau" (22, 128). „Le principe général de
M. de Marca est, que, quoique le Pape ait droit de définir
les matières de la foi, néanmoins la définition ne lie ni les
Evêques, ni le peuple, comme une regle undubitable de la
foi, que lorsque tous les Evêques l'ont approuvée par leurs
souscriptions, ou que quelques-uns refusant de s'y soumettre,
sa définition a été embrassée par un Concile œcuménique"
(161). „(Les Jésuites) ne peuvent souffrir ce tempérament si
juste et si catholique, de révérer l'autorité divine du Pape,
sans approuver les injustes prétentions de la Cour de Rome.

') De Marca ging erst später aus rein persönlichem Interesse in das

jesuitische Lager über (vgl. o; Hub. 455; Rac. 199; Rieks 442), was A.
bitter bemerkt (21, 102). Man vergleiche vor allem die Charakteristik,
welche er jenem zuteil werden lässt (22, 164—9).



— 477 —

On les a réduites à cinq chefs; qui est, de vouloir faire
croire < que le Pape soit infaillible ; qu'il soit supérieur aux
Conciles œcuméniques; qu'il ait droit d'exercer dans l'Eglise
une domination absolue, et indépendante de tous les Canons;
qu'il soit le seul de tous les Evêques qui tienne sa jurisdiction
de Dieu, tous les autres la tenant de lui »... " (382—3 ; vgl.
161—4, 176, 195, 202, 208, 376, 391, 393—6, 434—7, 443—68,
579, 602-4; 19, 458; 37, 12). Auch Gerberon bezeichnet es

ausdrücklich als Anschauung der „Jansenisten" : „Q'il appartient

de droit aux Evêques de juger en premiere instance les
causes qui regardent la doctrine" (Gen. I, 397).

Wir haben einen Grundirrtum aufgedeckt, ATon dem die meisten
neueren Darstellungen des Jansenismus befangen sind, den auch
Huber (Hub. 457) und Bornhausen (Rei. Ill, 253) in völligem
Missverständnisse ATon „fait" und „droit" vertreten, wonach A.
der Ansicht sein soll, der Papst könne eigenmächtig unfehlbar
entscheiden, ob gewisse Lehren, ivie die angeblichen Sätze Jansens, der
göttlichen Offenbarung entsprächen.

Selbst Harnack bemerkt, nachdem er „fait" und „droit"
richtig bestimmt hat, zu Unrecht: „Allein die Jansenisten" kamen
deshalb doch in eine sehr ungünstige Position, weil ihr
Katholizismus ihnen nicht gestattete, die Lehrautorität des Papstes
offen in Frage zu stellen. Die Konzession, die sie diesem machten,

dass er ein Recht habe, zu entscheiden, Avenn die Tatfrage
sichergestellt sei, schwächte ihre Stellung ." (H. III, 635).
Andere Avieder, wie Appel (III, 2. Teil, 16) und Hermelink
(Krüger III, 307), unterscheiden zwTar richtig, meinen aber ebenfalls

fälschlich, A. erkenne dem Papste, anstatt dem Allgemeinen
Konzil, das unfehlbare Entscheidungsrecht in Glaubenssachen
zu *).

Wenn A. mit den Jansenisten die Verurteilung der fünf Sätze

anerkannte (1, 95; vgl. J. II, 1. Abt., 475; Ste. III, 46; Hub.
455; P. 239), so tat er es einzig und allein auf Grund seiner
persönlichen Überzeugung, nicht aber, iveil er den Papst für einen

unfehlbaren Glaubensrichter ansah. A. hätte — das muss
angesichts jener gänzlich irrigen Auffassung betont Averden —, ob-

') Hermelink dehnt übrigens diese falsche Auffassung auf die Kirche
von Utrecht, die „Jansenistenkirche" aus, wenn er von dieser sagt:
„. nur die päpstliche Unfehlbarkeit quoad factum und die Bulle
„Unigenitus" verwarf sie" (Krüger IV, 111).



— 478 —

schon die vorliegende Frage eine „ Question « de droit » " Avar,
dem über sie gefällten päpstlichen Urteil die Zustimmung
verweigert, sobald dieses seiner persönlichen DenkAveise zuAvider

gewesen wäre. Anders würde es in diesem Falle um den Spruch
eines Allgemeinen Konzils gestanden haben. A. bemerkt: „Quant
aux cinq Propositions, il y a deux questions sur ce sujet. L'une
de droit ; si elles sont bonnes ou mauvaises : l'autre de fait ; si
elles sont ou ne sont pas de Jansénius." Er fährt dann, in
dritter Person Aron sich sprechend, fort: „Il n'y a aucun doute
touchant le droit, et il croit très-sincèrement que les Propositions

sont hérétiques, et qu'elles ont été avec raison condamnées
comme telles. Mais pour le fait, non seulement il ne croit pas
qu'elles soient de Jansénius, mais il est très-persuadé que les

quatre dernières n'en sont en aucune sorte, ni quant au sens,
ni quant aux termes, et qu'il s'y en trouve même de toutes
contraires" (21, 3; vgl. 22, 440—1). Anderwärts liest man : „Ce
qu'on doit entendre par «les hérésies Janséniennes», ne peut
être que les erreurs des cinq Propositions condamnées par les
Constitutions de deux Papes. Or quand est-ce qu'on a refusé de

souscrire à cette condamnation Il n'y a jamais eu de dispute
sur cela. Mais s'il veut confondre l'attribution de ces erreurs au
livre de Jansénius, a\Tec les erreurs en elles-mêmes, c'est lui
qui trouble et combat l'Eglise" (25, 311).

Untrüglich beantwortet A. die vorliegende Frage in einer
Abhandlung, die ihrer Überschrift gemäss verhindern soll, dass

die Jesuiten einen neuen und sehr gefährlichen WTeg einschlagen,
um zur Entscheidung über die Glaubensfragen zu gelangen".
Hier finden sich die Sätze: „Ce sont deux choses très-différentes,

que la condamnation faite par un Pape de quelques
propositions hérétiques, et la maniere dont ce Pape se seroit
conduit pour faire cette condamnation. Car quelque irréguliere
qu'auroit été cette conduite, si ces propositions avoient pu être
en effet condamnées comme hérétiques, et que l'Eglise, acceptant

cette décision du Pape, l'eût encore plus particulièrement
déterminée à la condamnation de véritables erreurs, rien
n'empêche que des Théologiens particuliers n'y puissent acquiescer,
puisqu'ils ne font en cela que condamner comme hérétique ce

qui l'est A'éritablement. Mais ce seroit bien abuser du consentement

qu'ils auroient donné à la condamnation de l'erreur,
que de prétendre qu'ils se seroient engagés par-là à approuver



— 479 —

la voie qu'on auroit tenue pour la faire, si elle se trouvoit
contraire aux Canons et à l'esprit de l'Eglise. On peut dire, au
contraire, qu'ils ont d'autant plus de droit de parler contre la
maniere, si elle est reprehensible et d'une pernicieuse
conséquence, qu'ils demeurent d'accord du fonds, parce qu'on ne

peut alors les soupçonner de ne combattre la maniere que

pour autoriser l'erreur" (22, 393, vgl. 114; 24, 199).
Wie steht es nun mit der unfehlbaren Entscheidungsmöglichkeit

des Papistes selbst bei Dingen, „welche nicht von Gott enthüllt
worden sind" Hierzu bemerkt A. : Jene Theologen, welche ihm
in reinen Glaubensfragen diesen Vorzug geben möchten,
betrachteten es als eine „gewisse, zweifellose und unter allen
Katholiken feststehende Ansicht, dass die Päpste in „Tatsachen"
nicht unfehlbar seien, dass sie sich in dieser Hinsicht täuschen
könnten, ja schon oft getäuscht hätten" (21, 515—6). A. Aveist

auf Bellarmin hin, der die Ansicht ausspräche, wie ein
Gesamtkirchentag, so könne sich auch der Papst mit seinen Räten bei
Ausübung seines Amtes in „faits particuliers" (vgl. 8, 674; 25,
179; J. II, 1. Abt., 475), die „von menschlichen Berichten und
Zeugnissen abhingen", irren (ebenda). Die erste Grundlage für
die Religion ist, führt A. Aveiter aus, dass sie auf Wahrheit
beruht. Und diese Wahrheit ist nur in Gottes Wort und der
geheiligten Überlieferung gegeben, sie beruht nicht auf rein
menschlichen Aussprüchen. So müssen folgerichtig (21, 518) alle
Entscheidungen in irdischen Dingen, die nicht auf Gottes
Offenbarung beruhen, seitens des „auch hier unfehlbaren Papstes"
zu „Glaubenssätzen" werden, wodurch die Religion Menschen-
Averk, ja eine Art Götzendienst wird. Denn indem man jede
Entscheidung des Papstes in menschlichen Dingen als unfehlbar
richtig ansieht, erweist man ihm die Anbetung, die man der
ersten Wahrheit bezeugt. Auf solche Weise fügen die Jesuiten
dem höchsten Oberhirten und den Gläubigen die sclnverste
Beleidigung zu, da sie ihn seinem Herrn, Christus, gleichsetzend,
zum Mittelpunkt eines götzendienerischen Kultus erheben. Der
Papst selber würde sicher, so schliesst A., mit Entsetzen diese
jesuitischen Lehren vernehmen, ihnen aber nicht zum Opfer
fallen, Aielmehr würden die Jesuiten an dem „Gift", das sie
ihm reichten, selbst zugrunde gehen (519). Hier wird man an
eine Auseinandersetzung A.s mit dem Jesuiten Annat (24, 202)
erinnert, welcher die eingangserwähnten vier jansanistischen



— 480 -
Bischöfe des Ungehorsams gegen den Papst bezichtigte, weil
sie in dessen Formular eigenmächtig den Unterschied von
„fait" und „droit" hineingetragen hatten. Nach Annats
Auffassung, führt A. aus, könne ja alsdann der Papst nur die

„Wahrheit selber" sein. Für A. ist einzig Christus die Wahrheit

selber, der Papst aber bloss sein Diener. GleichAvohl möchte
die jesuitische Lehre bei den irdisch gesonnenen Menschen

grossen Anklang finden, Aveil ihrer Frömmigkeit, die sich rein
in Äusserlichkeiten bewege, in der Anbetung eines Menschen
ein augenfälliges Mittel gegeben sei, ihre „Frömmigkeit" zu
bekunden (21, 520).

Erneut kommt A. auf die „Question de fait" der Clermonter
These in „Le Fantôme du Jansénisme" (B. 25) zu sprechen. Er
geht von folgendem Satze des Jesuitenfreundes de Ville (vgl.
(24, 598—9, 603) aus: „Si les Jansénistes gardent le silence
sur le fait de Jansénius, mais ne veulent pas soumettre entièrement

leur jugement : en ce cas, je dis hardiment et sans trembler,
qu'ils sont téméraires, rebelles et désobéissants à l'Eglise;
laquelle a droit sur nos esprits, aussi-bien que sur nos paroles
et sur nos Ecrits. Il ne sont pas hérétiques, parce qu'ils ne

révoquent en doute qu'un fait non réA'élé; mais ils sont coupables
d'une témérité notable, parce qu'ils doutent d'un fait important"
(59—60). Dies „désobéissants à l'Eglise", bemerkt A. (60),
bedeute dasselbe, Avie „désobéissants au Pape", und so komme
de Villes Aufstellung obiger These nahe. De Ville hatte zur
Erläuterung seines Satzes ausgeführt: Zwar gehe im allgemeinen
die öffentliche Meinung dahin, der Papst sei in „faits non révélés"
nicht unfehlbar. Doch sei es von Wichtigkeit, dieser landläufigen
Auffassung ein Ende zu machen (61). Es müsse unter folgender
Begründung die „unfehlbare Autorität" der Kirche in den „faits
non révélés" erklärt werden : „Man kommt darin überein. dass

die „faits non réATélés", die von keinen beträchtlichen Folgen
für die rechte Kirchenverwaltung sind, nur Gegenstand eines

menschlichen, irrtumsfähigen Glaubens darstellen. Doch ist
schwer, zu entscheiden, ob diejenigen „faits non réATélés", deren
Folgen sehr beträchtlich für der Gläubigen Heil sind, den
Menschen nicht soAveit angehen, dass dieser an jene innerlich
glauben muss, gemäss der Autorität der Kirche, die sie ihren
Kindern auslegt, oder ob man sich einfach auf ein äusserliches
ehrfurchtvolles Stillschweigen beschränken kann, derart, dass



— 481 —

man sich nicht mit einer „créance intérieure" zu unterwerfen
braucht" (61). Und de Ville hatte seine Frage dahin beantwortet:
„Il faut supposer comme un principe incontestable, que l'Eglise
ne se trompe point dans les faits non révélés, quand ils sont
importants" (62).

Der „willkürlichen und unbegründeten" (61) Unterscheidung
von in ihren Folgen weniger oder mehr bedeutsamen „faits
non révélés" für den Glauben lässt A. eine beissende Beurteilung
widerfahren (80 f.) : De Ville gäbe zu, eine derartige
Unterscheidung sei allen bisherigen Kirchenschriftstellern fremd
gewesen, dennoch sage er von denen, die seine neue Unterscheidung*
nicht anerkannten, „qu'on ne les peut excuser de témérité"
(80 1°). Wie wolle man überdies feststellen, ob eine Sache „mehr
oder weniger Avichtig" wäre. Da bedürfe man doch notwendig
eines neuen Massstabes. „Solle man da etwa wieder an den —
„unfehlbaren" Papst sich wenden?!" (2°). Für A. ist der Streit
um die Urheberschaft der fünf Sätze völlig unwesentlich im
Hinblick auf das Heil der Gläubigen. Um jedoch seinem Gegner
gerecht zu werden, weist er auf die Vernichtungsgeschichte des

Templerordens hin (4°). Diese sei gewiss „von einer anderen
Folge" als die Sache Jansens für eine geregelte Verwaltung
der Kirche gewesen" (83), handle es sich doch um die
Aufhebung einer ganzen Ordensgemeinschaft. In dieser wichtigen
Angelegenheit habe der Papst — mehrere ProATinzialkonzilien
und ein Gesamtkonzil hätten ihm sogar beigestimmt (82, 84) —
ein Urteil gefällt, das nach de Ville gewiss „unfehlbar" sein
müsse (82). Trotzdem zweifle der Grossteil der Geschichtsforscher

an der Schuld der Tempelritter (84; vgl. 23, 570—3).
A. weist auf eine Schrift „De la Foi humaine" *) hin, welche

gegen den Erzbischof de Péréfixe von Paris erschienen war, als
dieser seine Diözesanen zum Glauben an Jansens Urheberschaft
der fünf Sätze zwingen Avollte. In dieser sei ausdrücklich
nachgewiesen worden, es handle sich um einen völlig neuen Glaubenssatz,

der sich erst seit kurzer Zeit in den unbedeutenden Büchern
einiger wenig bekannter Theologen fände. Der in jenem Werke
geschehenen Aufforderung, die A. in seiner „Apologie de Port-

l) „De la foi hum.", ein selten gewordenes Buch, ohne Angabe von
Verfasser und Druckort, ist dem Inhalte nach von Reuchlin in der XIX.
Beilage zum H. Bande seines „Port Royal" (s. Quellenangabe) wiedergegeben
(vgl. auch 23, 209).

Internat, kirchl. Zeitschrift, Heft 4, 1914. 31



— 482 —

Royal" (B. 23, II. T., 3. Kap.) wiederholte, auch nur eine einzige
massgebende Persönlichkeit für die neue Lehre anzuführen,
habe man keine Folge geleistet (25, 64—5). Umgekehrt sei es
ein bejahender Beweis für die ATöllige Neuheit des fraglichen
Glaubenssatzes, dass alle bedeutenden Theologen lehrten: „Die
Päpste und selbst die Allgemeinen Kirchentage können sich
in Dingen der Tatsache täuschen, wenn es sich z. B. darum
handelt, zu Avissen, ob Irrtümer in einem Buche enthalten sind
oder nicht." Sie folgerten daraus mit Recht, man sei keineswegs
verpflichtet, derartige Entscheidungen zu glauben, weder mit
göttlicher, noch menschlicher Hingabe (foi humaine) (65, Anf.
aus „De la foi hum.", 1. Kap.). Von besonderer Bedeutung ist
vor allem die Anführung einiger Jesuiten, die A.s Anschauung
huldigen. So Baronius, Bellarmin, Breda, Cornet, Pallavicini,
Petau, Sirmon und Tanner (70—1; 21, 63, 120—1, 179, 225;
23, 287 II; 24, 348—54; 25, 218). „Tous ceux qui ont écrit le
plus avantageusement pour le S. Siege, comme Baronius, Bellarmin

et autres, et même M. le Cardinal Pallavicini dans son
Histoire du Concile de Trente, sont demeurés d'accord, que le
Pape étoit faillible dans la décision de ces faits doctrinaux,
où il s'agit de savoir, si un Auteur particulier enseigne ou
n'enseigne pas une telle doctrine ou proposition" (363—4).
Selbst ein Annat hätte, „als er der angeblichen „Unfehlbarkeit

in Tatsachen" noch nicht bedurfte, um aus der Tatsache
Jansens eine Ketzerei zu machen", ähnlich gedacht (25, 71).
A. erinnert ferner (86—91, 112—6) an Erklärungen zahlreicher
zeitgenössischer Bischöfe, die „Unfehlbarkeit in Tatsachen"
betreffend. Über alle diese massgebenden Männer setze sich
de Ville tollkühn hinweg, sie wären in seinen Augen „des gens
condamnés de témérité et de révolte contre l'Eglise" (75).

Allein es sollte sich bei jenen Männern nach de Villes
Behauptung um eine Auflehnung Avider die Kirche „bloss
materieller Art" handeln, was heisse, sie hätten im Gegensatz
zu den Jansenisten jederzeit sich einem etwaigen kirchlichen
Spruche unterworfen, der ihre Meinung ATerdammen würde
(75—6). In den A*on A. geltend gemachten, hier nicht näher
Aviederzugebenden Fällen handelt es sich aber in Wahrheit um
einen unmittelbaren Widerspruch der betreffenden Theologen
gegen päpstliche Entscheidungen. Darum erscheint A. de Villes
„Beweisführung" zugunsten jener Gelehrten hinfällig, zumal er



- 483 —

der Überzeugung ist, die betreffenden Gelehrten hätten nie ihre
Ansicht geändert, Avenn solches A7on ihnen verlangt worden
Aväre (76—7).

Weiterhin suchte de Ville die angeführten Persönlichkeiten
dadurch zu entschuldigen, dass er erklärte : Jene hätten päpstliche

Erlasse „viele hundert Jahre nach ihrem Erscheinen"
angefeindet. In diesen seien (angebliche; Häresien verurteilt
worden, deren Aufblühen nicht mehr zu erwarten stand.
Hingegen förderten die Jansenisten eine in Ausbreitung begriffene
Irrlehre. Dieselbe sah de Ville in der Verteidigung der fünf
Sätze in dem von den Jesuiten gedeuteten Sinne, AAras A. als
eine bekanntlich unhaltbare Verdrehung entschieden zurückweist

(53 f.; 77).
De Ville hatte seine Ausführungen über die „Unfehlbarkeit

in Tatsachen" mit folgenden Worten geschlossen: „Ein jeder
Schriftsteller, Aver es auch immer sei, könne nur in Vermessenheit

erklären, die Entscheidungen der Kirche seien nicht
unfehlbar in Fällen, avo sie zuvor den Sinn eines Buches genügend
geprüft hätte, wo eine eingehende und genaue Erörterung und
feierliche Urteile voraufgegangen wären" (78). Aus dem Zusatz,

„wer es auch immer sei", macht A. de Ville den heftigsten
Vorwurf. Dieser Zusatz Avolle besagen, selbst Bischöfe,
Kardinäle und Patriarchen unterständen in ihrer Auffassung von
Tatsachen der in diesen „unfehlbaren" Kirche (78). Im übrigen
enthalte der fragliche Zusatz „Einschränkungen und Vorbehalte",
welche bekundeten, „von der angeblichen Unfehlbarkeit werde
wenig Gebrauch gemacht (77), und „nicht dazu angetan seien,
die in bezug auf Jansen behauptete Tatsache zu enATeisen" (78).
Denn de Ville dürfe das Verhalten der Jansenisten seinem
eigenen Grundsatz gemäss keinesAvegs „vermessen" nennen,
habe doch nach ihrer Auffassung zuvor „eine eingehende
Erörterung" nicht stattgefunden. „Feierliche Urteile" aber
könnten nur von Allgemeinen Konzilien gefällt Averden. Was
bedeute endlich „nach ,genügender' Prüfung"? Eine solche
brauche an und für sich noch zu keinem untrügerischen
Ergebnis zu führen, man könne sich dabei auch täuschen (78).
Nun sei es ja klar, dass de Ville unter „genügender" Prüfung
eine ..alleZweifel richtig stellende" verstehe. In einem derartigen
Falle würden sogar die „Jansenisten" de Ville beistimmen ; denn
Aver wollte dann noch zweifeln, die Kirche habe bei der Ent-



— 484 —

scheidung über den Sinn eines Schriftstellers unfehlbar richtig
geurteilt? Nur vermissten Jansens Anhänger in ihrer Sache
leider eine entsprechende, „alle Zweifel richtig stellende"
Prüfung seitens eines Papstes oder Konzils (79).

Dem Jesuitenfreunde Steyaert (vgl. J. II, 1. Abt., 658), der
es für recht befand, dass der Papst dem Laien die Bibel in der
Muttersprache entzogen habe, hält A. entgegen : „Or oseriez-

vous dire, Monsieur, que le Pape n'ait pas pu être trompé par
ceux qui lui ont fait prendre cette supposition pour véritable,
qui pouvoit être fausse en ce temps-là même, et qui l'est
certainement en celui ci?" Hier hätte zum mindesten ein
Allgemeines Konzil sprechen müssen (8, 675). „Les Papes sont
hommes, et ils peuA^ent être surpris comme les autres. Ils ont
même plus à craindre qu'ils ne le soient souvent, parce qu'ils
sont environnés de personnes, qui, par diverses passions peuvent
être portés à les surprendre" (9, 13). In diesem Sinne mussten
die Worte des Kardinals Madruce: „Quemcumque Pontiflcem
in iudicanda lege conducibili, vel non conducibili falli posse"
(275) und, was in dem Buche „De Libertatibus Ecclesiae Galli-
canae" (IL 1., 3. c, n. 5), „si estimé à Rome", zu lesen wäre,
gelten: „La lumiere du S. Esprit ne découvre pas toujours aux
Souverains Pontifes les tromperies des hypocrites, les flatteries
des Courtisans, les mensonges des méchants ; et il ne les
garantit pas toujours des surprises où ils peuvent tomber par les

importunités des ambitieux, les sollicitations des Grands, les
mauvais conseils de leurs Officiers. Que si le Pape, de soi-même,
s'étoit laissé dominer par la passion de ATenger ses propres
injures, ou d'amasser de grandes richesses, ou d'élever sa famille,
ou par quelque autre mouvement peu chrétien, (de quoi
néanmoins on ne le doit pas soupçonner, si on n'en a de grandes
raisons) et qu'il se portât par-là à commander ce qui excéderoit
son pouA*oir, ou qui seroit contraire à la justice (cela peut arriver;

car la prééminence et la sainteté du siege ne rend ni
Saint ni impeccable) qui doute qu'il ne fût pas permis de ne

pas exécuter ce qu'il auroit commandé Or ce qui seroit permis
à l'égard d'un commandement particulier l'est aussi à l'égard
d'une loi générale" (9, 275: 14).

An anderer Stelle führt A. (19, 456 f.) als Kronzeugen für
seine Anschauung u. a. Männer wie Binet, Cornet, Genebrard,
Halloix, Merlin, Petau, J. Pic de la Mirandole, Sirmond, Baro-



— 485 —

nius, Bellarmin an (vgl. o.) und fährt dann fort : „Et c'est avec
sujet que ces Cardinaux, qui ont été très affectionnés au
S. Siege, ont eu un soin particulier d'autoriser cette utile et
salutaire maxime; parce qu'ils ont fort bien jugé qu'elle est

très-nécessaire, en plusieurs rencontres, pour mettre à couvert
l'honneur des Papes et des Conciles, et pour empêcher que les
hérétiques ne se prévalent des surprises qui peuvent arriver
dans le fait, et en ce qui regarde les personnes, pour ébranler
l'autorité infaillible de l'Eglise en ce qui regarde le droit;
c'est-à-dire, la foi et la doctrine catholique. Mais si cela peut
avoir lieu, c'est principalement lorsqu'il s'agit d'un fait, dont
il est parlé dans quelque Décret du Pape, sans que le Pape
témoigne, dans ce Décret, que ce point de fait, qui regarde la
personne d'un Auteur particulier et Catholique, ait été
examiné avec soin, et avec toutes les formes canoniques, que les
Papes ont accoutumé d'observer en ces rencontres: car c'est
alors que les Papes mêmes témoignent, qu'ils peuvent avoir
été surpris, et que, ne parlant des choses que selon qu'elles
leur ont été exposées, ils veulent toujours qu'on entende leurs
rescrits selon cette clause ordinaire, laquelle ils expriment
souvent, et qui est toujours sous-entendue, si ita est: s'il est
ainsi. Si preces veritate nitantur: si ce qu'on a exposé par la
suplique est conforme à la vérité" (463). A. weist darauf hin,
dass die dargelegte Auffassung sogar im „Jus canonicum"
vertreten werde, wenn man an das Dekret Alexanders III. au den
Erzbischof von Ravenna erinnere : „Si quando aliqua tuae Fra-
ternitati dirigimus, quae animum exasperare videntur, turbari
non debes. Qualitatem negotii pro quo tibi scribitur diligentcr
considerans, aut mandatum nostrum reverenter adimpleas, aut
per litteras tuas quare adimplere non possis rationabilem causam

praetendas. Quia patienter sustinebimus si non feceris
quod prava nobis fuerit insinuatione suggestum (cap. 5 ext. de

Rescript.)" (463—4).
Fast höhnisch fragt A. seine jesuitischen Gegner: „Que

doit-on juger de cette nouvelle prétention que vous venez de

faire paroître, que le Pape est infaillible dans la décision des
faits non révélés, et que c'est un article de foi, que les
Propositions sont contenues dans Jansénius, sinon, que c'est une
des plus grandes erreurs qui puissent être avancées par des

Théologiens? Car vous ne pouvez pas dire, mes Peres, que



— 486 —

Jesus Christ ait révélé à ses Apôtres, et que les Apôtres aient
enseigné aux Eglises qu'ils ont fondées, qu'en 1640, il y auroit
un Evêque nommé Jansénius, qui feroit un livre, dans lequel
seroit contenu le sens hérétique des cinq Propositions. Il faut
donc, pour en faire un objet de foi di\ine, que vous admettiez
pour fondement de ce nouvel article de foi des révélations
nouvelles; il faut que vous supposiez que le Pape a appris ce
point de fait de Dieu, par une révélation expresse et particulière

Il faut que vous fassiez des Constitutions des Papes
une Ecriture canonique, puisque vous ne les pouvez pas prendre
en cette rencontre, et sur le point du fait de Jansénius, comme
rendant simplement témoignage de ce qui est contenu dans la
parole de Dieu ; et qu'ainsi en les rendant objet cle foi divine
sur ce point de fait, il est nécessaire que vous les reconnois-
siez pour parole de Dieu, pour Ecriture canonique, et que atous
les regardiez comme un témoignage immédiat de la vérité
divine. Ce qui ne se peut faire, mes Peres, sans une espece de

sacrilege, injurieux à l'honneur de Dieu et à ses saintes et
adorables paroles, qui méritent une révérence si particulière,
qu'on ne la peut communiquer aux définitions des Papes et des
Conciles sans une impiété manifeste. Enfin, mes Peres, il faut
que vous mettiez au nombre des points de foi des choses
inconnues à toute l'Antiquité, et des ATérités du XVIIe siècle; que
A'ous formiez une foi nouvelle, qui ne pourra plus être appelée
la foi des Peres, Fides Patrum, selon le langage des Conciles,
qui ne sera plus édifiée sur les Prophètes et sur les Apôtres,
comme parle l'Ecriture, mais qu'il faudra, par nécessité, appeler
la foi des temps, fides temporum, puisqu'elle sera aussi
nouvelle que ces faits nouveaux qu'elle contiendra1'* (21, 126—7).

Die „Vérités du XVII" siècle" beschäftigen A. auch in
folgenden Sätzen : ..C'est une erreur de confondre un fait du dix-
septieme siècle, avec des points de foi qui doivent être aussi
anciens que l'Egiise. C'est une erreur condamnée par tous les

Théologiens, que l'autorité du Pape et même de toute l'Eglise,
puisse imposer la nécessité cle la créance en des décisions qui
ne regardent que des faits non révélés" (24, 195).

Die Krone auf das Ganze setzt A., indem er den Widersinn der
„Unfehlbarkeit in Tatsachen" an Hand der Geschichte des

Jesuitenordens nachAveist : „... il y a sujet de croire très-certainement,

que le Pape est infaillible lorsqu'il fait quelque chose



— 487 —

en faveur des Jésuites, comme touchant le nom de < Compagnie
de Jesus», que Paul III leur a accordé, parce qu'ils le desi-

roient, et plusieurs privileges extraordinaires et inouis, ainsi
qu'ils témoignent eux-mêmes lorsqu'ils disent, que les Papes
ayant dit dans leurs Bulles, « que cette Société a été suscitée

par la ProAddence divine, leurs jugements dans ces choses ne
sont pas sujets à erreur, parce qu'il semble que Dieu rend
ses oracles par lui ». Mais l'infaillibilité du Pape est sujette à

être contestée, lorsqu'il censure les livres de trois fameux
Jésuites, Poza, Bauny et Cellot, par des censures si infamantes,
qu'il les couvre de l'opprobre d'erreurs et d'hérésies condamnées,

et qu'il met leurs livres au nombre des livres défendus,
qu'on ne doit ni lire, ni imprimer, comme étant dangereux et
pernicieux. Et lorsqu'il lance tous les foudres de l'anathème
sur le livre de Rabardeau, Jésuite, en disant: «Que la sacrée
Congrégation, après aAroir mûrement examiné les Propositions
contenues dans son livre, a jugé qu'il y en avoit plusieurs
respectivement téméraires, scandaleuses, qvi offensent les oreilles
dévotes; séditieuses, impies, qui détruisent entièrement la
puissance du Pape, qui sont contraires aux immunités et libertés
de l'Eglise, qui approchent de fort près des hérésies des
novateurs, qui sont erronées dans la foi, et manifestement
hérétiques»" (32, 52).

Von den weiteren geschichtlichen Beispielen, welche A.
anführt, um die Verderblichkeit und Unhaltbarkeit der
„Unfehlbarkeit in Tatsachen" darzutun, mögen noch einige der
trefflichsten folgen : „Une personne qui auroit vécu dans les
premiers siècles de l'Eglise n'auroit-elle pas cru avoir sujet
de dire ; que Dieu ne permettroit pas que le Siege de S. Pierre
fût occupé, pendant près d'un siècle, par des personnes qui en
fussent très-indignes : comme le Cardinal Baronius reconnoît,
avec douleur, qu'il est arrivé pendant presque tout le dixième
siècle, par la puissance des Marquis de Toscane, qui, dominant
par armes et par argent sur le Clergé et sur le peuple de

Rome, ont établi dans la Chaire de S. Pierre des hommes qui
n'étoicnt pas seulement méchants pour eux-mêmes, mais qui
l'étoient aussi pour l'Eglise, en y introduisant d'horribles
désordres; comme est celui que le même Baronius se plaint avoir
été introduit par Jean X, qui fit un enfant de cinq ans Archevêque

de Reims; sur quoi ce Cardinal dit: «Tantum nefas quo



— 488 —

iura omnia ecclesiastica sauciantur eius Pontificis auctoritate
introductum, quem infamis femina infami opera in Petri solium
intrusisset » (Bar.: Ad annum 925, n. 11).

N'auroit-il1) pas cru que Dieu ne permettroit pas que le
Vicaire de celui qui a dit que son Royaume n'étoit pas de ce
monde, entreprît de disposer des Royaumes temporels, de les
ôter aux uns et de les donner aux autres, comme a fait
entr'autres Jules II du Royaume de Navarre...

N'auroit-il1) pas cru que Dieu ne permettroit pas que le
schisme s'introduisît de telle sorte dans la Chaire même de

l'unité, que l'Eglise demeureroit près de quarante ans sans
pouvoir faire le discernement entre son vrai et son faux Pasteur;
se trouvant abandonnée à deux mercenaires dont chacun en
prendroit la qualité, et qui s'accorderoient ensemble comme il
est arrivé à la fin du XIV Siècle, lorsque l'un des Papes tenoit
son Siege à Avignon et l'autre à Rome?

N'auroit-il ') pas cru que Dieu ne permettroit pas que celui
dont la principale charge est de retenir tous les Chrétiens dans
l'unité, fût cause, par des excommunications précipitées, que
des Royaumes entiers se séparassent de la communion catholique,

et qu'ainsi une infinité d'ames se perdissent misérablement

par le schisme et par l'hérésie, ainsi qu'il est arrivé de

l'Angleterre, par la précipitation de Clément Vn, comme le
Cardinal du Perron le représenta avec tant de force au Pape
Paul V pour l'empêcher de tomber en une semblable faute à

l'égard des Vénitiens, en y joignant aussi l'exemple de Léon X
à l'égard de l'Allemagne, et lui remontrant « qu'il devoit
considérer qu'il étoit en la même crise, et au même point auquel
Léon X perdit la Religion en Allemagne, et auquel Clément VII
la perdit en Angleterre, et auquel Clément VIII la sauva en
France» (du Perron: Œuvres diverses, 874)" (21, 522—3).

„Qui est celui.. qui ne juge maintenant que les lettres
attribuées aux premiers Papes ne sont point de ces Papes;
mais ne sont que l'ouvrage d'un faussaire et d'un imposteur?
Et cependant non seulement le Pape Nicolas a ordonné aux
Evêques de France de les recevoir, mais ses Successeurs les
ont insérées dans le livre des Décrétales, qu'ils ont proposé par

') Hier liegt offenbar eine Ungenauigkeit A.s oder des Textes vor,
da es im Hinblick auf das obige „une personne n'auroit-elle pas cru"
elle heissen musste.



— 489 —

leur autorité Apostolique, pour servir de regle à toute l'Eglise,
et où ils parlent pour le moins autant « de leur chaire », que
dans les Bulles ordinaires. Comment donc pourroit-on, sans
impiété, croire que ces lettres sont supposées, comme le croient
maintenant tous les habiles gens de l'Eglise, et même les
Jésuites (Sirmon, Peteau et autres), si on étoit obligé de reconnoitre

dans les Papes la même infaillibilité qu'en Jesus Christ,
même dans les questions de fait? Est-ce que l'infaillibilité de
Jesus Christ souffriroit qu'on proposât à toute l'Eglise des pieces
fausses pour des pieces véritables?

Il n'y a guère de faits plus importants à l'Eglise, que de
savoir si un Concile est général ou non, légitime ou illégitime.
Cependant la France a-t-elle été hérétique pour n'avoir pas
reconnu le Concile de Florence pour œcuménique, nonobstant
toutes les Bulles du Pape Eugene IV et toutes les déclarations
qu'il a faites à la tête de ce Concile, pour obliger tout le
monde à le reconnoitre pour général Pendant la premiere
division du Pape Eugene IV avec le Concile de Basle, il fit
une Bulle très-authentique, par laquelle il déclara qu'il trans-
féroit ce Concile à Bologne, et que ceux qui soutenoient que
cette translation n'étoit pas juste, étoient éloignés de toute
vérité, et de la foi catholique Et néanmoins les Peres du
Concile de Basle ayant soutenu que cette translation étoit
injuste et nulle, Eugene fut obligé de reconnoitre par une autre
Bulle aussi authentique, qu'en effet elle avoit été nulle, et que
le Concile avoit toujours été légitimement assemblé depuis le
commencement jusqu'à ce temps-là L'un et l'autre sera-t-il
article de foi? Et serons-nous obligés de croire que le même
Concile, en même temps, étoit un Conciliabule illégitime, et un
Concile légitime de toute l'Eglise assemblée par le S. Esprit"
(523—5; vgl. 11, 90 f.).

Wie stellt sich A. das Verhalten dem Papste gegenüber in
Fällen vor, wo dieser seiner Meinung nach ungerecht entschieden
hat und auf dem gefällten Urteile beharrt? Hierüber musste er
sich äussern, als man die Jansenisten durch Unterschrift des

entsprechenden Formulars zwingen wollte, gegen ihre Überzeu

gung anzuerkennen, der „Augustinus" enthalte die fünf Sätze
in dem von den Jesuiten behaupteten ketzerischen Sinne. Wie
wir sahen, gaben die Nonnen von Port-Royal den ketzerischen
Sinn der betreffenden Sätze durch Unterschrift zu, fügten aber



— 490 —

bei, bezüglich der Frage nach Jansens tatsächlicher Urheberschaft
bloss eine „soumission de respect et de silence" gelten zu lassen.
A. hält nun den Jesuiten vor, ob Port Royais Nonnen nicht
das Recht gehabt hätten, überall zu \rerkünden, die päpstliche
Bulle sei voller Irrtümer (24, 77.) Seine Antwort lautet kurz:
Nein Die betreffende Bulle stelle, „wenn sie auch an sich
ungerecht sei", die Handlung einer gesetzlichen Obrigkeit dar,
die rechtlich einzig von einem Konzil (vgl. 11, 90) oder aber von
einem anderen Papste für ungültig erklärt werden könne (24,
77). Man erweise in dem ATorliegenden Falle dem Papste eine
ähnliche Ehrfurcht, wie man sie äusserlich jedem weltlichen
Herrscher bekunde, ganz abgesehen ATon dessen innerer Würde.
Wollte man sich aber ungerechten kirchlichen und weltlichen
Massregeln widersetzen, so bedeute das: gegen Gottes
Ordnung A'erstossen (78). Am schärfsten beantwortet A. die
vorliegende Frage in einem „Mémoire" an die Nonnen, das wörtlich

folgen möge: „On dit que cette déférence et cette obéissance

que l'on rend au Pape est celle que tous les Théologiens
conviennent qu'il faut rendre au regard des h>res condamnés :

ce n'est donc pas une déférence de créance ; car jamais
personne n'a dit que tous les Théologiens conviennent qu'on soit
obligé à cette créance... On dira peut-être que c'est reconnoitre

que le livre de Jansénius a été condamné. Il est vrai :

mais quelle difficulté y a-t-il de reconnoitre un fait indubitable,
étant certain qu'il y a un jugement de condamnation porté
contre ce livre par le Pape, et reçu par les Evêques? Mais
on ne s'oblige nullement de croire que ce jugement soit juste,
puisqu'on ne s'oblige point à la créance du fait" (91—2).

Massgebend für das Verhalten der Sclrwestern war das
erste Mandement der Grossvikare geAvesen. Wahrscheinlich hat
A. dasselbe entworfen, zum mindesten muss er sich an dessen
Entwurf beteiligt haben J). Auf alle Fälle fand das Mandement

') Leider sind die Quellen in dieser Frage nicht klar. V. I, 203 : „Cette
Ordonnance fut concertée avec M. A.". 22, 607, Anm. a.: „M. A. a avoué
que lui ou ses adjoints avoient fait, approuvé et soutenu ce Mand.".
pr. 21, XLIX, Anm. b. : „M. A. parlant du premier M. des Gr. Vie, dit
„qu'on l'a fait, approuvé et soutenu" ; ce qui est s'annoncer l'Auteur des Ecrits
faitspour sa défense" (A.s letztere Bemerkung findet sich 24, 56 „IV Cl.,
VII Part., N. 24", nicht 23, wie es durch einen Druckfehler pr. 21, XLIX, b,
betont ist.) pr. 21, CXXVHI und P. 239 nennen Pascal als einen der
vermutlichen Haupturheber des M., „welches im Einvernehmen mit Port Royal
verfasst sei".



— 491 —

A.s vollste Billigung. Es ist nahe verwandt mit dem Erlass des

Bischofs von Alet '), als dessen Urheber A. feststeht (24, 190).
Aus A.s Feder stammt auch ein Brief der vier Bischöfe an den

Papst, welcher mit dem bevorstehenden „Clementinischen Frieden"
sich befasst (Relat. II, 149; 24, 151—2; J. II, 1. Abt., 478). Endlich

hat A. eine „Declaration" des Bischofs von Chalons mitunterzeichnet,

welche den endgültigen Abschluss jenes Friedens
im Gefolge hatte (24, 163; Paix II, 239). Es erscheint
unumgänglich, die wichtigsten Stellen aus den erwähnten
Schriftstücken wörtlich anzuführen und einer näheren Prüfung zu
unterziehen. Wir sind dazu erst jetzt imstande, nachdem wir
die Bedeutung von „fait" und „droit" haben kennen lernen,
deren Avir in den einleitenden, mehr allgemeinen Erörterungen
noch entbehrten.

In der Ordonnance der Generalvikare heisst es:

„... Et pour ôter tout prétexte de dispute et de contention

à l'avenir sur ces questions, et tâcher, par toutes voies,
de réunir les esprits: Nous ordonnons et enjoignons, qu'à
l'égard même des faits décidés par lesdites Constitutions, et
contenus au dit Formulaire, tous demeurent dans le respect entier
et sincere qui est dû aux dites Constitutions, sans prêcher, écrire
et disputer au contraire; et que la signature que chacun fera du
dit Formulaire, en soit un témoignage, promesse et assurance
publique et inviolable, par laquelle ils s'y engagent, comme de leur
croyance, pour la décision de foi; après laquelle signature, la
foi de chacun étant reconnue, Nous faisons très-expresses
inhibitions et défenses à tous les Diocésains de mon dit Seigneur
l'Archevêque, sous peine d'excommunication, de se diffamer
l'un l'autre du nom de Janséniste et de Sémipélagien ." (22,
G09; 21, 377).

Der Bischof von Alet schreibt:

„... Nous, dans l'espérance de cette Paix, et de voir cesser
les troubles et les maux que ces contestations causent clans
divers Dioceses. avons cru vous devoir proposer la dite
Formule de souscription, afin que chacun de vous puisse
témoigner, par sa signature, qu'il est dans les dispositions que
l'Eglise demande des fidèles, lorsqu'elle parle par la bouche de

') Nach welchem die drei andern Bischöfe sich richteten (24, 133; vgl.
Gen. III, 172 ff.).



— 492 —

ses Pasteurs et du Pape qui en est le Chef, à l'autorité de

laquelle tout Catholique doit soumettre, par un assujettissement
sincere, toutes les lumières de son esprit, en embrassant
généralement tout ce qu'elle embrasse universellement comme
contraire à la doctrine qu'elle a reçue de Jesus Christ, auteur de
la foi, qu'elle doit conserver jusqu'à la fin des siècles.

Il est vrai que, comme cette soumission a pour principal
objet Jesus Christ, et qu'elle ne regarde l'Eglise que comme la
gardienne des vérités révélées de Dieu, dont il lui a confié le

dépôt, elle se renferme aussi dans ces vérités révélées; et c'est
à celles-là seulement qu'elle assujettit entièrement la raison.
Les autres vérités n'étant pas absolument nécessaires, et Dieu
aussi ne nous ayant point laissé d'autorité infaillible pour les

connoître, il s'ensuit que si bien l'Eglise joint ordinairement,
aux erreurs qu'elle condamne, les noms des Auteurs qui les
ont enseignées, et des livres qui les contiennent; néanmoins le
jugement qu'elle fait en attribuant certaines erreurs à un Auteur
ou à un livre, et en jugeant que cet Auteur a eu un tel ou
tel sens erroné, ou qu'il se trouve dans ce livre, est très-différent

de celui qu'elle forme sur des propositions de doctrine.
Car en déclarant qu'une proposition est hérétique ou catholique,
elle rend témoignage d'une vérité révélée de Dieu, dont elle est

gardienne et dépositaire, et son jugement alors doit étouffer tous
les doutes de l'esprit, et assujettir notre raison; en quoi consiste

proprement l'acte de la foi divine.
Mais quand elle juge si des propositions ou des sens hérétiques

sont contenus dans un livre, et si un Auteur a eu un tel ou tel

sens, elle n'agit que par une lumiere humaine et sur une chose

humaine; en quoi tous les Théologiens conviennent qu'elle peut
être surprise, et que partant la seule autorité ne peut point
captiver notre entendement, ni nous obliger à une créance
intérieure; en sorte que, par aucune raison ni par aucune apparence

contraire, nous ne puissons révoquer en doute ses
jugements sur ces sortes de faits, quoiqu'il soit vrai qu'il n'est pas
permis de s'élever témérairement contre ses jugements, vers lesquels
on doit témoigner son respect et sa déférence, en demeurant dans
le silence, pour conserver l'ordre et la discipline qui regle les

choses extérieures.
Nous attendons de votre religion et piété, que vous rendrez

cette soumission de foi vers le droit, et de respect et de discipline



— 493 —

vers les faits qui sont contenus dans les Constitutions ou Bulles
des Papes..." (24, 538; Gen. III, 173—5).

Der Brief der vier Bischöfe an den Papst enthält die
Worte :

„Cum non minus ad Officium Episcoporum pertineat chari-
tatis unitatem servare, quam ipsius fidei tenere veritatem, id nobis
in instituenda vita sequi semper propositum fuisse norunt omnes
quibus interius familiariusque noti sumus. Sed ut illius propositi
in hoc subscriptionum negotio illustre toti Ecclesiae daremus
argumentum, eo praecipue sumus adducti, quod consilium in hoc
nostrum, cum Apostolicae Sedis honore et reverentia coniunc-
tum esse putaverimus..." (Relat. II, 155; 24, 568).

Der erwähnten „Déclaration" entnehmen wir folgende
Stellen :

„Les quatre Evêques, et les autres Ecclésiastiques ont agi
de la meilleure foi du monde Ils ont condamné et fait
condamner les cinq Propositions avec toute sorte et sincérité, sans
exception ni restriction quelconque, dans tous les sens que
l'Eglise les a condamnées. Ils sont très éloignés de cacher dans
leur cœur aucun dessein de renouveller ces erreurs sous quelque
prétexte que ce soit. Et quant à l'attribution de ces Propositions

au livre de Jansénim Evêque d'Ypres, ils ont rendu et fait
rendre au S. Siege toute la déférence et l'obéissance qui lui est due,
comme tous les Théologiens conviennent qu'il la, faut rendre aux
regard des livres condamnés qui est de ne dire, ni écrire, ni
enseigner rien de contraire à ce qui a été décidé par les Papes
sur ce sujet..." (25, 125—6; 24, 192; Paix II, 238).

Wenn wir uns den Kern der verschiedenen, den
vorstehenden Erklärungen zugrunde liegenden Formulare vergegenwärtigen

und ihn mit diesen Erklärungen vergleichen, so müssen
Avir sagen : Der Kern der Formulare verlangt über alle Zweifel
erhaben das unumwundene Zugeständnis •), die fünf Sätze fänden
sich in ihrem ketzerischen Sinne bei Jansen. Darum macht unserer
Auffassung nach jeder jenes Zugeständnis, sobald er unterschreibt.
So muss es als ein zweifelhaftes Unterfangen erscheinen, wenn

') Der „Kleine Katechismus" sagt zu Alexanders Formular : „Hoe \'ele
zaken moet men, volgens dit Formulier bezweren?: Drie. Welke zijn
die?: Men moet onder eeden bevestigen: 1. Dat men die \*ijf Stellingen regt-
zinniglijk doemt. 2. Dat die in het boek van Jansénius staan. 3. Dat J. eeri
ketterschen sin beoogd heefta (Kl. K. 7—8).



— 494 —

man den klaren Sinn einer derartigen Unterschrift durch Berufung

auf anderweitige Erklärungeil „umzudeuten" und über
denselben sich hinwegzutäuschen sucht. Mit aller Schärfe bringt
dies Pascal zum Ausdruck, Avelcher anfangs zu A.s Auffassung
sich bekannt hatte, ja, Avie wir bereits nebenbei bemerkten,
von gewisser Seite für den Urheber des Erlasses der Generalvikare

gehalten wird (vgl. pr. 21, CXXVIII; P. 239) *).

Dasselbe Empfinden, Avelches Pascal in seinen späteren
Tagen beseelte, hegten zweifelsohne auch die Nonnen von Port-
Royal, wenn sie trotz des ihnen vorliegenden Mandement der
Grossvikare unter Beifügung* eigener Erläuterungen
unterschrieben, wenn sie später de Perefixe gegenüber nach langen
innern Kämpfen mit ihrem selbständig entworfenen Formular
kamen. Ja, sie ATertraten anfangs den Grossvikaren gegenüber
den Standpunkt, sie Avurden durch ihre Unterschrift einen
Meineid begehen (Gen. II, 501—2; vgl. pr. 21, CXXVII). Ihre
Bedenken wurden schliesslich durch die bedeutendsten janseni-
stischen Gelehrten, voran A., zurückgedrängt, und sie Hessen

sich zur Unterschrift bewegen (ebenda; vgl. 1, 515 f., 537 f.,
583 f., 631 f.)2).

Allein, es bleibt trotzdem bestehen, Avas Reuchlin betont:
„Alan muss den Nonnen gegen A. Recht geben, dieses Formular
hatte eine grosse Klarheit" (gemeint ist das von den Grossvikaren
vorgelegte Formular; R. II, 145). Wir können uns nicht
verhehlen, class A. in der vorliegenden Frage eine Anschauung ver-

') P. schreibt (P. 241): „. Es innss betont werden, class diese Worte

„fait" und ,,droita sich weder in dem Mandement, noch in den Bullen, noch in
den Formularen, sondern nur in einigen Schriftstücken finden, welche keinerlei
notwendige Besielmng su dieser Unterschrift tiaben. Was können alledem nach
bei einer Prüfung der Unterschrift diejenigen vor dem Gewissen tun, welche

glauben, durch das Gewissen verpflichtet su sein, den Sinn Jansens nicht su
verdammen'} Mein Empfinden geht deshalb dahin, man müsse mit Rücksicht
darauf, dass der Sinn Jansens in dem Mandement, den Bullen und
Formularen zum Ausdruck gekommen ist, diesen Sinn notwendig- in ausdrücklicher

Weise durch seine Unterschrift ausschliessen; andernfalls versäumt
man seine Pflicht. Denn wenn man behauptet, es genüge die Erklärung,
man bekenne sich nur zu dem, was den Glauben ausmacht, um daraus
zu schüessen, man habe somit zur Genüge dargelegt, keineswegs den Sinn
Jansens zu verurteilen, wenn man dank einer solchen Erklärung sich
einfach einredet, es ergäbe sich so eine vom Recht getrennte Tatsache,
alsdann ist man von einer blossen Einbildung erfüllt".

2) P.s Schwester Jaqueline, die auch unterschrieben hatte, ging an
ihren nachherigen Gewissensbissen zugrunde (21, CXXVIII; P. 239—240).



— 495 —

tritt, welche der von ihm an anderer Stelle schicer gerügten
jesuitischen „Reservatio mentalis" bedenklich Vorschub leistet. Und
A. hat dies offenbar selber nur zu deutlich gefühlt, Avenn er
sich bemüht, das unmittelbare Gegenteil von dem zu beweisen.
Geradezu klassisch sind in dieser Beziehung seine im Hinblick
auf Alexanders Formular, welches als erstes ausdrücklich die
eidliche Unterschrift hervorkehrte, gesagten Worte:

„Celui qui signe le Formulaire dit: «Je condamne les cinq
Propositions d'hérésie, dans le sens « que Jansénius les a enseignées

: je le jure ainsi sur les saints EA^angiles : Quinque
Propositions in sensu a Jansenio intento damno; et ita juro, sic
me Deus adjuvet, et haec sancta Dei Evangelia. » Ce jurement
tombe donc sur deux choses: savoir sur la condamnation des

Propositions, et sur la condamnation du sens de Jansénius comme
conforme au sens des Propositions, puisque la condamnation
qu'il confirme par serment renferme ces deux choses. C'est
comme si l'on disoit : Je jure que je condamne les Propositions,
et je jure que le sens de Jansénius est conforme au sens des

Propositions; et ainsi je jure que je le condamne. Et par-là il
est clair que ce jurement contient l'affirmation ou la confession

du fait, puisqu'il contient l'aveu que le sens de Jansénius
est conforme au sens hérétique des Propositions: et même c'est
une affirmation directe du fait, puisque la condamnation tombe
directement sur le sens de Jansénius comme sur les Propositions.
Celui donc qui signe simplement le Formulaire, et qui doute du

fait, commet un parjure, et il ne sauroit prétendre s'en exempter
que par cette restriction mentale: Je condamne les cinq Propositions

au sens, non que Jansénius a en effet enseigné, mais que le

Pape dit qu'il a enseigné: ce qui seroit ruiner la force de tous les

serments, et ouvrir la porte à tous les parjures ; puisque si les
restrictions mentales y étoient une fois admises, il n'y auroit
point de serment qu'on ne pût éluder par ce moyen, et par
lequel on pût s'assurer de la vérité.

Et je ne sais pas pourquoi il ne seroit pas permis d'excuser
semblablement d'idolâtrie celui qui offriroit de l'encens aux idoles,
et qui, par une restriction mentale, rapporteroit cette adoration à

un crucifix qu'il tiendrait caché dans sa manche, comme les Jésuites
ont autrefois enseigné dans la Chine qu'on pouvoit faire.

Et ainsi le seul moyen légitime que ceux qui doutent du fait
ont de s'exempter de parjure en signant, c'est de déclarer eux-



— 496 —

mêmes qu'Us ne s'obligent point à croire le fait, ou que la soumission

qu'ils promettent sur ce sujet est seulement une soumission de

respect et de discipline, ou de déférence respectueuse; si ce n'est

que cette distinction ou explication fût contenue dans le Mandement
même, au bas duquel ils signeroient, parce qu'alors ces paroles,
*dans le sens de Jansénius», seroient expressément déterminées à

signifier le sens que le Pape dit être enseigné par Jansénius; et
ainsi l'affirmation et le serment ne tomberoient que sur le droit et

sur les Propositions, et non pas sur le fait* (22, 585—6; vgl. 1,

165, 176; 248—9, 261 f.).

Während die Unterscheidung von „fait" und „droit" als solche

für A. zum annehmbaren Mittel wurde, seiner Auffassung von
der Unfehlbarkeit einen klaren Ausdruck zu A'erleihen J), geAvann
diese Unterscheidung in ihrer Verbindung mit ,,respect" und,,silence"
einen sehr bedenklichen Anstrich. „Respect" und „silence" können

jedoch erst im Schlussworte unserer Untersuchung ihre
volle Beurteilung finden. Immerhin sei schon jetzt vorweggenommen,

dass A. mit seinem „ehrfurchtsvollen Schweigen" nicht
allein dastand, Aielmehr den Aveitesten Anklang* fand.

Trotz alledem kennt A. eine Grenze in der dem Papste zu
erweisenden Ehrfurcht. Einzelne Jesuiten, welche sich nicht gerade
zur „Unfehlbarkeit in Tatsachen" bekannten, vertraten die
noch bei de Ville (s. o.) durchschimmernde Lehre: „On est

toujours obligé de souscrire les faits dont l'Eglise demande la Signature:

mais, l'Eglise étant faillible dans la décision des faits, on
n'est pas toujours obligé de les croire; et par conséquent, encore
qu'on ne les croie pas, on peut et on doit les souscrire" (23, 550).
Zu diesen Sätzen bemerkt A. (552—4, observ. I—III): Jener
Lehre läge die lobenswerte Neigung zugrunde, in Glaubensfragen

keiner Autorität, sondern einzig der Wahrheit zu folgen
(552). Diese Neigung Averde jedoch von anderen, weniger
lobenswerten, wenn auch ebenso natürlichen überwogen, die sich
allen Verfolgungen und Unbequemlichkeiten entziehen möchten.
Dabei aber Averde, wenn man ruhig urteile, das Gewissen dem
Eigennutz geopfert (552—3). „Seit beinahe zehn Jahren", führt
A. aus, „hört man nur vom Formular und ATon Drohungen

') A.s Untersuchungen über die Unfehlharkeitslehre, insbesondere auch
„Recht" und „Tatsache" in bezug auf den Streit um Jansens Buch, spiegeln
sich deutlich in Pascals 17. und 18. Lettre Provinciale Avieder.



— 497 —

sprechen, alle würden vernichtet, die nicht das Knie vor jenem
Götzenbilde beugten Ganze religiöse Gemeinschaften glaubten

sich verloren, wenn sie diesem Strome nicht folgten
Man hat also gemeint, unterschreiben zu müssen. Allein man
•befiehlt dem Geiste nicht so leicht wie der Hand. Die Furcht
vor Verfolgung kann zur Unterschrift treiben, ohne aber zu
bewirken, dass das, Avas uns falsch erschien, wahr erscheint.
Doch wie könnte man denn unterzeichnen, ohne zu glauben,
Avas man schriftlich zugibt, ohne dass die Unterschrift eine
Lüge ist? (Vgl. 126—7, 152, 209 f., 560 f.; 21, 264, 331 f., 339 f.;
:22, 412, 530, 584—94; 24, 200 374.) Dies eben hat bewirkt,
dass man mit voller Hingabe eine Meinung sich zu eigen machte,
welche einen solch ärgerlichen Gewissenbiss beseitigt" (23,
553). So möchte man denn, fährt A. fort, die kirchliche Autorität

ins Masslose steigern und erklären, ohne sie wäre jede
•Ordnung* unmöglich, und die Kirche dem Untergange preisgegeben.

Trotz alledem wären die Anhänger dieser Meinung im
Grunde von denen nicht verschieden, welche, wie A. selbst,
der Ansicht huldigten, man dürfe nicht gegen sein Gewissen
eine kirchlicherseits aufgestellte „Tatsache" durch Namenszug
zugeben. Sähen sie doch darin mit Recht eine schwere Sünde
wider Gott (21, 50). Beide seien desselben Glaubens, sie seien

nur durch eine „action de main" Arerschieden (23, 553 II). Deshalb

sei nie eine „plus grande illusion" (554) vorgekommen,
als: „die einen ob ihrer „Unterwerfung" zu loben, die anderen
ob ihrer „Auflehnung" zu tadeln" (554; vgl. 21, 430 VIII f.).
Die geforderte Unterwerfung unter die „Autorität" erscheint A.
-als „servitude judaïque" (23, 554). In Wahrheit sei es mit der
durch sie bedingten kirchlichen „Ordnung" nicht weit her,
könne man doch auf solche Weise die wirkliche Gesinnung
der Betreffenden nicht im geringsten erkennen (ebenda in).

Die geschilderte Auffassung sei, „wie leicht zu befürchten
gewesen wäre", wegen ihrer Bequemlichkeit („s'accommoder
aux plus forts") vom Gebiete der „Tatsachen" auf das des
Glaubens übertragen Avorden (ebenda IV). So in dem Buche
„In Synodum Chalcedonensem Dissertatio,. de formulis fidei
subscribendis", dessen nichtgenannter Verfasser offensichtlich
ein Mitglied der Gesellschaft Jesu ist (555). Nach dieser
Schrift ist der Papst ohne den Gesamtkirchentag in Glaubensfragen

nicht unfehlbar, dennoch aber „erfordert es die kirch-
Internat. kirchl. Zeitschrift, Heft 4, 1914. 32



— 498 -
liehe Zucht, dass die Bischöfe einen vor dem Zusammentritt
einer solchen Tagung gegebenen päpstlichen Glaubenserlass
rückhaltlos zugeben" (555). Derartige Lehren führen nach A.
zu einer „damnable hypocrisie dans les souscriptions de la foi",
sie kommen einer „in dem Munde eines Katholiken unglaublichen"

„grande impiété" nahe (ebenda).
Als die jansenistischen Bischöfe selbständig ihre „fait" und

„droit" unterscheidenden Mandements erlassen haben, und die Jesuiten
ihnen dies zum Vorwurf machen, betont A. : Die Bischöfe wären doch

nicht verpflichtet, unbesehen das zu veröffentlichen, icas ihnen der
Papst übersende (24, 193 ; vgl. 22, 199—201 ; 37, 10). Entgegen
der jesuitischen Lehre hätten die Bischöfe das Recht, eine
päpstliche Bulle näher zu erklären, vorausgesetzt, dass sie nicht
gegen den Glauben und das .Kirchenrecht verstiessen (24,193;
23, 289 IV). A. erinnert an die Bulle Alexanders VII. vom Jahre
1665 l) gegen die seitens der Sorbonne vollzogene Verurteilung
der Bücher der Jesuiten Amadeus Guimenius und Vernant (10;
740; vgl. J. II, 1. Abt., 553, 555): „La Bulle ne deshonore pas
seulement l'Episcopat, mais elle l'anéantit entièrement. Elle prive
les Evêques du droit de juger de presque toutes les matières
qui regardent la discipline, la morale et la hiérarchie, en leur
interdisant de connoître de toutes celles qui sont contenues
dans les Livres d'Amadée et de Vernant. Elle les retranche
de la communion de l'Eglise, pour des sujets non seulement
frivoles, comme pour lire et retenir un li\*re, mais aussi pour
des actions très-saintes et très-légitimes, comme de citer et de

défendre des Censures qui condamnent des erreurs \Tisibles et
inexcusables. Elle les met dans l'impuissance de défendre les

privileges de leur caractère, en réservant au S. Siege ce qui
regarde la jurisdiction des Evêques et la Puissance du Pape.
Elle autorise des opinions qui les réduisent à la condition de

simples Vicaires du Pape, qui les priATent de la succession des

Apôtres, qui leur ôtent leur jurisdiction et leur mission divine,
qui permettent à des Etrangers de leur raA^ir leur troupeau.
Des Evêques de cette sorte ne seroient plus des Evêques, et VEglise,

par conséquent, qui est essentiellement fondée sur les Evêques, comme
dit S. Cyprian, ne seroit plus une Eglise, puisqu'on lui auroit ôté

ses fondements ; de sorte que l'on peut dire sans excès, que cette

l) 1664 10, 740, wo A. wohl der Rechnung „ab incarnatione Domini*
folgt (vgl. Gen. I, 49).



— 499 —

Bulle, tendant à ruiner l'Episcopat, tend à détruire toute l'Eglise"
(10, 748—9).

Die „qualité de Juges établis par Jesus Christ" (24, 194,

377) verlange von den Bischöfen dem Papste gegenüber strengste
Wahrung des Grundsatzes: „Oportet obedire Deo magis quam
hominibus" (314, 428 ; 22, 124). Sie mussten die päpstlichen
Erlasse an Schrift und Überlieferung prüfen und dabei das Heil
der ihnen anvertrau ten Seelen im Auge behalten (22, 199; 24,
194). Solches entspräche den „gallikanischen Freiheiten" (193).
Ja, A. verlangt sogar, „eher den Tod für die Wahrheit zu
erdulden, als dem Papste sich blind zu fügen". Als glänzendes
Beispiel gilt ihm hier das Verhalten des letzten Templergrossmeisters

(23, 570—3).

Die von den Jesuiten erstrebte kirchliche „Einheit"
bezeichnet A. als „une uniformité hypocrite et indigne des
Chrétiens". Sie zAvinge die Bischöfe, „Gottes Gesetz zuwider und
auf eine der Christen unwürdige Art" zur Lüge und zum Meineid

(24, 209; vgl. 308—9).

Entsprechend verwirft A. die Kongregationen des Index und
der Inquisition. In dem für den Bischof A7on Alet Arerfassten

Hirtenbrief (37, 9) führt er aus : In Rom würden aus rein
politischen Gründen die unschuldigsten Bücher Arerdammt, Avoran

man aber so sehr geAvolmt Aväre, dass man in Frankreich „ohne
Gewissensbisse" derart verurteilte Bücher massenhaft zur
Erbauung lese (vgl. 21 ; 9, 15). Es sei unerhört, dass der „kleinen
Indexkongregation" die Urkunden, ja die Personen des

Episkopates rücksichtslos unterworfen Averden sollten (24, 461). Es
bedeute geradezu, „die Bischöfe herabzuwürdigen, und die Kirche
im Papste wurzeln zu lassen", wenn man letzterem gestatte,
„willkürlich Erlasse und Befehle zu geben". Dabei verbliebe
den Bischöfen ja nur „la gloire de l'obéissance", „comme s'ils
n'étoient que ses Vicaires et ses Chapelains" (194).

Die römische Inquisition A*erdamme willkürlich oberhirt-
liche Bücher und Erlasse. Auf solche Weise würden die
Bischöfe denen gleichgestellt, von denen Tertullian sage: „Qui
ita deliquerunt, ut a communicatione orationis, et conven-
tus, et omnis sancti commercü relegentur." Grundsatz der
römischen Inquisition sei, nie Rechenschaft von ihren Zensuren
zu geben (22, 201—3).



— 500 —

In den Inquisitionsgerichten, dem „Schrecken Frankreichs",
urteilten nach du Tillet „selbst Katholiken tyrannisch über
das Gewissen" (21, 93 XII; vgl. 83 I, II, 90 VIII, 231 XIII f.).
Die Spürgerichte kerkerten ein, ohne den Gefangenen Rechenschaft

darüber abzulegen" (22, 201).
Einer Zusammenstellung von Äusserungen A.s über die

Indexkongregation, welche Reusch vorgenommen hat (J. II,
2. Abt., 1211—2) entnehmen wir noch folgendes: „In Frankreich

macht man sich nicht viel aus den Zensuren des Index,
wie es denn in der Tat für diejenigen, die Avissen, wie es
gemacht wird, nichts Erbärmlicheres gibt" (1, 149). „Das alles
bestärkt mich in meinem längst gefassten Entschlüsse, mich
um die Bücherverbote der Inquisition und der Indexkongregation

wenig zu kümmern, da so viele Beispiele1) zeigen, dass
das Verbot eines Buches nicht immer ein Zeichen ist, dass es

schlecht sei... Wenn ein Papst, der so heilige Absichten hat
(Avie Innocenz XL), der in Rom eingerissenen Gewohnheit,
leichtfertig sehr gute Bücher zu verdammen, nicht steuern
kann, wie wird es unter den Päpsten gehen, welche weniger
gut und geneigter sind, sich von den Jesuiten, den Feinden
alles Guten, leiten zu lassen!" (2, 235j. „Unser guter Papst
(Innocenz XII.) bemüht sich in lobensAverter Weise um die
Abstellung vieler Missbräuche. Aber eine der notwendigsten
Neuerungen wäre, nicht Kardinäle zu Mitgliedern der Inquisition
zu ernennen, welche von den dort verhandelten Sachen nicht
mehr verstehen, als ein Schuhflicker von der Sternenkunde.
Die Qualifikatoren ehemalige theologische Berater der
Inquisition) haben nur eine beratende, nur die Kardinäle eine
entscheidende Stimme, und ihre Vota Averden nicht gewogen,
sondern gezählt. Wie viele erbärmliche Missgriffe in Glaubensfragen

können da vorkommen, Avenn die meisten Kardinäle
nicht mehr davon wissen, als der Kardinal-Nepote des letzten
Pontifikates (Alexander Vili.), und aus Mangel an Einsicht und
oft an Gerechtigkeitssinn sich durch die erbettelten Gesuche
der weltlichen Mächte beeinflussen lassen!" (3, 622).

Eingehend setzt sich A. mit Annat über den „Autoritätsgedanken"

auseinander, welcher ihn derart auf die Spitze trieb,

*) Vgl. zu Index und Inquisition 9, 269 f., wo A. an der Hand
zahlreicher Verbote in zum Teil trefflicher Weise den Widersinn beider
Einrichtungen schildert.



— 501 —

dass er mit ihm die völlige Preisgabe der persönlichen
Überzeugung verlangte. Wenn die Jesuiten in dem Kampfe de Pere-
fixes mit Port Royal die „Autorität der Bischöfe" geltend machten,
so war das in Wirklichkeit nur eine Verteidigung der „päpstlichen

Autorität". In diesem Sinne stellte Annat zur
Unterstützung des genannten Erzbischofs den äusserlich mit obiger
jesuitischer Lehre sich deckenden Satz auf: „On est obligé
d'obéir au Supérieur dans le doute" (23, 230). Doch geht Annats
Forderung, wie A. feststellt, noch Aveiter, wenn er des
Erzbischofs Verlangen billigt, Avonach die Nonnen auf dessen und
des Papstes Wort hin nicht nur blind gehorchen, sondern ihre
Zweifel völlig aufgeben sollen (230).

Die etAvaige Berechtigung des Zweifels der Nonnen lässt
A. dahingestellt sein. Er betont nur, sie seien in vollem Rechte,
wenn sie die „neue Meinung von der Verpflichtung zum «Glauben
eines Menschen > (à la foi humaine)" als falsch bezeichneten
(230). Die rechten Sittenlehrer, selbst der Jesuit Suarez,
erklärten den obigen, nur in bestimmtem Sinne geltenden Satz
dahin : Man brauche den gehegten Zweifel („le doute d'opinion")
nicht aufzugeben, wohl aber müsse man ohne Rücksicht auf
den etwaigen Zweifel — innerhalb bestimmter Grenzen — der
kirchlichen Autorität sich fügen („une certitude pratique") (235).
Diese Grenzen legt A. fest : Man sei \Terpflichtet, die Autorität
der Kirche in Fragen, die gegen Gottes Gesetz zu Arerstossen

schienen, nach Möglichkeit zu wahren, doch nur insoweit, als
die ihrerseits gestellte Forderung „erlaubt" sei (235). Hierzu
gibt A. ein Beispiel: Wenn ein Abt einem Mönch einen
bestimmten Auftrag gibt, so kann letzterer zAveifeln, ob die ihm
zuteil gewordene Aufgabe nicht seine Fähigkeit übersteigt. Trotz
seines Zweifels muss er gehorchen. „Fast alle Befehle der
Oberen sind dieser Art, und der etwaige ZAveifel besteht nicht
darin, ob der Gehorsam, sondern ob das Gebot erlaubt ist."
„Wenn jedoch das Gebot derart ist, dass man zweifelt, ob man
nicht durch seine Vollführung Gottes Gesetz verletzt" (235)
— und dies geschieht nach A.s Auffassung bei der im Streit
um den „Augustinus" geforderten \Torbehaltlosen Unterschrift —,
„wenn das Gebot keine blosse „obéissance d'action", sondern
— wie im vorliegenden Falle — eine „obéissance de conviction

et d'opinion" verlangt (ebenda), dann müssen die Gläubigen
den Gehorsam verweigern, solange sie über die Wahrheit nicht



— 502 —

im klaren sind" (vgl. 21, 51—52 ; 22, 513, wo A. entsprechend
eine soumission „négative" und „positive" unterscheidet).
Anderenfalls dürften sie sich nicht einbilden, von jeder Verfehlung
frei zu sein, weil sie ja nur ihrem Oberherrn in seinem Irrtum
gefolgt wären (23, 235). So ist denn Annats Anwendung des

obigen Satzes nach A. völlig zu verwerfen, wonach „die Nonnen
den Zweifel, den sie hinsichtlich de Perefixes Meinung hegen,
innerlich aufgeben müssen, weil dieser von einem solchen nicht
beseelt ist" (231).

Annat hatte weiter zur Verteidigung* seines
Autoritätsgedankens den Satz aufgestellt: „La Arolonté applique quelquefois

l'esprit dans les choses obscures et lui communique sa
liberté" (226). Auch diesem, richtig betrachtet, nicht zu
verwerfenden Satze habe Annat eine völlig falsche Auslegung
widerfahren lassen. Gewiss, führt A. aus, solle der Wille den
Geist beeinflussen, aus etwaigen Zweifeln einen Ausweg zu
suchen, doch nur in dem Sinne Augustins: Der Wille müsse
als Gottes Stimme dazu antreiben, nach allen Kräften die Wahrheit

zu erstreben (228). Er dürfe aber nicht, Avie Annat lehre,
ein Werkzeug der Selbstsucht werden, die, von dem Wunsche
geleitet, den lästigen Zweifeln zu entgehen, blind der „Autorität"

sich unterwerfe (227—9). Solches Tun erscheint A. als
„procédé déraisonable et injuste" (229). Eine so gewonnene
„Überzeugung von der Wahrheit" bezeichnet er als „tollkühn"
(229). Ja, es handle sich dabei um ein „Mittel", dessen

Anwendung der Kirche, will heissen, des Papstes unwürdig ist
(229). Eine Avirkliche Überzeugung aber könne aus einfachen
psychologischen Gründen niemals durch „Unterwerfung unter
die Autorität" gewonnen werden (227; vgl. 21, 195, 205—6).

Die Erörterungen über den Autoritätsgedanken führen A.

zu Erörterungen über den jesuitischerseits gelehrten
„Probabilismus" (23, 254; vgl. 7, 155; 21, 280—3; 35, 199). Ihn
mache man Port Royais Nonnen gegenüber geltend, um sie in
ihrem GeAvissen bei Leistung der verlangten Unterschrift zu

beruhigen. Eine Verweigerung derselben Avurde als „Todsünde"
bezeichnet. Eine Darstellung jener bekannten Lehre — A. gibt
eine solche in wenigen Worten, wobei er als Vertreter
Tambourin und Ferrier nennt (23, 254) — braucht nicht zu
geschehen (vgl. Mor. I, 28—61, wo A. nicht genannt).



— 503 -
A. führt aus: Die Kirche habe mit Recht den Probabilismus

verwarfen. Da es jedoch keinen Irrtum gäbe, der nicht
eine gewisse Wahrscheinlichkeit in sich schliesse, werde
billigerweise betont, man könne ruhigen GeAvissens einer
„wahrscheinlichen Meinung" folgen, solange es sich um ein —
bejahendes und menschliches Gesetz handle (254—5). Wenn man
wider dieses fehle, indem man auf Treu und Glauben, aus
menschlicher Unkenntnis, dem Beispiele hervorragender
Personen folge, könne von keiner Sünde die Rede sein. Handle
es sich ja um eine Sache, die „an sich nicht böse" sei (255).
Dementgegen müsse der Probabilismus für das Gebiet des
göttlich-natürlichen Gesetzes ausgeschaltet Averden. Denn hier sei

jede Übertretung eine „wesentlich böse Handlung", mithin eine
„Todsünde" (ebenda f.). Für A. aber stellt die vom Papst
geforderte rückhaltlose Unterschrift nur ein bejahend-menschliches
Gesetz dar, „weshalb die Jesuiten nach ihrer eigenen Lehre
die Nonnen nicht der Todsünde zeihen dürften, da letztere ja
den bedeutendsten Kirchengelehrten, mithin einer „wahrscheinlichen

Meinung" folgten" (257). Der Probabilismus erscheint
A. in der jesuitischen Form rundAveg als eine „Erfindung des

Teufels, welcher vielleicht die schreckliche Absicht habe, durch
jene neue Lehre die Ehre der Kirche und die Reinheit des
Glaubens zu vernichten" (547). Es Averde den Oberhäuptern
der Kirche die grosse Willkür eingeräumt, „ohne Furcht vor
Widerstand den verderblichsten Entscheidungen Geltung zu
verschaffen" (ebenda).

Der Kampf wider den jesuitischen Probabilismus veranlasst
A. zur Behandlung der ebenfalls Aron den Jesuiten gelehrten
„Reservatio mentalis" (vgl. Hub. 293), von der schon oben

einmal die Rede war: „Die Jesuiten erstreben eine Gewaltherrschaft

der kirchlichen Oberherrn, welche verlangt, dass „die
Zunge der Untertanen sich ihnen fügt, ohne dass dieselben ihre"
wahren Gedanken kundtun dürfen" (23, 548).

Der gemeinsame geistige Verkehr der Menschen, fährt A.

fort, liesse nicht zu, dass man Avillkürlich dem allgemeinen
Sprachgebrauch zuwider erklären könne: Ich verdamme die
gottlosen Glaubenssätze dieses oder jenes Mannes, Avobei man
ihn in Wirklichkeit für unschuldig halte. Andernfalls müsse
man klar und deutlich nachweisen, dass „in der Kirche ein
anderer Sprachgebrauch bestünde". Seien doch die Worte nicht



— 504 —

blosse Laute, sondern Zeichen, die nicht mechanisch die Sinne
träfen, sondern dazu dienten, in dem Geiste derer, die sie hörten,,
bestimmte Gedanken hervorzurufen, derart, dass jedem Worte
ein bestimmter, von jedem durch ein anderes Wort hervorgerufenen

Gedanken verschiedener Gedanke entspräche (563 ;

vgl. 22, 584—94).
Als die jansenistischen Bischöfe zwischen „fait" und „droit"

unterschieden hatten, wussten die Jesuiten den König zu veranlassen,
dies auf das strengste zu verbieten. Dadurch vollzog der König,
wie A. (24, 389) hervorhebt, einen widerrechtlichen Eingriff in
eine rein kirchliche Angelegenheit. Und die Bischöfe hätten
denn auch „aus GeAvissensgründen und getreu ihrer von Christus
übertragenen Aufgabe" (ebenda) sich dem Könige nicht gefügt.
Deshalb bezichtigten mehrere Jesuiten, Aroran Maimbourg, die
betreffenden Bischöfe der Auflehnung gegen die kgl. Herrschaft
(24, 388—9). Sie räumten Ludwig das Recht ein, „selbst, Avenn
alle französischen Bischöfe die Verurteilung der schuldigen
Amtsbrüder verweigerten, die letzteren Aror das weltliche
Gericht ziehen zu dürfen" (389). A. nennt dieses Zugeständnis der
„Genossen eines Guignard, Garnier, der Schüler eines Santarel,
Suarez, Mariana, Bekan und so vieler anderer Lehrer des

Aufruhrs", einen „strafwürdigen Anschlag gegen des Königs
Ehre". Werde doch Ludwig als ein Mann hingestellt, „welcher
derart auf seine Herrschaft eifersüchtig wäre, dass er Arerlanger
Bischöfe sollten ihm in geistlichen Angelegenheiten blind
gehorchen". A. bezeichnet solches als eine „schreckliche und
falsche Idee", welche die Jesuiten von dem König gäben
(ebenda). Für A. steht fest: Der König an sich habe an der
ganzen Angelegenheit keinerlei Interesse. Er habe nur immer
erklärt, einzig den Gehorsam gegen den Papst erzwingen zu.
wollen (409; 419; 22, 595; 23, 288).

GleichwTohl lässt sich A. zu der Annahme herbei, Ludwig
hätte wirklich im Sinne Maimbourgs gehandelt (24, 390).
Alsdann wäre den Bischöfen ein „unerträgliches Joch auferlegt
worden, wie es schlimmer niemals von Gott oder einem
Menschen aufgehalst worden sei" (ebenda; vgl. 22, 517, 533—43,
579—83, 595—604). Selbst die Heiden lehrten : „Niemand
verdient als gesetzlicher Herrscher über den Menschen zu stehen,,
wenn er nicht als Untertan Gottes handelt" (24, 390). Dieser
Satz bedeute auf das Christentum angeAvandt: „Oportet obedire



— 505 —

Deo magis quam hominibus" (ebenda ; vgl. o.). Dementgegen
müsse man nach jesuitischer Lehre, wenn es gälte, dem König
zu gehorchen, durch Lüge, Meineid oder Verleitung zu beidem
Gottes Gebot verletzen (391, 392). Einzig bei öffentlichen
Verbrechen, wie Mord, Ehebruch und Verrat, dürfe allenfalls der
König die Geistlichen A'or das weltliche Gericht ziehen (393).
Niemals aber habe man behauptet, dass in Fällen, avo die
Könige einem die Religion betreffenden päpstlichen Erlasse
Nachdruck zu verleihen suchten, dies das innere Wesen dieses
Erlasses ändere, und die widerstrebenden Bischöfe der königlichen

Gerechtsame verfielen (394; vgl. 21, 440—58).
Entsprechend dürfe der Erzbischof von Paris, selbst wenn

der König, von den Jesuiten gedrängt, die rückhaltlose Unterschrift

des päpstlichen Formulars erzwingen wolle, nicht
vergessen, „que dans ces rencontres, les Evêques ne doivent pas
suivre la volonté des Rois ; mais faire connoître aux Rois quelle
est la volonté de Dieu, et ce que demandent les règles de l'Eglise"
(23, 123).

Die Bulle Alexanders VIL vom Jahre 1656 will A. gar nicht
als Bulle gelten lassen. Ähnlich urteilt er über die Bulle Innocenz'

X. (21, 61 f.). Seiner Ansicht nach entbehrt Alexanders
Sendschreiben aller notwendigen Äusserlichkeiten. Es fehlten
die jede Bulle einleitenden Worte „ad perpétuant" oder „ad
futuram rei memoriam" und ebenso die gebräuchliche Schluss-
Avendung: „Auctoritate Principum Apostolorum Petri et Pauli"
und weiter „indignationem doctorum Apostolorum se noverit
incursum" (61).

Zur Verbreitung jedes kirchlichen Erlasses bedurfte es in
Frankreich auf Grund der „Gallikanischen Freiheiten" — in denen
A. nichts anderes als die apostolischen Bestimmungen sieht (10,
731) — besonderer königlicher Erlaubnis. Nach dem Erscheinen
der neuen Bulle wurde naturgemäss von den Jesuiten mit
Fiebereifer auf deren Genehmigung gedrungen, Avährend die
Jansenisten, A7oran A., mit allen Mitteln, wenn auch vergebens,
dagegen arbeiteten. Schon am 14. Dezember 1657 gab der
König den der Gesellschaft Jesu erAvünschten Befehl (pr. 21,

XIV—XVI; V. I, 181—92).
A. hatte zur Verhinderung des königlichen Befehles drei

Denkschriften A^erfasst, in denen er ein vernichtendes Urteil
über Alexanders Bulle fällt. Der Papst habe sie, von den ge-



— 506 —

rügten Äusserlichkeiten ganz abgesehen, ohne Einwilligung der
römischen Synode erlassen (21, 61). Die „Gallikanischen
Freiheiten" verlangten ausdrücklich den Zusatz „Ex consensu
Fratrum Nostrorum" (62; vgl. 22, 163; 10, 714—5). Nicht anders
stehe es um die Bulle „In Eminenti" (16, 5; vgl. Rac. 208). Aus
den angeführten Gründen stelle Alexanders Sendschreiben keine
Bulle, sondern ein „Motu Proprio" (vgl. 21, 69) dar, „welches
man in Frankreich nicht kenne" (vgl. 37, 15—7).

Hierher gehört auch A.s Stellung zu dem Breve, welches
die Jesuiten gegen das Rituale des Bischofs von Alet erschlichen
hätten (vgl. J. II, 1. Abt., 455). Es sei in Frankreich unter
Verletzung der grundlegenden Gesetze verbreitet worden (24, 463).
Mussten doch in Frankreich derartige Breven gleich den Bullen
erst genehmigt werden (464). Ja, nichtgenehmigte Erlasse des

Papstes auch nur anzuführen, Avie die Jesuiten täten, sei Arer-
boten (465; vgl. 4, 130—3). Genau so stehe es um das Dekret
von 1668 gegen die Bibelübersetzung von Alons (9, 15; vgl. J. II,
1. Abt., 540).

Der dem Sendschreiben Alexanders VII. von 1656 zugrunde
liegenden Absicht entgegen, erkenne man in Frankreich, gestützt auf
die „Gallikanischen Freiheiten", die Unfehlbarkeit nur für die

Glaubensentscheidungen der Gesamtkonzilien an (21, 65, 97; 22,
434—7, 443, 580—3 ; 24, 207, 211—3, 216 f. ; Rac. 105 ; po. 205—6).
Alle kanonische Ordnung, über die der Staat schirmend Avache,
werde durch Alexanders „Bulle" zuschanden gemacht. Den
französischen Herrschern, Hochschulen und Ordensgemeinschaften

ginge das Berufungsrecht, „l'appel comme d'abus",
„l'asyle sacré de l'Eglise Gallicane et du Ro5*aume", an den

„besser zu unterrichtenden" Papst oder den Allgemeinen Kirchentag

verloren (21, 66; vgl. 53 1—60, 92 XI, 94 XV, 234 XIV f.;
10, 737; von Schulte 205;. Nachdrücklich macht A. Annat
gegenüber das Berufungsrecht an den Papst bei Verteidigung
der vier jansenistischen Bischöfe geltend (24, 373—4 ; 424—7).

Das gegen dieselben von den Jesuiten erstrebte Verfahren
stelle den schicersten Eingriff in die Freiheiten der französischen
Kirche dar. Wolle der Papst sie etwa durch seine Bevollmächtigten

verurteilen lassen, so würde das den Widerstand der
übrigen hohen Geistlichkeit hervorrufen. Wäre doch z. B. im
Jahre 1650 das Urteil päpstlicher Bevollmächtigter über fran-



— 507 —

zösische Bischöfe durch die versammelten GeistlichenJ) für
ungültig erklärt worden, obschon es sich sogar um Staatsverbrecher

gehandelt habe. Im Sinne jener Versammlung könne
ein Bischof kanongemäss nur von zwölf Amtsbrüdern seiner oder
einer benachbarten Provinz, unter dem Vorsitz des zuständigen
Metropoliten abgeurteilt werden (24, 196 X; 197 XII; vgl. 37,

549—50). Doch nicht nur die Geistlichkeit habe dem Papst
gegenüber diesen Rechtsgang betont; die Sorbonne stehe auf
demselben Standpunkt. Der König seinerseits habe den 4.

Artikel der von der Pariser theologischen Fakultät aufgestellten
„GallikanischenFreiheiten" genehmigt: „La Faculté n'approuve
point, et n'a jamais approuvé aucune proposition contraire à

l'autorité du Roi, ou aux véritables Libertés de l'Eglise Gallicane,

et aux Canons reçus dans le Royaume: par exemple,
que le Pape puisse déposer les Evêques contre la disposition
des mêmes Canons." Ja, jede Zuwiderhandlung sei bisher von
Ludwig in aller Schärfe verboten Avorden (197 XI). So zielt
denn nach A.s Dafürhalten die Absicht der Jesuiten, wenn sie

päpstliche Bevollmächtigte zu einem Prozess gegen die vier
Bischöfe ATerlangen, nur daraufhin, „alle diese Sätze der
Sorbonne und alles, was der König und die Parlamente getan
haben, zunichte zu machen" (XII). Dadurch würden der Hauptteil

der „Gallikanischen Freiheiten" ausser Kraft gesetzt und des

Königs Macht und Ansehen unterwühlt (ebenda). Deshalb
forderten Ehre und Interesse des Königs, dass dieser „den seine
Rechte so schädigenden — ultramontanen Grundsätzen entgegenträte,

welche durch die Geschicklichkeit der Jesuiten in seinem
Reiche sich Bahn zu brechen suchten" (205; vgl. 22, 378—81,
389).

Nach Annats Behauptung konnte der Prozess gegen die
vier Bischöfe so vor sich gehen, dass der Papst eigenmächtig
zwölf Erzbischöfe und Bischöfe zu ihrer Aburteilung ernannte,
„wobei es aber genüge, dass sieben A'on ihnen in Abwesenheit
der übrigen zu Gericht sässen". Dazu bemerkt A.: Man
verlange also nur des Pompes und der Zeremonie halber zwölf
Bischöfe, Avenn sieben zur Aburteilung* ausreichten (vgl. 319,
326). Man trachte nur danach, die Bischöfe durch den Schein
eines kanonischen Urteils zu blenden, während tatsächlich alle

') Vgl. den Auszug aus den Verhandlungen 24, 234.



— 508 —

kirchenrechtlichen Bestimmungen in den Staub getreten würden
(24, 315; vgl. 319, 326).

Das 1661 von den Jesuiten erwirkte Gebot Ludwigs verlangte,
wie wir sahen, die sofortige Entlassung aller Novizinnen und Postu-
lantinnen aus Port Royal. In ihm sieht A. „une usurpation
visible de l'autorité ecclésiastique" (23, 90). Der König habe
nicht das Recht, durch einen unumschränkten Befehl, ohne
Berücksichtigung der kirchlichen Behörden, alle Postulantinnen
und Novizinnen aus einem Kloster zu verjagen und des Schleiers
zu berauben. Die Postulantinnen, noch mehr aber die
Novizinnen gehörten nach kanonischem Rechte zu den Ordensleuten
(Religieuses). Sonach hätten die Jesuiten Ludwig zu einer Handlung

veranlasst, welche nur der Kirche zustehe. Sie hätten den

König dazu getrieben, „Hand an die kirchliche Macht (encensoir)
zu legen" und sich „Aviderrechtlich die bischöfliche Amtstätigkeit

anzueignen" (90). A. fordert darum den Beichtvater der
Königin auf, dieser zu erklären, die Vorfälle würden in ganz
Paris als „unerhörte GeAvalttat", als eine Art „Gottesfrevel"
betrachtet. Anna von Österreich (die Königin) solle wissen :
Die einsichtigsten Klöster bangten, in Zukunft einer ähnlichen
Behandlung anheimzufallen. Bei Hofe befänden sich nur lügenhafte

Schmeichler, welche es vermieden, Ludwigs BeichtATater

Annat zu erzürnen, „da sie dessen Hilfe so oft bedürften".
Während die Bischöfe bei Hofe, wenn auch nicht offen, dem
König sein Unrecht zu verstehen gegeben hätten, wäre Annat
es gewesen, der ihn zum „widerrechtlichen Eingriff in das
kirchliche Machtgebiet" veranlasste (91).

Noch mehr habe Ludwig auf Betreiben der Jesuiten gegen die
Kirche gefehlt, indem er deren Gerichtsbarkeit durchkreuzt hätte
(ebenda). Seinem anfänglichen Befehle an die Grossvikare, den
Prior Singlin von Port-Royal abzusetzen, wären diese billigerweise

nicht nachgekommen. Denn jener unterstehe allein dem
Erzbischof von Paris und leite in dessen Namen das genannte
Kloster. Er könne demnach auch nur durch den betreffenden
Erzbischof seines Amtes wieder enthoben werden. Doch die
Jesuiten hätten einen andern Weg zur Erreichung ihres Zweckes
gefunden (92). Man habe dem König klarzumachen gewusst,
er könne ohne Verletzung des Kirchenrechtes, „kraft seiner
Unumschränktheit" durch eine „Lettre de cachet" die
Grossvikare zur Absetzung des Priors zwingen. Die hier angewandten



— 509 —

„neuen Grundsätze" bedeuten für A. die „völlige Vernichtung
der hierarchischen Ordnung". „Sie machen die Kirche zur
Sklavin der Aveltlichen Macht." Nach A.s Auffassung haben durch
Ludwigs „Lettre de cachet" die Grossvikare keine neuen Rechte
erhalten, hat der Prior seine Würde vor Gott und Kirche nicht
verloren. Des Priors Nachfolger gilt ihm als „usurpateur" (93).
Wesentlich dieselben Gründe, wie oben, führt A. gegen de Père-
fixe an, als dieser mit Aveltlicher Gewalt gegen Port Royal
vorgeht (140, 196 f., 286 f.; vgl. 37, 655).

2. Äusserungen im Zusammenhang mit dem Regalienstreit.

Einen erbitterten Kampf führt A. für das Régale, wobei er,
loie selten, völlig auf Seiten des Papstes tritt. Sainte-Beuve hebt

wohl nicht mit Unrecht hervor, die Schärfe, mit der A. das

Régale verteidige, dessen Bruch ihm einem Gottesfrevel gleich
scheine, entspräche nicht im geringsten dem in Frage stehenden

Gegenstande. Handle es sich doch um ein Recht, auf das Rom
kaum Wert gelegt hätte (Ste. V, 313). A. aber sagt von den

eingangsgenannten bischöflichen Verteidigern des Régale, „que
ces Prélats n'avoient et ne pouvoient aAToir en vue que la gloire de
Dieu et la conservation des droits de leurs Eglises" (vgl. die pr. 35/36,
LXXII, angef. Briefstellen). A. kann, entgegen jesuitischer Auffassung,

in dem päpstlichen Breve „keine Entehrung des Königs und
der Religion" sehen (37, 526, 596). Dass dasselbe mit Entbindung
A7om Treueid drohe, streitet A. ab. Wäre dies der Fall, oder
beabsichtigte der Papst mit seinem BreA~e irgendeinen andern Eingriff
in die staatliche Gerechtsame, so Avurde er es ohne weiteres
vei'Averfen. Der Papst verteidigt in A.s Augen mit vollem Rechte,

„kraft seiner von Gott überkommenen Pflicht", die verfolgten
Bischöfe gegen die seitens des Staates geschehene Verletzimg
kanonischer Bestimmungen (vgl. 2, 31—4). A. beruft sich auf das
zweite Lyoner Konzil vom Jahre 1274 (37, 528, 529, 573, 575,
602; vgl. pr. 35/36, LUI), wo „in Gegenwart der Gesandten
aller christlichen Fürsten", vor allem des französischen Königs,
jede Aveitere Ausdehnung des Régale verboten Avorden wäre.
Dementsprechend betrachtet A. das Régale als ein Vorrecht,
„welches die französischen Könige nur einer besonderen
Genehmigung der Kirche verdankten, in ihrer blossen Eigenschaft
als weltliche Herrscher aber nicht beanspruchen dürften" (37,
573, 574, 593, 594).



— 510 —

A. hat von seinem Standpunkte aus einerseits Recht, icenn
ersieh auf die Beschlüsse eines „Allgemeinen" Kirchentages beruft,
wenn er hervorhebt, die Könige hätten die heilige Pflicht, für die

Durchführung der Kanonen zu sorgen (535 ; A'gl. 4, 47 ; 24, 400,

403—4). Anderseits fragt es sich, ob im 17. Jahrhundert die
Beschlüsse von Lyon nicht zu den „veralteten und abzuändernden

Bestimmungen" der in „Tatsachen" fehlbaren Konzilien gehörten,
ob die Kirche im Hinblick auf die geschichtliche Entwicklung des

Régale dem Könige nicht hätte nachgeben können.
Gerade im Hinblick auf den Regalienstreit kann man deutlich

erkennen, dass der „Jansenismus" nicht dem Papsttum als
solchem, sondern dem Papsttum der Jesuiten die Todfeindschaft
erklärt hat. Der Regalienstreit ist einer der wenigen Punkte
in der Geschichte des Jansenismus, avo A. und seine Freunde
im Kampf gegen die Jesuiten vielleicht zu weit gegangen sind.
Mit A.s Eintreten für das Régale hängt sein gesteigertes
Ansehen in Rom zusammen (J. II, 1. Abt., 479). Im übrigen bleibt
Michauds Satz bestehen: „Autant A. était ennemi des procédés du
roi dans l'affaire de la régale autant A. était hostile à
l'ultramontanisme infaillibiliste" (Mich. IV, 438).

3. Sonstige oder gelegentliche Äusserungen.

Die Grundsätze, Avelche A. bisher entwickelte, finden durch
gelegentliche anderweitige Äusserungen eine Ergänzung. A.
bemerkte bereits: Julius IL habe „Aviderrechtlich" über Nav7arra

verfügt (21, 522). Dem Jesuiten Maimbourg gegenüber bezeichnet

er die Bulle „Unam Sanctam", dieses „Oracle de ciel" vieler
italienischer Bischöfe (22, 435), als eine „irrige päpstliche
Bestimmung" (24, 420; vgl. 21, 65; 37, 14). Es erscheint ihm
unerhört, dass der Stellvertreter dessen, der erklärte, sein Reich
sei nicht von dieser Welt, über zeitliche Königtümer A*erfüge,
die Unabhängigkeit der Könige antaste, diese absetze oder ihre
Untertanen des Treueids entbinde1) (21 522; 10, 738; 11, 29:
22, 174—6, 195, 227, 434; 29, 531—4; 30, 218 XIII; 37, 541—2).
A. verAvirft entsprechend die mehrfach erwähnte Bulle Alexanders

VII. vom Jahre 1665, Avelche die von der Sorbonne über
de Vernant und Guimenius verhängten Zensuren verdammte.
Des letzteren Lehre, führt A. aus, billige unter gewissen Umstän-

') Vgl. J. U, 1. Abt., 483, Anm. 1.



— 511 —

den den Mord und spräche so jedweder irdischen Gewalt Hohn
(10, 746).

In „La Morale pratique des Jésuites" betont A. dem
Jesuiten Bouhours gegenüber, er verwerfe rundweg den Aufruhr,
nicht aber den Ungehorsam gegen einen Fürsten. Denn die Fürsten
seien nicht sündelos und könnten Befehle geben, die man nur
gegen das Gewissen zu vollführen vermöchte. Alsdann Aväre

man verpflichtet, ihnen nicht zu gehorchen (35, 172, 165—70,
172—6, 180; vgl. 37, 671; 4, 47). —

Zu Toulouse war 1662 von einer reichen Frau, namens de

Mondonville, die „Congrégation des Filles de l'Enfance" gegründet
worden, der bald eine ZAveigniederlassung in Aix folgte. Der
Orden, Avelcher gemeinnützigen ZAvecken diente, hatte sich mit
Genehmigung des Erzbischofs de Marca von Toulouse (30, 597)

gebildet, ein päpstliches Beglaubigungsschreiben (598) und
zahlreiche Zustimmungen ATon Bischöfen und Fachgelehrten erhalten

(600—4). Hinzu kamen die „Lettres patentes" Ludwigs. A.
hebt eine Stelle aus dem königlichen Schreiben hervor: Der
Erzbischof habe Frau von Mondonville und ihren Schwestern
Satzungen gegeben, welche ihrer frommen Absicht entsprachen.
Demnach hätten dieselben nur den Trienter Bestimmungen und
dem Kirchenrechte entsprechen können, als dessen vorzüglicher
Kenner der Erzbischof gelte (605; 2, 698).

Den Jesuiten Avar der neue Orden ein Dorn im Auge, da

er von „Jansenistinnen" gebildet wurde (30, 597, 668). Sie
bedienten sich der ZAveifelhaftesten Mittel — man denkt unwill-
kürlich an Port Royais Geschick (Ste. V, 455) —, um die
Schwestern beim Könige zu verdächtigen. Sie brachten es so

weit, dass dieser, ohne ATorurteilsfreie Untersuchung, rein auf
jesuitische Aussagen hin — Frau von Mondonville, die um
Vorlassung gebeten, musste sich auf Ludwigs Befehl ungehört in
die Normandie verfügen (30, 623) — 1686 einen „Arrêt de Conseil"

erliess, „qui annulle la fondation de l'Enfance; casse l'Institut,

et ordonne aux filles de se retirer chez leurs parents ou
ailleurs" (ebenda). Mit rohester Gewalt wurden Mutter- und
Tocluerhaus aufgehoben. Alle Berufungen an Ludwig fruchteten

nichts.
D*er Papst hingegen war von der Unschuld der Schwestern

überzeugt (654) und gab dem Nuntius in Frankreich Befehl,
bei dem Könige vorstellig zu werden. Als der Nuntius darauf-



— 512 —

hin Ludwig erklärte, der Orden sei kirchenrechtlich genehmigt
und neuerdings vom Papste anerkannt worden, erhielt er die
entscheidende AntAvort: Seine Beichtväter wären Jansenisten.
Auf des Nuntius' Einwand, es müsse zum mindesten ein kirchliches

Gericht eingesetzt Averden, erwiderte der König kurz,
„in seinem Staatsrate hätte man die Sache bereits untersucht"
(655; 2, 740; vgl. zur Toulouser Klostergeschichte Ste. V,
453—6).

A. ist viel zu begeisterter Franzose, als dass er dem Könige
eine mittelbare Schuld geben möchte (30, 662—3) : Nur den
Jesuiten fällt diese zu. Sie hätten, Avie die Fassung des letzten
königlichen Erlasses zeige (662, 666), Ludwig schmachvoll

hintergangen und durch ihr kanonisch verwerfliches Vorgehen kirchliche
und weltliche Behörden gegeneinander ausgespielt. Man habe kaum
ein grösseres Unrecht erlebt, als dass eine Anstalt, die „durch
geistliche und staatliche Macht genehmigt" gewesen Aväre (663),
kraft königlichen Befehls (664) zum Verderben ihrer Mitglieder
aufgehoben würde, obschon ihre Tätigkeit durch kanonische
Visitationen auf das lobendste anerkannt sei. Der Wortlaut
des „Arrêt" zeige deutlich, dass nur jesuitische Ankläger, ohne
geordnetes Zeugen verhör, im Spiele gewesen Avaren (666, IV,
V). A. weisst nachdrücklich daraufhin, dass der von den
Jesuiten erAvirkte Befehl ständig von einer Congrégation
„prétendue" rede (667, VI). „Welche Orden in Frankreich", fährt
er fort (668), „werden fürderhin sich verge\Arissern können,
rechtmässige und gesetzmässige Gründungen zu sein, wenn
der „Von der Kindheit Jesu" es nicht Avar? Was vermöchten
sie zur Berechtigung ihres Titels anzuführen, ausser dass sie
durch die Bischöfe, durch den Papst genehmigt, durch die
«Lettres patentes» des Königs bestätigt Avaren?" A. kommt
nach langen Erwägungen zu dem Schlüsse: Die wichtigsten
Aktenstücke über die Ordensgründung, die kirchlichen
Genehmigungen und Empfehlungsschreiben habe man, wie der
Erlass beweise, dem Könige vorenthalten (669). Nur die < Lettres

patentes > von 1663 seien ihm vorgelegt Avorden. So habe
man ihn glauben gemacht, die Anstalt sei nur von ihm
bestätigt gewesen. Als Herrscher eines Weltreiches habe er
unmöglich mehr etwas Näheres von jener Ordensgründung wissen
können (672). Anderenfalls hätte „des Königs Frömmigkeit"
(669) es nicht zugelassen, ohne Verhandlungen mit dem Papst



— 513 —

«inen von diesem gebilligten Orden aufzulösen. Erst nachdem
letzterer auf das Urteil einwandfreier, von ihm bestimmter Richter
hin die Ordensauflösung geboten, hätte Ludwig rechtmässig seine

Eimvilligung hierzu geben können (678). —
Wir sind jetzt imstande, eine Reihe von grundlegenden Sätzen

zu verstehen, in denen A. seine Anschauung über den Primat
wiedergibt : Die göttliche Absicht bei der Einsetzung desselben war
wesentlich, der Kirche vor den Augen der Welt ein lebendiges
Gefüge zu geben, welches in dem Papst einen Grundstein, den „Chef
et Souverain Pasteur" (21, 523) haben soll. Der Primat ist aber
nicht die Lebensader der Kirche, sonst wäre sie im Hinblick auf
die vielen „méchants papes" längst zugrunde gegangen (ebenda).
Den „höchsten und vornehmsten Zug" der päpstlichen Stellung
sieht A. in den Worten Innocenz' I. Aviedergegeben : „Si maiores
causae fuerint in medium dévolutae, ad Sedem Apostolicam,
sicut Synodus statuit, « post Episcopale Judicium referantur»" *).

Es sei bemerkenswert, dass Kardinal du Perron dem beigestimmt
und Aurelius es durch „Zeugnisse und Beweise aus der
gesamten Kirchengeschichte" bewiesen habe (30, 217, XI). Im
übrigen entspräche der angeführte Satz dem durch das Konzil
von Sardika — welches A. irrtümlicherweise in das Jahr 347

verlegt — festgelegten Berufungsrechte der Bischöfe an den
Papst. A. kennt somit die berechtigten Zweifel über die
diesbezüglichen Aktenstücke nicht2). „Mag es auch eine Unterordnung

in der Hierarchie geben, die ihren Abschluss in der Vorherrschaft

eines Einzigen findet, so bilden die Bischöfe doch alle
zusammen nur einen einzigen Episkopat gegenüber der Jetztzeit,
Vergangenheit und Zukunft" (28, 11). Diese Einheit des

Gesamtepiskopates kommt „allein im Glauben und in der
katholischen Kirchengemeinschaft" zum Ausdruck, welche unter allen
Bischöfen „ohne Rücksicht auf ihre Volksangehörigkeit" dieselbe
ist (24, 207; 6, 806; 22, 488, wo A. auf de Marca sich beruft).
„Der Papst ist der Kirche Oberhaupt, und in dieser Eigenschaft

hat er ein Sonderrecht, über die ganze Herde zu Avachen.
Doch die Bischöfe müssen auch darüber wachen, wennschon

]) Nach 30, 217, Anm. e, aus dem „Regelbuch'' (L. I, 669—70).
*) Fraglich ist, ob A. den 3. Kanon oder den Juliusbrief des Konzils

im Auge hat, welche beide unecht sind. Das „Berufungsrecht" deutet auf
«rsteren, das „ad Sedem Apostolicam referantur" auf letzteren (vgl. L. I,
452, 448, besonders Anm. 2 der letzteren Seite).

Internat, kirchl. Zeitschrift, Heft 4, 1914. 33



- 514 —

mit Unterordnung unter seine Vorherrschaft. Und ein jeder
von ihnen ist bestellt, seinen Teil dieser göttlichen Herde zu
leiten kraft einer nicht vom Papste erborgten, sondern von Christus
erhaltenen Machtvollkommenheit" (24, 428—9; vgl. 429 f., 450,
456—60, 463). „Denn es wäre ein Irrtum, sich einzubilden, der
Hl. Geist sei nur dem Papste allein versprochen worden und die

übrigen Bischöfe handelten stets bloss durch einen menschlichen
Geist" (37, 14).

Deshalb verwirft A. auf das entschiedenste die „langen und
langweiligen Reden des Jesuiten Lainez auf dem Trienter Kirchentag

l), in welchen bewiesen werden sollte, die Machtvollkommenheit
eines jeden Kirchenbeamten, so vornehmlich der Bischöfe,

wurzele im Papste. Dadurch, führt A. aus, würde den Bischöfen
die göttliche Sendung entzogen, „es würden die vom Hl. Geiste

zur Kirchenleitung eingesetzten Nachfolger Christi zu blossen

Stellvertretern des Papstes, wolle heissen: eines Menschen gemacht"
(22, 174; vgl. 11, 473 ff.). Darum Aviderspricht die von vielen
Bischöfen „seit einigen Jahrhunderten" gebrauchte Wendung:
„Dei et Apostolicae sedis gratia" A.s Empfinden (11, 314 ff.).

Ein Vergleich der päpstlichen Gewalt mit der Unumschränktheit

eines weltlichen Herrschers, wie ihn die Jesuiten machten, ist
für A. gänzlich hinfällig (22, 227). Er erinnert an die
„Pragmatische Sanktion" von Bourges (10, 730 f.), wonach die französischen

Könige befugt sind, die Bischöfe ihres Landes zu ernennen.
„Stände doch altapostolischer Ordnung gemäss dem Papste eine
besondere Vorherrschaft nur über Italien und die Nachbarinseln
zu" (735; 11, 315). In diesem Sinne mussten auch die von
Eugen IV. für Deutschland unterzeichneten Fürstenkonkordate
gelten (10, 736). Eine Gewaltherrschaft, «. domination absolue et

insupportable », des Papstes bedeute die Vernichtung von
Episkopat und Kirche (24, 196). —

Eine knappe Zusammenfassung von A.s Episkopalsystem,
gleichsam A.s grundlegendes Bekenntnis, ist in den Worten
gegeben : « La chaire de S. Pierre, sur laquelle l'Eglise est fondée,
n'est pas la seule Eglise particulière de Rome, mais c'est l'Episcopat

entier, qui a été premièrement donné à S. Pierre, en signe
de l'unité, pour être ensuite communiqué aux autres Apôtres, par
Jesus Christ même, à condition de ne le posséder qu'en union avec

») Vgl. Hub. 232.



— 515 —

celui à qui il avoit été premièrement donné, et de le reconnoitre

pour chef. De sorte que le molement de l'unité consiste à se retirer
de la dépendance de cet Episcopat unique, résidant en tous les

Evêques; ou de ne vouloir pas conserver la subordination qu'il
doit avoir aux Successeurs de S. Pierre, par l'institution de Jesus

Christ, pour être possédé en unité » (22, 488).
Kurz, A. spricht dem Papste lediglich einen Ehrenprimat zu

und in der Art, icie er denselben begründet, kommt er der
Auffassung Döllingers und des „Reformkatholiken" Kraus sehr nahe

(vgl. Kraus (83—4). Völlig falsch aber ist das Urteil des Altkatholiken

Rieks: „A. spricht dem Papste den Jurisdiktionsprimat
zu" (Rieks 442).

B. Bischöfe und Nationalsynoden.
Als höchste, von den Aposteln ererbte Pflichten der Bischöfe

bezeichnet A. die Überwachung der kirchlichen Wahrheit und die

Wahrung der Apostolischen Autorität. „In Gottes und Jesu Namen
und durch die Kraft des Hl. Geistes sprechen sie ein Urteil aus.
Sie trifft die Verantwortung für jedwede Irrlehre, jede
Trennung, woraus ihnen der Kirchenbann erwachsen kann" (30, 14).
So betont A. in einem Schreiben an die Königin : « L'Histoire
Ecclésiastique nous apprend, que les schismes et les hérésies
ne sont nées que du mépris que l'on a fait des Evêques, que
Dieu a établis pour régler les mœurs et la créance des fidèles,
et pour être les dépositaires de son éternelle vérité » (28, 43).
In <• De la Fréquente Communion » erwartet A. eine
Wiederherstellung der alten Busszucht, welche die Jesuiten
durchbrochen hätten, nur von Seiten der Bischöfe. Sie teilen den
Mitmenschen die von Christus überkommenen himmlischen Wohltaten

mit, welche dieser wiederum von seinem Vater erhalten
hat. Aus den Bischöfen spricht der Hl. Geist, die Lebenskraft
der Kirche. Ihnen ist Christus nahe, welcher seine Kirche
ständig unsichtbar leitet (27, 142—3). „Christus regiert durch
sein Hohepriestertum, Avelches er den Bischöfen übergeben hat...,
von ihm empfiengen diese das Schwert seines Wortes, in ihren
Händen tragen sie die unsichtbaren Blitze der Macht Christi"
(28, 11; vgl. 108). Die Bischöfe sind der Kirche „Väter", ihre
Leiter, ihre „Könige". Die Kirche ist ihre „Familie". Israels
Könige, von David bis Josias sind nur schattenhafte Vorbilder
des Hirtenamtes im Neuen Bunde. Die Tätigkeit der Bischöfe



— 516 —

ist vergleichbar «à ces pluyes, qui arrosent tout ensemble
des campagnes entières, et qui rendent toute une Province
féconde" (27, 143).

A. hält Annat (24, 311; vgl. pr. 24, 174, VIII) entgegen,
nicht allein die vier von den Jesuiten verfolgten, sondern noch
sehr viele andere französische Bischöfe hätten mehr oder minder
deutlich «fait» und «droit» unterschieden (ATgl. 432 If.). Es
handle sich also um eine Spaltung (partage) des französischen
Episkopates (312). Demnach verlange der kanonische Rechtsweg
die Einberufung des Nationalkirchentages, welcher die Lage prüfen
müsse (ebenda; \*gl. 22, 542). „Doch", so fährt A. fort, „P.
Annat rechnet anders. Er wünscht sichere und kürzere Wege:
Man muss in Rom vorgeben, es handle sich um eine völlig-
klare Angelegenheit (affaire sans difficulté), und ganz Frankreich

sei von der NotAvendigkeit, gegen jene Bischöfe vorgehen
zu müssen, überzeugt... In Wahrheit treibt man sein Spiel
mit Gott und missbraucht die Geduld der Menschen, wenn man
die Gesalbten des Herrn derart behandelt.. ." (24, 312—3).
Der hier von A. als grundlegende Einheit geforderte
Nationalkirchentag ist wohl zu beachten; er kam schon versteckt in dem
obigen « qui rendent toute une province féconde > zum Ausdruck.

Entsprechend bezeichnet es A. als völlig unkanonisch, dass die
„Assemblée du Clergé" von 1660—61 gegen nicht anwesende
französische Bischöfe, durch die Jesuiten getrieben, vorgeht. Dies stehe

einzig dem Nationalkonzil zu (1, 540; 21, 236—40; 440—58).
Nicht anders denkt A. über die Versammlung des Jahres 1663 :

„N'est-ce pas en effet une honte à l'Episcopat, qu'il y ait des

Evêques qui s'efforcent de l'asservir en la personne de leurs
confreres, en leur voulant imposer le joug du nouveau Tribunal

de leurs Assemblées, et rendre ainsi toute l'Eglise de France
esclave des volontés de dix ou douze Evêques, qui résideront
ordinairement à la Cour?" (22, 414; vgl. die entspr. Schriften
dieses Bandes).

Als der Erzbischof de Gondy von Paris 1651 über Brisa-
ciers „Le Jansénisme confondu" die Zensur verhängt hatte (29,
Anh. C ; 35, 105—9), sollte er nach Ansicht der Jesuiten seine
Machtvollkommenheit überschritten haben, weil das genannte
Buch nicht in seiner, sondern der Diözese von Chartres
erschienen war, und dessen Inhalt angeblich von dem dortigen
Bischof gebilligt wurde (29, 567). Die Frage, ob letzteres stimmt



— 517 —

(567—8), bleibe dahingestellt. Von Bedeutung ist, dass A. auf
die Rechte des Pariser Erzbischofs als Metropolit hinweist (569),
wonach er über die Handlungen seiner Suffraganbischöfe icachen

dürfe. Zudem hätten sich Port Royais Schwestern, die am
meisten in Brisaciers Buch angefeindet Avaren, den Canones

gemäss auch dann an den Pariser Erzbischof Avenden müssen,
wenn „Le Jansénisme confondu" in einem anderen Metropolitan-
sprengel erschienen wäre. Denn für das genannte Kloster sei
als Oberhirt nur der Erzbischof von Paris zuständig (568—71).

Erzbischof de Retz von Paris legte, nachdem seine Generalvikare

die rückhaltlose Unterschrift geboten hatten, 1662 sein
Amt nieder, um allen Kämpfen zu entgehen (pr. 21, LI; Hist. 30).
Bevor nun der dortige Stuhl neu besetzt war ¦), übernahm das

Domkapitel von „Notre Dame" die Leitung der Diözese, um
alsbald im Sinne der Jesuiten auf rückhaltlose Unterschrift des

Formulars zu dringen (LH).
In der Übernahme der Leitung des Pariser Sprengeis sieht

A. eine rechtswidrige Handlung (usurpation), einen unerhörten
Verstoss Avider die Hierarchie (21, 460; 1, 299). Er weist darauf
hin, dass der bischöfliche Stand kein „blosser Auftrag" wäre,
für das Heil der Seelen zu sorgen, dem man sich jederzeit
entziehen könne. Vielmehr geht für A. der Bischof nach altkirchlicher

Lehre mit der ihm zufallenden Kirche eine ,,geistige Ehe"
ein, die nur bei ganz schwerwiegenden Gründen von den kirchlichen
Obrigkeiten gelöst werden könne (21, 460; 37, 678—9). Hierzusei
allerdings „gemäss neuester Entwicklung" der Papst befugt, „wenngleich

ein solches Recht in früheren Zeiten allein dem Provinzial-
oder Nationalkonzil zugestanden hätte" (21, 461). Ja, der blosse
Wechsel der Diözese erscheint A. in dem besprochenen Sinne
als ein „scandale" (37, 678). Für A. steht fest: Der Bischof
kann als „Gemahl seiner Kirche" nur mit Genehmigung der in
Betracht kommenden Oberbehörde, sei dies nun — in
stillschweigender Anerkennung der gewordenen Verhältnisse —
der Papst, der Fürstbischof (Primat) oder Kirchentag, seine
Stelle aufgeben (21, 461). Ist doch la résidence — „de droit
divin" (22, 174).

Nach A.s Auffassung bleibt ein Bischof, der auf seine
Kirche verzichten will, bis zu dem Augenblick deren Ober-

') Nachfolger wurde de Marca.



— 518 —

haupt, wo der Nachfolger von seinem Stuhl „Besitz ergriffen
hat" (21, 463). Darin sieht A. „un reste de marque de l'aveu
public et de l'approbation du Clergé et du peuple à qui l'on donne

un Evêque". Dies entspräche dem „Worte der Päpste": „Nullus
invitis detur Episcopus". Erst bei der Thronbesteigung gingen
die Befugnisse des noch lebenden Vorgängers an den neuen
Bischof über. Die vorhergehende Ernennung durch den König
und die Würdigerklärung des Papstes (préconisation) verliehen
keinerlei Rechte (ebenda). Nur so bliebe die apostolische Nachfolge

gewahrt. Dies entspräche Christi Gebot (464). Gegen die
von ihm festgesetzte Ordnung habe sonach das Domkapitel,
welches allein bei einem plötzlichen Ableben seines Bischofs
dessen Amtsgeschäfte erledigen dürfe, Verstössen (464—5).
Ausdrücklich verwirft A. die Lehre englischer Jesuiten, wonach eine
Teilkirche ohne Bischof bestehen könne (29, 92 XX). Dadurch
Averde, wie die Sorbonne in ihren Zensuren richtig dargelegt
habe, die Hierarchie gänzlich vernichtet (21, 465).

Und Aväre der Pariser Stuhl tatsächlich durch Tod frei
geworden, so hätte in diesem wie jedem ähnlichen Falle das
die Geschäfte übernehmende Domkapitel nur die dringlichsten
Angelegenheiten erledigen, nie aber eine nur dem Bischof
erlaubte Neuerung treffen dürfen, wie sie der Erlass des
Formulars darstelle (468). Somit habe sich das jesuitische
Kapitel von „Notre Dame" eines doppelten Verstosses wider den
Episkopat schuldig gemacht (468—73).

Ist aber umgekehrt ein Kapitel beim Tode seines Bischofs
richtig in Tätigkeit getreten, so ist es völlig selbständig, und der

zuständige Metropolit darf entgegen jesuitischem Grundsatze erst
dann in die Verwaltung des Kapitels eingreifen, wenn es

Nachlässigkeit und Fehler sich zu Schulden kommen lässt (37, 604—5,
617—8). A. bemerkt dies im Hinblick auf das Vorgehen des

Erzbischofs \ron Toulouse, welcher die vom Domkapitel der
unbesetzten Diözese Pamiers ernannten und durch den Papst
bestätigten Generalvikare unter jesuitischem Einflüsse nicht
anerkannte (625—45).

Was die Erlaubnis zur Herausgabe religiöser Bücher angeht,
so schränkt A. entgegen den Jesuiten die bischöflichen Machtbefugnisse

ein. Bei Verteidigung des „Nouveau Testament de Mons",
welches ohne oberbehördliche Genehmigung gedruckt Avorden

war, tritt dies deutlich zu Tage. Wenn hiergegen die Jesuiten



— 519 —

auf Beschlüsse des Trienter und anderer Konzilien hinwiesen,
so sieht A. in denselben — ganz abgesehen von ihrer Avahren

geschichtlichen Bedeutung — „veraltete Bestimmungen", „die
durch ein ihr widersprechendes Gewohnheitsrecht besonders in
Frankreich hinfällig geAvorden wäre". In diesem Lande genüge
das Gutachten einiger Gelehrten, um einem religiösen Buche Gültigkeit

zu verschaffen (6, 789—90; vgl. J. II, 1. Abt., 668 f.).
Weiter steht es im Gegensatz zu den Jesuiten für A. fest,

der Bischof dürfe nach freiem Ermessen und Belieben einem
rechtgläubigen Buche, dessen Verfasser unbekannt ist oder
bleiben will, die Genehmigung geben. A. beruft sich hierbei
auf die entsprechende Instructio (Décret ¦= 795) Klemens' VIII.
(687, 795)s). Sei einmal in einer Diözese irgend eines Landes der
Erde die Druckerlaubnis gegeben, so gelte diese entgegen jesuitischer

Auffassung für jede andere ; sonst würde die Einheit der
Kirche vernichtet (802, 804, 806). Selbstverständlich denkt A.
im Sinne der Instructio nur an rechtgläubige Bücher. Irrtümlich

durch einen Bischof gebilligte ketzerische Bücher dürften
von dessen Amtsbrüdern verworfen werden (805). Hier muss
auch an die Verteidigung erinnert werden, welche A. der durch
Erzbischof Harlay 1688 verbotenen Brevierübersetzung de Tour-
neux' zu teil werden lässt (8, 216 f.; vgl. J. II, 1. Abt., 545)2).

Wir schliessen dieses Hauptstück mit einigen Sätzen, Avelche

von A. im Zusammenhang* der letztbesprochenen Erörterungen
niedergeschrieben worden sind, und seiner hie und da etwas über-
schwänglichen Verherrlichung des Bischofsamtes eine Schranke
setzen :

„Si tous les Supérieurs Ecclésiastiques étoient infaillibles
dans leurs sentiments, et impeccables dans leur conduite, jamais
les vrais Chrétiens n'auroient de peine à obéir à leurs
Ordonnances, et il n'auroit point été nécessaire de faire des titres
exprès dans le Droit Canonique, pour apprendre aux fidèles
de quelle maniere ils se doivent conduire quand les Censures
¦de leurs Prélats sont manifestement injustes, ou même tout-à-fait
nulles. Mais parce que l'Eglise n'est pas si heureuse en ce monde

•que d'être toujours gouvernée par des Anges, et que ceux qui

') Siehe J. I, 541.
2) Weitere Beispiele für A.s Verteidigung „jansenistischer" Erbauungs-

Irächer hat Reusch (J. II, 1. Abt., 539 ff.) gesammelt.



— 520 —

sont revêtus de l'autorité de Jesus Christ ne sont pas pour cela
dépouillés de toutes passions humaines, ni incapables de toutes
surprises, on a été obligé de donner des règles pour appaiser
le trouble des consciences, lorsqu'il arriveroit que des Pasteurs,
ou passionnés, ou trompés, abuseroient de leur pouvoir pour
tyranniser, par des commandements absolus et sans raison, et lier
par des Censures injustes, les âmes que J. C. a appelées à la liberté,
et qu'il n'a soumises qu'à la légitime autorité de ses Ministres,
et non pas à leurs caprices, et à leurs emportements" (6, 787).

C. Niedere Geistlichkeit.
Die Geistlichen einer jeden Kirchenprovinz, deren Einheit

streng zu wahren ist, sind nach A.s Auffassung nur dem

zuständigen Bischöfe (bezw. dessen Hülfsbeamten) verantwortlich.
Dieser überträgt den ihm unterstellten Klerikern in Verbindung
mit dem Papste die allen gemeinsamen Machtbefugnisse. Ja, er
hat im einzelnen Falle das Recht, denselben Amtsgewalt in
Dingen zu erteilen, welche eigentlich ausschliesslich seiner
Befugnis zustehen. Deshalb darf ein P. Brisacier in keiner Weise
über den Handlungen eines Priesters zu Gericht sitzen (30, 42—3).

Nach Pauli Gebot dürfen die Bischöfe erst auf zweier bis
dreier Zeugen Aussage hin eine Klage gegen einen Geistlichen
annehmen. So hat Hadrian bestimmt. Sie müssen genau die
Kanones befolgen : Der Kläger hat zum Gericht zu erscheinen
und muss den Namen des Verklagten angeben. Er ist A7er-

pflichtet, schriftlich seine Sache zu rechtfertigen, um nicht
leichtfertig und ungestraft einen Unschuldigen ins Unglück zu
treiben. Kurz, beide Teile müssen sich offen gegenüberstehen,
und dem Beklagten ist Gelegenheit zu geben, sich zu verteidigen.

Dem allem entgegen werfen die Jesuiten sich auf zu
„accusateurs sans dénonciation, témoins sans preuve, juges sans autorité
und bourreaux sans commission". Dadurch beleidigt die Gesellschaft

Jesu in schamloser Weise den, nach dem sie sich
benennt. Deön er allein hat das Recht, wie schon Chrysostemos
ausführt, ohne jede menschliche Formen jemanden zu verurteilen

(14 f.; 19, 315—6, 320; 22, 120, 417-8; 24, 346).
Das Verhältnis zwischen Bischof und Geistlichkeit kommt

besonders in der Verwaltung des Busssakramentes zum Ausdruck.
Brisacier hatte die Behauptung aufgestellt (30, 54, 236), nur die
Bischöfe wären befugt, bei öffentlichen schweren Sünden eine



— 521 —

öffentliche Busse aufzuerlegen. Die Geistlichen würden durch
derartige selbständige Handlungen das Ansehen der Bischöfe
unterwühlen. Brisacier nahm A*or allem auf einen Fall Bezug,
welcher den jansenistischen Pfarrer Calaghan betrifft:

Ein junges Mädchen aus der Nachbarpfarrei Calaghans
hatte einen Geistlichen an der Kirchtür durch einen Steinwurf
verletzt und so furchtbares Ärgernis erregt. Auf Bitten ihres
Pfarrers war ihr dann A*on Calagban die Beichte abgenommen
worden. Dieser legte ihr als öffentliche Busse auf, drei Sonntage

nacheinander an der Kirchtür knieend die Eintretenden
um Verzeihung zu bitten.

Darin sieht Brisacier eine Anmassung Calaghans. Dieser
habe ohne Erlaubnis seines Oberhirten jene öffentliche Busse

verhängt. A. Aveist seinen Gegner auf die Bestimmung des

Trienter Kirchentages (sess. 24, c. 8 de reform.) hin (55), „jeder
Priester sei verpflichtet, für öffentliche ärgerliche Sünden eine
entsprechende öffentliche Busse aufzuerlegen, welche er — Brisaciers
Behauptung gerade entgegen — nur mit bischöflicher Erlaubnis
in eine geheime verwandeln dürfe". In demselben Sinne habe das
Konzil von Mailand unter dem Vorsitz \Ton Karl Borromäus und
mit päpstlicher Zustimmung entschieden (56; vgl. 27, 729).

Ein bekannter aufsehenerregender Zwischenfall in der
Geschichte des Jansenismus ist die Sakramentsverweigerung an den

Grafen von Liancourt in der Kirche St. Sulpice zu Paris seitens
zweier jesuitisch gesonnenen Geistlichen (vgl. pr. 19, XXXVII f.;
19, 343—51; R. I, 623; Ste. III, 29 f.; J. II, 1. Abt., 475; Rac.
133; Gen. II, 256 f.; Mem. II, 462 f.; Real. 8, 595; Werner I,
259; V. I, 128—130). Dieselbe geschah, Aveil er seine Enkelin
in Port-Royal erziehen liess, oder anders gesagt, „weil er mit
gefährlichen Ketzern A'erkehrte" (19, 313), was zwar „keine Sünde
an sich", Avohl aber eine „Gelegenheit zur Sünde" sei (376).

A. tadelt es auf das schärfste, dass die betreffenden
Geistlichen, in deren Händen keinesAvegs die bischöfliche Autorität
liege, die Kühnheit besessen hätten, einen Herrn zu
exkommunizieren, dessen Frömmigkeit und Tugend allgemein bekannt
seien. In welche Verwirrung Avurde die Kirche geraten, Avenn

derartige Auswüchse allgemein Avurden, wenn jeder Priester
aus eigener Machtvollkommenheit sich zum Richter derer
aufwerfen wollte, deren Gewissen er nicht kenne, die in engster
Fühlung mit der Kirche ständen (313). Verteidigten die Jesuiten



— 522 —

wirklich das Verhalten der beiden Geistlichen damit, dass
Liancourt „Anhänger der fünf Sätze" wäre, so müsse man ihnen
antworten: Das Urteil, ob jemand ein Ketzer und entsprechend
zu exkommunizieren sei, stände allein den Bischöfen zu (315—6;
341—2). Über Liancourt und seine Freunde wäre aber bis zur
Stunde kein solcher Spruch gefällt worden (315). Die Bischöfe
sind, wie wir sahen, bei einem Verfahren gegen ihre Priester
an bestimmte Formen gebunden. Weit mehr noch träfe dies
für die Priester zu, wenn ihnen überhaupt das Exkommunikationsrecht

zustände. So wäre das Verfahren der Pfarrherrn
von St. Sulpice doppelt verwerflich (316, 387).

Die Priester haben nach A. nicht einmal das Recht, solche

vom kirchlichen Leben auszuschliessen, die gesetzlich von den
Bischöfen des Schismas überführt wären. Nur die letzteren dürften
dies (316). Und hätte wirklich jemand eine allgemeine
Exkommunikation durch die Bischöfe sich zugezogen, so erfordere es

der kanonische Rechtsweg, dass der Name des Betreffenden
zunächst veröffentlicht werde, bevor den Gläubigen der Verkehr
mit ihm untersagt Averden könne (320).

Zudem erscheint A. die Leichtfertigkeit, mit der die Jesuiten
im Falle Liancourt unter Missachtung der Bischöfe vorgegangen
wären, als ein der Kirche und den Vätern fremdes Beginnen.
Die Bischöfe hätten stets nur „unter Seufzern und Tränen" eine
Ausstossung beschlossen,' da sie Häretiker immer noch als
Mitglieder der Kirche betrachtet und eine Besserung derselben
erhofft hätten (326). Dementgegen trieben die jesuitischen Priester
gewissenlos mit der kirchlichen Zucht ihr Spiel. Dadurch Averde
die Einheit der-Kirche zerstört (327 f.).

III.
Hat A. mit seiner Auffassung von der kirchlichen Verfassung den

Boden des geschichtlich ursprünglichen Katholizismus verlassen Uns
dünkt es nicht. Er hat einen Kampf geführt für die Hierarchie in ihrem
frühkatholischen freien Aufbau, wo von Allgewalt und Unfehlbarkeit
des römischen Bischofs keine Rede ist, avo letzterer mit seinen Amts-
brüdern auf der ganzen Erdenrunde und diese wieder unter sich
in Liebe und Einheit des Glaubens verbunden sind, too, wie wir
zwischenhin sahen, auch den Nichtklerikern ein ziemliche Mass von
Selbständigkeit zuerkannt wird. Uns dies noch einmalin aller Schärfe
zu vergegenwärtigen, möchten wir an A.s Worte erinnern :



— 523 —

„Die falschen, von Isidor entworfenen Dekretalen, welche
fast allen Päpsten vom Hl. Klemens bis Siricius zugeschrieben
werden ; die falschen Konzilien, wie das von Sinuessa und das

von Rom unter Sylvester, und andere ähnliche erfundene
Urkunden (pieces apocryphes), welche man in einer Zeit für echt
hielt, wo man nur Gratian las, der sie für wahr gehalten und
mit ihnen sein Dekret angefüllt hat, sind eine der hauptsächlichsten

Quellen einer Menge von für die Päpste überaus günstigen
oder besser gesagt nachteiligen Meinungen gewesen. Denn es

gibt nichts elenderes, als sich eine unbegrenzte Macht
beizumessen und dabei die Pflichten ausser Acht zu lassen, wozu
jene verbindlich macht, und die man doch nicht zu erfüllen
vermag. Jene falschen Urkunden in Verbindung mit einer
schlechten Philosophie und der Schmeichelei, welche die Seuche
aller Höfe ist, brachten so viele Kanonisten zu der Erklärung :

„Der Papst empfängt unter allen Bischöfen allein seine Macht
unmittelbar von Christus, und alle anderen empfangen sie von
ihm. Der Papst hat alle patriarchalischen, erzbischöflichen
und bischöflichen Würden begründet. Er erhebt die einen über
die anderen, ganz wie es ihm beliebt, ohne dass jemand
darüber Klage führen kann. Kein Konzil kann ohne seine Weisung

zusammentreten. Er ist Befreier und Herr aller kirchlichen
Benefizien. Er kann diese, wenn es ihm gutdünkt, verleihen,
wem er will. Er kann sie, gleich wie ein Herr, der sein
Besitztum irgendwem verkauft, ohne dadurch ein Unrecht zu
begehen, jene Benefizien verkaufen, ohne Simonie zu begehen.
Der Papst ist endlich, als Stellvertreter Jesu Christi, der Herr
der Erde und der unabhängige Gebieter über alle Völker, gläubige
und ungläubige..." Schliesslich verdankt man diesen falschen
Urkunden den Ursprung des berüchtigten Grundsatzes, der
Papst könne von niemandem verurteilt werden ..." (11, 28—9).

A. hat einen Kampf geführt, der so alt ist, wie das Papsttum
selber. Als Kind seines Volkes und seiner Zeit wurde er zu dessen

Feind und Verteidiger zugleich. So kann auch nur in beschränktem
Masse Fontaines Urteil gelten: „On étoit surpris en approchant
de M. A., de voir toute l'antiquité présente en quelque sorte
devant ses yeux, et tout ce qui s'étoit passé dans toute l'Eglise
réuni dans un seul homme1'* (Mem. II, 96). Dagegen dürfte
•es schon eher gelten, wenn eben jener Fontaine berichtet, A.
habe bei seinen früheren oder späteren Freunden als ,,1'hon-



— 524 —

neur et l'ornement de l'église Gallicane" gegolten, „qui étoit
la mere de ce pieux docteur" (374).

A. ist an dem Zwiespalt, in dem er sich befand, zugrunde
gegangen. In dem Streit um das Formular empfing er, ohne es

selbst so recht zu begreifen, den Todesstoss. Wirr kreuzten sich
dieses Mannes Gedanken und fanden keinen Ausgleich: „Gott
gilt es mehr, denn den Menschen zu gehorchen." „Der Papst
ist nichts anderes als ein Mensch. Darum vermag sich der
Papst wie jeder andere Mensch zu täuschen." „Es gilt, selbst
den Tod für die erkannte Wahrheit zu erdulden." Und doch
wieder: „Keine noch so heftige Verfolgung darf den Gläubigen
zum Abfall von Petri Stuhl bewegen. Denn nur hier ist der
Mittelpunkt der einzigen grossen Heilsgemeinschaft.a Zwar bot
sich vorübergehend eine Rettung vor dem Ansturm der Gegner:
A. bezeugte äusserlich dem Papste gegenüber „Ehrfurcht" und

„Stillschweigen" und blieb so in der Gemeinschaft mit Rom. Ob

aber auch in sein Inneres der „Klementinische Friede" Einzug hielt?
Auf jeden Fall brachte er die Gegner nicht zum „Stillschweigen". Sie

vermochten keinen „respect" und keine „silence" ihm gegenüber
zu bewahren. Und A. musste fern der Heimat in Armut und Elend
A*erbluten. Immerhin — und das ist so bezeichnend für die
tragische Ironie dieses Kampfes — A. empfing die letzte
Wegzehrung aus der Hand eines angesehenen Geistlichen1), der in
der Gemeinschaft mit Rom stand, und auch seine Bestattung
vollzog sich in allen kirchlichen Ehren. Ja, er fand seine letzte
Ruhestätte unter den Stufen des Hauptaltars einer nicht
unbekannten römisch-katholischen Kirche Brüssels2). A. fiel eben
nicht unter den Streichen des Papstes, sondern denen der
Jesuiten. Noch im Jahre 1694, also dem Todesjahre A.s, billigte
Innocenz XII. erneut die Bedingungen des Klementinischen
Friedens (J. II, 1. Abt., 643). — Etwas Wahres liegt sonach in
Sainte-Beuves früher erwähnten Worten, fait und droit hätten
dem Janseiiismus, statt ihn zu retten, den Lebensatem genommen,
vorausgesetzt, dass bei fait und droit gleichzeitig an respect und
silence und — — die Jesuiten gedacht icird!

Wenn wir den „Grossen Arnauld", wie ihn seine Freunde
nannten, in seiner Grösse für unser Empfinden schwanken sehen,

') Lie. Willem van den Nestle, Pfarrer an St. Katharina zu Brüssel
(V. II, 369, 449—50).

2) St. Katharina (V. II, 461).



— 525 —

so wollen Avir doch nie vergessen: Er Avar und blieb das Kind
seiner Zeit. Die zweischneidige Waffe „respect et silence" ward
ihm im Grunde genommen von seinen jesuitischen Gegnern in die
Hand gedrückt. „Man kreuzte hier ähnliche Klingen, um
einander beizukommen", ein Geschick, das tausendfach sich schon
ereignet hat und immer Avieder ereignen Avird in all den Fällen,
wo man, Avir möchten fast sagen „kindlichen Herzens" an eine
mögliche Erneuerung des Katholizismus im Verbände des Papsttums

glaubt. Und dann noch eins: Respect und silence fanden
die Billigung — von Pascal abgesehen — der bedeutendsten Freunde
A.s (21, CXXVII) und die Zustimmung fast aller französischen
Bischöfe (24, 133, IV). Wie hätte A. da umkehren sollen, wo der
von ihm so hochverehrte Episkopat gesprochen hatte?

Der Grosse Arnauld der wissenschaftlichen Freiheit und
der „Kleine Arnauld" der jesuitischen Verfolgung sprechen
gleichsam gemeinsam aus dem folgenden Bekenntnisse, das
eben darum so ergreifend ist, weil aus ihm der Arnauld spricht,
„Avie er wirklich Avar", der Arnauld des äussern und innern
Kampfes, von dem wir Abschied nehmen möchten:

„Ein Gelehrter der Sorbonne ist Aron solcher Stimmung
getragen : Ihn beseelt dank der Gnade Gottes ein fester und
unerschütterlicher Beschluss, zu leben und zu sterben in der
Katholischen, Apostolischen und Römischen Kirche, nur ihrem
Glauben zu folgen und alle Irrtümer zu venverfen, welche sie
verwirft. Er hofft kraft eben jener Gnade Jesu Christi, nie
durch eine Verfolgung so niedergeschmettert zu werden, dass

er nur annähernd in Versuchung geriete, den Schoss der Kirche
oder die Gemeinschaft des Hl. Stuhles zu verlassen. Denn er
ist von der Wahrheit dessen voll überzeugt, was ehedem ein
heiliger Märtyrer sagte : Es gibt kein herrlicheres Martyrium
als dies: Eher den Tod für den Glauben zu erdulden, denn mit
der Einheit der Kirche zu brechen *). Gleich hoch schätzt er jenes
schöne Wort Augustins, durch welches für alle Zeiten die von
der Kirche sich Trennenden verdammt werden, mögen sie ihren
Schritt beschönigen, wie sie Avollen: „Praescindendae unitatis
nulla est iusta nécessitas". Bei aller Mühe, die er sich gibt,
seines Herzens Tiefen zu ergründen, bei allen Gebeten, die er
zu Gott emporsandte, dass seiner Erkenntnis Dunkel erhellt
werde, hat er nur zu finden vermocht : Sollte er einer Meinung

*) Frei übersetzter Satz, da im Französischen umständlich gebaut.



— 526 —

mehr gefolgt sein, als einer anderen, so gab stets die Liebe
zur Wahrheit, welche Gott selber ist, den Ausschlag. Dasselbe
tat die Furcht, ihn zu beleidigen, wenn er einen seiner
Überzeugung nach heiligen und katholischen Glaubenssatz aufgäbe,
um menschlichen Gedanken nachzugehen. Dabei ist er dessen

gewiss, bis zur Stunde sich nie getäuscht zu haben, indem er
etwa das Wahrheitswidrige als Wahrheit angenommen hätte.
Dies ist die Grundgesinnung jenes Gelehrten, so weit er sich
selbst beurteilen kann ..." (21, 1, 2). —

Des grossen Arnaulds Geist lebte trotz aller Verfolgung in
Frankreich noch lange Zeit 'mächtig weiter. Dafür zeugt äusserlich

die am Ende des 18. Jahrhunderts besorgte, so oft
angeführte Riesenausgabe seiner Werke, die mit den zugehörigen
Erläuterungen \ie\e tausend Seiten zähltJ) und nicht zuletzt auf
Wunsch Benedikts XIV. besorgt wurde (1, Avis, XI). Auch in
Italien genoss A. hohes Ansehen. Die Theologenschule von Pavia
sah iti ihm einen Hauptlehrmeister für ihr Episkopalsystem und
übersetzte, ebenfalls gegen Ende des genannten Jahrhunderts,
mehrere seiner Schriften ins Italienische (J. II, 2. Abt., 957).

„Geloofspunt", „Daadzaak" und das „eerbiedig weigeren" sind
noch zu Anfang des 19. Jahrhunderts in der Utrechter Kirche
lebendig (K. Kl. 9). A.s Gedanken sind, wie wir wissen, auch heute
noch nicht erstorben.

Die römische Kirche wird freilich aus ihrem dogmatischen
Vorurteil heraus nie das schwere Unrecht einsehen, welches
sie durch A.s Vernichtung begangen hat. Sie wird es um so

weniger tun, als A. des weiteren einer strengen Abendmahlsund

Busslehre huldigte, der übertriebenen Marienverehrung
sich widersetzte und das Lesen des Neuen Testamentes und die
Spendung der Sakramente in der Muttersprache empfahl. Damit
sind, wie wir mit Reusch (Btr. 149, vgl. 158) feststellen möchten, bei
A. alle „Eigenschaften" vorhanden, um ihm den unauslöschlichen
Stempel eines „Jansenisten" aufzudrücken (vgl. Refl. II, 280—2).
Doch darüber soll vielleicht einmal später gesprochen werden.

') Hinzu kommen ausserdem als Fortsetzung dieser Werke : die ebenfalls

benutzte Lebensbeschreibung A.s und das sechsbändige Werk „De la
perpétuité de la foi catholique touchant l'eucharistie".


	Antoine Arnaulds Stellung zu den kirchlichen Verfassungsfragen im Kampf mit den Jesuiten

