Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 4 (1914)

Heft: 4

Artikel: Antoine Arnaulds Stellung zu den kirchlichen Verfassungsfragen im
Kampf mit den Jesuiten

Autor: [s.n]

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-403855

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 31.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-403855
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

— 451 —

Anloine Arculds Stellung Zu den Kirchiichen Verlassungsiragen

ot

-1

10.

11.

12,
13.

14.

15.

16.

Im Kampi mil den Jesuilen.

Abkiirzungen und Quellen.

. Havreraee: Euvres de Messire Antoine Arnanld, Paris-Lausanne 1775—81,

d’Arnay et Cie., 42 Bde. (Die Zahlen ohne niihere Bezeichnung deuten
Band und Seite dieses Werkes an, z. B.: 7, 475. pr. 7, VI bedeutet
« préface historique» zu Band 7, Seite VI). 1)

. Abr. = GErBERON: Histoire abrégée dn Jansénisme, Cologne 1698, Jean

Druckerus. *)
Appel = ArpeL: Anrzgefasste Kirchengeschichte, lLeipzig 1909—11, Dei-
chertsche Verlagsbuchhandl.,, 4 Bde.

Btr. = Reuscr: Beitrige zur (feschichte des Jesnilenordens, Miinchen 1894,
Becksche Verlagsbuchhandl
Gen. = GErBERON: Histoire Générale du Jansénisme, Amsterdam 1700,

Louis de Lorme, 3 Bde.?)

. H. = Harxack: Lelrbuch der Dogmengeschichte, Freiburg i. B. 1886 —90,

Akad. Verlagsbuchhandl. Mohr, 3 Bde.

. Heiner = HrINgr: Katholisches Kirchenrecht, Paderborn 1897, Schiéningh,

2 Bde.
Hinschius = Hixscurus: System des Kath. Kirchenrechts, Berlin 1869—83,
Guttentag, 3 Bde.

. Hist. = Histoire abrégée de I'Abbaye de Port-Royal, 1710 (Verfasser

und Druckort fehlen).

Hub. = Huser: Der Jesuitenorden, Berlin 1873, Liideritzsche Verlags-
buchhandl.

1. = Reuscu: Der Index der verbotenen Biicher, Boun 1883—85, Cohen
und Sohn, 8 Bde.

Kl. XK. = Kleine Katechismus, Amsterdam 1820, Potgieter en van Baaleu.
Kraus = Kravs: Lehrbuch der Kirchengeschichte, Trier 1872—75, Lintzsche
Buchhandl.

Kriger = Handbich der Kirchengeschichte, Tiibingen 1909—13, Verlag
von Mohr.

L. = Laxcex: Geschichte der Romischen HKirche, Boun 1881--93, Cohen
und Sohn bzw. Fr. Cohen, 4 Bde.

Mem. = Foxrtawe: Mémoires ponr servir & I' Histoire de Port-Royal, Utrecht
1736, Aux dépens de la Compagnie.

Yy Zu diesem Werke vgl. Reuschs « Index », IT, 1. Abt., 660.
Y) Verf. bestimmt nach: Dict. des Livres Jans. on qui favorisent le Jansénisme

(Anvers 1752, 4 Bde.), II, 194,

") «Par Monsieur I'Abbé **#*, was nach: Schnilnamen, Naamvormen en Naam-

letiers ... in de Geschiedenis der Gallikaansche en Hollandsche Kerk (Rotterdam 1889), S. 3,
Gerberon bedeuntet. Vgl Diet., 1I, 232,



17.

18.

19.

20.

21.

22,

23.

24.

26.

27.

28.

29.

30.
31.

82.

33.
34.

35.
36.

— 452 —

Mich. = Micravn: Lonis XIV ef Innocent X1, Paris 1882—88, Charpentier,
4 Bde.

Mirbt = MmB1: Quellen zur Geschichte des Papsttums und des Rom. Katho-
lizismns, Tilbingen 1911, Verlag von Mohr.

Mor. = DoruiNneeEr und REeuscH: Geschichte der Moralstreitighkeiten, Nord-
lingen 1889, Becksche Buchhandl, 2 Bde.

P. = Pascan: Pensées, herausgegeben von Brunschvicg, Paris 1907
Hachette et Cie.

Paix = QuesNeL: La Paix de Clément IX, Chamberri (= Bruxelles) 1701,
J. B. Giraud. Y

po. = Wavres posthumes de M. I' Abbé Racine, Avignon 1769 (Verfasser
und Druckort fehlen).

Prov. = Pascar: Les Provinciales, herausgegeben von Louandre, Paris
1853, Charpentier.

R. = RreucHLIN: Geschichte von Port Royal, Hamburg und Gotha 1839
bzw. 1844, Perthes, 2 Bde.

. Rac. = Racixu: A4brégé de I'Histoire de Port-Koyal, Vienne-Paris 1767

Lottin le jeune.

Real. = Realencylklopidie fiir Protestantische Theologie und Kirche, Leipzig,
3. Aufl,, Hinrichssche Buchhandl.,, 22 Bde.

Refl. = RaciNe: Reflexions sur chagque Siécle de I Histoire Ecclésiastique,
Cologne 1759, Aux dépens de la Compagnie, 2 Bde.

Rel. = Religion 1n Geschichte und Gegenwart, Tiibingen (in Erscheinung
begriffen), Mohr.

Relat. = Relation de ce qui s'est passé dans Uuffaire de la Paix de I Eglise
sons le Pape Clément IX, 1706 (Verfasser und Druckort fehlen), 2 Bde.
Rieks = Rieks: Geschichle der christlichen Kirche, Liahr 1882, Schauenburg.
von Schulte = vox Scavrre: Lekrbuch des kath. und evangel. Kirchenrechts,
(Giessen 1886, Roth.

St. = Staatslexikon, Freiburg i. B. 1889—97, Herdersche Verlagsbuchhandl.,
5 Bde.

Ste. = Sainte-Beuve: Port-Royal, Paris 1908, Hachette et Cie.,, 7 Bde.
V. = Lagnitre (?): Vie de Messire Antoine Arnanld, Paris-Lausanne 1788,
d’Arnay et Cie., 2 Bde.?)

W. = Wetzers und Weltes Kirchenlexikon, Freiburg i. B., 2. Aufl,, 12 Bde.
Werner = WERNER: Franz Suarez und die Scholastik der letzten Jahr-
hunderte, Regensburg 1861, 2 Bde.

1} Verf. und Druckort nach Dict., IIT, 217—18, bestimmt.
3 Vgl. «Index », II, 1. Abt. 660.



— 453 —

Rechtschreibung.

In der franzdsischen Rechtschreibung halten wir uns streng — so-
weit nicht grossgedruckte Buchstaben das etwaige Tonzeichen freistellen
— an die Urschriften, wodurch sich je nach den Quellen Unterschiedlich-
keiten ergeben. Z B.: Jansénius, Jansénisme oder Jansenius, Jansenisme;
était oder étoit; savoir oder scavoir. Maniere, pere, particuliérement u. a.
gehoren zu den Eigentiimlichkeiten der vorliegenden (Euvres.

4Es scheiterte Frankreich, trotz aller Zahigkeit, in
seinem Versuch, sich den Schatten einer halb unab-
hingigen gallikanischen Kirche zu bewahren, — vor
allem aber scheiterten, von Augustinus bis Jansenius,
stets alle diejenigen, welche die apostolische Lehre vom
@lauben und von der Gnade in ihrer reinen Unverfalscht-
heit in das romische System einzufiihren suchten.®
(Chamberlain in: ,Die Grundlagen des neunzehnten
Jahrhunderts“, Volksausgabe, Miinchen 1907, II, 731.)

T

Im Jahre 1640 erschien zu Léwen das kurz mit , dugustinus®
bezeichnete Werk des Bischofs Cornelius Jansenius won Ypern,
welches als scharfer Angriff gegen theologische und sittliche
Lehren der Jesuiten empfunden wurde. Obschon der Verfasser
bereits 1638 gestorben war, fand das Buch einen ungeheuren
Anklang, wofir nicht zuletzt die zahlreichen Genehmigungen
von Bischofen, Ordensobern, Geistlichen, Hochschullehrern und
weltlichen Machthabern sprechen (Gen. I, 11—2, 40—4; V. I,
85). In Paris und Rouen wurde es sehr bald neugedruckt (J. 11,
1. Abt., 460). Urban VIII. erliess 1642 auf Betreiben der Jesuiten
die Bulle ,/n eminenti“, welche jedoch erst im folgenden Jahre
in Rom verdffentlicht wurde (Gen. I, 49; J. IT, 1, Abt., 4621).
Diese Bulle verbot jede weitere Erorterung tiber Jansens Buch,
Sie stiitzte sich hauptséichlich auf die Erlasse Pius’ V., Gregors XIIT.
und Pauls V., wonach es untersagt war, ohne pépstliche Ge-
nehmigung Schriften iiber die Gnadenlehre herauszugeben.
Zudem betonte sie ausdriicklich, ,Jansens ¢ Augustinus» ent-
halte zum grossen Argernis der Katholiken und unter voller

') Schon 1641 war ein Verbot in Gestalt eines Dekretes erfolgt; im
iibrigen vgl. J. I, 445, II, 1. Abt., 299, 457.



— 4pd —

Missachtung der péapstlichen Hoheit mehrere der durch Urbans
genannte Vorginger verworfenen Sitze, flir welche er erneut
eintrite“ (Gen. I, 48—9; V. I, 86; J. 1I, 1. Abt., 461—2). In-
nocenz X. verwarf 1653 in der Bulle ,Cum occasione”, durch
die Jesuiten gedriangt, funf von ihnen selbst aufgestellte, die
Gnadenlehre betreffende Sétze!). Hierbei handelte es sich um
einen blossen Schachzug der Jesuiten. Sie hatten anfangs nach-
driicklich betont, die betreffenden Sitze fiinden sich, was ihren
Wortlaut und Sinn angehe, keineswegs etwa bei Jansen (Gen. I,
301—3; III, 220; pr. 19, IV). Tatsachlich driickt auch die
Bulle noch nicht mit voller Klarheit aus, die f{liinf Sitze ent-
stammten dem ,Augustinus® ?), wie auch IHarnack hervorhebt.
Harnack bemerkt im iibrigen, die finf Sétze liessen sich zwar
fast wortlich bei Jansen nachweisen, entspriichen aber in ihrer
Zusammenhanglosigkeit %) nicht dem Sinne des ,Augustinus®
(H. III, 635). Dies Urteil gewinnt deshalb fiir unsere spitere
Untersuchung grosse Bedeutung, weil die ,Jansenisten® nur einen
einzigen der fanf Scitze, und zwar in einem anderen als dem von
den Jesuiten evkldrten Sinne, im ,Augustinus® fanden (21, 3;
24, 382—3; Kl. K. 8). Die letzteren waren ebenfalls von der
Unklarheit der pépstlichen Bulle tberzeugt und erwirkten
darum 1654 auf Bitten der von ihnen beeinflussten Assemblée
du Clergé von Innocenz ein Dekret, welches ihren Wiinschen
vollkommen entsprechend feststellte, die Bulle von 1653 hiitte
in den finf Sitzen die Lehre des ,Augustinus* verdammt (V I,
125—6).

Mit der Bulle ,Cum occasione“ setzt die eigentliche ,Ge-
schichte des Formulars® ein, welche sich wie ein roter Faden

'} Ihr Haupturheber war Cornet (Gen. I, 300; Mem. II, 89; po. 173;
vl Rieks, 441). Thren Wortlaut siehe bei Mirbt, 295, Sie galten als «<kal-
vinistisch » (V. I, 208).

%) Vol. den Wortlaut der DBulle bei Mirbt, 295. In Betracht kommen
hier hauptsiichlich deren Anfang und Schluss: ,Cum occasione impres-
sionis libri, cui titulus Augustinus Cornelii Tansenii... inter alias eius
opiniones orta fuerit... controversia super quinque ex illis: complures
Galliarum episcopi apud nos institerunt, ut easdem propositiones nobis
oblatas expenderemus, ac de unaquaque earum certam et perspicuam fer-
remus sententiam ... Non intendentes tamen per hanc declarationem et
definitionem super praedictis quinque propositionibus factam approbare
ullatenus alias opiniones, quae continentur in praedicto libro Cornelii
Jansenii.¥

8 Vgl. KL K. 8.



— 455 —

durch den ersten Abschnitt der Geschichte des ,Jansenismus“
zieht. Schon vor dieser Zeit hatten die Jesuiten, wenn auch
erfolglos, versucht, bestimmte kirchliche Wiirdentriger in den
spanischen Niederlanden durch Unterschrift eines entsprechen-
den Formulars zur Anerkennung von Urbans Bulle zu zwingen
(Gen. I, 219 f.). Wir missen uns darauf beschrinken, aus der
umfangreichen Geschichte des Formulars diejenigen Ereignisse
kurz anzugeben, welche fiir unsere Untersuchung in Betracht
kommen. Die Hauptversammlung des franzisischen Klerus vom
Jahre 1656 genehmigte das folgende, von Erzbischof de Marca ent-
worfene Formular:
,Je me soumets sincerement & la Constitution de Notre
S. Pere le Pape Innocent X, du 31 Mai 1653, selon son véri-
table sens, expliqué par I’Assemblée de Messieurs les Prélats
de France du 28 Mars 1654, et confirmé depuis par le Bref
de Sa Sainteté, du 29 Septembre de la méme année. Je re-
connois que je suis obligé en conscience d’obéir & cette Con-
stitution, et je condamne de cceur et de bouche la doctrine
des cing Propositions de Cornelius Jansénius, contenues dans
son livre, intitulé, Avgvstinvs, que le Pape et les Evéques
ont condamnée, laquelle doctrine n’est point celle de S. Au-
gustin, que Jansénius a mal expliquée, contre le vrai sens
de ce saint Docteur“ (25, 152).

Dieses Formular wurde sémtlichen Bischiéfen Frankreichs
Ubersandt mit der Weisung, dass es von allen Geistlichen,
Ordensménnern und -frauen unterschrieben werden miisse
(V I, 181). Da die Mehrzahl der Bischofe der gestellten Forde-
rung widersprach, veranlassten die Jesuiten Alexander VII. 1656
zu der Bulle “Ad sacrum®, welche schart zum Ausdruck brachte,
sCe quon vouloit, et ce qu'lnnocent X n’avoit pas assez claire-
ment décidé” (182) ). Auf Grund der newen Bulle, die gleichwohl
von keinem Formular sprach (25, 152), beschloss die Assemblée
du Clergé des folgenden Jahres Abdinderung des obigen Wortlautes
dahin, dass der Kopf des Formulars lautete:

»,Je me soumets sineérement & la Constitution du Pape
Innocent X, du 31 Mai 1653, selon son véritable sens, qui

) Vgl J. II, 1. Abt,, 476, wonach die Bulle am 10., 458, wonach sie
am 15., wahrend sie nach den jansenist. Quellen am 16. Okt. erschienen
ist (V. I, 182; Gen. II, 316).



— 456 —

a été déterminé par la Constitution de notre Saint Pere le
Pape Alexandre VII, du 16 Octobre 1656%

und entsprechend in den folgenden Zeilen Constitution und Pape
in die Mehrzahl treten (152—38). Des weiteren bestimmte jene
Versammlung, jede geistliche Person sei gehalten, innert Mondes-
frist das neue Formular zu unterschreiben, widrigenfalls mit
aller Strenge gegen sie verfahren wiirde (V. I, 182).

Innozenz' und Alexanders Bullen wurden noch im selben Jahre
zu franzosischen Staatsgesetzen erhobem, doch ohne Erwiihnung
der Formulare (192). So fanden sich trotz der jesuitischen An-
strengungen nur wenige, die unterzeichneten (196). Krst die
Assemblée générale des Jahres 1660—1661 drang auf strengste
Durchfihrung des Formulars von 1657 (201). Dies geschah trotz
des Einspruches einer betriachtlichen Zahl von Bischofen. Die
Versammlung hatte wversucht, den Schein eines Nationalkonzils,
das einzig nach Auffassung der Kinsprucherhebenden fiir einen
derartigen Beschluss zustdndig gewesen wdre, dadurch zu retten,
dass ‘man alle in Paris gerade anwesenden Bischife dazu einlud
(ebenda).

1661 begannen die Jesuiten eine regelrechte Verfolgung gegen
das jansenistische Kloster Port-Royal des Champs und seine Zweig-
niederlassung Port-Foyal de Paris, Da beide Anstalten sich wei-
gerten, das Formular zu unterschreiben, wurden ihnen der gemein-
same Prior Singlin (Sainglin), (Gen. II, 488—95) wund sdmi-
liche Beichtviiter (497) genommen. Sie durften ferner keine Nowvi-
zinnen und Postulantinnen mehr aufnehmen (24, 51; 25, 161).
Zum neuen Prior wurde Bail erhoben (Gen. II, 497). Alles dies
geschah auf Befehl Ludwigs XIV., der ganz im DBanne der Je-
suiten stand (488 f.). (Vgl. Hist. 27 f. u. auch vorh.; Mem. II,
202, Anm., wo 1661 in 1667 verdruckt.)) Die Grossvikare des
abwesenden Kardinals de Retz von Paris, denen die beiden Port-
Royal unterstanden, fugten sich zunichst, wie fast sdmtliche
Bischofe, der letzten Assemblée nicht. Sie verlangten zwar die
Unterschrift des Formulars, erkldirten aber in einem Rundschreiben
(Ordonnance, mandement) !), die Sache so aufzufassen, dass der
Unterschreibende nur die Glaubenswidrigkeit der fiinf Sitze zu-

1) Brunschvicg bemerkt, wie aus dem folgenden hervorgeht, falschiich,
in dem Mand. der Grossvikare sei das Formular ,endgiltig vorgelegt
worden (P. 239).



— 457 —

gabe, hinsichtlich ihrer angeblichen Urheberschaft aber bloss einen
wrespect entier et sincere" kundtue (22, 609). Sie gingen in ihrem
Rundschreiben von dem Unterschied zwischen ,fait® und ,droit“
aus, Begriffe, welche in der weiteren Geschichte des Formulars
eine ungeheure Bedeutung gewannen, die aber erst in unserer
eigentlichen Untersuchung erortert werden konnen. Darum
beschrinken wir uns auch bei der ferneren Angabe der ge-
schichtlichen Daten auf eine blosse Andeutung des ,fait“ und
,droit* betreffenden Tatbestandes. Die Nonnen von Port-Royal
de Paris unterschrieben auf Grund des genannten Rundschrei-
bens zum grossten Teil. Doch fiigten sie, um jedem Zweifel
vorzubeugen, bei, qu’elles 1) embrassoient purement et simple-
ment sans aucune restrinction ou exception tout ce que I'Eglise
croit et veut qu’elles croient, 2) condamnoient pareillement en
toute sincérité, toutes les erreurs que l'Eglise a condamnés,
3) et que c’est pour rendre ce temoignage de leur foi, qu’elles
signent le Formulaire (Gen. II, 502)1). Dasselbe bemerkten die
Schwestern des Mutterklosters, nur ergénzten sie es durch einige
erkldarende Worte (503). Gleichwoll verlangten die Grossvikare
noch im selben Jahre 1061 wunter dem Zwange eines pdpstlichen
Breves die riickhaltlose Unterschrift (505; V. I, 202—3; pr. 21,
XLIX). Beide Kloster blieben standhaft. Sie unterzeichneten
folgendes, selbst entworfene Bekenntnis:

sNous Abbesse, Prieures, et Religieuses des deux Mo-
nasteres de Port-Royal de Paris et des Champs, assemblées
capitulairement en chacune des deux Maisons, pour satis-
faire & 1'0Ordonnance de Mrs. les Vicaires Generaux de Mon-
seigneur le Cardinal de Retz du dernier Octobre 1661, Conside-
rant que dansl'ignorance ott nous sommes de toutes les choses,
quisontau dessus de ndtre profession et dendtre sexe, toutceque
nous pouvons faire est de rendre temoignage de la pureté de
notre foi: Nous declarons trés-volontiers par notre signature
qu’'étant soumises avec un profond respect a N. S. P. le Pape,
et n'ayant rien de si precieux que la foi, nous embrassons
sincerement et de cceur tout ce que Sa Sainteté et le Pape
Innocent X. en ont décidé, et rejettons toutes les erreurs
quils ont jugé y étre contraires“ (Gen. II, 513—4; pr. 21,
CXXVII).

Y Vgl pr. 21, CXXVII.



— 458 —

Der Streit tobte ergebnislos weiter. Man drang .auf Eini-
gungsformulare. Antoine Arnauld arbeitete als einer der eif-
rigsten mit an dem Friedenswerke (V. I, 236 f.). Da machte
1663 ein neues Breve Alexanders diesen Bestrebungen ein jihes
Ende. Er lobte in seinem Schreiben die jesuitischen Bischofe
ob der Sorge, die sie hiitten walten lassen, ,d’extirper I'hérésie
Jansénienne“ (273; 1, 393). Noch im selben Jahre fand eine Ver-
sammlung der Geistlichkeit statt. Sie war rein zufillig aus vierzehn
oder fiinfzehn Bischifen zusammengesetzt, welche zur Hdilfte keine
Diizese, zur Hdlfte die ihrige kaum gesehen hatten (V. I, 287).
Wiederum lief das Streben dieser Versammlung auf Durch-
setzung des Formulars hinaus (291). Endlich holten die Jesuiten
zu einem wuchtigen Schlage aus. Ludwig erhob auf ihre Vor-
stellungen hin 1664 das Formular zum Staatsgesetz. Zur Unter-
schrift sollten u. a. gezwungen werden die Weltgeistlichen,
Ordensgeistlichen und solche, welche einen akademischen Grad
bekieideten, insbesondere die Leiter der Ilochschulen (304).
Der neue Erzbischof von Paris, de Perefixe (seit 1664), drang
in Port-Royal auf bedingungslose Unterschrift (Gen. III, 97 1.),
wobei er als erster die jesuitische Lehre von der ,inséparabilité
du fait ei du droit® offentlich geliend machte. Die Pariser Schwe-
stern verstanden sich nur zur Unterschrift zweier selbstdndiger
Erklarungen. In der ersten bezeugten sie, ,qu'elles embras-
soient sans réserve, sans exception, et avec toute sorte de sin-
cérité, ce que les Souverains Pontifes ont défini de la foi dans
leurs Constitutions; qu’elles n’avoient point et n’auroient jamais
d’autre -doctrine que celle de 1'Eglise Catholique Apostolique
et Romaine, et qu'elles étoient prétes de mourir pour la moindre
des vérités qu’elle enseigne a ses enfants® (24, 51—2). In einer
kiirzeren Erklirung gaben sie bald nachher zu verstehen:

,Nous soussignées promettons une soumission et créance
sincere pour la foi: et sur le fait, comme nous n’en pouvons
avoir aucune connoissance par nous-mémes, nous n'en for-
mons point de jugement, mais nous demeurons dans le res-
pect et le silence conforme & notre condition et & notre état“
[Unterschriften der Abtissin und aller Schiwestern] (51; 25,
162; Gen. III, 114).

Der Erzbischof entzog den Pariser Nonnen darauf die Sakra-
mente und iiberfihrte mit staatlicher Gewalt zwilf von ihnen in



— 459 —

fremde Kloster. Nur sechs Schwestern liessen sich unter dem
obwaltenden Zwange zur Unterschrift herbei (25, 163—4). Die
Nonnen wvon Port-Royal des Champs verweigerten, trotzdem auch
thnen die Sakramente entzogen wurden, jede Unterschrift (164).

Withrenddessen erlangte LLudwig auf de Perefixes Betreiben
zur Bekraftigung seines Erlasses von Adlexander 1665 die Bulle
,Cum ad S. Petri sedem* (165; V. I, 311). Sie betonte erneut:
,Quinque illas propositiones ex libro praememorati Cornelii
Jansenil excerptas ac in sensu ab eodem Cornelio Jansenio in-
tento damnatas fuisse, definimus et declaramus® (H. 111, 635—6).
Die Bulle wurde Staatsgesetz. Sie dehnte, was von Papstes Seiten
bisher nicht verlangt worden war, die Verpflichtung zur Unter-
schrift auch auf die weiblichen Ordensleute aus (V. I, 311—2).
Ste gab dem Formular den endgiiltigen Wortlaut:

,Je soussigné me soumets & la Constitution Apostolique
d'Innocent X, Souverain Pontife, donnée le 31 Mai 1653, et
&4 celle d’Alexandre VII, son Successeur, donnée le 16 Oec-
tobre 1656, et je rejette et condamne sincérement les cing
Propositions extraites du livre de Cornelius Jansénius, in-
titulé Avgvstinvs, dans le propre sens du méme Auteur,
comme le Siege Apostolique les a condamnées par les mémes
Constitutions. Je le jure ainsi: Ainsi Dieu me soit en aide
et ces!) Saints Evangiles“ (25, 153).

De Perefixe entfernte nun aus Paris alle Schwestern, welche
bisher jede Unterschrift verweigert hatten, und welche das
neue pipstliche Formular ablehnten, und brachte sie in das
Mutterkloster. Auch rief er dorthin die zwolf verbannten Schwe-
stern zurtick (165). Dann verlangte er von simtlichen in Port-
Royal des Champs vereinigten Schwestern die Unterwerfung
unter die letzte Bulle und gab ihnen eine bestimmte Bedenk-
zeit. Das Kloster wurde militdrisch besetzt, man nahm ihm die
vertrauten Priester und verhdngte das Sakramentsverbot iiber das-
selbe (166—06). Als die gesetzte Frist ergebnislos verlaufen war,
hielt de Perefixe die getroffenen Anordnungen aufrecht.

Betont werden muss, dass Alexanders Bulle auch sonst
auf schweren Widerspruch stiess. Die Bischdfe von Alet, Angers,

') Wir setzten ces nach der Mehrzahl der vorliegenden Wiedergaben,
welche allerdings meist lateinisch sind, wihrend 25, 153, ses hat (vgl.
Gen. 111,173 , 182, 190, 198; J. 1I, 1. Abt., 458).



— 460 —

Beauvais und Pamiers ') veriffentlichten das pdpstliche Schreiben
mit Erklirungen (mandements), in welchen sie, wie ehedem die
Pariser Grossvikare, zwischen der Glaubenswidrigkeit der fiinf
Sctze und der Urheberschaft Jansens schieden (V. 1, 315 f.).
Alexander bestellte nun auf Veranlassung der Jesuiten neun Bi-
schife zur Aburteilung der Genannten. Doch noch ehe diese jhre
Tatigkeit begonnen hatten, starb er (Gen. III, 225).

Der neue Papst Clemens IX. schenkte der franzisischen Kirche
1669 unerwartet den Frieden ?). Hervorragenden Anteil an der
Vermittlung hatten der Nuntius Bargellini (227) und auch A.
selber, welcher sogar vom Konige empfangen wurde (242). Der
Friede wurde dadurch moglich, dass die Unterschrift nur im
Sinne der vier Bischofe verlangt wurde (V. I, 347; J. 11, 1. Abt,,
459). A. stieg in den nichsten Jahrzehnten zum Arger der
Jesuiten derart im papstlichen Ansehen, dass sogar von seiner
Erhebung zum Kardinal gesprochen wurde (479—80; Mich.
414, 441; pr. 5, LX). In der Sorbonne, aus der man ihn 1656
wegen seiner Stellungnahme zur Gnadenlehre — das Nihere
sehen wir spiiter —, ausgestossen hatte (J. II, 1. Abt., 458; V. I,
164 f; Gen. 1I, 283), fand er jedoch keine neue Aufnahme,

Allein, es war nur zu einem Scheinfrieden gekommen. Der
Konig gab den Jesuiten in vollem Musse nach, als 1679 die Her-
zogin wvon Longueville starb, welche stets als Beschirmerin der
,Jansenisten“ gegolten und auf Ludwig einen machtvollen Ein-
fluss ausgeiibt hatte (V. II, 102; Hist. 44; Mem. II, 298). Port-
Royal, das zum Sammelpunkt der ,jansenistischen' Welt geworden
war, musste auf Ludwigs Befehl, den Erzbischof de Harlay wvon
Paris iiberbrachte, seine Schiilerinnen und Postulantinnen entlassen
und durfte keine Novizinnen mehr aufnehmen, Die in Port-Royal
titigen Geistlichen wurden ausgewiesen (V. 1I, 103; Mem. II,
499; Hist. 44—5). A. erhielt den Befehl, Paris zu verlassen
und floh der eigenen Sicherheit halber in die spanischen Nieder-
lande (V. II, 112)%). ¥r kehrte nicht mehr nach Frankreich

) Zeitweilig war auch der von Noyon dabei (24, 1383).

%) Ludwig liess eigens eine Erinnerungsmiinze aus diesem Anlass
prigen. Abgebildet: 24, 192, nicht aber in ,La paix de Clément IX¥, wie
Reusch wohl in Verwechslung mit 24, 192, aus dem Gedéichtnis irrtiimlich
bemerkt (J. II, 482, Anm. 1).

%) Seit 1714 Osterreichisch. Darum spricht die 1782 gedruckte Quelle
in Beriicksichtigung ikrer Zeitverhiiltnisse ungenau von ,Osterreichisch
Flandern“, wohin A. geflohen sei.



— 461 —

zuriick. In den spanischen Niederlanden erneuerte sich 1692
der Streit um das Formular, als der Erzbischof von Mecheln
demselben eine Erweiterung, aber ganz in jesuitischem Sinne,
gegeben hatte und die Unterschrift dieses Entwurfes verlangte
(V. II, 348 £.; J. II, 1. Abt,, 643 f.; 4, 72); dieses Formular
s. 25, 164). 1694 ward A. aus den Reihen der Streiter durch
den Tod hinweggerissen (V. II, 369).

Mit dem ,Clementinischen Frieden“ war die Sache des
Formulars, von den erwéhnten jesuitischen Vorstossen gegen
Port-Royal abgesehen, in der Hauptsache zum Abschluss ge-
kommen !), In den néchsten Jahrzehnten wurde von den meisten
franzosischen Bischofen die Unterzeichnung nicht mehr ver-
langt, und wo es noch geschah, wie in der Sorbonne, liess man
die Unterscheidung der vier Bischife gelten (25, 142; J. II,
1. Abt., 459, 479). Ein neuer Abschnitt in der Geschichte des
Jansenismus setzte ein: Der Streit um das ,, Régale‘ (459).
Unter dem Régale verstand man das Recht der franzosischen
Konige, die Einkinfte eines erledigten Bistums fir sich in An-
spruch zu nehmen. Sein Ursprung ist dunkel; es war im Laufe
der Jahrhunderte auf die meisten franzosischen Didzesen aus-
gedehnt worden. Ludwig legte 1673 den Schlussstein zu dieser
Entwicklung, indem er alle Sprengel seines Landes jenem
Rechte unterwarf (vgl. pr. 35/36, LIII f.; Real. 16, 542, III f.;
R. II, 456; von Schulte 492; J. II, 1. Abt.,, 560; V. II, 153).
Aus Furcht vor dem Konige fligten sich die letzten, bis dahin
noch befreiten Diczesen.

Einzig die jansenistischen Bischofe von Alet und Pamiers
widersetzten sich mit aller Entschiedenheit dem koniglichen
Irlasse. Schliesslich war derjenige von Pamiers nach dem bal-
digen Tode seines Kampfgenossen der einzige Widerstrebende
(pr. 35/56, LVIII). Den Jesuiten war dic Haltung der genannten
Kirchenfiirsten nur willkommen. Man erwirkte strenge Mass-
nahmen gegen beide; man bezichtigte den Bischof von Pamiers
des Hochverrates (LVI—LVII). Letzterem wurde nach dem
Tode seines Amtsbruders auf Betreiben der Jesuiten staatlicher-
seits das Gesamteinkommen seiner Pfriinde entzogen, so dass
er, ohne Vermdégen, auf milde Gaben angewiesen war (LVIII).

1) Von den Ereignissen nach A.s Tode, Bulle ,Vineam Domini* usw.,
sehen wir ab. Auch in der Di6zese Trier hatte man 1694 die Einfiihrung
eines Formulars versucht (4, 53, 67).



— 462 —

Fine von den beiden Bischiéfen an den Papst gerichtete
Berufung bewirkte, dass Innozenz XI. Ludwig ein Breve iiber-
sandte, in welchem er den Konig ,um seines christlichen
Glaubens willen“ bat, den betroffenen Kirchen ihre alte Be-
freiung zu belassen. Zwei weitere Schreiben folgten, als Ludwig
sich ablehnend verhielt. In dem letzten sprach Innozenz von
der ,dem Konige drohenden himmlischen Rache" und erkliirte,
gegebenenfalls die ,iussersten, in seiner Macht stehenden Mittel“
anwenden zu miissen (LVIII-—LIX). Diese scharfen Ausserungen
deuteten die Jesuiten — wahrscheinlich wohl mit Recht, ent-
gegen dem Vorwort zum 35/36. Bande von A.s Werken (LIX,
vgl. LXXIV) — dahin: Der Papst werde, wenn Ludwig auf
seinem Standpunkte verharre, dessen Untertanen vom Treueid
entbinden. Der konigliche Beichtvater Annat und der jesui-
tische Erzbischof de Harlay waren die Hauptberater Ludwigs
in der Angelegenheit des Régale (LIX). Die weitere Ge-
schichte des Streites (LXI f.) kann hier nicht erortert werden
(hier vgl. R. II, 456—67, 518--24; Refl. I, S. CCX f.; J. II,
1. Abt., 560—2).

Nach Erledigung des Regalienstreites trat, wie Reusch her-
vorhebt, der Kampf um dern Gallikanismus fur die Jansenisten
in den Vordergrund (459). —

Arnauld — ,der Markgraf des Vereins von Port-Royal®, wie
Reuchlin ihn nennt (R, I, 207) — war es gewesen, der den
Anhéngern des Bischofs von Ypern stets neuen Lebensodem
einflésste. Seine ganze Gelehrtenlaufbahn, welche meisterhaft
in dem von un$ benutzten Werke: ,La vie de M. Antoine Ar-
nauld® (s. Quellenangabe), dargestellt ist, bedeutet einen er-
bitterten Kampf gegen den Jesuitismus und fiur den ,Janse-
nismus®. So findet man, dass in jesuitischer Sprache die
pJansenisten® mit ,Arnauldisten® bezeichnet werden (pr. 19,
IT; 2, 11; 19, 7), ja, dass A. selbst  Heros malheureux de Jan-
sénisme* (31, 160, 172) heisst.

Von den zwischen A. und den Jesuiten entstandenen Streit-
punkten mochten wir die firchlichen Verfussungsfragen heraus-
greifen, wobei wir uns die Behandlung weiterer wichtiger
Gegensitze fur eine spiitere Veroffentlichung vorbehalten. Der
bezeichnete Ausschnitt ist aus mehreren Griinden besonders bedeut-
sam. Hinmal kann an seiner Hand die Frage gelost werden, ob
A., und mit ihm die Jansenisten sich von der Papstkirche lossagen



— 465 —

wollten, ohne zu entscheiden, ob sie sich losgesagt haben. So-
dann fihrt uns dieser Ausschnitt in klaren Umrissen die Grund-
gedanken derjenigen Bewegung wvor Augen, welche Kirchen- und
Weltgeschichte mit dem inhaltschweren Worte ,,Gallikanismus®
bezeichnen. Und zwar begleiten wir diesen Gallikanismus auf
seinem Sterbegange. A. und seine Gesinnungsgenossen, welche
aus threr theologischen Richtung heraus dem Vaterlande die ,,galli-
kanischen Freiheiten erhalten wollen, erliegen den wunter Ludwigs
Schutze dibermdchtig gewordenen Jesuiten (vgl. Hub. 164—D5). Die
absonderliche Doppelrolle, welche der franzésische Konig in
diesem Vernichtungskampfe spielt, wird im folgenden mancherlei
Klirung erhalten. Wir lernen verstehen, wie es kam, dass
Ludwig als Staatsmann den Gallikanismus mit allen Mitteln
zu erhalten und zu fordern suchte, als kindlich aberglaubischer
,Sohn der Kirche“ aber, von den Jesuiten blind geleitet, unter
dem Schreckensnamen ,Jansenismus“ zu vernichten trachtete.
Bei der Irage idiber den Primat gewinnen wir ein anschauliches
Bild von A.s und seiner Freunde Stellung zur Unfehlbarkeitslehre.

Nach Lage der Sache mussten A. und seine Freunde zu
den Bullen Innocenz’ X. und Alexanders VII. Stellung nehmen.
Fir A. ergaben sich die Fragen: Haben die beiden Pdpste durch
den Erlass jener Bullen die Machtbefugnisse ihres Primates iber-
schritten, oder sind sie zu diesen Verfiigungen auf Grund einer per-
sonlichen Unfehlbarkeit berechtigt gewesen? Welches ist gegebenen-
falls der Umfang dieser Unfehibarkeit und der in ihr begrindeten
Rechte des Papstes?

Der Streit um das Régale, insbesondere aber der Kampf
um den Gallikanismus fithrt A. zu der Frage: Wie ist das Ver-
héltnis von Staat und Kirche zu denken?

‘Die Beantwortung der angegebenen Fragen lisst sich nach
den Gesichtspunkten wiedergeben: PFapst und Allgemeine Kon-
zilien, Bischife und Nationalsynoden, Niedere Geistlichkeit.

Dabei werden jesuitische Grundsatze, wie sie im ,Proba-
bilismus“ und der ,Reservatio mentalis* festgelegt wurden, nicht
tibergangen werden konnen, weil sie bei den kirchlichen Ver-
fassungsfragen in A.s Werken eine Rolle spielen. Auch weitere
geschichtliche Ereignisse ausser den bereits erwihnten, wie die
Aufhebung des Klosters .des Filles de I'Enfance* zu Toulouse
und sonstige Ausserungen A.s, welche an sich nicht unter die
bezeichneten Gesichtspunkte fallen, diirfen aus demselben
Grunde nicht unberticksichtigt bleiben.



— 464 —

Die Gliederung des Stoffes lasst sich sonach und wegen
der Eigenart von A.s Werken, welche fast nur Gelegenheits-
und keine systematischen Schriften sind, nicht immer mit der
wiinschenswerten Schérfe durchfiihren.

-

1I.
A. Papst und Allgemeine Konzilien,

1. Ausserungen im Zusammenhang mit der Jansenisten-
angelegenheit.

An der Spitze der Hierarchie steht auch fir A. der Papst?!).
Er sagt bezeichnenderweise an einer Stelle (28, 36): ,...Summi-
que Pontificis, quem ut supremum in terris Christi Vicarium
cum universo Christiano Orbe veneror, cuique me meaque
omnia libens submitto.“ A. ist bereit, ,fiir den Papst sein Blut zu
verspritzen® (2, 190). Im Vordergrund der den Primat betref-
fenden Erorterungen A.s steht eine von den Jesuiten am
12. Dezember 1661 ém Pariser Collége de Clermont aufgestellte
These. Die aus ihr in Betracht kommende Stelle lautet:

»,Christum nos ita (Ecclesiae) caput agnoscimus, ut illius
regimen, dum in coelos abiit, primum Petro, tum deinde
Successoribus commiserit, et eamdem quam habeat ipse in-
fallibilitatem concesserit, quotiens ex cathedra loquerentur.
Datur ergo in Ecclesia Romana controversiarum fidei Judex
infallibilis, etiam extra Concilium generale tam in quaestio-
nibus iuris quam facti. Unde post Innocentii X, et Ale-
xandri VII, Constitutiones fide divina, credi potest, librum,
cui titulus est Augustinus Jansenii esse hereticum, et quin-
que Propositiones ex eo decerptas esse Jansenii, et in sensu
Jansenii damnatas“ (21, 514—5; 2, 213).

Diese These ist auf den Unterschied von ,fait" und ,droit“
gemiinzt, den es zundchst klarzustellen gilt. Er ist, wie Huber
hervorhebt, ,durch A. bertihmt geworden“ (Hub. 457). Sainte-
Beuve spricht (Ste. II1, 29) in bezug auf A. von ,la grande question
du fait et du droit, «vraie thése d’avocat, qui devint une logo-

1) Bemerkenswert ist, dass A. die Worte , .. auf diesen «Felsen »
will ich meine Kirche bauen“ (Math. 16, 18) nicht im Sinne des dem Petrus
und seinen Nachfolgern verliehenen Primates, sondern einzig von dem
durch Petrus gegebenen Bekenntnisse versteht (11, 317—9, 365~—70, 514—7).



— 465 —

machie interminable »“. Sainte-Beuve folgt im ilibrigen der Mei-
nung Briennes, jene Unterscheidung, ,welche, um den Jansenis-
mus zu retten, ihm den Lebensatem genommen hitte“, stamme
nicht von A., sondern Nicole; ohne letzteren sei A. wohl nie
auf einen derartigen Gedanken gekommen (IV, 418). Bornhausen
(Rel. ITI, 253) schreibt ,die beriichtigte Scheidung von ,fait“
und ,droit“, welches eine « Finte » sei“, wiederum A. zu. Huber
bemerkt, die Ausdriicke ,,du fait und ,,du droit entstammiten dem
juridischen Sprachgebrauche (Hub. 457). Und dies stimmft.

Jene Scheidung begegnet uns im Kirchenrecht. Dabei kann der
Begriff ,Recht“ eine wesentlich verschiedene, zweifache Bedeu-
tung haben, was zum Verstindnis der weiteren Erorterungen
wohl im Auge zu behalten ist: ,Inhaltlich gehdren nach katho-
lischer Auffassung die Rechtssdtze teils dem Fundamente der Kirche
an, erscheinen wesentlich wnwandelbar und nur dem iusseren
Ausdrucke nach von dem Einflusse der Zeit bedingt, daher auch
als ius divinum oder naturale benannt, feils fallen sie rein der
geschichtlichen Entwicklung anheim, dus positi;mm, humanum,
ecclesiasticum benannt“ (v. Schulte 7, III).

Wir finden die Begriffe ,Recht* und ,Tatsache® im kirch-
lichen Gesetzgebungsrecht: Es steht z. B. dem Papste zu, in
das bestehende Recht auf Grund eines sich ergebenden beson-
deren Tatbestandes einzugreifen (Hinschius III, 825). Im Ver-
waltungsrecht spielt jener Unterschied beim Gerichtsverfahiren seine
offenbar eigentlichste Rolle : ,,Die Rechtssache heisst, ehe sie gerichtlich
anhingig gemacht ist, quaestio, und zerfillt in quaestio iuris und
quaestio facti. Erstere ist die Frage nach dem Sinn eines auf eine
bestimmte Tatsache zu applizierenden Gesetzes, letztere ist die nach
dem Tatbestande und seinen Umstinden (Heiner II, 20—1). Auch
bei der Gnadenmittelverwaltung findet man die fragliche Schei-
dung angewandt?).

Die jansenistischen Quellen machen den Unterschied von
,fait® und ,droit“ fiir einen weiteren Zweig des Verwaltungs-
rechtes geltend, ndmlich fir die kirchliche Lehrverwaltung. Und

) So schreibt Heiner: ,... Wenn nun auch nach dem ratiirlichen
Rechie die geistige Reife ohne die aktuelle korperliche den Ehekonsens
und damit die Ehe selbst zustande kommen lassen wiirde, so hat doch das
positive Recht die Pubertdt als natiirliche Basis und Bedingung eines
ehelichen Konsenses iiberhaupt aufgestellt... Die Zeit des Eintrittes der
Pubertit ist beim einzelnen Individuum eine Zaffrage’ (Heiner II, 284).

Is)

Internat. kirchl. Zeitschrift, Heft 4, 1014, 30



— 466 —

zwar sind die diesbeziiglichen allgemeinen Ableitungen insge-
samt auf den Streit um Jansens ,Augustinus“ eingestellt. Wir
folgen zunichst den Darlegungen A.s:

1. Wenn Meinungsverschiedenheit herrscht, ob ein verdammiter
Satz von bestimmter wdirtlicher Fassung einem Schriftsteller zuzu-
schreiben ist oder nicht, so gibt es dabei zwei ,,Questions de fait*
zu erortern: ,Die erste besteht darin, dass man wissen muss,
ob die bestimmten Worte des verdammien Satzes bei diesem Schrift-
steller sich finden; die zweite, sich folgerichtig aus der ersten
ergebend, darin, in welchem Sinne diese Worte bei dem betreffen-
den Schriftsteller sich finden. Erst nach Erledigung der zweiten
»,Question de fait“ entsteht die ,,Question de droit, welche zu
entscheiden hat, ob der festgestellie Sinn katholisch oder ketzerisch
st (23, 296).

2. ,Man nennt in der Kirche , Frage des Rechts* eine solche,
die durch « Schrift und Uberlieferung » entschieden werden kann,
welche das ,Recht® der Kirche ausmachen (z.B. die Frage, ob
ein Glaubenssatz katholisch oder ketzerisch ist); man nennt hin-
gegen ,,Frage der Tatsache eine solche, welche eine «ungewisse
Tatsache » angeht, deren wahrer Sinn nicht an Hand jener
Glaubensquellen (régles), sondern «duwurch menschliche Mittel »
entschieden werden kann (z. B. die Frage, ob ein Schriftsteller
dieses oder jenes lehrt, ob Sitze eines Buches diesen oder jenen
Sinn haben)“ (549).

An anderer Stelle bemerkt A.: ,Man nennt in der Kirche
« Tatsache » ausschliesslich das, was «nicht in Schrift und Uber-
lieferung » sich findet® (23, 242)

Kurz und klar wird der Streit um die finf Sitze Oekenn-
zeichnet, wenn es heisst: ,,(’est une question de droit, de savoir
st les dogmes condamnés sont hérétiques; et c'est une question de
fait, de savoir s’ils sont dans Jansénius, et sile sens de Jansénius
est hérétique* (21, 116; vgl. 21, 3).

Bei dem Begrift ,,Rechtsfrage'‘ scheidet dann A. mit de Marca
noch zwischen ,,Reiner Glaubenssache’ und , Sache der Zucht“
(19, 458).

Eine Zusammenfassung der bisherigen Sidtze ist im fol-
genden gegeben:

,Les questions et les disputes qui se peuvent élever
dans 1'Eglise, regardent le droit ou le fait.



— 467 —

Elles regardent le droit, lorsqu’il s’agit de savoir si une
doctrine est catholique ou hérétique; ou s’il est bon d’observer
ou de ne pas observer quelque point de discipline.

Elles regardent le fait, lorsqu’on est en dispute de savoir
si une personne, en particulier, est hérétiqgue ou catholique;
si les sentiments qu’on attribue & un Auteur sont véritablement
de lui, ou n’en sont pas; si un livre est supposé, ou s'il est
veritablement d'un Awtewr® (10, 700; vgl. 19, 455, 21, 86 f,,
166—15).

Man sieht aus den gegebenen Ableitungen bereits, dass A., trotz-
dem offensichtlich die Lehrverwaltung fir thn nach Lage der Sache
im Vordergrund steht, die Begriffe ,fait“ und ,droit“ nicht ein-
seitig auf diese allein bezieht, dass er vielmehr auch von ,,Sache
der Zucht spricht, was auf das Gerichtsverfahren hindeutet. Eine
Reihe praktischer Beispiele, die uns spiter beschiftigen werden,
zeigen zudem, dass A. die [raglichen Begrijffe noch fiir weitere
Gebiete des Verwaltungsrechtes geltend macht.

Von sehr vielen Schriftstellern wird der Unterschied von
ofait* und ,droit¥ in der Angelegenheit des ,Augustinus“ vollig
falsch wiedergegeben. Dies ist z. B. der Fall, wenn Huber sagt:
,Die Question de fait in bezug auf Jansen war, ob die finf
Séatze wirklich in seinem Buche sich finden, und die Question
de droit, ob, falls sie sich finden, sie in jenem Sinne, in wel-
chem sie verdammt worden, von Jansen verstanden seien“
(Hub. 457). Reusch gibt den Sinn von ,fait* und ,droit* in der
Frage der fiinf Sitze richtig wieder (J.II, 1. Abt., 458). Génz-
lich unverstindlich erscheint Reuchlins Erkldrung (R. II, 91—2).
Von élteren Kirchengeschichtsschreibern bestitigt Gerberon
unsere Feststellung zu einem Teil, wenn er betont: ,Tout le
monde scait que toute la question du fait de Jansenius consiste
4 scavoir si Jansenius a enseigné les cinq propositions, et sile
sens, auquel elles ont été condamnées, et celui que Jansenius
défend“ (Gen. I, Avertissement, 8. Blatt). Dasselbe lehrt der
,, Kleine Katechismus® (Kl. K. 9),

Die Verwendung der Worte ,Recht* und ,Tatsache“ bei
Behandlung der kirchlichen Lehrgewalt ist heute zweifelsohne
selten. Wir finden sie in Herders ,Staatslexikon“ (St. IV, 159),
wo die Unfehlbarkeit des Papstes in dogmatischen Tatsachen
anerkannt und aus den Bullen Urbans VIII. und Innozenz’ X.



— 468 —

gefolgert wird. Dort liest man auch, eine Berechtigung der
Unterscheidung von ,Recht“ und ,Tatsache“ im Sinne der Jan-
senisten sei zuletzt durch Pius VI. in einem Schreiben an den
Bischof von Brescia vom 13. September 1781 feierlich missbil-
ligt worden (fir dieses Schreiben wird auf Vecchiotti I, 180
verwiesen).

Jene Verwendung von ,Recht und ,Tatsache“ ist in der
von uns behandelten Zeit vollig selbstverstindlich, und zwar
so selbstverstindlich, dass kaum genau festgestellt werden kann,
wann und von wem jene Verwendung erstmalig geschah. Fiir
die jansenistischen Quellen sind ,fait“ und ,,droit in der betonten
besonderen Beschrdnkung feststehende DBegriffe. A.s obige Ablei-
tungen heben, als wenn es sich um nichts Aussergewohnliches
handle, mit ,,Man nennt* oder iahnlich an. Aber auch die Je-
suiten arbeiten, wie die Clermonter These und die Quellen beweisen,
mit , fait und ,droit’ in der Angelegenheit des ,, Augustinus® als
ganz geldufigen Begriffen, wennschon sie deren Verhéltnis, wie
wir sehen werden, anders als die Jansenisten bestimmen, worin
der Streit von Jansens Buch begrindet ist.

Wir bemerkten schon: Es ldsst sich kawm bestimmen, wann
und von-wem eigentlich ,fait’ und ,,droit" bei der Fehde wm die
fiinf Sdtze zum ersten Male geltend gemacht worden sind. Deist
wird, wie auch oben, A. als Urheber von ,[fait* und ,,droit* in
aer vorliegenden Angelegenheit bezeichnet. A.s Lebensbeschrei-
bung weiss uns lber seine Bedeutung fiir die vorliegende Frage
nur zu berichten: ,. .. distinction que M. Arnauld établissoit avec
d’autant plus de force, quon §obstinoit davantage a la mécon-
noitre’ (V. 1, 204), und Reusch bemerkt bloss, A. ,namentlich®,
sei fiir jenen Unterschied eingetreten (J. II, 1. Abt., 458). Be-
deutsam ist, dass A. im Hinblick auf den Streit um die funf
Sétze einmal, fast beildufig, erklirt, die Pipste pflegten in ihren
Erlassen sich der Wendungen zu bedienen: ,S’il est ainsi que
I'on nous a exposé: si ita est, si les Suppliques qu’on nous a
représentées sont fondées dans la vérité du fait: si preces veri-
tate nitantur“, Wendungen, welche unter der Bezeichnung
nKlausel”  nach Auffassung der Kanonisten® sich von selbst
verstinden (19, 150). Sonach gibt A. hier zu verstehen, dass er
sich fir seine Grundsdtze auf andere beruft, namlich die Vertreter
des Kirchenrechts, und tatséichlich begegnen uns im Gesetz-
gebungsrecht den obigen #hnliche Wendungen unter derselben



— 469 —

Bezeichnung .Klausel®?). Im iibrigen sei schon jetzt vorweg-
genommen, dass ,fait” und ,droit“ in der gemachten besonderen
Anwendung fiir Jansenisten und Jesuiten ein einfaches und verstind-
liches Mittel waren, die gegenseitige Auffassung von der Unfehl-
barkeit darzulegen, und dass darum Beurteilungen dieser Begriffe
als ,logomachie oder ,,Finte unangebracht sind.

Ein Beispiel dafiir, wie auch die Jesuiten, ganz unabhdngig
von den Jansenisten, damals mit , Recht’ und , Tatsache’ in
Glaubens- und Nichtglaubensfragen arbeiteten, bietet sich uns bei
A.s Ausstossung aus der Sorbonne dar: Die Jesuiten warfen die
 Rechtsfrage’ auf, ob A.s Satz rechtgldubig oder ketzerisch wiire:
»In der Person des HIl. Petrus hat man einen Gerechten vor
sich, welchem die zum Handeln notwendige Gnade bei einer
Gelegenheit gefehlt hat, wo er zweifelsohne siindigte* (aus
soeconde Lettre &4 un Duc et Pere“, 19). Ferner stellten sie
die ,,Tatsachenfrage’, ob A.s Behauptung ,tollkithn‘ sei, die finf
Satze fanden sich nicht im ,Augustinus“. Beide Fragen wurden
zu A.s Ungunsten entschieden und daraufhin seine Ausstossung
aus der Fakultit beschlossen (pr. 19, XLV, IX f.; 1, 84; V. ],
138 £.; Gen. II, 257 f.; P.205; Prov. 14)%). Der diesbeziiglichen
,Censura“ der Fakultit sind die Wendungen ., quaestio iuris“
und ,quaestio facti* im Hinblick auf A.s Sitze ausdriicklich
eigen, ja, das so selbstverstindlich Kklingende ,dicitur*, das
wMan nennt‘ A.s ist in diesem Schriftstiick der Jesuiten ent-
halten (20, 345—71). Eine klare Bestitigung unserer Feststellung
ist tn Pascals erster , Lettre Provinciale* ®) enthalten, wenn es hier
heisst: ,...On examine deux questions: I'une de fait, 1'autre

) Z, B.: ,supplentes omnes iuris et facti defectus* (Himschius III,
825, Anm. 3).

) Auf Grund der von den Jesuifen im Hinblicke auf Arnanlds Brief
gestellten Fragen ,des Rechts* und ,der Tatsache*, nickf aber auf Grund
der von iZm gestellten entsprechenden Fragen in der Sacke Jansens wurde
A. aus der Fakultit entfernt. Letzteres ist ein oft, auch von Reusch (J. II,
1. Abt., 458) begangener Irrtum. Dieser ist leicht verzeihlich, da es sich
im Grunde genommen in beiden Fillen wm dieselbe Materie, ndimlich den
Wortlaut, Sinn und die Rechtgldubigkeit des ,Augustinus“ — die Jesuiten
sahen in den beiden Sitzen aus A.s Brief ,tout le venin du Jansénisme*
(V. 1, 138) — handelt. Nar geschehen die Fragestellungen in beiden Fillen
ruter andern Gesichispunkten.

%) Wie denn die ,Lettres Provinciales® insgesamt in Verfolg von
As Ausstossung entstanden (Prov. 15; P. 205; Gen. 1I, 278).



— 470 —

de droit. Celle de fait consiste a savoir si M. Arnauld est témé-
raire, pour avoir dit dans sa seconde lettre: «Qu’il a lu exacte-
ment le livre de Jansénius et qu’il n’y a point trouvé les pro-
positions condamnées ...» La question sur cela est de savoir
s’'ll a pu, sans témerite, témoigner par la qu’il doute que ces
propositions soient de Jansénius ... Pour la guestion de droit,
elle semble bien plus considérable, en ce qu’elle touche la foi...
Il sagit d’examiner ce que M. Arnauld a dit dans la méme lettre:
«Que la grace, sans laquelle on ne peut rien, a manqué a
saint Pierre dans sa chute » .. .* (Prov. 31—2).

Lehrreich ist die ,,Censura* auch darum, weil A.s Zweifel
an dem Ursprung der finf Sitze hier noch als ,tollkiihn‘ be-
zeichnet wird, wihrend die Clermonter These ein halbes Jahr-
zehnt spéiter in diesem Zweifel schon eine ,,Ketzerei sieht.

Den Grundgedanken der Clermonter These sieht A, in dem
von de Marca 1656 — also im selben Jahre, wo die ,,Censura®
entstand — verfassten Formular verborgen (25, 157: vgl. J. II,
1. Abt., 477, Anm. 1). De Marca und den Jesuiten Annat bezeich-
net er als die Haupturheber der in der Clermonter These ausge-
driickten Lehre. Von beiden sagt A.: ,Etant donc joints ensemble,
et liés d’'intérét contre les Jansénistes, ils travaillerent conjoin-
tement & les perdre, et ils trouverent qu’il étoit nécessaire pour
cela de les faire passer pour hérétiques, ou au moins pour tres-
suspects d’'hérésie. Aprés y avoir bien penseé, 1ils crurent que
le moyen le plus propre a cela étoit de les obliger & refuser
quelque Profession de foi présentée par I'Eglise. Mals comme
il n’étoit pas possible de les mettre dans la nécessité de ce refus,
§’'il n'y avoit eu dans cet acte que ce qui appartient a la foi,
ils y mélerent artificieusement la confession du fait de Jansénius . . .
Mais comme toute l'adresse de cette invention étoit l'union qu'on
y faisoit du fait et du droit, et qu’il y avoit un moyen de s’en
tirer en séparant des choses si différentes; pour prévenir cet in-
conveénient, qui ett ruiné tout le fruit de ce dessein, M. de
Marca crut qu'il falloit faire toutes sortes d’efforts pour bien
cimenter cette union. Ce fut dans cette vue qu’il ne craignit
point d'avancer cette extravagante maxime, que le fait appar-
tenoit ad partem dogmatis, qu’il faisoit partie du dogme; ce qui
faisoit qu’il prétendoit, qui étoit d’'empécher qu'on ne les puat
séparer. Les Jésuites entrerent de tout leur cceur dans cette



— 471 —

expédient, et ils en firent incontinent un dogine, qu'ils produisirent
sous ces mots, Uinséparabilité du fait et du droit. Lt comme les
nouveaux dogmes ont besoin de nowveaux principes, ils en avan-
cerent un en 1661 (These soutenue au College des Jésuites a Paris,
le 12 Décembre 1661), qui étoit tout-a-fait propre a 1'établisse-
ment de cette inséparabilité: savoir, que le Pape a la méme
infaillibilit¢ que Jesus Christ, tant pour les questions de fait,
que pour celles de droit: qu’ainsi c’est de foi divine que l'on
croit ce qu’il décide* (156—T7; fast wortlich dasselbe, offenbar
nach A.s vorstehender Ausfilhrung wiedergegeben, findet sich
Abr. 31—2, 35—6).

In ,Vie de Messire Antoine Arnauld“ (V. I, 214—5) wird
ausdriicklich betont, dass ,die iibertriebensten Ultramontanen®
bis zur Clermonter These noch nie dem Papste ein ,solch un-
sinniges Vorrecht eingeriumt héatten, wie dieselbe es tite.
Dort wird auch erwihnt, dhnliche Thesen wiren von den Je-
suiten in ihren Kollegien zu Navarra und an der Sorbonne
verfochten worden (vgl. J. II, 1. Abt., 5563). Die erwahnte Lebens-
beschreibung kommt zu dem Schlusse, ,man konne es nur be-
dauern, dass ein so grosser Mann wie A. gezwungen gewesen
wire, sich mit derartigen, an sich unfruchtbaren Arbeiten zu
beschéftigen®, doch hétten dieselben in ihrem Verlauf zur Ver-
tiefung von mancherlei Fragen christlicher Gesittung und kirch-
licher Zucht gefiihrt (V. I, 216—7). Racine berichtet uns eben-
falls: M. de Marca et le Pere Annat convenoient dans le des-
sein de faire déclarer hérétiques les défenseurs de Jansenius,
mais ils ne convenoient pas dans la maniere de tourner la
chose. Le Pere Annat prétendoit que les Papes étant infaillibles
aussi bien sur le fait que sur le droit, on ne pouvoit nier sans -
hérésie un fait que le Pape avoit décidé. Mais cela n’accommo-
doit pas M. de Toulouse (= de Marca; vgl. u.), qui avoit sou-
tenu trés-fortement l'opinion contraire dans ses Livres... Dans
cet- embarras M. de Marca s’avisa d'un expedient dont il
s’applaudit fort. 11 prétendit que le fait de Jansenius étoit un
fait certain d’une nature particuliere, et qui étoit tellement li¢
avec le droit, qu’ils ne pouvoient étre separés. Le Pape, disoit
ce Prélat, déclare qu’il a condamné comme hérétique la doc-
trine de Jansenius. Or les Jansenistes soutiennent la doctrine
de Jansenius: donc les Jansenistes soutiennent une doctrine
hérétique* (Rac. 199—201).



— 412 —

Wie falsch diese letztere Behauptung de Marcas ist, werden
wir noch geniigend feststellen konnen. Racine hebt, wie die
obigen Quellen, hervor, die von den Jesuiten eingeschlagene
Bahn hitte ihren Hohepunkt in der Clermonter These gefunden
(273). An anderer Stelle zeichnet Racine das Treiben der Je-
suiten in der vorliegenden Angelegenheit kurz und knapp mit
den Worten: ,...ils s¢urent adroitement confondre la question
de fait avec celle de droit...* (Refl. II, 202).

Zur Clermonter These als solcher bemerkt A. in einem
Mahnschreiben an die franzosischen Bischofe (21, 517): ,Die
ganze Kirche vernehme und behalte es denn, dass es der
12. Dezember des Jahres 1661 ist, wo die Jesuiten diese unge-
heuerliche Meinung an den Tag gebracht haben, die sie seit
so langer Zeit (seit Trient = Hub. 232) schon erwigen; dass
sie es an diesem Tage als eine katholische Behauptung aufge-
stellt haben, der Papst besitze, wenn er von seinem Stuhle spricht,
dieselbe Unfehlbarkeit, wie Jesus Christus, nicht nur in Fragen
des Rechtes, sondern auch in denen der Tatsache, so dass man
mit gottlichem Vertrauen glauben konne, die fiinf Sétze stammten
von Jansenius® (vgl. 22, 114 f, 430, 433, 438 {., 504; 23, 419,
Gen. II, 516—17, III, 3).

Was hdlt A. von der pdpstlichen Unfehlbarkeit in , Fragen
des Rechtes oder Glaubensfragen? Die Clermonter These sieht
in den bei Gelegenheit des monophysitischen Streites von Ho-
norius verfassten Briefen ,unfehlbare Glaubensentscheidungen;
sie sollen also, so fiithrt A. aus (21, 525 f.), ,ex cathedra“ ge-
troffen sein. Die ,Unfehlbarkeit” eines Leo II. aber bei der
spater durch ihn vorgenommenen Verdammung von Honorius’
Auffassung sei zweifelsohne héher einzuschétzen, habe er sich
doch auf die in A.s Augen wirklich unfehlbaren Beschliisse des
6. Allgemeinen Konzils gestiitzt. Leo muss aber, so betont A.
spottelnd, um hier ,unfehlbar“ gewesen zu sein, ebenfalls ,ex
cathedra“ gesprochen haben. Honorius hat also ,ex cathedra®
ohne Konzil gesprochen, Leo II. hingegen mit Konzil — ,seine
Unfehlbarkeit“ hat aber gerade darum fir A. weit mehr Ge-
wissheit —; in dem «ex cathedra» (dem Ausfluchtsmittel auch
des Siebziger Dogma) liegt somit ein schwerer Widerspruch.
Wenn tberhaupt von einer Unfehlbarkeit des Papstes die Rede
sein konnte, so wire auf alle Fille das ,ex cathedra“ der Je-
suiten als Entscheidungsmittel hinfillig. Doch kurz gesagt, diese



— 473 —

und &dhnliche Tifteleien sind in A.s Augen génzlich nichtig,
denn er erkennt eine Unfehlbarkeit des Papstes in Glaubensfragen
in keiner Weise an (vgl. zu ,Honorius“ 11, 48 f.; 21, 136—59).

Fir diese Tatsache, die unter anderem in ,Histoire Géné-
rale du Jansénisme“ (Gen. II, 368) ihre Bestitigung findet,
liegen die durchschlagendsten Belege vor. Hier kommen be-
sonders die glanzvolle Abhandlung ,De l'autorité¢ des Conciles
et des Papes“ (B.11), welche gegen den jesuitisch gesonnenen
Doktor Schelstrate von der Lowener Hochschule gerichtet ist
(pr. 10, LIII f.), und die Erorterungen tiiber vier von der Lo-
wener Fakultit verworfene, im Sinne der 1682 aufgestellten
,Gallikanischen Artikel* (J. II, 1. Abt., 565) gehaltene Sitze
in Betracht (pr. 10, LXI f.; 11, 309 f.)). Diese Schriften ent-
halten fiir die vorliegende Frage eine solche Fiille an geschicht-
lichen Beweisen, dass sie verdienten, gelegentlich in einer be-
sonderen Ubersetzung wortlich wiedergegeben zu werden.

Besonders bedcutsam sind A.s umfargreiche Untersuchungen
liber die Reformkonzilien von Konstanz wund Basel, die darauf
hinauslaufen, die Rechtmissigkeit und Verbindlichkeit des von
jenen aufgestellten Leitsatzes nachzuweisen, der Papst sei in
jedem Falle dem Allgemeinen Kirchentage unterworfen. Dabei folgt
4., wie er ausdriicklich betont, der Grundanschawung der Galli-
kanischen Kirche: ,La doctrine commune de I'Eglise Gallicane
depuis le Concile de Constance est que, selon la décision de
ce Concile, les Conciles généraux ont l'autorité immédiatement
de Jesus Christ, et sont au dessus du Pape: de sorte que les
Papes sont obligés de s’y soumettre en ce qui regarde la foi,
le schisme, et la réformation de 1I'Eglise dans le chef et dans
les membres“ (10, 720; vgl. 21, 52, 97, b15; 22, 376, 434—T,
443; 2, 456—8).

Unter anderem beruft sich A. auf den grossen Verteidiger
der uber dem Papste stehenden konziliaren Macht Gerson
(10, 714; 21, 51). Er pocht auf die ,,Pragmatische Sanktion von
Bourges (10, 730; 11, 6, 415) und die zwischen den deutschen
Firsten und Eugen IV, geschlossenen Konkordate (11, 415), Ab-
machungen, in denen die Anschauungen der beiden genannten
Kirchentage ihren politischen Ausdruck fanden. So lesen
wir z. B.:

,L'Eglise Gallicane n’a rien fait de plus utile, pour le
rétablissement de la discipline dans ces derniers temps, que



44—

la Pragmatique Sanction, qui fut dressée &4 Bourges en 1438,
par les Archevéques et Evéques de France, que le Roi
Charles VII. y fit assembler avec les Princes, Seigneurs et
grands Personnages du Royaume de toute sorte de qualiteés.
Mais parce qu’elle déclare le Pape inférieur au Concile, qu’elle
borne sa puissance en plusieurs manieres, et qu’elle rétablit
les Elections Canoniques, il n'y a rien que les flatteurs de la
Cour de Rome, qui n’estiment saint, que ce qui favorise ses
intéréts, n’aient fait pour la décrier® (10, 730). ,On ne peut
douter qu’entre ces Décrets du Coucile de Basle, que I'Eglise
Germanique déclare qu’elle recoit, elle n’ait compris, aussi-
bien que I'Eglise Gallicane, ceux qu’il avoit empruntés du
Concile de Constance touchant la Prééminence des Conciles
généraux: car lorsqu’apres cing ou six ans que dura la neutra-
lité de cette Eglise, 'Empereur et les autres Princes d'Alle-
magne résolurent enfin reconnoitre Eugene, ce ne fat qu’a
de certaines conditions, dont l'une étoit, qu’il reconnat lui-méme
la Prééminence des Conciles® (11, 415).

So erscheint es selbstverstandlich, dass A. mit aller knt-
schiedenheit fir die vier ,,Gallikanischen Artikel eintritt (2, 199,
205, 208, 211, 361; vgl. J. II, 1. Abt., 575).

Die angeblichen Beschliisse der Konzilien von Sinuessa und
Rom (letzteres im J. 280), wonach der Papst keiner irdischen
Macht gegeniliber verantwortlich sein soll, bezeichuet A. als
Falschungen (11, 29)Y). In der Bulle Alexanders VII. vom Jahre
1665 (J. 11, 1. Abt., 503—D5) sieht er die erste unmittelbare pépst-
liche Unfehlbarkeitserkldarung (10, 747). Wenn die Gesellschaft
Jesu deren Verwerfung als Ketzerei bezeichne, so . misse not-
wendig der Konig, die Sorbonne und ganz Frankreich héretisch
sein“. Fir A. stellt jedoch umgekehrt die betreffende Bulle eine
unsagbare Irrlehre dar (ebenda):

,Car il faut remarquer, que, quoique les Ecrivains atta-
chés a cette Cour (Rom) aient souvent parlé de linfaillibi-
lit¢é du Pape, néanmoins les Papes n’avoient jamais expres-
sement pris de part dans cette dispute. Ils se laissoient traiter
d’infaillibles; mais ils ne s’attribuoient pas eux-mémes l'in-
faillibilité. C’est le Pape Alexandre VII, qui commence a le
faire tout de bon par cette Bulle* (ebenda). ,L’autorité de

1y Vgl. W.: 8, 652.



— 475 —

Vinfaillibilité étant ainsi relevée par la Bulle, et méme en ce
point ou elle n’avoit jamais été, les Théologiens qui I’avoient
combattue étant rendus suspects, la Faculté étant flétrie (Sor-
bonne), i1 ne faut pas dix ans, au plus, pour infatuer toute
la France de cette pernicieuse Doctrine; et quand elle en
sera une fois imbue, voila le Pape mailtre du temporel et du
spirituel du Royaume“ (ebenda).

Das Allgemeine Konzil ist seiner Ansicht nach allein die in
Glaubensfragen auf Erden unfehlbare Macht. Spricht doch ausihm
der HI. Geist insofern, als es keine neuen Glaubenssitze auf-
stellt. Die auf dem Konzil versammelten Bischofe legen gemein-
sam mit dem Oberhirten von Rom Zeugnis fiir die uranfinglich
geoffenbarte Wahrheit ab. Diese bildet an sich ein unverinder-
liches Gefiige, wenn sie auch im Laufe der Zeit erst der Kirche
immer klarer wird.

Massgebende Quellen der Konzilien sind Bibel, Viter uund
Uberlieferung. Das ,Quod semper, quod ubique, quod ab omni-
bus creditum est“ des Vinzenz von Lerin (30, 232) bildet den
Leitsatz der Allgemeinen Kirchenversammlungen. Gegen ihn
verstossen die Jesuiten in A.s Augen unaufhorlich. Die Zeit
der Viter reicht fiir ihn, wie er den Gegnern vorhilt (pr. 27,
XXXI), von Konstantin bis auf Kaiser Marcian. Dies sei die
Zeit der Urkirche; ihre grossten Vertreter aber wiren Basilius,
Ambrosius und Augustinus (vgl. R. I, 527). Von sich selber
sagt A.:

-Quand il s’agit donc de juger d'une opinion pour savoir
si elle est vraie ou fausse, je n’ai point d’autres regles que
de consulter ce que I'Ecriture, les Peres et les livres de
I'liglise nous en apprennent et d’examiner si elle est an-
cienne ou nouvelle. Je la crois téméraire et imprudente lors-
qu'elle me paroit nouvelle et formée sur des raisonnements
humains; et je me jugerois coupable d’'un grand péché si jen
avois produit ou soutenu quelqu'une dans I'Eglise de cette na-
ture; parce qu’il me semble que je ne le pourreis faire sans
un tres-grand orgueil, et sans renoncer & cette humilité qui
doit étre le fondement de la piété d'un Théologien, de ne juger
point des choses de Dieu par son propre esprit; de ne rien dire
dans I'Eglise que ce qu'on a appris de 1'Eglise méme, et de
ceux qu’elle veut que nous révérions comme ses Maitres et ses
Docteurs“ (23, 210).



— 476 —

In seiner ,Apologie pour les Religieuses de Port-Royal
(B. 23) erklirt sich A. nachdriicklich — um einen letzten Beweis
fiir seine in Frage stehende Auffassung beizubringen — fiir die
Anschauung des Erzbischofs Petrus de Marca, der anfangs ent-
gegen dem jesuitischen Papal- das altkirchliche Episkopalsystem
vertrat (Kraus 513): ,Definitio fidei a Pontifice Romano facta
non adstringit Christianos, nisi accedat Universalis Ecclesiae
consensus® (22, 437; 23, 555)%). Der Papst hat nur das Recht,
auf einem Konzil seines Sprengels wieder aufkommende, frither
schon verworfene Irrlehren zu verdammen, was nach altkirch-
lichem Brauche dem Episkopat einer jeden Provinz zusteht.
Die Bischofe diirfen, so fuhrt A. aus, alte Irrlehren in ihrem
Gebiete verwerfen. Ihr Urteil sollen sie alsdann dem Papste
iibermitteln, ,der es durch seine Hoheit (Autoritit) einzig be-
stiatigt* (22, 468 f.). Doch ist diese ,Autoritit* nicht eher fir
die Bischofe bindend, als das Gesamtkonzil gesprochen hat.
Zuvor dirfen die Bischofe, wenn sie an der Rechtglaubigkeit
des pépstlichen Erlasses zweifeln, die Anerkennung desselben
verweigern (23, 556).

»,Car ...quand (les Papes) envoyoient aux Evéques leurs
définitions touchant la foi, ce n’étoit point & condition qu’ils
les recevroient aveuglément; mais en leur laissant le droit
d’examiner, si elles étoient conformes & la Tradition et &
I'Ecriture, et s'il y en avoit quelques-uns qui en doutassent,
T'affaire étoit renvoyée au jugement du Concile général, pour
en juger de nouveau“ (22, 128). ,Le principe général de
M. de Marca est, que, quoique le Pape ait droit de définir
les matieres de la foi, néanmoins la définition ne lie ni les
Evéques, ni le peuple, comme une regle undubitable de la
foi, que lorsque tous les Kvéques l'ont approuvée par leurs
souscriptions, ou que quelques-uns refusant de s’y soumettre,
sa définition a été embrassée par un Concile cecuménique®
(161). ,(Les Jesuites) ne peuvent soufirir ce tempérament si
Juste et si catholique, de révérer l'autorité divine du Pape,
sans approuver les injustes prétentions de la Cour de Rome.

) De Marca ging erst spiter aus rein personlichem Interesse in das
jesuitische Lager iiber (vgl. o; Hub. 455; Rac. 199; Rieks 442), was A.
bitter bemerkt (21, 102). Man vergleiche vor allem die Charakteristik,
welche er jenem zuteil werden lisst (22, 164—9).



— 477 —

On les a réduites ... & cinq chefs; qui est, de vouloir faire
croire «que le Pape soit infaillible; qu’il soit supérieur aux
Conciles cecumeéniques; qu’il ait droit d’exercer dans 1'Eglise
une domination absolue, et indépendante de tous les Canons;
qu’il soit le seul de tous les Evéques qui tienne sa jurisdiction
de Dieu, tous les autres la tenant de lui»...“ (382—3; vgl
161—4, 176, 195, 202, 208, 376, 391, 393—6, 434—T, 443—68,
579, 602 —4; 19, 458; 37, 12). Auch Gerberon bezeichnet es
ausdriicklich als Anschauung der ,Jansenisten“: ,Q’il appar-
tient de droit aux Evéques de juger en prémiere instance les
causes qui regardent la doctrine“ (Gen. I, 397).

Wir haben einen Grundirrtum aufgedeckt, von dem die meisten
neueren Darstellungen des Jansenismus befangen sind, den auch
Huber (Hub. 457) und Bornhausen (Rel. ITI, 253) in volligem
Missverstindnisse von ,fait“ und ,droit“ vertreten, wonach A.
der Ansicht sein soll, der Papst konne eigenmdchtig unfehlbar ent-
scheiden, ob gewisse Lehren, wie die angeblichen Sitze Jansens, der
gottlichen Offenbarung entsprdchen.

Selbst Harnack bemerkt, nachdem er ,fait* und ,droit“
richtig bestimmt hat, zu Unrecht: ,Allein die Jansenisterr kamen
deshalb doch in eine sehr ungiinstige Position, weil ihr Katho-
lizismus ihnen nicht gestattete, die Lehrautoritit des Papstes
offen in Frage zu stellen. Die Konzession, die sie diesem mach-
ten, dass er ein Recht habe, zu entscheiden, wenn die Taifrage
sichergestellt sei, schwéchte ihre Stellung ... (H. III, 635).
Andere wieder, wie Appel (III, 2. Teil, 16) und Hermelink
(Kriiger III, 307), unterscheiden zwar richtig, meinen aber eben-
falls fiilschlich, A. erkenne dem Papste, anstatt dem Allgemeinen
Konzil, das unfehlbare Entscheidungsrecht in Glaubenssachen
zu 1),

Wenn A. mit den Jansenisten die Verurteilung der finf Scdtze
anerkannte (1, 95; vgl. J. I, 1. Abt,, 475; Ste. III, 46; Hub.
455; P. 239), so tat er es einzig und allein auf Grund seiner per-
sonlichen Uberzeugung, wnicht aber, weil er den Papst fir einen
unfehlbaren Glaubensrichter ansah. A. hitte — das muss ange-
sichts jener génzlich irrigen Auffassung betont werden —, ob-

') Hermelink dehnt iibrigens diese falsche Auffassung auf die Kirche
von Utrecht, die ,Jansenistenkirche* (!} aus, wenn er von dieser sagt:
»- .. nur die pipstliche Unfehlbarkeit quoad factum und die Bulle ,Uni-
genitus“ verwarf sie (Kriiger IV, 111).



418 —

schon die vorliegende Frage eine ,Question «de droit»“ war,
dem iiber sie gefillten pépstlichen Urteil die Zustimmung ver-
weigert, sobald dieses seiner personlichen Denkweise zuwider
gewesen wire, Anders wiirde es in diesem Falle um den Spruch
eines Allgemeinen Konzils gestanden haben. A. bemerkt: ,Quant
aux cinq Propositions, il y a deux questions sur ce sujet. I’une
de droit; si elles sont bonnes ou mauvaises: 1'autre de fait; si
elles sont ou ne sont pas de Jansénius.* FEr fiahrt dann, in
dritter Person von sich sprechend, fort: , Il n’y a aucun doute
touchant le droit, et il croit trés-sincérement que les Proposi-
tions sont héretiques, et qu’elles ont été avec raison condamnées
comme telles. Mais pour le fait, non seulement il ne croit pas
qu’elles soient de Jansénius, mais il est trés-persuadé que les
quatre dernieres n’en sont en aucune sorte, ni quant au sens,
ni quant aux termes, et qu’il s’y en trouve méme de toutes
contraires* (21, 3; vgl. 22, 440—1). Anderwérts liest man: ,Ce
qu'on doit entendre par «les hérésies Jansénienness, ne peut
étre que les erreurs des cing Propositions condamnées par les
Constitutions de deux Papes. Or quand est-ce qu'on a refusé de
souscrire &4 cette condamnation? Il n’y a jamais eu de dispute
sur cela. Mais s’il veut confondre 1’attribution de ces erreurs au
livre de Jansénius, avec les erreurs en elles-mémes, c’est lui
qui trouble et combat 1'Eglise“ (25, 311).

Untriiglich beantwortet A. die vorliegende Frage in einer
Abhandlung, die ihrer Uberschrift gemiiss , verhindern soll, dass
die Jesuiten einen neuen und sehr gefithrlichen Weg einschlagen,
um zur Entscheidung tiber die (Glaubensfragen zu gelangen®.
Hier finden sich die Sitze: ,Ce sont deux choses trés-diffé-
rentes, que la condamnation faite par un Pape de quelques
propositions hérétiques, et la maniere dont ce Pape se seroit
conduit pour faire cette condamnation. Car quelque irréguliere
quauroit eté cette conduite, si ces propositions avoient pu étre
en effet condamnées comme hérétiques, et que 1’Eglise, accep-
tant cette deécision du Pape, l'etit encore plus particuliérement
déterminée & la condamnation de véritables erreurs, rien n’em-
péche que des Théologiens particuliers n’y puissent acquiescer,
puisqu’ils ne font en cela que condamner comme hérétique ce
qui l'est veéritablement. Mais ce seroit bien abuser du consen-
tement qu’ils auroient donné & la condamnation de l'erreur,
que de prétendre qu’ils se seroient engagés par-la a approuver



— 479 —

la voie quon auroit tenue pour la faire, si elle se trouvoit
contraire aux Canons et a l’esprit de 'Eglise. On peut dire, au
contraire, qu’ils ont d’autant plus de droit de parler contre la
maniere, si elle est repréhensible et d'une pernicieuse consé-
quence, quils demeurent d’accord du fonds, parce qu'on ne
peut alors les soupgonner de ne combatire la maniere que
pour autoriser l'erreur“ (22, 393, vgl. 114; 24, 199).

Wie steht es nun mit der unfehlbaren Entscheidungsmioglichkeit
.des Papstes selbst bei Dingen, ,welche nicht von Gott enthiillt
worden sind“?2 Hierzu bemerkt A.: Jene Theologen, welche ihm
in reinen Glaubensfragen diesen Vorzug geben mdochten, be-
trachteten es als eine ,gewisse, zweifellose und unter allen
Katholiken feststehende Ansicht, dass die Péapste in ,Tatsachen®
nicht unfehlbar seien, dass sie sich in dieser Hinsicht tduschen
konnten, ja schon oft getduscht hétten“ (21, 515—6). A. weist
auf Bellarmin hin, der die Ansicht ausspriche, wie ein Gesamt-
kirchentag, so kénne sich auch der Papst mit seinen Réten bei
Austibung seines Amtes in ,faits particuliers* (vgl. 8, 674; 25,
179; J. 11, 1. Abt., 475), die ,von menschlichen Berichten und
Zeugnissen abhingen“, irren (ebenda). Die erste Grundlage fir
die Religion ist, fiihrt A, weiter aus, dass sie auf Wahrheit
beruht. Und diese Wahrheit ist nur in Gottes Wort und der
geheiligten Uberlieferung gegeben, sie beruht nicht auf rein
menschlichen Ausspriichen. So miissen folgerichtig (21, 518) alle
Entscheidungen in irdischen Dingen, die nicht auf Gottes Offen-
barung beruhen, seitens des ,auch hier unfehlbaren Papstes“
zu ,Glaubenssitzen werden, wodurch die Religion Menschen-
werk, ja eine Art Gotzendienst wird. Denn indem man jede
Entscheidung des Papstes in menschlichen Dingen als unfehlbar
richtig ansieht, erweist man ihm die Anbetung, die man der
ersten Wahrheit bezeugt. Auf solche Weise fiigen die Jesuiten
.dem hochsten Oberhirten und den Gliubigen die schwerste
Beleidigung zu, da sie ihn seinem Herrn, Christus, gleichsetzend,
zum Mittelpunkt eines gotzendienerischen Kultus erheben. Der
Papst selber wiirde sicher, so schliesst A., mit Entsetzen diese
jesuitischen Lehren vernehmen, ihnen aber nicht zum Opfer
fallen, vielmehr wirden die Jesuiten an dem ,Gift", das sie
ihm reichten, selbst zugrunde gehen (519). Hier wird man an
eine Auseinandersetzung A.s mit dem Jesuiten Annat (24, 202)
erinnert, welcher die eingangserwihnten vier jansanistischen



— 480 —

Bischife des Ungehorsams gegen den Papst bezichtigte, weil
sie in dessen Formular eigenméichtig den Unterschied von
,fait und ,droit“ hineingetragen hatten. Nach Annats
Auffassung, fithrt A. aus, kénne ja alsdann der Papst nur die
» Wahrheit selber“ sein. Fir A. ist einzig Christus die Wahr-
heit selber, der Papst aber bloss sein Diener. Gleichwohl méchte
die jesuitische Lehre bei den irdisch gesonnenen Menschen
grossen Anklang finden, weil ihrer Frommigkeit, die sich rein
in Ausserlichkeiten bewege, in der Anbetung eines Menschen
ein augenfilliges Mittel gegeben sei, ihre ,Frommigkeit® zu
bekunden (21, 520).

Erneut kommt A. auf die ,Question de fait* der Clermonter
These in ,l.e Fantome du Jansénisme® (B.25) zu sprechen. Er
geht von folgendem Satze des Jesuitenfreundes de Ville (vgl.
(24, 598—9, 603) aus: ,Si les Jansénistes gardent le silence
sur le fait de Jansénius, mais ne veulent pas soumettre entiére-
ment leur jugement: en ce cas, je dis hardiment et sans trembler,
qu’ils sont téméraires, rebelles et désobéissants & 1'Eglise; la-
quelle a droit sur nos esprits, aussi-bien que sur nos paroles
et sur nos Ecrits. 11 ne sont pas hérétiques, parce qu’ils ne
révoquent en doute qu’un fait non révélé; mais ils sont coupables
d’une témérité notable, parce qu’ils doutent d’un fait important®
(59—60). Dies ,désobéissants & I'Eglise”, bemerkt A. (60), be-
deute dasselbe, wie ,désobéissants au Pape“, und so komme
de Villes Aufstellung obiger These nahe. De Ville hatte zur
Erlauterung seines Satzes ausgefiihrt: Zwar gehe im allgemeinen
die offentliche Meinung dahin, der Papst sei in ,faits non révélés“
nicht unfehlbar. Doch sei es von Wichtigkeit, dieser landliufigen
Auffassung ein Ende zu machen (61). Es miisse unter folgender
Begriindung die ,unfehlbare Autoritit® der Kirche in den ,faits
non réveélés® erklart werden: ,Man kommt darin (iberein, dass
die .faits non révélés“, die von keinen betrédchtlichen Folgen
fir die rechte Kirchenverwaltung sind, nur Gegenstand eines
menschlichen, irrtumsfihigen Glaubens darstellen. Doch ist
schwer, zu entscheiden, ob diejenigen ,faits non révélés”, deren
Folgen sehr betrachtlich fir der Gldubigen Heil sind, den
Menschen nicht soweit angehen, dass dieser an jene innerlich
glauben muss, gemiss der Autoritit der Kirche, die sie ihren
Kindern auslegt, oder ob man sich einfach auf ein &usserliches
ehrfurchtvolles Stillschweigen beschranken kann, derart, dass



— 481 —

man sich nicht mit einer ,créance intérieure“ zu unterwerfen
braucht“ (61). Und de Ville hatte seine Frage dahin beantwortet:
»11 faut supposer comme un principe incontestable, que I'Eglise
ne se trompe point dans les faits non révéles, qua,n'd ils sont
importants® (62).

Der ,willktirlichen und unbegriindeten“ (61) Unterscheidung
von in ihren Folgen weniger oder mehr bedeutsamen ,faits
non révélés* fir den Glauben lisst A, eine beissende Beurteilung
widerfahren (80 f.): De Ville gibe zu, eine derartige Unter-
scheidung sei allen bisherigen Kirchenschriftstellern fremd ge-
wesen, dennoch sage er von denen, die seine neue Unterscheidung
nicht anerkdnnten, ,qu'on ne les peut excuser de témérité“
(80 I°). Wie wolle man tiberdies feststellen, ob eine Sache ,mehr
oder weniger wichtig® wiire. Da bediirfe man doch notwendig
eines neuen Massstabes. ,Solle man da etwa wieder an den —
yunfehlbaren“ Papst sich wenden?!* (2°). Fiir A. ist der Streit
um die Urheberschaft der funf Siatze vollig unwesentlich im
Hinblick auf das Heil der Gldubigen. Um jedoch seinem Gegner
gerecht zu werden, weist er auf die Vernichtungsgeschichte des
Templerordens hin (4°). Diese sei gewiss ,von einer anderen
Folge*“ als die Sache Jansens fiir eine geregelie Verwaltung
der Kirche gewesen“ (83), handle es sich doch um die Auf-
hebung einer ganzen Ordensgemeinschaft. In dieser wichtigen
Angelegenheit habe der Papst — mehrere Provinzialkonzilien
und ein Gesamtkonzil hitten ihm sogar beigestimmt (82, 84) —
ein Urteil gefillt, das nach de Ville gewiss ,unfehlbar“ sein
miisse (82). Trotzdem zweifle der Grossteil der Geschichts-
forscher an der Schuld der Tempelritter (84; vgl. 23, 570—3).

A. weist auf eine Schrift ,De la Foi humaine“?) hin, welche
gegen den Erzbischof de Péréfixe von Paris erschienen war, als
dieser seine Ditzesanen zum Glauben an Jansens Urheberschaft
der finf Sitze zwingen wollte. In dieser sei ausdriicklich nach-
gewiesen worden, es handle sich um einen vollig neuen Glaubens-
satz, der sich erst seit kurzer Zeit in den unbedeutenden Biichern
einiger wenig bekannter Theologen finde. Der in jenem Werke
geschehenen Aufforderung, die A. in seiner ,Apologie de Port-

1) ,De la foi hum.“, ein selten gewordenes Buch, ohne Angabe von
Verfasser und Druckort, ist dem Inhalte nach von Reuchlin in der XIX. Bei-
lage zum II. Bande seines ,Port Royal® (s. Quellenangabe) wiedergegeben
(vgl. auch 23, 209).

Internat. kirchl, Zeitschrift, Heft 4, 1914, 31



— 482 —

Royal“ (B. 23, I1. T., 3. Kap.) wiederholte, auch nur eine einzige
massgebende Personlichkeit fiir die neue Lehre anzufiihren,
habe man keine Folge geleistet (25, 64—D5). Umgekehrt sei es
ein bejahender Beweis fiir die vollige Neuheit des fraglichen
Glaubenssatzes, dass alle bedeutenden Theologen lehrten: ,Die
Péapste und selbst die Allgemeinen Kirchentage konnen sich
in Dingen der Tatsache tduschen, wenn es sich z. B. darum
handelt, zu wissen, ob Irrtiimer in einem Buche enthalten sind
oder nicht.“ Sie folgerten daraus mit Recht, man sei keineswegs
verpflichtet, derartige Entscheidungen zu glauben, weder mit
gottlicher, noch menschlicher Hingabe (foi humaine) (65, Anf.
aus ,De la foi hum.“, 1. Kap.). Von besonderer Bedeutung ist
vor allem die Anfilhrung einiger Jesuiten, die A.s Anschauung
huldigen. So Baronius, Bellarmin, Breda, Cornet, Pallavicini,
Petau, Sirmon und Tanner (70—1; 21, 63, 120—1, 179, 225;
23, 287 1I; 24, 348—5H4; 25, 218). ,Tous ceux qul ont écrit le
plus avantageusement pour le S. Siege, comme Baronius, Bellar-
min et autres, et méme M. le Cardinal Pallavicini dans son
Histoire du Concile de Trente, sont demeurés d’accord, que le
Pape etoit faillible dans la décision de ces faits doctrinaux,
ou il s'agit de savoir, si un Auteur particulier enseigne ou
n’enseigne pas une telle doctrine ou proposition® (363—4).
Selbst ein Annat hiitte, ,als er der angeblichen ,Unfehlbar-
keit in Tatsachen“ noch nicht bedurfte, um aus der Tatsache
Jansens eine Ketzerei zu machen®, dhnlich gedacht (25, 71).
A. erinnert ferner (86—91, 112—6) an Erklirungen zahlreicher
zeitgendssischer Bischofe, die ,Unfehlbarkeit in Tatsachen®
betreffend. Uber alle diese massgebenden Manner setze sich
de Ville tollkiithn hinweg, sie wiren in seinen Augen .des gens
condamnés de témeérité et de revolte contre I'KKglise® (7).
Allein es sollte sich bei jenen Minnern nach de Villes
Behauptung um ecine Auflehnung wider die Kirche ,bloss
materieller Art“ handeln, was heisse, sie hitten im Gegensatz
zu den Jansenisten jederzeit sich einem etwaigen kirchlichen
Spruche unterworfen, der ihre Meinung verdammen wiirde
(15—6). In den von A. geltend gemachten, hier nicht néher
wiederzugebenden Fillen handelt es sich aber in Wahrheit um
einen unmittelbaren Widerspruch der betreffenden Theologen
gegen péapstliche Entscheidungen. Darum erscheint A. de Villes
nBeweisfilhrung* zugunsten jener (elehrten hinfillig, zumal er



— 485 —

der Uberzeugung ist, die betreffenden Gelehrten hitten nie ihre
Ansicht geédndert, wenn solches von ihnen verlangt worden
wiare (716—17).

Weiterhin suchte de Ville die angefiihrten Personlichkeiten
dadurch zu entschuldigen, dass er erklirte: Jene hiitten péipst-
liche Erlasse ,viele hundert Jahre nach ihrem Erscheinen®
angefeindet. In diesen seien (angebliche) Hiresien verurteilt
worden, deren Aufbliihen nicht mehr zu erwarten stand. Hin-
gegen forderten die Jansenisten eine in Ausbreitung begriffene
Irrlehre. Dieselbe sah de Ville in der Verteidigung der funf
Siatze in dem von den Jesuiten gedeuteten Sinne, was A. als
eine bekanntlich unhaltbare Verdrehung entschieden zuriick-
weist (B3 f.; TT).

De Ville hatte seine Ausfithrungen iiber die ,Unfehlbarkeit
in Tatsachen“ mit folgenden Worten geschlossen: ,Ein jeder
Schriftsteller, wer es auch immer sei, kénne nur in Vermessen-
heit erklaren, die Enischeidungen der Kirche seien nicht un-
fehlbar in Fallen, wo sie zuvor den Sinn eines Buches geniigend
gepriift hitte, wo eine eingehende und genaue Erorterung und
feierliche Urteile voraufgegangen wiiren® (78). Aus dem Zusatz,
;wer es auch immer sei, macht A. de Ville den heftigsten
Vorwurf. Dieser Zusatz wolle besagen, selbst Bischiofe, Kar-
dinéile und Patriarchen unterstinden in ihrer Auffassung von
Tatsachen der in diesen ,unfehlbaren* Kirche (78). Im tbrigen
enthalte der fragliche Zusatz ,Einschrinkungen und Vorbehalte®,
welche bekundeten, ,von der angeblichen Unfehlbarkeit werde
wenig Gebrauch gemacht (77), und ,nicht dazu angetan seien,
die in bezug auf Jansen behauptete Tatsache zu erweisen® (78).
Denn de Ville diirfe das Verhalten der Jansenisten seinem
eigenen Grundsatz gemiss keineswegs ,vermessen“ nennen,
habe doch nach ihrer Auffassung zuvor ,eine eingehende
Erorterung® nicht stattgefunden. ,Feierliche Urteile® aber
koénnten nur von Allgemeinen Konzilien gefiallt werden. Was
bedeute endlich .nach ,geniligender‘ Priifung“? Eine solche
brauche an und fir sich noch zu keinem untriigerischen Er-
gebnis zu fihren, man konne sich dabei auch tiuschen (78).
Nun sei es ja klar, dass de Ville unter ,gentigender* Prifung
eine ,alle Zweifel richtig stellende“ verstehe. In einem derartigen
Falle wiirden sogar die ,Jansenisten“ de Ville beistimmen ; denn
wer wollte dann noch zweifeln, die Kirche habe bei der Ent-



— 484 —

scheidung tiber den Sinn eines Schriftstellers unfehlbar richtig
geurteilt? Nur vermissten Jansens Anhinger in ihrer Sache
leider eine entsprechende, ,alle Zweifel richtig stellende“ Prii-
fung seitens eines Papstes oder Konzils (79).

Dem Jesuitenfreunde Steyaert (vgl. J. I, 1. Abt., 658), der
es filr recht befand, dass der Papst dem Laien die Bibel in der
Muttersprache entzogen habe, hilt A. entgegen: ,Or oseriez-
vous dire, Monsieur, que le Pape n’ait pas pu étre trompé par
ceux qui lui ont fait prendre cette supposition pour véritable,
qui pouvoit étre fausse en ce temps-l4 méme, et qui 'est cer-
tainement en celui ci?“ Hier hitte zum mindesten ein Allge-
meines Konzil sprechen miissen (8, 675). ,Les Papes sont
hommes, et ils peuvent étre surpris comme les autres. Ils ont
méme plus & craindre qu’ils ne le soient souvent, parce qu’ils
sont environnés de personnes, qui, par diverses passions peuvent
étre portés a les surprendre“ (9, 13). In diesem Sinne miissten
die Worte des Kardinals Madruce: ,Quemcumque Pontificem
in iudicanda lege conducibili, vel non conducibili falli posse“
(275) und, was in dem Buche ,De Libertatibus Ecclesiae Galli-
canae“ (IL. 1, 3. c., n. ), ,si estimé & Rome“, zu lesen wiire,
gelten: ,La lumiere du S. Esprit ne découvre pas toujours aux
Souverains Pontifes les tromperies des hypocrites, les flatteries
des Courtisans, les mensonges des meéchants; et il ne les ga-
rantit pas toujours des surprises ou ils peuvent tomber par les
importunités des ambitieux, les sollicitations des Grands, les
mauvais conseils de leurs Officiers. Que si le Pape, de soi-méme,
s’étoit laissé dominer par la passion de venger ses propres in-
jures, ou d’amasser de grandes richesses, ou d’élever sa famille,
ou par quelque autre mouvement peu chrétien, (de quoi néan-
moins on ne le doit pas soupconner, si on n'en a de grandes
raisons) et qu’il se portat par-la a commander ce qui excéderoit
son pouvolr, ou qui seroit contraire & la justice (cela peut arri-
ver; car la prééminence et la sainteté du siege ne rend ni
Saint ni impeccable) qui doute qu’il ne fat pas permis de ne
pas exécuter ce qu’il auroit commandé? Or ce qui seroit permis
4 I'égard d'un commandement particulier 1l'est aussi 4 l’égard
d’'une loi générale® (9, 275; 14).

An anderer Stelle fihrt A. (15, 456 f.) als Kronzeugen fir
seine Anschauung u. a. Méanner wie Binet, Cornet, Genebrard,
Hlalloix, Merlin, Petau, J. Pic de la Mirandole, Sirmond, Baro-



— 485 —

nius, Bellarmin an (vgl. 0.) und fahrt dann fort: Et c’est avec
sujet que ces Cardinaux, qui ont été trés affectionnés au
S. Siege, ont eu un soin particulier d’autoriser cette utile et
salutaire maxime; parce qu’ils ont fort bien jugé qu’elle est
treés-necessaire, en plusieurs rencontres, pour mettre & couvert
I’honneur des Papes et des Conciles, et pour empécher que les
hérétiques ne se prévalent des surprises qui peuvent arriver
dans le fait, et en ce qui regarde les personnes, pour ebranler
I’autorité infaillible de 1'Eglise en ce qui regarde le droit;
c’est-a-dire, la foi et la doctrine catholique. Mais si cela peut
avoir lieu, c’est principalement lorsqu’il s’agit d’un fait, dont
il est parlé dans quelque Décret du Pape, sans que le Pape
témoigne, dans ce Décret, que ce point de fait, qui regarde la
personne d’'un Auteur particulier et Catholique, ait été exa-
miné avec soin, et avec toutes les formes canoniques, que les
Papes ont accoutumé d’observer en ces rencontres: car c’est
alors que les Papes mémes témoignent, qu’ils peuvent avoir
été surpris, et que, ne parlant des choses que selon qu’elles
leur ont été exposées, ils veulent toujours qu’on entende leurs
rescrits selon cette clause ordinaire, laquelle ils expriment
souvent, et qui est toujours sous-entendue, si ita est: s'il est
ainsi. Si preces veritate nitantur: si ce qu'on a exposé par la
suplique est conforme a la vérité“ (463). A. weist darauf hin,
dass die dargelegte Auffassung sogar im ,Jus canonicum“ ver-
treten werde, wenn man an das Dekret Alexanders III. an den
Erzbischof von Ravenna erinnere: ,Si quando aliqua tuae Fra-
ternitati dirigimus, quae animum exasperare videntur, turbari
non debes. Qualitatem negotii pro quo tibi scribitur diligenter
considerans, aut mandatum nostrum reverenter adimpleas, aut
per litteras tuas quare adimplere non possis rationabilem cau-
sam praetendas. Quia patienter sustinebimus si non feceris
quod prava nobis fuerit insinuatione suggestumn (cap. 5 ext. de
Rescript.)* (463—4).

Fast hohnisch fragt A. seine jesuitischen Gegner: ,Que
doit-on juger de cette nouvelle prétention que vous venez de
faire paroitre, que le Pape est infaillible dans la décision des
faits non révélés, et que c’est un article de foi, que les Pro-
positions sont contenues dans Jansénius, sinon, que c’est une
des plus grandes erreurs qui puissent étre avancées par des
Théologiens? Car vous ne pouvez pas dire, mes Peres, quc



— 486 —

Jesus Christ ait révelé a ses Apodtres, et que les Apotres aient
enseigné aux Eglises qu’ils ont fondées, qu'en 1640, il y auroit
un Evéque nommé Jansénius, qui feroit un livre, dans lequel
seroit contenu le sens hérétique des cing Propositions. Il faut
donc, pour en faire un objet de foi divine, que vous admettiez
pour fondement de ce nouvel article de foi des révelations nou-
velles; il faut que vous supposiez que le Pape a appris ce
point de fait de Dieu, par une révélation expresse et particu-
liere ... Il faut quec vous fassiez des Constitutions des Papes
une Ecriture canonique, puisque vous ne les pouvez pas prendre
en cette rencontre, et sur le point du fait de Jansénius, comme
rendant simplement témoignage de ce qui est contenu dans la
parole de Dieu; et qu’ainsi en les rendant objet de foi divine
sur ce point de fait, il est nécessaire que vous les reconnois-
siez pour parole de Dieu, pour Ecriture canonique, et que vous
les regardiez comme un témoignage immeédiat de la vérité
divine. Ce qui ne se peut faire, mes Peres, sans une espece de
sacrilege, injurieux & l'honneur de Dieu et & ses saintes et
adorables paroles, qui méritent une révérence si particuliere,
qu'on ne la peut communiquer aux définitions des Papes et des
Conciles sans une impiété manifeste. Enfin, mes Peres, il faut
que vous mettiez au nombre des points de foi des choses in-
connues & toute ’Antiquité, et des vérités du XVII® siécle; que
vous formiez une foi nouvelle, qui ne pourra plus étre appelée
la fol des Peres, Fides Patrum, selon le langage des Conciles,
qui ne sera plus édifice sur les Prophetes et sur les Apodtres,
comme parle I'Ecriture, mais qu'il faudra, par nécessité, appeler
la foi des temps, fides temporum, puisqu’elle sera aussi nou-
velle que ces faits nouveaux qu'elle contiendra® (21, 126—7).

Die ,,Verités du XVII® siécle“ beschéftigen A. auch in fol-
genden Satzen: ,C'est une erreur de confondre un fait du dix-
septieme siecle, avec des points de foi qui doivent étre aussi
anciens que I'Eglise. C'est une erreur condamneée par tous les
Théologiens, que l'autorité du Pape et méme de toute U'KEglise,
puisse imposer la nécessitée de la créance en des décisions qui
ne regardent que des faits nou révélés“ (24, 19D).

Die Krone auf das Ganze setzt A., indem er den Widersinn der
sUnfehlbarkeit in Tatsachen“ an Hand der Geschichte des
Jesuitenordens nachweist: ,...il y a sujet de croire tres-certaine-
ment, que le Pape est infaillible. .. lorsqu’il fait quelque chose



— 487 —

en faveur des Jésuites, comme touchant le nom de « Compagnie
de Jesus», que Paul III leur a accordé, parce qu’ils le desi-
roient, et plusieurs privileges extraordinaires et inouis, ainsi
qu’ils témoignent eux-mémes lorsqu’ils disent, que les Papes
ayant dit dans leurs Bulles, «que cette Société a été suscitée
par la Providence divine, leurs jugements dans ces choses ne
sont pas sujets & erreur, parce qu’il semble que Dieu rend
ses oracles par lui». Mais l'infaillibilité du Pape est sujette &
étre contestee, lorsqu’il censure les livres de trois fameux Jé-
suites, Poza, Bauny et Cellot, par des censures si infamantes,
qu’il les couvre de l'opprobre d’erreurs et d’hérésies condam-
nées, et qu’il met leurs livres au nombre des livres défendus,
qu'on ne doit ni lire, ni imprimer, comme étant dangereux et
pernicieux. Et lorsqu’il lance tous les foudres de l'anathéme
sur le livre de Rabardeau, Jésuite, en disant: « Que la sacrée
Congrégation, aprés avoir mirement examine les Propositions
contenues dans son livre, a jugé qu’ii y en avoit plusieurs res-
pectivement téméraires, scandaleuses, qvi offensent les oreilles
dévotes; séditieuses, impies, qui détruisent entiérement la puis-
sance du Pape, qui sont contraires aux immunités et libertés
de 'Eglise, qui approchent de fort prés des hérésies des nova-
teurs, qui sont erronées dans la foi, et manifestement hére-
tiques »“ (32, 5H2).

Von den weiteren geschichtlichen Beispielen, welche A.
anfithrt, um die Verderblichkeit und Unhaltbarkeit der ,Un-
fehlbarkeit in Tatsachen® darzutun, mogen noch einige der
trefflichsten folgen: ,,Une personne qui auroit vécu dans les
premiers siecles de 1'Eglise ..., n'auroit-elle pas cru avoir sujet
de dire; que Dieu ne permettroit pas que le Siege de S. Pierre
fat occupé, pendant prés d’un siecle, par des personnes qui en
fussent trés-indignes: comme le Cardinal Baronius reconnoit,
avec douleur, qu’il est arrivé pendant presque tout le dixieme
siecle, par la puissance des Marquis de Toscane, qui, dominant
par armes et par argent sur le Clergé et sur le peuple de
Rome, ont établi dans la Chaire de S. Pierre des hommes qui
n’étoient pas seulement meéchants pour eux-mémes, mais qui
I'étoient aussi pour I'liglise, en y introduisant d’horribles dés-
ordres; comme est celui que le méme Baronius se plaint avoir
été introduit par Jean X, qui fit un enfant de cinq ans Arche-
véque de Reims; sur quoi ce Cardinal dit: « Tantum nefas quo



— 488 —

iura omnia ecclesiastica sauciantur eius Pontificis auctoritate
introductum, quem infamis femina infami opera in Petri solium
intrusisset » (Bar.: Ad annum 925, n. 11).

N’auroit-il!) pas cru que Dieu ne permettroit pas que le
Vicaire de celui qui a dit que son Royaume n’étoit pas de ce
monde, entreprit de disposer des Royaumes temporels, de les
oter aux uns et de les donner aux autres, comme a fait
entr’autres Jules II du Royaume de Navarre...?

N'auroit-il*) pas cru que Dieu ne permettroit pas que le
schisme s’introduisit de telle sorte dans la Chaire méme de
V'unité, que 1’Eglise demeureroit prés de quarante ans sans
pouvoir faire le discernement entre son vrai et son faux Pasteur;
se trouvant abandonnée a4 deux mercenaires dont chacun en
prendroit la qualité, et qui s’accorderoient ensemble comme il
est arrivé & la fin du XIV Siecle, lorsque 1'un des Papes tenoit
son Siege & Avignon et l'autre & Rome?

N’auroit-il !) pas cru que Dieu ne permettroit pas que celui
dont la principale charge est de retenir tous les Chrétiens dans
I'unité, fat cause, par des excommunications précipitées, que
des Royaumes entiers se séparassent de la communion catho-
lique, et qu’ainsi une infinité d’ames se perdissent misérable-
ment par le schisme et par I'hérésie, ainsi qu’il est arrivé de
I’Angleterre, par la précipitation de Clément VII, comme le
Cardinal du Perron le représenta avec tant de force au Pape
Paul V pour 'empécher de tomber en une semblable faute &
I'égard des Vénitiens, en y joignant aussi I'exemple de Léon X
4 Végard de I’Allemagne, et lui remontrant « qu’il devoit con-
sidérer qu’il étoit en la méme crise, et au méme point auquel
Léon X perdit la Religion en Allemagne, et auquel Clément VII
la perdit en Angleterre, et auquel Clément VIII la sauva en
France» (du Perron: (Euvres diverses, 874)% (21, 522—3).

»Qui est celui... qui ne juge maintenant que les lettres
attribuées aux premiers Papes ne sont point de ces Papes;
mais ne sont que l'ouvrage d’un faussaire et d’'un imposteur?
Et cependant non seulement le Pape Nicolas a ordonné aux
Evéques de France de les recevoir, mais ses Successeurs les
ont inserées dans le livre des Décrétales, qu'ils ont proposé par

) Hier liegt offenbar eine Ungenauigkeit A.s oder des Textes vor,
da es im Hinblick auf das obige ,une personne ..., n’auroit-elle pas cru®
elle heissen miisste.



— 489 —

leur autorité Apostolique, pour servir de regle & toute I’'Eglise,
et ou ils parlent pour le moins autant «de leur chaire», que
dans les Bulles ordinaires. Comment donc pourroit-on, sans
impiété, croire que ces lettres sont supposées, comme le croient
maintenant tous les habiles gens de I'Eglise, et méme les Jé-
suites (Sirmon, Peteau et autres), si on étoit obligé de recon-
noitre dans les Papes la méme infaillibilite qu’en Jesus Christ,
méme dans les questions de fait? Est-ce que l'infaillibilité de
Jesus Christ souffriroit qu’'on proposat & toute I’Eglise des pieces
fausses pour des pieces véritables?

Il n’y a guere de faits plus importants & 1'Eglise, que de
savoir si un Concile est général ou non, légitime ou illégitime.
Cependant la France a-t-elle été hérétique pour n’avoir pas
reconnu le Concile de Florence pour cecuménique, nonobstant
toutes les Bulles du Pape Eugene IV et toutes les déclarations
qu’il a faites & la téte de ce Concile, pour obliger tout le
monde & le reconnoitre pour général? ... Pendant ila premiere
division du Pape Eugene IV avec le Concile de Basle, il fit
une Bulle trés-authentique, par laquelle il déclara qu’il trans-
féroit ce Concile & Bologne, et que ceux qui soutenoient que
cette translation n’étoit pas juste, étoient éloignés de toute
verité, et de la foi catholique ... Et néanmoins les Peres du
Concile de Basle ayant soutenu que cette translation étoit in-
juste et nulle, Eugene fut obligé de reconnoitre par une autre
Bulle aussi authentique, qu’en effet elle avoit été nulle, et que
le Concile avoit toujours été légitimement assemblé depuis le
commencement jusqu'a ce temps-la ... L’un et 'autre sera-t-il
article de foi? Et serons-nous obligés de croire que le méme
Concile, en méme temps, étoit un Conciliabule illégitime, et un
Concile légitime de toute I'Eglise assemblée par le S. Esprit“
(523—5H; vgl. 11, 90 f.).

Wie stellt sich A. das Verhalten dem Papste gegeniiber in
Féllen vor, wo dieser seiner Meinung nach ungerecht entschieden
hat und auf dem gefillten Urteile beharrt? Hieriiber musste er
sich &ussern, als man die Jansenisten durch Unterschrift des ent-
sprechenden Formulars zwingen wollte, gegen ihre Uberzeu
gung anzuerkennen, der ,Augustinus“ enthalte die fiinf Séitze
in dem von den Jesuiten behaupteten ketzerischen Sinne. Wie
wir sahen, gaben die Nonnen von Port-Royal den ketzerischen
Sinn der betreffenden Sitze durch Unterschrift zu, fiigten aber



— 490 —

bei, beziiglich der Frage nach Jansenstatsichlicher Urheberschaft
bloss eine ,soumission de respect et de silence’ gelten zu lassen.
A. hilt nun den Jesuiten vor, ob Port Royals Nonnen nicht
das Recht gehabt hiitten, iiberall zu verkiinden, die pépstliche
Bulle sei voller Irrtiimer? (24, 77.) Seine Antwort lautet kurz:
Nein! Die betreffende Bulle stelle, ,wenn sie auch an sich
ungerecht sei“, die Handlung einer gesetzlichen Obrigkeit dar,
die rechtlich einzig von einem Konzil (vgl. 11, 90) oder aber von
einem anderen Papste fiir ungiiltig erkliart werden kénne (24,
77). Man erweise in dem vorliegenden Falle dem Papste eine
ahnliche Ehrfurcht, wie man sie dusserlich jedem weltlichen
Herrscher bekunde, ganz abgesehen von dessen innerer Wiirde.
Wollte man sich aber ungerechten kirchlichen und weltlichen
Massregeln widersetzen, so bedeute das: gegen Gottes Ord-
nung verstossen (78). Am schiirfsten beantwortet A. die vor-
liegende Frage in einem ,Mémoire“ an die Nonnen, das wort-
lich folgen moge: ,On dit que cette déférence et cette obéis-
sance que l'on rend au Pape est celle que tous les Théologiens
conviennent qu’il faut rendre au regard des livres condamnés:
ce n'est donc pas une déférence de créance; car jamais per-
soninie n’a dit que tous ies Théologiens conviennent qu'on soit
obligé & cette créance... On dira peut-étre que c’est recon-
noitre que le livre de Jansénius a ¢été¢ condamne. Il est vrai:
mais quelle difficulté y a-t-i1l de reconnoitre un fait indubitable,
étant certain qu’il y a un jugement de condamnation porté
contre ce livre par le Pape, et recu par les Evéques? Mais
on ne s'oblige nullement de croire que ce jugement soit juste,
puisqu’on ne s’oblige point &4 la créance du fait* (91—2).
Massgebend fiir das Verhalten der Schwestern war das
erste Mandement der Grossvikare gewesen, Wahrscheinlich hat
A. dasselbe entworfen, zum mindesten muss er sich an dessen
Entwurf beteiligt haben !). Auf alle Falle fand das Mandement

1) Leider sind die Quellen in dieser Frage nicht klar. V. I, 203: ,Cette
Ordonnance fut concertée avec M. A.X. 22, 607, Anm. a.: ,M. A. a avoué
que lui ou ses adjoints (!?) avoient fait, approuvé et soutenu ce Mand.“.
pr. 21, XLIX, Anm. b.: ,M. A. parlant du premier M. des Gr. Vic., dit
»qu'on I'a fait, approuvé et soutenu“; ce gui est s’annoncer I’ Autenr des Ecrits
faits ponr sa défense* (?). (A.s letztere Bemerkung findet sich 24, 56 = ,IV CI,,
VII Part., N. 24% nicht 23, wie es durch einen Druckfehler pr. 21, XLIX, b,
betont ist.) pr. 21, CXXVIII und P. 239 nennen Pascal als einen der ver-
" mutlichen Haupturheber des M., ,welches im Einvernehmen mit Port Royal
verfasst sei“.



— 491 —

A.s vollste Billigung. Es ist nahe verwandt mit dem FErlass des
Bischofs von Alet?'), als dessen Urheber A. feststeht (24, 190).
Aus As Feder stammt auch ein Brief der vier Bischife an den
Papst, welcher mit dem bevorstehenden ,,Clementinischen Frieden
sich befasst (Relat. II, 149; 24, 151—2; J. 11, 1. Abt., 478). End-
lich hat A. eine ,,Déclaration'‘ des Bischofs von Chalons mitunter-
zeichnet, welche den endgiiltigen Abschluss jenes Friedens
im Gefolge hatte (24, 163; Paix II, 239). Es erscheint unum-
ganglich, die wichtigsten Stellen aus den erwihnten Schrift-
sticken wortlich anzufithren und einer niheren Prifung zu
unterziehen. Wir sind dazu erst jetzt imstande, nachdem wir
die Bedeutung von fait®* und ,droit® haben kennen lernen,
deren wir in den einleitenden, mehr allgemeinen Erorterungen
noch entbehrten.

In der Ordonnance der Gieneralvikare heisst es:

5 - - Bt pour oter tout prétexte de dispute et de conten-
tion & l'avenir sur ces questions, et tacher, par toutes voies,
de réunir les esprits: Nous ordonnons et enjoignons, qu'a
Uégard méme des faits décidés par lesdites Constitutions, et con-
tenus aw dit Formulaire, tous demeurent dans le respect entier
et sincere qui est di aux dites Constitutions, sans précher, écrire
et disputer au contraire; et que la signature que chacun fera du
dit Formulaire, en soit un témoignage, promesse et assurance
publique et inviolable, par laquelle ils s’y engagent, comme de lewr
croyance, pour la décision de foi; aprés laquelle signature, la
foi de chacun étant reconnue, Nous faisons trés-expresses inhi-
bitions et défenses & tous les Diocésains de mon dit Seigneur
I’Archevéque, sous peine d’excommunication, de se diffamer
I'an T'autre du nom de Janséniste et de Sémipélagien...“ (22,
€09; 21, 377).

Der Bischof von Alet schreibt:

»- - - Nous, dans l'espérance de cette Paix, et de voir cesser
les troubles et les maux que ces contestations causent dans
divers Dioceses..., avons cru vous devoir proposer la dite
Formule de souscription, afin que chacun de vous puisse té-
moigner, par sa signature, qu’il est dans les dispositions que
I'Eglise demande des fideles, lorsqu’elle parle par la bouche de

') Nach welchem die drei andern Bischofe sich richteten (24, 133; vgl.
Gen. 1II, 172 ff.).



— 492 —

ses Pasteurs et du Pape qui en est le Chef, 4 1'autorité de la-
quelle tout Catholique doit soumettre, par un assujettissement
sincere, toutes les lumieres de son esprit, en embrassant géné-
ralement tout ce qu’elle embrasse universellement comme con-
traire & la doctrine qu’elle a recue de Jesus Christ, auteur de
la foi, qu'elle doit conserver jusqu'a la fin des siecles.

Il est vral que, comme cette soumission a pour principal
objet Jesus Christ, et qu’elle ne regarde 1'Eglise que comme la
gardienne des vérités révélées de Dieu, dont il lui a confié le
dépdt, elle se renferme aussi dans ces vérités revélées; et c’est
& celles-la seulement qu’elle assujettit entierement la raison.
Les autres vérités n’étant pas absolument nécessaires, et Dieu
aussi ne nous ayant point laissé d’autorité infaillible pour les
connoitre, il s’ensuit que si bien 1'Eglise joint ordinairement,
aux erreurs qu’elle condamne, les noms des Auteurs qui les
ont enseignées, et des livres qui les contiennent; néanmoins le
jugement qu’elle fait en attribuant certaines erreurs & un Auteur
ou & un livre, et en jugeant que cet Auteur a eu un tel ou
tel sens erroné, ou qu’il se trouve dans ce livre, est trés-diffé-
rent de celui qu’elle forme sur des propositions de doctrine.
Car en déclarant qu'une piroposition est hérétique ou catholique,
elle rend témoignage d'une vérité révélée de Dieu, dont elle est
gardienne et dépositaire, et son jugement alors doit étouffer tous
les doutes de Uesprit, et assujettir notre raison; en quoi consiste
proprement Uacte de la foi divine.

Mais quand elle juge si des propositions ou des sens hérétiques
sont contenus dans un livre, et si un Auteur a euw wun tel ou tel
sens, elle n’agit que par une lumiere humaine et sur une chose
humaine; en quoi tous les Théologiens conviennent qu’elle peut
étre surprise, et que partant la seule autorité ne peut point
captiver notre entendement, ni nous obliger & une créance inté-
rieure; en sorte que, par aucune raison ni par aucune appa-
rence contraire, nous ne puissons révoquer en doute ses juge-
ments sur ces sortes de faits, quoiqu’il soit vrai qu’il »n’est pas
permis de s'élever témérairement contre ses jugements, vers lesquels
on doit témoigner son respect et sa déférence, en demeurant dans
le silence, pour conserver Uordre et la discipline qui regle les
choses extérieures.

Nous attendons de votre religion et piété, que vous rendrez
cette soumission de foi vers le droit, et de respect et de discipline



— 493 —

vers les faits qui sont contenus dans les Constitutions ou Bulles
des Papes ...* (24, 538; Gen. III, 173—5).

Der Brief der vier Bischife an den Papst enthilt die
Worte:

,Cum non minus ad Officium Episcoporum pertineat chari-
tatis unitatem servare, quam ipsius fidei tenere veritatem, id nobis
in instituenda vita sequi semper propositum fuisse norunt omnes
quibus interius familiariusque noti sumus. Sed wt illius propositi
in hoc subscriptionum megotio illustre toti Ecclesiae daremus argu-
mentum, €0 praecipue sumus adducti, quod consilium in hoc
nostrum, cum Apostolicae Sedis honore et reverentia coniunc-
tum esse putaverimus...“ (Relat. II, 155; 24, 568).

Der erwithnten ,Déclaration” entnehmen wir folgende
Stellen:

,Les quatre Evéques, et les autres Ecclésiastiques ont agi
de la meilleure foi du monde ... Ils ont condamné et fait con-
damner les cinq Propositions avec toute sorte et sincérité, sans
exception ni restriction quelconque, dans tous les sens que
I’Eglise les a condamnées. Ils sont trés éloignés de cacher dans
leur ceeur aucun dessein de renouveller ces erreurs sous quelque
prétexte que ce soit... Et quant a Uattribution de ces Proposi-
tions au livre de Janséniws Evéque d’Ypres, ils ont rendu et fait
rendre auw S. Siege toute la déférence et U'obéissance qui lui est due,
comme tous les Théologiens conviennent qu’il la faut rendre aux
regard des livres condamnés ... qui est de ne dire, ni écrire, ni
enseigner rien de contraire & ce qui a été décidé par les Papes
sur ce sujet...* (25, 120—6; 24, 192; Paix II, 238).

Wenn wir uns den Kern der verschiedenen, den vorste-
henden Erklirungen zugrunde liegenden Formulare vergegen-
wirtigen und ihn mit diesen Erklirungen vergleichen, so miissen
wir sagen: Der Kern der Formulare verlangt iiber alle Zweifel
erhaben das unumwundene Zugestindnis'), die fiinf Sdtze finden
sich in ihrem ketzerischen Sinne bei Jansen. Darum macht unserer
Auffassung nach jeder jenes Zugestindnis, sobald er wunterschreibt.
So muss es als ein zweifelhaftes Unterfangen erscheinen, wenn

") Der ,Kleine Katechismus“ sagt zu Alexanders Formular: ,Hoe vele
zaken moet men, volgens dit Formulier bezweren?: Drie. Welke zijn
die?: Men moet onder eeden bevestigen: 1. Dat men die vijf stellingen regt-
zinniglijk doemt. 2. Dat die in het boek van Jansenins staan. 3. Dat J. een’
ketterschen zin beoogd heeft* (Kl. K. 7—8).



— 494 — -

man den klaren Sinn einer derartigen Unterschrift durch Beru-
fung auf anderweitige Erkldrungen ,umzudeuten und iber den-
selben sich hinwegzutduschen sucht. Mit aller Schérfe bringt
dies Pascal zum Ausdruck, welcher anfangs zu A.s Auffassung
sich bekannt hatte, ja, wie wir bereits nebenbei bemerkten,
von gewisser Seite fiir den Urheber des Erlasses der General-
vikare gehalten wird (vgl. pr. 21, CXXVIII; P. 239) 1).

Dasselbe Empfinden, welches Pascal in seinen spiteren
Tagen beseelte, hegten zweifelsohne auch die Nonnen von Port-
Royal, wenn sie trotz des ihnen vorliegenden Mandement der
Grossvikare unter Beifiigung eigener FErlduterungen unter-
schrieben, wenn sie spéiter de Perefixe gegeniiber nach langen
innern Kampfen mit ihrem selbstiindig entworfenen Formular
kamen. Ja, sie vertraten anfangs den Grossvikaren gegeniiber
den Standpunkt, sie wiirden durch ihre Unterschrift einen
Meineid begehen (Gen. II, 501—2; vgl. pr. 21, CXXVII). TIhre
Bedenken wurden schliesslich durch die bedeutendsten janseni-
stischen Gelehrten, voran 4., zuriickgedridngt, und sie liessen
sich zur Unterschrift bewegen (ebenda; vgl. 1, 515 f,, 537 f,
583 f., 631 1) 2).

Allein, cs bleibt trotzdem bestehen, was Reuchlin hetont:
nMan muss den Nonnen gegen A. Recht geben, dieses Formular
hatte eine grosse Klarheit* (gemeint ist das von den Grossvikaren
vorgelegte Formular; R. II, 145). Wir kinnen uns nicht ver-
hehlen, dass A. in der vorliegenden IFrage eine Anschawung ver-

") P. schreibt (P. 241): ... Es muss betont werden, dass diese Worte
Hfaits und ,droit* sich weder in dem Mandement, noch in den Bullen, noch in
den Formularen, sondern nmr in einigen Schrifistiicken finden, welche keinerler
notwendige Beziehung zu dieser Unterschrift haben. Was kinnen alledem nach
bei einer Priifung der Unterschrift diejenigen vor dem Gewissen tan, welche
glanben, durch das Gewissen verpflichtet zu sein, den Sinn Jansens nicht zu ver-
dammen? Mein Empfinden geht deshalb dahin, man miisse mit Riicksicht
darauf, dass der Sinn Jansens in dem Mandement, den Bullen und For-
mularen zum Ausdruck gekommen ist, diesen Sinn notwendig in ausdrick-
licher Weise durch seine Unterschrift ausschliessen; andernfalls versiumt
man seine Pflicht. Denn wenn man hehauptet, es geniige die Erklérung,
man bekenne sich nur zu dem, was den (Glauben ausmacht, um daraus
zu schliessen, man habe somit zur Geniige dargelegt, keineswegs den Sinn
Jansens zu verurteilen, wenn man dank einer solchen Erkldrung sich ein-
fach einredet, es ergiibe sich so eine vom Recht getrennte Tatsache, als-
dann ist man von einer blossen Einbildung erfiillt“.

?) P.s Schwester Jaqueline, die auch unterschrieben hatte, ging an
ihren nachherigen Gewissensbissen zugrunde (21, CXXVIII; P. 239—240).



— 495 —

tritt, welche der von ihm an anderer Stelle schwer geriigten je-
suitischen ,,Reservatio mentalis“ bedenklich Vorschub leistet. Und
A. hat dies offenbar selber nur zu deutlich gefiihlt, wenn er
sich bemiiht, das unmittelbare Gegenteil von dem zu beweisen.
Geradezu klassisch sind in dieser Beziehung seine im Hinblick
auf Alexanders Formular, welches als erstes ausdriicklich die
eidliche Unterschrift hervorkehrte, gesagten Worte:
‘ ,Celui qui signe le Formulaire dit: «Je condamne les cing
Propositions d’hérésie, dans le sens «que Jansénius les a ensei-
gnées: je le jure ainsi sur les saints Evangiles: Quinque Pro-
positiones in sensu a Jansenio intento dammno; et ita juro, sic
me Deus adjuvet, et haec sancta Dei Evangelia.» Ce jurement
tombe donc sur deux choses; savoir sur la condamnation des
Propositions, et sur la condamnation du sens de Jansénius comme
conforme au sens des Propositions, puisque la condamnation
qu’'il confirme par serment renferme ces deux choses. C’est
comme si U'on disoit: Je jure que je condamne les Propositions,
et je jure que le sens de Jansénius est conforme au sens des
Propositions; et ainsi je jure que je le condamne. Et par-la il
est clair que ce jurement contient l'affirmation ou la confes-
sion du fait, puisqu’il contient 'aveu que le sens de Jansénius
est conforme au sens hérétique des Propositions: et méme c’est
une affirmation directe du fait, puisque la condamnation tombe
directement sur le sens de Jansénius comme sur les Propositions.
Celui donc qui signe simplement le Formulaire, et qui doute du
fait, commet un parjure, et il ne sauroit prétendre s'en exempter
que par cette restriction mentale: Je condamne les cing Proposi-
ttons auw sens, non que Jansénius a en effet enseigné, mais que le
Pape dit qu’il a enseigné: ce qui seroit ruiner la force de tous les
serments, et ouvrir la porte a tous les parjures; puisque si les
restrictions mentales y étoient une fois admises, il n'y auroit
point de serment qu’on ne pat éluder par ce moyen, et par
lequel on pat s’assurer de la verite.

Et je ne sais pas pourquoi il ne seroit pas permis d’excuser
semblablement d’idoldtrie celui qui offriroit de Iencens aux idoles,
et qui, par une restriction mentale, rapporteroit cette adoration a
un cructfic qu’il tiendroit caché dans sa manche, comme les Jésuites
ont autrefois enseigné dans la Chine qu’on pouwwvoit faire.

Kt ainsi le seul moyen légitime que ceux qui doutent du fait
ont de s'exempter de parjure en signant, cest de déclarer eux-



— 496 —

mémes qu’ils ne sobligent point a croirve le fait, ou que la soumis-
ston qu’'ils promettent sur ce sujet est seulement une soumission de
respect et de discipline, ou de déférence respectueuse; si ce n’est
que cette distinction ou explication fil contenue dans le Mandement
méme, aw bas duquel ils signeroient, parce qu'alors ces paroles,
«dans le sens de Jansénius >, seroient expressément déterminées a
signifier le sens que le Pape dit étre enseigné par Jansénius; et
ainst Uaffirmation et le serment ne tomberoient que sur le droit et
sur les Propositions, et non pas sur le fait* (22, 585—6; vgl. 1,
165, 176; 248—9, 261 f.).

Wihrend die Unterscheidung von ,,fait’ und ,,droit“ als solche
fir A. zum annehmbaren Mittel wurde, seiner Auffassung von
der Unfehlbarkeit einen klaren Ausdruck zu verleihen!), gewann
diese Unterscheidung in ihrer Verbindung mit ,,respect‘‘ und ,,silence*’
einen sehr bedenklichen Anstrich. ,Respect“ und ,silence“ kon-
nen jedoch erst im Schlussworte unserer Untersuchung ihre
volle Beurteilung finden. Immerhin sei schon jetzt vorwegge-
nommen, dass A. mit seinem ,ehrfurchtsvollen Schweigen“ nicht
allein dastand, vielmehr den weitesten Anklang fand.

T'rotz alledem kennt A. eine Grenze in der dem Papste zu er-
wewsenden Ehrfurcht. Einzelne Jesuiten, welche sich nicht gerade
zur ,Unfehlbarkeit in Tatsachen® bekannten, vertraten die
noch bei de Ville (s. 0.) durchschimmernde Lehre: ,,On est tou-
jours obligé de souscrire les faits dont U'Eglise demande la Signa-
ture: mats, UEglise étant faillible dans la décision des faits, on
n’est pas toujours obligé de les croire; et par conséquent, encore
guw'on ne les croie pas, on peut et on doit les souscrire* (23, 550).
Zu diesen Siatzen bemerkt A. (552--4, observ. I—III): Jener
Lehre liage die lobenswerte Neigung zugrunde, in Glaubens-
fragen keiner Autoritit, sondern einzig der Wahrheit zu folgen
(552). Diese Neigung werde jedoch von anderen, weniger lobens-
werten, wenn auch ebenso natiirlichen tiberwogen, die sich
allen Verfolgungen und Unbequemlichkeiten entziehen mochten.
Dabei aber werde, wenn man ruhig urteile, das Gewissen dem
Eigennutz geopfert (b52—3). ,Seit beinahe zehn Jahren¥, fiihrt
A. aus, ,hort man nur vom Formular und von Drohungen

') As Untersuchungen iiber die Unfehlharkeitslehre, inshesondere auch
nRecht* und ,Tatsache“ in bezug auf den Streit um Jansens Buch, spiegeln
sich deutlich in Pascals 17. und 18. Lettre Provinciale wieder.



— 497 —

-sprechen, alle wiirden vernichtet, die nicht das Knie vor jenem
3otzenbilde beugten ... Ganze religiose Gemeinschaften glaub-
ten sich verloren, wenn sie diesem Strome nicht folgten . ..
Man hat also gemeint, unterschreiben zu miissen. Allein man
befiehlt dem Geiste nicht so leicht wie der Hand. Die Furcht
vor Verfolgung kann zur Unterschrift treiben, ohne aber zu
bewirken, dass das, was uns falsch erschien, wahr erscheint.
Doch wie konnte man denn unterzeichnen, ohne zu glauben,
was man schriftlich zugibt, ohne dass die Unterschrift eine
Luge ist? (Vgl. 126—7, 152, 209 {., 560 f.; 21, 264, 331 {,, 339 1. ;
22, 412, 530, 584—94; 24, 200 = 374.) Dies eben hat bewirkt,
dass man mit voller Hingabe eine Meinung sich zu eigen machte,
welche einen solch érgerlichen Gewissenbiss beseitigt® (23,
5b3). So mochte man denn, fahrt A. fort, die kirchliche Auto-
ritit ins Masslose steigern und erkldren, ohne sie wire jede
QOrdnung unmoglich, und die Kirche dem Untergange preisge-
geben. Trotz alledem wéaren die Anhdnger dieser Meinung im
Grunde von denen nicht verschieden, welche, wie A. selbst,
der Ansicht huldigten, man diirfe nicht gegen sein Gewissen
-eine Kkirchlicherseits aufgestellte ,Tatsache“ durch Namenszug
zugeben. Sidhen sie doch darin mit Recht eine schwere Stnde
wider Gott (21, 50). Beide seien desselben Glaubens, sie seien
nur durch eine ,action de main“ verschieden (23, 553 II). Des-
halb sei nie eine .plus grande illusion“ (554) vorgekommen,
als: ,die einen ob ihrer ,Unterwerfung* zu loben, die anderen
ob ihrer ,Auflehnung“ zu tadeln“ (554; vgl. 21, 430 VIII f.).
Die geforderte Unterwerfung unter die , Autoritdt* erscheint A.
als ,servitude judaique“ (23, 554). In Wahrheit sei es mit der
durch sie bedingten kirchlichen ,Ordnung“ nicht weit her,
konne man doch auf solche Weise die wirkliche Gesinnung
der Betreffenden nicht im geringsten erkennen (ebenda III).
Die geschilderte Auffassung sei, ,wie leicht zu beflirchten
gewesen wire“, wegen ihrer Bequemlichkeit (,s’accommoder
aux plus forts®) vom Gebiete der ,Tatsachen® auf das des
Glaubens iibertragen worden (ebenda IV). So in dem Buche
»In Synodum Chalcedonensem Dissertatio,. de formulis fidei
subscribendis®, dessen nichtgenannter Verfasser offensichtlich
ein Mitglied der Gesellschaft Jesu ist (655). Nach dieser
Schrift ist der Papst ohne den Gesamtkirchentag in Glaubens-
fragen nicht unfehlbar, dennoch aber ,erfordert es die kirch-

Internat, kirchl, Zeitschrift, Heft 4, 1914. 32



— 498 —

liche Zucht, dass die Bischofe einen vor dem Zusammentritt
einer solchen Tagung gegebenen papstlichen Glaubenserlass
riickhaltlos zugeben® (5565). Derartige Lehren fithren nach A.
zu einer ,damnable hypocrisie dans les souscriptions de la foi“,
sie kommen einer ,in dem Munde eines Katholiken unglaub-
lichen“ ,grande impiété“ nahe (ebenda).

Als die jansenistischen Bischife selbstindig ihre ,fait” und
,,droit unterscheidenden Mandements erlassen haben, und die Jesuiten
thnen dies zum Vorwurf machen, betont A.: Die Bischife wéren doch
nicht verpflichtet, unbesehen das zu veriffentlichen, was ihnen der
Papst iibersende (24, 193; vgl. 22, 199—201; 37, 10). Entgegen
der jesuitischen Lehre hiitten die Bischofe das Recht, eine
pépstliche Bulle niaher zu erkliren, vorausgesetzt, dass sie nicht
gegen den Glauben und das Kirchenrecht verstiessen (24, 193;
23, 289 IV). A. erinnert an die Bulle Alexanders VII. vom Jahre
1665 ') gegen die seitens der Sorbonne vollzogene Verurteilung
der Biicher der Jesuiten Amadeus Guimenius und Vernant (10;
740; vgl. J. 11, 1. Abt,, 553, 555): ,La Bulle ne deshonore pas
seulement 1'Episcopat, mais elle 'anéantit entiérement. Elle prive
les Evéques du droit de juger de presque toutes les matieres.
qui regardent la discipline, la morale et la hiérarchie, en leur
interdisant de connoitre de toutes celles qui sont contenues
dans les Livres d’Amadée et de Vernant. Elle les retranche
de la communion de l'Eglise, pour des sujets non seulement
frivoles, comme pour lire et retenir un livre, mais aussi pour
des actions trés-saintes et trés-légitimes, comme de citer et de
défendre des Censures qui condamnent des erreurs visibles et
inexcusables. Elle les met dans l'impuissance de défendre les
privileges de leur caractere, en réservant au S. Siege ce qui
regarde la jurisdiction des Evéques et la Puissance du Pape.
Elle autorise des opinions qui les réduisent & la condition de
simples Vicaires du Pape, qui les privent de la succession des
Apodtres, qui leur dtent leur jurisdiction et leur mission divine,
qui permettent & des Etrangers de leur ravir leur troupeau.
Des Evéques de cette sorte ne seroient plus des Evéques, et I Eglise,
par conséquent, qui est essentiellement fondée sur les Evéques, comme
dit S. Cyprian, ne seroit plus une Eglise, puisqu’on lui auroit dté
ses fondements; de sorte que 1'on peut dire sans excés, que cette

1) 1664 = 10, 740, wo A. wohl der Rechnung ,ab incarnatione Domini%
folgt (vgl. Gen. I, 49).



— 499 —

Bulle, tendant 4 ruiner 1’Episcopat, tend & détruire toute 'Egligse“
(10, 748—9).

Die ,qualité de Juges établis par Jesus Christ® (24, 194,
377) verlange von den Bischiéfen dem Papste gegeniiber strengste
Wahrung des Grundsatzes: ,Oportet obedire Deo magis quam
hominibus® (314, 428; 22, 124) Sie miissten die pépstlichen Er-
lasse an Schrift und Uberlieferung priifen und dabei das Heil
der ihnen anvertrauten Seelen im Auge behalten (22, 199; 24,
194). Solches entspréiche den ,gallikanischen Freiheiten“ (193).
Ja, A. verlangt sogar, ,eher den Tod fir die Wahrheit zu er-
dulden, als dem Papste sich blind zu fiigen“. Als glinzendes
Beispiel gilt ihm hier das Verhalten des letzten Templergross-
meisters (23, 570—3).

Die von den Jesuiten erstrebte Kkirchliche ,Einheit“ be-
zeichnet A. als ,une uniformité hypocrite et indigne des Chré-
tiens“. Sie zwinge die Bischofe, ,Gottes Gesctz zuwider und
auf eine der Christen unwiirdige Art* zur Liige und zum Mein-
eid (24, 209; vgl. 308—9).

Entsprechend verwirft A. die Kongregationen des Index und
der Inguisition. In dem fiir den Bischof von Alet verfassten
Hirtenbrief (37, 9) fiuhrt er aus: In Rom wiirden aus rein poli-
tischen Griinden die unschuldigsten Biicher verdammt, woran
man aber so sehr gewohnt wire, dass man in Frankreich ,ohne
Gewissensbisse“ derart verurteilte Biicher massenhaft zur Er-
bauung lese (vgl. 21; 9, 15). Es sei unerhort, dass der ,kleinen
Indexkongregation® die Urkunden, ja die Personen des Epis-
kopates riicksichtslos unterworfen werden sollten (24, 461). Es
bedeute geradezu, ,die Bischofe herabzuwiirdigen, und die Kirche
im Papste wurzeln zu lassen“, wenn man letzterem gestatte,
ywillktirlich Erlasse und Befehle zu geben“. Dabei verbliebe
den Bischofen ja nur ,la gloire de l'obéissance®, ,comme s’ils
n’étoient que ses Vicaires et ses Chapelains* (194).

Die romische Inguisition verdamme willkirlich oberhirt-
liche Biicher und Erlasse. Auf solche Weise wiirden die Bi-
schofe denen gleichgestellt, von denen Tertullian sage: ,Qui
ita deliquerunt, ut a communicatione orationis, et conven-
tus, et omnis sancti commercii relegentur.” Grundsatz der
romischen Inquisition sei, nie Rechenschaft von ihren Zensuren
zu geben (22, 201 —3).



— 500 —

In den Inquisitionsgerichten, dem ,Schrecken Frankreichs¥,
urteilten nach du Tillet _selbst Katholiken tyrannisch iiber
das Gewissen* (21, 93 XII; vgl. 83 I, II, 90 VIII, 231 XTIII f.).
Die Spiirgerichte kerkerten ein, ohne den Gefangenen Rechen-
schaft daritber abzulegen“ (22, 201).

Einer Zusammenstellung von Ausserungen A.s iber die
Indexkongregation, welche Reusch vorgenommen hat (J. II,
2. Abt,, 1211—2) entnebmen wir noch folgendes: ,In Frank-
reich macht man sich nicht viel aus den Zensuren des Index,
wie es denn in der Tat fir diejenigen, die wissen, wie es ge-
macht wird, nichts Erbidrmlicheres gibt* (1, 149). ,Das alles
bestarkt mich in meinem lingst gefassten Entschlusse, mich
um die Biicherverbote der Inquisition und der Indexkongrega-
tion wenig zu kiimmern, da so viele Beispiele!) zeigen, dass
das Verbot eines Buches nicht immer ein Zeichen ist, dass es
schlecht sei... Wenn ein Papst, der so heilige Absichten hat
(wie Innocenz XI.), der in Rom eingerissenen Gewohnheit,
leichtfertiz sehr gute Biicher zu verdammen, nicht steuern
kann, wie wird es unter den Pipsten gehen, welche weniger
gut und geneigter sind, sich von den Jesuiten, den Feinden
alles Guten, leiten zu lassen!“ (2, 235). ,Unser guter Papst
(Innocenz XII.) bemiiht sich in lobenswerter Weise um die Ab-
stellung vieler Missbriuche. Aber eine der notwendigsten Neue-
rungen wéare, nicht Kardindle zu Mitgliedern der Inquisition
zu ernennen, welche von den dort verhandelten Sachen nicht
mehr verstehen, als ein Schuhflicker von der Sternenkunde.
Die Qualifikatoren (= ehemalige theologische Berater der In-
quisition) haben nur eine beratende, nur die Kardinile eine
entscheidende Stimme, und ihre Vota werden nicht gewogen,
sondern gezihlt. Wie viele erbdrmliche Missgriffe in Glaubens-
fragen konnen da vorkommen, wenn die meisten Kardinéile
nicht mehr davon wissen, als der Kardinal-Nepote des letzten
Pontifikates (Alexander VIIi.), und aus Mangel an Einsicht und
oft an Gerechtigkeitssinn sich durch die erbettelten Gesuche
der weltlichen Michte beeinflussen lassen!“ (3, 622).

Eingehend setzt sich A. mit Annat diber den ,Autoritiits-
gedanken“ auseinander, welcher ihn derart auf die Spitze trieb,

1 Vgl. zu Index und Inquisition 9, 269 f., wo A. an der Hand zahl-
reicher Verbote in zum Teil trefflicher Weise den Widersinn beider Ein-
richtungen schildert.



— 501 —

dass er mit ihm die villige Preisgabe der personlichen Uber-
zeugung verlangte. Wenn die Jesuiten in dem Kampfe de Pere-
fixes mit Port Royal die ,Autoritidt der Bischofe“ geltend machten,
so war das in Wirklichkeit nur eine Verteidigung der ,péapst-
lichen Autoritit*. In diesem Sinne stellte Annat zur Unter-
stiitzung des genannten Erzbischofs den &dusserlich mit obiger
jesuitischer Lehre sich deckenden Satz auf: ,0n est obligé
d’obéir aw Supérieur dans le doute" (23, 230). Doch geht Annats
Forderung, wie A. feststellt, noch weiter, wenn er des Erz-
bischofs Verlangen billigt, wonach die Nonnen auf dessen und
des Papstes Wort hin nicht nur blind gehorchen, sondern ihre
Zweifel vollig aufgeben sollen (230).

Die etwaige Berechtigung des Zweifels der Nonnen lésst
A. dahingestellt sein. Er betont nur, sie seien in vollem Rechte,
wenn sie die ,neue Meinung von der Verpflichtung zum «Glauben
eines Menschen» (4 la foi humaine)“ als falsch bezeichneten
(230). Die rechten Sittenlehrer, selbst der Jesuit Suarez, er-
klarten den obigen, nur in bestimmtem Sinne geltenden Satz
dahin: Man brauche den gehegten Zweifel (,le doute d’opinion¥)
nicht aufzugeben, wohl aber miisse man ohne Ricksicht auf
den etwaigen Zweifel — innerhalb bestimmter Grenzen — der
kirchlichen Autoritit sich fligen (,une certitude pratique*) (235).
Diese Grenzen legt A. fest: Man sei verpflichtet, die Autoritét
der Kirche in Fragen, die gegen Gottes Gesetz zu verstossen
schienen, nach Moglichkeit zu wahren, doch nur insoweit, als
die ihrerseits gestellte Forderung ,erlaubt“ sei (235). Hierzu
gibt A. ein Beispiel: Wenn ein Abt einem Moénch einen be-
stimmten Auftrag gibt, so kann letzterer zweifeln, ob die ihm
zuteil gewordene Aufgabe nicht seine Fahigkeit iibersteigt. Trotz
seines Zweifels muss er gehorchen. ,Fast alle Befehle der
Oberen sind dieser Art, und der etwaige Zweifel besteht nicht
darin, ob der (GGehorsam, sondern ob das Gebot erlaubt ist.“
,Wenn jedoch das Gebot derart ist, dass man zweifelt, ob man
nicht durch seine Vollfihrung Gottes Gesetz verletzt® (235)
~— und dies geschieht nach A.s Auffassung bei der im Streit
um den ,Augustinus® geforderten vorbehaltlosen Unterschrift —,
swenn das Gebot keine blosse ,obéissance d’action“, sondern
— wie im vorliegenden Falle — eine ,obeissance de convic-
tion et d’opinion“ verlangt (ebenda), dann missen die Gldubigen
den Gehorsam verweigern, solange sie iiber die Wahrheit nicht



— 502 —

im klaren sind“ (vgl. 21, 51—52; 22, 513, wo A. entsprechend
eine soumission ,négative“ und ,positive“ unterscheidet). An-
derenfalls dirften sie sich nicht einbilden, von jeder Verfehlung
frei zu sein, weil sie ja nur ihrem Oberherrn in seinem Irrtum
gefolgt wiren (23, 23b). So ist denn Annats Anwendung des
obigen Satzes nach A. véllig zu verwerfen, wonach ,die Nonnen
den Zweifel, den sie hinsichtlich de Perefixes Meinung hegen,
innerlich aufgeben miissen, weil dieser von einem solchen nicht
beseelt ist“ (231).

Annat hatte weiter zur Verteidigung seines Autoritéts-
gedankens den Satz aufgestellt: ,La volonté applique quelque-
fois l'esprit dans les choses obscures et lui communique sa
liberté“ (226). Auch diesem, richtig betrachtet, nicht zu ver-
werfenden Satze habe Annat eine vollig falsche Auslegung
widerfahren lassen. Gewiss, fithrt A. aus, solle der Wille den
Geist beeinflussen, aus etwaigen Zweifeln einen Ausweg zu
suchen, doch nur in dem Sinne Augustins: Der Wille miisse
als Gottes Stimme dazu antreiben, nach allen Kriften die Wahr-
heit zu erstreben (228). Er diirfe aber nicht, wie Annat lehre,
ein Werkzeug der Selbstsucht werden, die, von dem Wunsche
geleitet, den listigen Zweifeln zu entgehen, blind der ,Auto-
ritdt“ sich unterwerfe (227—9). Solches Tun erscheint A. als
»procédé déraisonable et injuste (229). Eine so gewonnene
,Uberzeugung von der Wahrheit* bezeichnet er als ,tollkihn®
(229). Ja, es handle sich dabei um ein ,Mittel, dessen An-
wendung der Kirche, will heissen, des Papstes unwiirdig ist
(229). Eine wirkliche Uberzeugung aber kénne aus einfachen
psychologischen Griinden niemals durch ,Unterwerfung unter
die Autoritit“ gewonnen werden (227; vgl. 21, 195, 205—¢6).

Die Erorterungen tiher den Autoritatsgedanken fithren A.
zu ILrorterungen tber den jesuitischerseits gelehrten ,Pro-
babilismus* (23, 2b4; vgl. 7, 155; 21, 280—3; 35, 199). Ihn
mache man Port Rovals Nonnen gegeniiber geltend, um sie in
ihrem Gewissen bei Leistung der verlangten Unterschrift zu
beruhigen. Eine Verweigerung derselben wurde als ,Todstinde®
bezeichnet. Eine Darstellung jener bekannten Lehre — A. gibt
ine solche in wenigen Worten, wobei er als Vertreter Tam-
bourin und Ferrier nennt (23, 254) — braucht nicht zu ge-
schehen (vgl. Mor. I, 28—61, wo A. nicht genannt).



— 503 —

A. fuhrt aus: Die Kirche habe mit Recht den Probabilis-
mus verworfen. Da es jedoch keinen Irrtum gédbe, der nicht
eine gewisse Wahrscheinlichkeit in sich schliesse, werde bil-
ligerweise betont, man kénne ruhigen Gewissens einer ,wahr-
scheinlichen Meinung“ folgen, solange es sich um ein — be-
jahendes und menschliches Gesetz handle (2564—5). Wenn man
wider dieses fehle, indem man auf Treu und Glauben, aus
menschlicher Unkenntnis, dem Beispiele hervorragender Per-
sonen folge, kénne von keiner Siinde die Rede sein. Handle
es sich ja um eine Sache, die ,an sich nicht bose“ sei (25d).
Dementgegen miisse der Probabilismus fiir das Gebiet des gott-
lich-natiirlichen Gesetzes ausgeschaltet werden. Denn hier sei
jede Ubertretung eine ,wesentlich bose Handlung¥, mithin eine
,Lodsiinde“ (ebenda f.). Fiir A, aber stellt die vom Papst ge-
forderte riickhaltlose Unterschrift nur ein bejahend-menschliches
Gesetz dar, ,weshalb die Jesuiten nach ihrer eigenen Lehre
die Nonnen nicht der Todsiinde zeihen diirften, da letztere ja
den bedeutendsten Kirchengelehrten, mithin einer ,wahrschein-
lichen Meinung® folgten“ (257). Der Probabilismus erscheint
A. in der jesuitischen Form rundweg als eine ,Erfindung des -
Teufels, welcher vielleicht die schreckliche Absicht habe, durch
jene neue Lehre die Ebre der Kirche und die Reinheit des
Glaubens zu vernichten* (547). Es werde den Oberhéiuptern
der Kirche die grosse Willkiir eingeréiumt, ,ohne Furcht vor
Widerstand den verderblichsten Entscheidungen Geltung zu
verschaffen“ (ebenda).

Der Kampi wider den jesuitischen Probabilismus veranlasst
A. zur Behandlung der ebenfalls von den Jesuiten gelehrten
wReservatio mentalis® (vgl. Hub. 293), von der schon oben ein-
mal die Rede war: ,Die Jesuiten erstreben eine Gewaltherr-
schaft der kirchlichen Oberherrn, welche verlangt, dass ,die
Zunge der Untertanen sich ihnen fiigt, ohne dass dieselben ihre
wahren Gedanken kundtun diirfen“ (23, 548).

Der gemeinsame geistige Verkehr der Menschen, fahrt A.
fort, liesse nicht zu, dass man willkiirlich dem allgemeinen
Sprachgebrauch zuwider erkliren konne: Ich verdamme die
gottlosen Glaubenssiatze dieses oder jenes Mannes, wobei man
ihn in Wirklichkeit fiir unschuldig halte. Andernfalls miisse
man klar und deutlich nachweisen, dass ,in der Kirche ein
anderer Sprachgebrauch bestiinde“. Seien doch die Worte nicht



— 504 —

blosse Laute, sondern Zeichen, die nicht mechanisch die Sinne:
trafen, sondern dazu dienten, in dem Geiste derer, die sie horten,.
bestimmte Gedanken hervorzurufen, derart, dass jedem Worte
ein bestimmter, von jedem durch ein anderes Wort hervorge-
rufenen Gedanken verschiedener Gedanke entspriche (563
vgl. 22, 584—94).

Als die jansenistischen Bischife zwischen , fait” und ,,droit*
unterschieden hatten, wussten die Jesuiten den Kinig zu veranlassen,
dies auf das strengste zu verbieten. Dadurch vollzog der Konig,
wie A. (24, 389) hervorhebt, einen widerrechtlichen Eingriff in
eine rein kirchliche Angelegenheit. Und die Bischife hitten
denn auch ,aus Gewissensgriinden und getreu ihrer von Christus.
itbertragenen Aufgabe“ (ebenda) sich dem Konige nicht gefiigt.
Deshalb bezichtigten mehrere Jesuiten, voran Maimbourg, die
betreffenden Bischofe der Auflehnung gegen die kgl. Herrschaft
(24, 388—9). Sie riaumten Ludwig das Recht ein, ,selbst, wenn
alle franzosischen Bischofe die Verurteilung der schuldigen
Amtsbriider verweigerten, die letzteren vor das weltliche Ge-
richt ziehen zu diirfen“ (389). A. nennt dieses Zugestéindnis der
* ,Genossen eines Guignard, Garnier, der Schiiler eines Santarel,
Suarez, Mariana, Bekan und so vieler anderer Lehrer des
Aufrubrs“, einen ,strafwiirdigen Anschlag gegen des Konigs
Ehre“. Werde doch Ludwig als ein Mann hingestellt, ,welcher
derart auf seine Herrschaft eifersiichtig wére, dass er verlange,
Bischofe sollten ihm in geistlichen Angelegenheiten blind ge-
horchen“. A. bezeichnet solches als eine ,schreckliche und
falsche Idee“, welche die Jesuiten von dem Konig gében
(ebenda). Fiur A. steht fest: Der Konig an sich habe an der
ganzen Angelegenheit keinerlei Interesse. Er habe nur immer
erklirt, einzig den Gehorsam gegen den Papst erzwingen zu
wollen (409; 419; 22, 595; 23, 288).

(Gleichwohl lisst sich A. zu der Annahme herbei, Ludwig
hitte wirklich im Sinne Maimbourgs gehandelt (24, 390). Als-
dann wire den Bischéfen ein ,unertrigliches Joch auferlegt
worden, wie es schlimmer niemals von Gott oder einem Men-
- schen aufgehalst worden sei (ebenda; vgl. 22, 517, 533—43,
579—83, 595—604). Selbst die Heiden lehrten: ,Niemand ver-
dient als gesetzlicher Herrscher tiber den Menschen zu stehen,
wenn er nicht als Untertan Gottes handelt“ (24, 390). Dieser
Satz bedeute auf das Christentum angewandt: ,Oportet obedire



— 505 —

Deo magis quam hominibus“ (ebenda; vgl. o.). Dementgegen
miisse man nach jesuitischer Lehre, wenn es gilte, dem Konig
zu gehorchen, durch Liige, Meineid oder Verleitung zu beidem
Gottes Gebot verletzen (391, 392). Einzig bei offentlichen Ver-
brechen, wie Mord, Ehebruch und Verrat, diirfe allenfalls der
Konig die Geistlichen vor das weltliche Gericht ziehen (393).
Niemals aber habe man behauptet, dass in Fillen, wo die
Konige einem die Religion betreffenden pépstlichen FErlasse
Nachdruck zu verleihen suchten, dies das innere Wesen dieses
Erlasses dndere, und die widerstrebenden Bischofe der konig-
lichen Gerechisame verfielen (394; vgl. 21, 440—58).

Entsprechend diirfe der Erzbischof von Paris, selbst wenn
der Konig, von den Jesuiten gedringt, die riickhaltlose Unter-
schrift des pipstlichen Formulars erzwingen wolle, nicht ver-
gessen, ,que dans ces rencontres, les Evéques ne doivent pas
suivre la volonté des Rois; mais faire connoitre aux Rois quelle
est la volonté de Dieu, et ce que demandent les regles de 1’Eglise
(23, 123).

Die Bulle Alexanders VII. vom Jahre 1656 will A. gar nicht
als Bulle gelten lassen. Ahnlich urteilt er iiber die Bulle Inno-
cenz’ X. (21, 61 f.). Seiner Ansicht nach entbehrt Alexanders
Sendschreiben aller notwendigen Ausserlichkeiten. Es fehlten
die jede Bulle einleitenden Worte ,ad perpetuam® oder ,ad
futuram rei memoriam®“ und ebenso die gebriuchliche Schluss-
wendung: ,Auctoritate Principum Apostolorum Petri et Pauli“
und weiter ,indignationem doctorum Apostolorum se noverit
incursum* (61).

Zur Verbreitung jedes kirchlichen Erlasses bedurfte es in
Frankreich auf Grund der ,,Gallikanischen Fretheiten' — in denen
A. nichts anderes als die apostolischen Bestimmungen sieht (10,
731) — besonderer koniglicher Erlaubnis. Nach dem Erscheinen
der neuen Bulle wurde naturgemiss von den Jesuiten mit
Fiebereifer auf deren Genehmigung gedrungen, wihrend die
Jansenisten, voran A., mit allen Mitteln, wenn auch vergebens,
dagegen arbeiteten. Schon am 14. Dezember 1657 gab der
Konig den der Gesellschaft Jesu erwiinschten Befehl (pr. 21,
XIV—-XVI; V. I, 181—-92).

A. hatte zur Verhinderung des koniglichen Befehles drei
Denkschriften verfasst, in denen er ein vernichtendes Urteil
iilber Alexanders Bulle fiallt. Der Papst habe sie, von den ge-



— 506 —

riigten Ausserlichkeiten ganz abgesehen, ohne Einwilligung der
romischen Synode erlassen (21, 61). Die ,Gallikanischen Frei-
heiten“ verlangten ausdriicklich den Zusatz ,ExX consensu Fra-
trum Nostrorum* (62; vgl. 22, 163; 10, 714—5). Nicht anders
stehe es um die Bulle ,,In Eminenti (16, 5; vgl. Rac. 208). Aus
den angefiithrten Grinden stelle Alexanders Sendschreiben keine
Bulle, sondern ein ,,Motu Proprio“ (vgl. 21, 69) dar, ,welches
man in Frankreich nicht kenne“ (vgl. 37, 15—17).

Hierher gehort auch A.s Stellung zu dem Breve, welches
die Jesuiten gegen das Rituale des Bischofs von Alet erschlichen
hatten (vgl. J. II, 1. Abt., 455). Es sei in Frankreich unter Ver-
letzung der grundlegenden (iesetze verbreitet worden (24, 463).
Missten doch in Frankreich derartige Breven gleich den Bullen
erst genehmigt werden (464). Ja, nichtgenehmigte Erlasse des
Papstes auch nur anzufithren, wie die Jesuiten téiten, sei ver-
boten (465; vgl. 4, 130—3). Genau so stehe es um das Dekret
von 1668 gegen die Bibeliibersetzung von Mons (9, 15; vgl. J. II,
1. Abt., 540).

Der dem Sendschreiben Alexanders VII. won 1656 zugrunde
liegenden Absicht entgegen, erkenne man in Frankreich, gestiitzt auf
die ,,Gallikanischen Freiheiten®, die Unfehlbarkeit nur fir die
Glaubensentscheidungen der Gesamtkonzilien an (21, 6b, 97; 22,
434—1, 443, 580—3; 24, 207, 211—3, 216 f.; Rac. 105 ; po. 205—6).
Alle kanonische Ordnung, liber die der Staat schirmend wache,
werde durch Alexanders ,Bulle“ zuschanden gemacht. Den
franzosischen Herrschern, Hochschulen und Ordensgemein-
schaften ginge das Berufungsrecht, ,lUappel comme d abus”,
,lasyle sacré de I'Eglise Gallicane et du Royaume®, an den
,besser zu unterrichtenden“ Papst oder den Allgemeinen Kirchen-
tag verloren (21, 66; vgl. 53 I—60, 92 XI, 94 XV, 234 XIV f.;
10, 737; von Schulte 205). Nachdriicklich macht A. Annat
gegenliber das Berufungsrecht an den Papst bei Verteidigung
der vier jansenistischen Bischife geltend (24, 3713—4; 424—7).

Das gegen dieselben von den Jesuiten erstrebte Verfahren
stelle den schwersten Eingriff in die Freiheiten der franzosischen
Kirche dar. Wolle der Papst sie etwa durch seine Bevollméch-
tigten verurteilen lassen, so wiirde das den Widerstand der
iibrigen hohen Geistlichkeit hervorrufen. Ware doch z. B. im
Jahre 1650 das Urteil péapstlicher Bevollméachtigter liber fran-



— H07T —

zosische Bischofe durch die versammelten Geistlichen ) fiir
ungiiltig erklart worden, obschon es sich sogar um Staatsver-
brecher gehandelt habe. Im Sinne jener Versammlung koénne
ein Bischof kanongemdss nur von zwilf Amisbriidern seiner oder
einer benachbarten Provinz, unter dem Vorsitz des zustdndigen
Metropoliten abgeurteilt werden (24, 196 X; 197 XII; vgl. 37T,
549—50). Doch nicht nur die Geistlichkeit habe dem Papst
gegeniiber diesen Rechtsgang betont; die Sorbonne stehe auf
demselben Standpunkt. Der Konig seinerseits habe den 4. Ar-
tikel der von der Pariser theologischen Fakultit aufgestellten
,Gallikanischen Freiheiten“ genehmigt: ,La Faculté n’approuve
point, et n’a jamais approuvé aucune proposition contraire &
l'autorité du Roi, ou aux véritables Libertés de 1'Eglise Galli-
cane, et aux Canons recus dans le Royaume: par exemple,
que le Pape puisse déposer les Evéques contre la disposition
des mémes Canons.“ Ja, jede Zuwiderhandlung sei bisher von
Ludwig in aller Schiirfe verboten worden (197 XI). So zielt
denn nach A.s Dafiirhalten die Absicht der Jesuiten, wenn sie
péipstliche Bevollméichtigte zu einem Prozess gegen die vier
Bischofe verlangen, nur daraufhin, ,alle diese Sitze der Sor-
bonne und alles, was der Konig und die Parlamente getan
haben, zunichte zu machen* (XII). Dadurch wiirden der Haupt-
teil der ,,Gallikanischen I'reiheiten’ ausser Kraft gesetzt und des
Konigs Macht und Ansehen unterwiihlt (ebenda). Deshalb for-
derten Ehre und Interesse des Konigs, dass dieser ,den seine
Rechte so schidigenden — wltramontanen Grundsdtzen entgegen-
triite, welche durch die Geschicklichkeit der Jesuiten in seinem
Reiche sich Bahn zu brechen suchten® (205; vgl. 22, 378—81,
389).

Nach Annats Behauptung konnte der Prozess gegen die
vier Bischofe so vor sich gehen, dass der Papst eigenméichtig
zwolf Erzbischofe und Bischofe zu ihrer Aburteilung ernannte,
.wobei es aber geniige, dass sieben von ihnen in Abwesenheit
der (ibrigen zu Gericht siissen“. Dazu bemerkt A.: Man ver-
lange also nur des Pompes und der Zeremonie halber zwolf
‘Bischofe, wenn sieben zur Aburteilung ausreichten (vgl. 319,
326). Man trachte nur danach, die Bischofe durch den Schein
eines kanonischen Urteils zu blenden, wihrend tatsdchlich alle

1) Vgl. den Auszug aus den Verhandlungen 24, 234.



— 508 — .

kirchenrechtlichen Bestimmungen in den Staub getreten wiirden
(24, 315; vgl. 319, 326).

Das 1661 von den Jesuiten erwirkte Gebot Ludwigs verlangte,
wie wir sahen, die sofortige Entlassung aller Novizinnen und Postu-
lantinnen aus Port Royal. In ihm sieht A.  une usurpation vi-
sible de lautorité ecclésiastique“ (23, 90). Der Konig habe
nicht das Recht, durch einen unumschrinkten Befehl, ohne Be-
ricksichtigung der kirchlichen Behorden, alle Postulantinnen
und Novizinnen aus einem Kloster zu verjagen und des Schleiers
zu berauben. Die Postulantinnen, noch mehr aber die Novi-
zinnen gehorten nach kanonischem Rechte zu den Ordensleuten
(Religieuses). Sonach hitten die Jesuiten Ludwig zu einer Hand-
lung veranlasst, welche nur der Kirche zustehe. Sie hditten den
Konig dazu getrieben, ,Hand an die kirchliche Macht (encensoir)
zu legen und sich ,widerrechtlich die bischofliche Amtstétig-
keit anzueignen“ (90). A. fordert darum den Beichtvater der
Konigin auf, dieser zu erkldren, die Vorfille wiirden in ganz
Paris als ,unerhorte Gewalttat®, als eine Art ,Gottesfrevel“
betrachtet. Anna von Osterreich (die Konigin) solle wissen:
Die einsichtigsten Kloster bangten, in Zukunft einer dhnlichen
Behandlung anheimzufallen. Bei Hofe befanden sich nur liigen-
hatte Schmeichler, welche es vermieden, Ludwigs Beichtvater
Annat zu erzirnen, ,da sie dessen Hilfe so oft bediirften*.
Wihrend die Bischiofe bei Hofe, wenn auch nicht offen, dem
Konig sein Unrecht zu verstehen gegeben hitten, wire Annat
es gewesen, der ihn zum ,widerrechtlichen Eingriff in das
kirehliche Machtgebiet veranlasste (91).

Noch mehr habe Ludwig auf Betreiben der Jesuiten gegen die
Kirche gefehlt, indem er deren Gerichisbarkeit durchkreuzt hditte
(ebenda). Seinem anfianglichen Befehle an die Grossvikare, den
Prior Singlin von Port-Royal abzusetzen, wéren diese billiger-
weise nicht nachgekommen. Denn jener unterstehe allein dem
Erzbischof von Paris und leite in dessen Namen das genannte
Kloster. Er koénne demnach auch nur durch den betreffenden
Erzbischof seines Amtes wieder enthoben werden. Doch die
Jesuiten hétten einen andern Weg zur Erreichung ihres Zweckes
gefunden (92). Man habe dem Konig klarzumachen gewusst,
er konne ohne Verletzung des Kirchenrechtes, ,kraft seiner
Unumschrinktheit durch eine , Lettre de cachet“ die Gross-
vikare zur Absetzung des Priors zwingen. Die hier angewandten



— 509 —

,heuen Grundsitze“ bedeuten fiir A. die ,vollige Vernichtung
der hierarchischen Ordnung®. ,Sie machen die Kirche zur
Sklavin der weltlichen Macht.“ Nach A.s Auffassung haben durch
Ludwigs ,Lettre de cachet* die Grossvikare keine neuen Rechte
erhalten, hat der Prior seine Wiirde vor Gott und Kirche nicht
verloren. Des Priors Nachfolger gilt ihm als ,usurpateur“ (93).
Wesentlich dieselben Griinde, wie oben, fiihrt A. gegen de Pere-
fixe an, als dieser mit weltlicher Gewalt gegen Port Roval vor-
geht (140, 196 f., 286 f.; vgl. 37, 655).

2. Ausserungen im Zusammenhang mit dem Regalienstreit.

Einen erbitterten Kampf fithrt A. fir das Régale, wobei er,
wie selten, villig auf Seiten des Papstes tritt. Sainte-Beuve hebt
wohl nicht mit Unrecht hervor, die Schdrfe, mit der A. das
Régale verteidige, dessen DBruch ihm einem Gottesfrevel gleich
scheine, entspriche nicht im geringsten dem in I'rage stehenden
Gegenstande. Handle es sich doch um ein Recht, auf das Rom
kaum Wert gelegt hatte (Ste. V, 313). A. aber sagt von den
eingangsgenannten bischoflichen Verteidigern des Régale, .que
ces Prelats n’avoient et ne pouvoient avoir en vue que la gloirede
Dieu etlaconservationdes droits de leurs Eglises® (vgl. diepr.35/36,
LXXII, angef. Briefstellen). A.kann, entgegen jesuitischer Auffas-
sung, in dem pépstlichen Breve ,keine Entehrung des Konigs und
der Religion“ sehen (37, 526, 596). Dass dasselbe mit Entbindung
vom Treueid drohe, streitet A. ab. Wire dies der Fall, oder beab-
sichtigte der Papst mit seinem Breve irgendeinen andern Eingriff
in die staatliche Gerechtsame, so wiirde er es ohne weiteres
verwerfen. Der Papst verteidigt in A.s Augen mit vollem Rechie,
wkraft seiner von Gott iiberkommenen Pflicht”, die verfolgten Bi-
schife gegen die seitens des Staates geschehene Verletzung kano-
nischer DBestimmungen (vgl. 2, 31—4). A. beruft sich auf das
zweite Lyoner Konzil vom Jahre 1274 (37, 528, 529, 573, 575,
602; vgl. pr. 35/36, LIII), wo ,in Gegenwart der Gesandten
aller christlichen Fiirsten“, ver allem des franzosischen Konigs,
jede weitere Ausdehnung des Régale verboten worden wire.
Dementsprechend betrachtet A. das Régale als ein Vorrecht,
awelches die franzosischen Konige nur einer besonderen Geneh-
migung der Kirche verdankten, in ihrer blossen Eigenschaft

als weltliche Herrscher aber nicht beanspruchen diirften“ (37,
573, 574, 593, 594).



— 510 —

A. hat von seinem Standpunkte aus einerseits Recht, wenn er
sich auf die Beschliisse eines , Allgemeinen® Kirchentages beruft,
wenn er hervorhebt, die Konige hditten die heilige Pflicht, fir die
Durchfiihrung der Kanonen zu sorgen (53D; vgl. 4, 47; 24, 400,
403—4). Anderseits fragt es sich, ob im 17. Jahrhundert die Be-
schliisse von Lyon nicht zu den ,veralteten und abzudndernden
Bestimmungen* der in ,,Tatsachen fehlbaren Konzilien gehirten,
0b die Kirche im Hinblick auf die geschichtliche Entwicklung des
Régale dem Koinige nicht hitte nachgeben kinnen.

Gerade im Hinblick auf den Regalienstreit kann man deut-
lich erkennen, dass der ,Jansenismus“ nicht dem Papsttum als
solchem, sondern dem Papsttum der Jesuiten die Todfeindschaft
erklirt hat. Der Regalienstreit ist einer der wenigen Punkte
in der Geschichte des Jansenismus, wo A. und seine Freunde
im Kampf gegen die Jesuiten vielleicht zu weit gegangen sind.
Mit A.s Eintreten fir das Régale héngt sein gesteigertes An-
sehen in Rom zusammen (J. I, 1. Abt., 479). Im lbrigen bleibt
Michauds Satz bestehen: , Autant A. était ennemi des procédés du
roi dans Uaffaire de la régale . .., autant A. était hostile a Uultra-
montanisme infaillibiliste* (Mich. 1V, 438).

3. Sonstige oder gelegentliche Ausserungen.

Die Grundsitze, welche A. bisher entwickelte, finden durch
gelegentliche anderweitige Ausscrungen eine Erginzuug. A.
bemerkte bereits: Julius II. habe ,widerrechtlich® tiber Navarra
verfigt (21, 522). Dem Jesuiten Maimbourg gegeniiber bezeich-
net er die Bulle ,,Unam Sanctam®, dieses ,Oracle de ciel* vieler
italienischer Bischofe (22, 43D), als eine ,irrige pépstliche Be-
stimmung® (24, 420; vgl. 21, 65; 37, 14). Es erscheint ihm un-
erhort, dass der Stellvertreter dessen, der erklirte, sein Reich
sei nicht von dieser Welt, iiber zeitliche Kénigtimer verfiige,
die Unabhingigkeit der Konige antaste, diese absetze oder ihre
Untertanen des Treueids entbinde?!) (21 522; 10, 738; 11, 29:
22, 174—6, 195, 227, 434 ; 29, 531—4; 30, 218 XIII; 37, 541—2).
A. verwirft entsprechend die mehrfach erwihnte Bulle Alexan-
ders VII. vom Jahre 1665, welche die von der Sorbonne iber
de Vernant und Guimenius verhingten Zensuren verdammte.
Des letzteren Lehre, fihrt A. aus, billige unter gewissen Umstdn-

1) Vgl J. 10, 1. Abt., 483, Anm. 1.



— 511 —

den den Mord wund spriche so jedweder irdischen Gewalt Hohn
(10, 746).

In ,La Morale pratique des Jesuites“ betont A. dem Je-
suiten Bouhours gegeniiber, er verwerfe rundweg den Aufruhr,
nicht aber den Ungehorsam gegen einen Firsten. Denn die Firsten
seien nicht siindelos und konnten Befehle geben, die man nur
gegen das Gewissen zu vollfiihren vermochte. Alsdann wire
man verpflichtet, ihnen nicht zu gehorchen (35, 172, 165—"70,
172—6, 180; vgl. 37, 671; 4, 47). —

Zu Toulouse war 1662 von einer reichen I'rau, namens de
Mondonville, die ,,Congrégation des Filles de I Enfance'* gegriindet
worden, der bald eine Zweigniederlassung in Aix folgte. Der
Orden, welcher gemeinniitzigen Zwecken diente, hatte sich mit
Genehmigung des Erzbischofs de Marca von Toulouse (30, 597)
gebildet, ein pépstliches Beglaubigungsschreiben (598) und zahl-
reiche Zustimmungen von Bischofen und Fachgelehrten erhal-
ten (600—4). Hinzu kamen die ,Lettres patentes* Ludwigs. A.
hebt eine Stelle aus dem koniglichen Schreiben hervor: Der
Erzbischof habe Frau von Mondonville und ihren Schwestern
Satzungen gegeben, welche ihrer frommen Absicht entsprachen.
Demnach hitten dieselben nur den Trienter Bestimmungen und
dem Kirchenrechte entsprechen koénnen, als dessen vorziiglicher
Kenner der Erzbischof gelte (605; 2, 698).

Den Jesuiten war der neue Orden ein Dorn im Auge, da
er von ,Jansenistinnen“ gebildet wurde (30, 597, 668). Sie be-
dienten sich der zweifelhaftesten Mittel — man denkt unwill-
kiirlich an Port Royals Geschick (Ste. V, 455) —, um die
Schwestern beim Konige zu verddchtigen. Sie brachten es so
weit, dass dieser, ohne vorurteilsfreie Untersuchung, rein auf
jesuitische Aussagen hin — Frau von Mondonville, die um Vor-
lassung gebeten, musste sich auf Ludwigs Befehl ungehort in
die Normandie verfiigen (30, 623) — 1686 einen ,Arrét de Con-
seil“ erliess, ,qui annulle la fondation de I’'Enfance; casse 1'Ins-
titut, et ordonne aux filles de se retirer chez leurs parents ou
ailleurs“ (ebenda). Mit rohester Gewalt wurden Mutter- und
Tochterhaus aufgehoben. Alle Berufungen an Ludwig fruch-
teten nichts.

Der Papst hingegen war von der Unschuld der Schwestern
iiberzeugt (654) und gab dem Nuntius in Frankreich Befehl,
bei dem Konige vorstellig zu werden. Als der Nuntius daraui-



— b/12 —

hin Ludwig erklirte, der Orden sei kirchenrechtlich genehmigt
und neuerdings vom Papste anerkannt worden, erhielt er die
entscheidende Antwort: Seine Beichtviter wiren Jansenisten.
Auf des Nuntius’ Einwand, es miisse zum mindesten ein kirch-
liches Gericht eingesetzt werden, erwiderte der Konig kurz,
,in seinem Staatsrate hidtte man die Sache bereits untersucht®
(655; 2, 740; vgl. zur Toulouser Klostergeschichte Ste. V,
453—6).

A. ist viel zu begeisterter Franzose, als dass er dem Konige
eine mittelbare Schuld geben mochte (30, 662-—3): Nur den
Jesuiten fillt diese zu. Sie hitten, wie die Fassung des letzten
koniglichen Erlasses zeige (662, 666), Ludwig schmachvoll hinter-
gangen und durch ihr kanonisch verwerfliches Vorgehen kirchliche
und weltliche Behorden gegeneinander ausgespielt. Man habe kaum
ein grosseres Unrecht erlebt, als dass eine Anstalt, die ,durch
geistliche und staatliche Macht genehmigt® gewesen wire (663),
kraft koniglichen Befehls (664) zum Verderben ihrer Mitglieder
aufgehoben wiirde, obschon ihre Tatigkeit durch kanonische
Visitationen auf das lobendste anerkannt sei. Der Wortlaut
des ,Arrét“ zeige deutlich, dass nur jesuitische Ankliger, ohne
geordnetes Zeugenverhor, im Spiele gewesen wiren (666, IV,
V). A. weisst nachdriicklich daraufhin, dass der von den Je-
suiten erwirkte Befehl standig von einer Congrégation ,pré-
tendue“ rede (667, VI). ,Welche Orden in Frankreich“, fiabrt
er fort (668), ,werden flirderhin sich vergewissern koénnen,
rechtmissige und gesetzméssige Grindungen zu sein, wenn
der ,Von der Kindheit Jesu“ es nicht war? Was vermochten
sie zur Berechtigung ihres Titels anzufiihren, ausser dass sie
durch die Bischofe, durch den Papst genehmigt, durch die
« Lettres patentes» des Konigs bestitigt waren?“ A. kommt
nach langen Erwigungen zu dem Schlusse: Die wichtigsten
Aktensticke iiber die Ordensgriindung, die kirchlichen Ge-
nehmigungen und Empfehlungsschreiben habe man, wie der
Erlass beweise, dem Konige vorenthalten (669). Nur die < Let-
tres patentes» von 1663 seien ihm vorgelegt worden. So habe
man ihn glauben gemacht, die Anstalt sei nur von ihm be-
stiatigt gewesen. Als Herrscher eines Weltreiches habe er un-
moglich mehr etwas Nidheres von jener Ordensgrindung wissen
konnen (672). Anderenfalls hitte ,des Konigs Frommigkeit®
(669) es nicht zugelassen, ohne Verhandlungen mit dem Papst



— bH13 —

einen von diesem gebilligten Orden aufzulésen. Erst nachdem
letzterer auf das Urteil einwandfreier, von ihm bestimmter Richter
hin die Ordensauflisung geboten, hdtte Ludwig rechtmdssig seine
Einwilligung hierzu geben kinnen (678). —

Wir sind jetzt imstande, eine Reihe von grundlegenden Sitzen
zu verstehen, in denen A. seine Anschauung iber den Primat
wiedergibt: Die gottliche Absicht bei der Einsetzung desselben war
wesentlich, der Kirche vor den Augen der Welt ein lebendiges Ge-
fiige zu geben, welches in dem Papst einen Grundstein, den ,,Chef
et Souverain Pasteur® (21, b23) haben soll. Der Primat ist aber
nicht die Lebensader der Kirche, sonst wdre sie im Hinblick auf
die vielen ,méchants papes‘ lingst zugrunde gegangen (ebenda).
Den ,hochsten und vornehmsten Zug“ der pépstlichen Stellung
sieht A. in den Worten Innocenz’ 1. wiedergegeben: _Si maiores
causae fuerint in medium devolutae, ad Sedem Apostolicam,
sicut Synodus statuit, « post Episcopale Judicium referantur»“?1),
Es sei bemerkenswert, dass Kardinal du Perron dem beigestimmt
und Adurelius es durch ,Zeugnisse und Beweise aus der ge-
-samten Kirchengeschichte bewiesen habe (30, 217, XI). Im
ubrigen entspriiche der angefiihrte Satz dem durch das Konzil
von Sardika — welches A. irrtumlicherweise in das Jahr 347
verlegt — festgelegten Berufungsrechte der Bischofe an den
Papst. A. kennt somit die berechtigten Zweifel iiber die dies-
beziiglichen Aktenstiicke nicht?). , Mag es auch eine Unterord-
nung in der Hierarchie geben, die ihren Abschluss in der Vorherr-
schaft eines Einzigen findet, so bilden die Bischife doch alle zu-
sammen nur einen einzigen KEpiskopat gegeniiber der Jetztzeit,
Vergangenheit und Zukunft (28, 11). Diese Einheit des Ge-
samtepiskopates kommt ,,allein im Glauben und in der katho-
lischen Kirchengemeinschaft zum Ausdruck, welche unter allen
Bischofen ,,ohne Riicksicht auf ihre Volksangehorigkeit* dieselbe
ist (24, 207; 6, 806; 22, 488, wo A. auf de Marca sich beruft).
,Der Papst ist der Kirche Oberhaupt, und in dieser Kigen-
‘schaft hat er ein Sonderrecht, iuiber die ganze Herde zu wachen.
Doch die Bischéfe miissen auch dariiber wachen, wennschon

) Nach 30, 217, Anm. e, aus dem ,Regelbuch“ (L. I, 669—70).

%) Fraglich ist, ob A. den 3. Kanon oder den Juliusbrief des Konzils
im Auge hat, welche beide unecht sind. Das ,Berufungsrecht deutet auf
ersteren, das ,ad Sedem Apostolicam ... referantur* auf letzteren (vgl. L. I,
452, 448, besonders Anm. 2 der letzteren Seite).

Internat. kirchl. Zeitschrift, Heft 4, 1914, 33



— D14 —

mit Unterordnung unter seine Vorherrschaft. Und ein jeder
von ihnen ist bestellt, seinen Teil dieser gottlichen Herde zu
leiten kraft einer nicht vom Papste erborgten, sondern von Christus
erhaltenen Machtvollkommenheit (24, 428—9; vgl. 429 f., 450,
456—60, 463). ,,Denn es wdre ein Irrtum, sich einzubilden, der
Hi. Geist sei nur dem Papste allein versprochen worden und die
ibrigen Bischife handelten stets bloss durch einem menschlichen
Geist (37, 14).

Deshalb verwirft A. auf das entschiedenste die ,,langen und
langweiligen Reden des Jesuiten Lainez auf dem Trienter Kirchen-
tag!), in welchen bewiesen werden sollte, die Machtvollkommen-
heit eines jeden Kirchenbeamten, so vornehmlich der Bischéfe,
wurzele im Papste. Dadurch, fithrt A. aus, wiirde den Bischéfen
die gottliche Sendung entzogen, ,,es wiirden die vom HI. Geiste
zur Kirchenleitung eingesetzten Nachfolger Christi zu blossen Stell-
vertretern des Papstes, wolle heissen: eines Menschen gemacht‘
(22, 174; vgl. 11, 473 ff.). Darum widerspricht die von vielen
Bischéfen  seit einigen Jahrhunderten“ gebrauchte Wendung:
,,Dei et Apostolicae sedis gratia® A.s Empfinden (11, 314 ff.).

FEin Vergleich der pdpstlichen Gewalt mit der Unumschrdnkt-
heit eines weltlichen Herrschers, wie thn die Jesuiten machten, ist
far A. géinzlich hinfdllig (22, 227). Er erinnert an die , Prag-
matische Sanktion” von Bourges (10, 730 f.), wonach die franzi-
sischen Konige befugt sind, die Bischdfe thres Landes zu ernennen.
,Stande doch altapostolischer Ordnung gemdss dem Papste eine
besondere Vorherrschaft nur iiber Italien und die Nachbarinseln
zut (130; 11, 315). In diesem Sinne miissten auch die von
Eugen 1IV. fiur Deutschland wunterzeichneten Fiirstenkonkordate
gelten (10, 736). Eine Gewaltherrschaft, « domination absolue et
insupportable », des Papstes bedeute die Vernichtung von Epis-
kopat und Kirche (24, 196). —

Eine knappe Zusammenfassung von A.s Episkopalsystem,
gleichsam A.s grundlegendes Bekenntnis, ist in den Worten ge-
geben: « La chaire de S. Pierre, sur laquelle U Eglise est fondée,
n’est pas la seule Eglise particuliere de Rome, mais c'est U Epis-
copat entier, qui a été premiérement donné @ S. Pierre, en signe .
de Uunité, pour étre ensuite communiqué aux autres Apdtres, par
Jesus Christ méme, a condition de ne le posséder qu’en union avec

1) Vgl. Hub. 232.



— 516 —

celui a qui il avoit été premiérement donné, et de le reconnoitre
pour chef. De sorte que le violement de l'unité consiste a se retirer
de la dépendance de cel Episcopat unique, résidant en tous les
Evéques; ou de ne wvouloir pas conserver la subordination qu’il
doit avoir aux Successeurs de S. Pierre, par Uinstitution de Jesus
Christ, pour étre possédé en unité » (22, 488).

Kurz, A. spricht dem Papste lediglich einen Ehrenprimat zu
und in der Art, wie er denselben begriindet, kommt er der Auf-
fassung Déillingers und des ,,Reformkatholiken Kraus sehr nahe
(vgl. Kraus (83—4). Vollig falsch aber ist das Urteil des Altkatho-
liken Rieks: ,A. spricht dem Papste den Jurisdiktionsprimat
zu¥* (Rieks 442).

B. Bischofe und Nationalsynoden.

Als hiochste, von den Aposteln ererbte Pflichten der Bischife
bezeichnet A. die Uberwachung der kirchlichen Wahrheit und die
Wahrung der Apostolischen Autoritdt. ,In Gottes und Jesu Namen
und durch die Kraft des HI. Greistes sprechen sie ein Urteil aus.
Sie trifft die Verantwortung fiir jedwede Irrlehre, jede Tren-
nung, woraus ihnen der Kirchenbann erwachsen kann“ (30, 14).
So betont A. in einem Schreiben an die Konigin: «L’Histoire
Ecclésiastique nous apprend, que les schismes et les hérésies
ne sont nées que du mépris que l'on a fait des Evéques, que
Dieu a établis pour régler les mceurs et la créance des fideles,
et pour étre les dépositaires de son éternelle vérité » (28, 43),
In «De la Fréquente Communion» erwartet A. eine Wieder-
herstellung der alten Busszucht, welche die Jesuiten durch-
brochen hitten, nur von Seiten der Bischofe. Sie teilen den
Mitmenschen die von Christus iiberkommenen himmlischen Wohl-
taten mit, welche dieser wiederum von seinem Vater erhalten
hat. Aus den Bischofen spricht der HI. Geist, die Lebenskraft
der Kirche. Ihnen ist Christus nahe, welcher seine Kirche
stindig unsichtbar leitet (27, 142—3). ,Christus regiert durch
sein Hohepriestertum, welches er den Bischéfen tibergeben hat...,
von ihm empfiengen diese das Schwert seines Wortes, in ihren
Héanden tragen sie die unsichtbaren Blitze der Macht Christi“
(28, 11; vgl. 108). Die Bischofe sind der Kirche ,Vater“, ihre
Leiter, ihre ,Konige*. Die Kirche ist ihre  Familie“. Israels
Konige, von David bis Josias sind nur schattenhafte Vorbilder
des Hirtenamtes im Neuen Bunde. Die Tatigkeit der Bischofe



— 516 —

ist vergleichbar «&4 ces pluyes, qui arrosent tout ensemble
des campagnes entieres, et qui rendent toute une Province
féconde“ (27, 143).

A. balt Annat (24, 311; vgl. pr. 24, 174, VIII) entgegen,
nicht allein die vier von den Jesuiten verfolgten, sondern noch
sehr viele andere franzosische Bischofe hitten mehr oder minder
deutlich «fait» und «droit» unterschieden (vgl. 432 I1£.). Es
handle sich also wm eine Spaltung (partage) des franzdsischen
Episkopates (312). Demnach verlange der kanonische Rechtsweg
die Einberufung des Nationalkirchentages, welcher die Lage priifen
miisse (ebenda; vgl. 22, 542). ,Doch“, so fahrt A. fort, ,P.
Annat rechnet anders. Er wiinscht sichere und kiirzere Wege:
Man muss in Rom vorgeben, es handle sich um eine vdllig
klare Angelegenheit (affaire sans difficulté), und ganz Frank-
reich sei von der Notwendigkeit, gegen jene Bischofe vorgehen
zu miissen, Uiberzeugt... In Wahrheit treibt man sein Spiel
mit Gott und missbraucht die Geduld der Menschen, wenn man
die Gesalbten des Herrn derart behandelt...% (24, 312—3).
Der hier von A. als grundlegende Kinheit geforderte National-
kirchentag ist wohl zu beachten; er kam schon versteckt in dem
obigen «qui rendent toute une province féconde > zum Ausdruck.

Entsprechend bezeichnet es A. als villig unkanonisch, dass die
nAssemblée du Clergé’ von 1660—61 gegen micht anwesende fran-
zosische Bischofe, durch die Jesuiten getrieben, vorgeht., Dies stehe
einzig dem Nationalkonzil zu (1, 540; 21, 236—40; 440—D58).
Nicht anders denkt A. iiber die Versammlung des Jahres 1663 :
,N'est-ce pas en effet une honte & 1'Episcopat, qu’il y ait des
Evéques qui s'efforcent de l'asservir en la personne de leurs
confreres, en leur voulant imposer le joug du nouveau Tribu-
nal de leurs Assemblées, et rendre ainsi toute 1'Eglise de France
esclave des volontés de dix ou douze Evéques, qui résideront
ordinairement & la Cour?“ (22, 414; vgl. die entspr. Schriften
dieses Bandes).

Als der Erzbischof de Gondy von Paris 1651 tiiber Brisa-
ciers ,Le Jansénisme confondu“ die Zensur verhiangt hatte (29,
Anh. C; 35, 106—9), sollte er nach Ansicht der Jesuiten seine
Machtvollkommenheit iiberschritten haben, weil das genannte
Buch nicht in seiner, sondern der Diozese von Chartres er-
schienen war, und dessen Inhalt angeblich von dem dortigen
Bischof gebilligt wurde (29, 567). Die Frage, ob letzteres stimmt



— 517 —

(567—38), bleibe dahingestellt. Von Bedeutung ist, dass A. auf
die Rechte des Pariser Erzbischofs als Metropolit hinweist (569),
wonach er wber die Handlungen seiner Suffraganbischife wachen
diirfe. Zudem héatten sich Port Royals Schwestern, die am
meisten in Brisaciers Buch angefeindet waren, den Canones
geméiss auch dann an den Pariser Erzbischof wenden miissen,
wenn ,Le Jansénisme confondu“ in einem anderen Metropolitan-
sprengel erschienen wire. Denn fiir das genannte Kloster sei
als Oberhirt nur der Erzbischof von Paris zustiandig (568—11).

Erzbischof de Retz von Paris legte, nachdem seine General-
vikare die riickhaltlose Unterschrift geboten hatten, 1662 sein
Amt nieder, um allen Kampfen zu entgehen (pr. 21, LI; Hist. 30).
Bevor nun der dortige Stuhl neu besetzt war!), tibernahm das
Domkapitel von ,,Notre Dame die Leitung der Dibzese, um als-
bald im Sinne der Jesuiten auf riickhaltlose Unterschrift des
Formulars zu dringen (LII).

In der Ubernahme der Leitung des Pariser Sprengels sieht
A. eine rechtswidrige Handlung (usurpation), einen unerhérten
Verstoss wider die Hierarchie (21, 460; 1, 299). Er weist darauf
hin, dass der bischofliche Stand kein ,blosser Auftrag® wire,
fir das Heil der Seelen zu sorgen, dem man sich jederzeit ent-
ziehen konne. Vielmehr geht fiir A. der Bischof nach altkirch-
licher Lehre mit der ihm zufallenden Kirche eine ,,geistige IThe“
ein, die nur bei ganz schwerwiegenden Grinden von den kirchlichen
Obrigkeiten gelost werden konne (21, 460; 37, 678—9). Hierzu sei
allerdings ,,gemdss neuester Entwicklung® der Papst befugt, ,wenn-
gleich ein solches Recht in friheren Zeiten allein dem Provinzial-
oder Nationalkonzil zugestanden hdtte (21, 461). Ja, der blosse
Wechsel der Diczese erscheint A. in dem besprochenen Sinne
als ein ,scandale“ (37, 678). Fir A. steht fest: Der Bischof
kann als ,Gemahl seiner Kirche“ nur mit Genehmigung der in
Betracht kommenden Oberbehorde, sei dies nun — in still-
schweigender Anerkennung der gewordenen Verhiltnisse —
der Papst, der Fiirstbischof (Primat) oder Kirchentag, seine
Stelle aufgeben (21, 461). Ist doch la résidence — ,de droit
divin“ (22, 174).

Nach A.s Auffassung bleibt ein Bischof, der auf seine
Kirche verzichten will, bis zu dem Augenblick deren Ober-

) Nachfolger wurde de Marca.



— 518 —

haupt, wo der Nachfolger von seinem Stuhl ,Besitz ergriffen
hat“ (21, 463). Darin sieht A. ,un reste de marque de 'aveu
public et de Uapprobation du Clergé et du peuple & qui I'on donne
un Evéque“. Dies entspriche dem ,Worte der Péapste“: ,,Nullus
wnvitis detur Episcopus. FErst bei der Thronbesteigung gingen
die Befugnisse des noch lebenden Vorgingers an den neuen
Bischof iiber. Die vorhergehende Ernennung durch den Kénig
und die Wiirdigerkldrung des Papstes (préconisation) verliehen
keinerlei Rechte (ebenda). Nur so bliebe die apostolische Nach-
folge gewahrt. Dies entspriche Christi Gebot (464). Gegen die
von ihm festgesetzte Ordnung habe sonach das Domkapitel,
welches allein bei einem plétzlichen Ableben seines Bischofs
dessen Amtsgeschifte erledigen diirfe, verstossen (464—5). Aus-
driicklich verwirft A. die Lehre englischer Jesuiten, wonach eine
Teilkirche ohme Bischof bestehen kimne (29, 92 XX). Dadurch
werde, wie die Sorbonne in ihren Zensuren richtig dargelegt
habe, die Hierarchie ginzlich vernichtet (21, 465).

Und wire der Pariser Stuhl tatsidchlich durch Tod frei
geworden, so hitte in diesem wie jedem &hnlichen Falle das
die Geschiifte ibernehmende Domkapitel nur die dringlichsten
Angelegenheiten eriedigen, nie aber eine nur dem Bischof
erlaubte Neuerung treffen durfen, wie sie der FErlass des
Formulars darstelle (468). Somit habe sich das jesuitische Ka-
pitel von ,Notre Dame“ eines doppelten Verstosses wider den
Episkopat schuldig gemacht (468—73).

Ist aber umgekehrt ein Kapitel beim Tode seines Bischofs
richtig in Tdtigkeit getreten, so ist es wollig selbstindig, und der
zustdndige Metropolit darf entgegen jesuitischem Grundsatze erst
dann in die Verwaltung des Kapitels eingreifen, wenn es Nach-
lassigkeit und Fehler sich zw Schulden kommen ldsst (37, 604—D5,
617—8). A. bemerkt dies im Hinblick auf das Vorgehen des
Erzbischofs von Toulouse, welcher die vom Domkapitel der
unbesetzten Diozese Pamiers ernannten und durch den Papst
bestiatigten Generalvikare unter jesuitischem Einflusse nicht
anerkannte (625—45).

Was die Erlaubnis zur Herausgabe religioser Biicher angeht,
so schrdnkt A. entgegen den Jesuiten die bischiflichen Machtbefug-
nisse ein. Bei Verteidigung des ,Nouveau Testament de Mons“,
welches ohne oberbehordliche Genehmigung gedruckt worden
war, tritt dies deutlich zu Tage. Wenn hiergegen die Jesuiten



— 519 —

auf Beschliisse des Trienter und anderer Konzilien hinwiesen,
so sieht A. in denselben — ganz abgesehen von ihrer wahren
geschichtlichen Bedeutung — ,veraltete Bestimmungen®, ,die
durch ein ihr widersprechendes Gewohnheitsrecht besonders in
Frankreich hinfallig geworden wéare“. In diesem Lande geniige
das Gutachten einiger Gelehrten, um einem religivsen Buche Giiltig-
keit zu verschaffen (6, 789—90; vgl. J. II, 1. Abt., 668 f.).
Weiter steht es im Gegensatz zu den Jesuiten fiir A. fest,
der Bischof diirfe nach freiem Ermessen und Belieben einem
rechtgldubigen Buche, dessen Verfasser unbekannt ist oder
bleiben will, die Genehmigung geben. A. beruft sich hierbei
auf die entsprechende Instructio (Décret = 795) Klemens’ VIIL.
(687, 195)1). Sei einmal in einer Diizese irgend eines Landes der
Erde die Druckerlaubnis gegeben, so gelte diese entgegen jesuiti-
scher Auffassung fiir jede andere; sonst wiirde die Einheit der
Kirche vernichtet (802, 804, 806). Selbstverstindlich denkt A.
im Sinne der Imstructic nur an rechtgldubige Biicher. Irrtim-
lich durch einen Bischof gebilligte ketzerische Biicher diirften
von dessen Amtsbriidern verworfen werden (805). Hier muss
auch an die Verteidigung erinnert werden, welche A. der durch
Erzbischof Harlay 1688 verbotenen Brevieriibersetzung de Tour-
neux’ zu teil werden lidsst (8, 216 f.; vgl. J. II, 1. Abt., 545)2).

Wir schliessen dieses Hauptstiick mit einigen Satzen, welche
von A.im Zusammenhang der letztbesprochenen Ersrterungen
niedergeschrieben worden sind, und seiner hie und da etwas iiber-
schwinglichen Verherrlichung des Bischofsamtes eine Schranke
setzen:

xSl tous les Supérieurs Ecclésiastiques étoient infaillibles
dans leurs sentiments, et impeccables dans leur conduite, jamais
les vrais Chrétiens n’auroient de peine & obhéir & leurs Ordon-
nances, et il n’auroit point été nécessaire de faire des titres
expreés dans le Droit Canonique, pour apprendre aux fideles
de quelle maniere ils se doivent conduire quand les Censures
de leurs Prélats sont manifestement injustes, ou méme tout-a-fait
nulles. Mais parce que UEglise n’est pas si heureuse en ce monde
que d’étre toujours gouvernée par des Anges, et que ceux qui

1) Siehe J. I, 541.

) Weitere Beispiele fiir A.s Verteidigung ,jansenistischer® Erbauungs-
bitcher hat Reusch (J. II, 1. Abt., 539 ff.) gesammelt.



— 520 —

sont revétus de l'autorité de Jesus Christ ne sont pas pour cela
dépouillés de toutes passions humaines, ni incapables de toutes.
surprises, on a été obligé de donner des regles pour appaiser
le trouble des consciences, lorsqu’il arriveroit que des Pasteurs,
ou passionnés, ou trompés, abuseroient de leur pouvoir pour
tyranniser, par des commandements absolus et sans raison, et lier
par des Censures injustes, lesames que J. C. a appelées & la liberte,
et qu’il n’a soumises qu’a la légitime autorité de ses Ministres,
et non pas & leurs caprices, et & leurs emportements (6, 787)..

C. Niedere Geistlichkeif.

Die Geistlichen einer jeden Kirchenprovinz, deren Einheit
streng zu wahren ist, sind nach A.s Auffassung nur dem zu-
stiindigen Bischofe (bezw. dessen Hiilfsbeamten) werantwortlich.
Dieser iibertrigt den ihm unterstellten Klerikern in Verbindung
mit dem Papste die allen gemeinsamen Machtbefugnisse. Ja, er
hat im einzelnen Falle das Recht, denselben Amtsgewalt in
Dingen zu erteilen, welche eigentlich ausschliesslich seiner Be-
fugnis zustehen. Deshalb darf ein P. Brisacier in keiner Weise
tiber den Handlungen eines Priesters zu Gericht sitzen (30, 42—3).

Nach Pauli Gebot dirfen die Bischofe erst auf zweier bis
dreier Zeugen Aussage hin eine Klage gegen einen Geistlichen
annehmen. So hat Hadrian bestimmt. Sie miissen genau die
Kanones befolgen: Der Klidger hat zum Gericht zu erscheinen
und muss den Namen des Verklagten angeben. Er ist ver-
pflichtet, schriftlich seine Sache zu rechtfertigen, um nicht
leichtfertig und ungestraft einen Unschuldigen ins Ungliick zu
treiben, Kurz, beide Teile miissen sich offen gegeniiberstehen,
und dem Beklagten ist Gelegenheit zu geben, sich zu vertei-
digen. Dem allem entgegen werfen die Jesuiten sich auf zu ,accu-
sateurs sans dénonciation, témoins sans prewve, juges sans autorité
und bourreaux sans commission. Dadurch beleidigt die Gesell-
schaft Jesu in schamloser Weise den, nach dem sie sich be-
nennt. Denin er allein hat das Recht, wie schon Chrysostemos
ausfiihrt, ohne jede menschliche Formen jemanden zu verur-
teilen (14 f.; 19, 315—6, 320; 22, 120, 417—8; 24, 346).

Das Verhéltnis zwischen Bischof und Geistlichkeit kommt
besonders in der Verwaltung des Busssakramentes zum Ausdruck.
Brisacier hatte die Behauptung aufgestellt (30, 54, 236), nur die
Bischofe waren befugt, bei offentlichen schweren Siinden eine



— H21 —

offentliche Busse aufzuerlegen. Die Geistlichen wiirden durch
derartige selbstindige Handlungen das Ansehen der Bischofe
unterwithlen. Brisacier nahm vor allem auf einen Fall Bezug,
welcher den jansenistischen Pfarrer Calaghan betrifft:

Ein junges Mé&dchen aus der Nachbarpfarrei Calaghans
hatte einen Geistlichen an der Kirchtiir durch einen Steinwurf
verletzt und so furchtbares Argernis erregt. Auf Bitten ihres
Pfarrers war ihr dann von Calaghan die Beichte abgenommen
worden. Dieser legte ihr als offentliche Busse auf, drei Sonn-
tage nacheinander an der Kirchtiir knieend die Eintretenden
um Verzeihung zu bitten.

Darin sieht Brisacier eine Anmassung Calaghans. Dieser
habe ohne Erlaubnis seines Oberhirten jene offentliche Busse
verhingt. A. weist scinen Gegner auf die Bestimmung des
Trienter Kirchentages (sess. 24, c. 8 de reform.) hin (53), ,jeder
Priester sei verpflichtet, fiir 6ffentliche drgerliche Siinden eine ent-
sprechende oftentliche Bussc aufzuerlegen, welche er — Brisaciers
Behauptung gerade entgegen — nur mit bischéflicher Erlaubnis
in eine geheime verwandeln diirfe“. In demselben Sinne habe das
Konzil von Mailand unter dem Vorsitz von Karl Borromdus und
mit pédpstlicher Zustimmung entschieden (56; vgl. 27, 729).

Ein bekannter aufsehenerregender Zwischenfall in der Ge-
schichte des Jansenismus ist die Sakramentsverweigerung an den
Grafen von Liancourt in der Kirche St. Sulpice zu Paris seitens
zweier jesuitisch gesonnenen Geistlichen (vgl. pr. 19, XXXVII {.;
19, 343—51; R. I, 623; Ste. 111, 29 f.; J. II, 1. Abt,, 475; Rac.
133; Gen. II, 256 f.; Mem. II, 462 f.; Real. 8, 595; Werner I,
2569; V. I, 128—130). Dieselbe geschah, weil er seine Enkelin
in Port-Royal erziehen liess, oder anders gesagt, ,weil er mit
gefihrlichen Ketzern verkehrte“ (19, 313), was zwar ,keine Siinde
an sich“, wohl aber eine ,Gelegenheit zur Siinde“ sei (376).

A. tadelt es auf das schiirfste, dass die betreffenden Geist-
lichen, in deren Hénden keineswegs die bischofliche Autoritét
liege, die Kihnheit besessen hiitten, einen Herrn zu exkom-
munizieren, dessen Frommigkeit und Tugend allgemein bekannt
seien. In welche Verwirrung wiirde die Kirche geraten, wenn
derartige Auswiichse allgemein wiirden, wenn jeder Priester
aus eigener Machtvollkommenheit sich zum Richter derer auf-
werfen wollte, deren Gewissen er nicht kenne, die in engster
Fiithlung mit der Kirche stinden (313). Verteidigten die Jesuiten



- B9

wirklich das Verhalten der beiden Geistlichen damit, dass Lian-
court ,Anhédnger der funf Satze“ wire, so miisse man ihnen
antworten: Das Urteil, ob jemand ein Ketzer und entsprechend
zu exkommunizieren sei, stinde allein den Bischifen zu (315—6;
341—2). Uber Liancourt und seine Freunde wire aber bis zur
Stunde kein solcher Spruch gefillt worden (315). Die Bischofe
sind, wie wir sahen, bei einem Verfahren gegen ihre Priester
an bestimmte Formen gebunden. Weit mehr noch trife dies
fir die Priester zu, wenn ihnen tuberhaupt das Exkommuni-
kationsrecht zustdnde. So wire das Verfahren der Pfarrherrn
von St. Sulpice doppelt verwerflich (316, 387).

Die Priester haben mach A. nicht einmal das Recht, solche
vom kirchlichen Leben auszuschliessen, die gesetzlich von den Bi-
schifen des Schismas tberfithrt wdren. Nur die letzteren diirften
dies (316). Und hatte wirklich jemand eine allgemeine Exkom-
munikation durch die Bischofe sich zugezogen, so erfordere es
der kanonische Rechtsweg, dass der Name des Betreffenden
zunéchst verodfentlicht werde, bevor den Glaubigen der Verkehr
mit ihm untersagt werden konne (320).

Zudem erscheint A. die Leichtfertigkeit, mit der die Jesuiten
im Falle Liancourt unter Missachtung der Bischofe vorgegangen
wéaren, als ein der Kirche und den Vitern fremdes Beginnen.
Die Bischofe hitten stets nur ,unter Seufzern und Tréinen“ eine
Ausstossung beschlossen, da sie Hiretiker immer noch als Mit-
glieder der Kirche betrachtet und eine Besserung derselben
erhofft hitten (326). Dementgegen trieben die jesuitischen Priester
gewissenlos mit der kirchlichen Zucht ihr Spiel. Dadurch werde
die Einheit der. Kirche zerstort (327 f.).

IIL.

Hat A. mit seiner Auffassung von der kirchlichen Verfassung den
Boden des geschichtlich urspringlichen Katholizismus verlassen? Uns
diinkt esnicht. Er hat einen Kampf gefihrt fir die Hierarchiein threm
[riihkatholischen freien Aufbau, wo von Allgewalt und Unfehlbarkeit
des romischen Bischofs keine Rede ist, wo letzterer mit seinen Amts-
briidern auf der ganzen Erdenrunde und diese wieder unter sich
in Liebe und Einheit des Glaubens verbunden sind, wo, wie wir
zwischenhin sahen, auch den Nichiklerikern ein ziemliche Mass von
Selbstandigkeit zuerkannt wird. Uns dies noch einmalin aller Schiirfe
zZu vergegenwértigen, mochten wir an A.s Worte erinnern:



— 523 —

,Die falschen, von Isidor entworfenen Dekretalen, welche
fast allen Papsten vom HI. Klemens bis Siricius zugeschrieben
werden; die falschen Konzilien, wie das von Sinuessa und das
von Rom unter Sylvester, und andere &hnliche erfundene Ur-
kunden (pieces apocryphes), welche man in einer Zeit fiir echt
hielt, wo man nur Gratian las, der sie fir wahr gehalten und
mit ihnen sein Dekret angefiillt hat, sind eine der hauptséich-
lichsten Quellen einer Menge von fiir die Papste liberaus giinstigen
oder besser gesagt nachteiligen Meinungen gewesen. Denn es
gibt nichts elenderes, als sich eine unbegrenzte Macht beizu-
messen und dabei die Pflichten ausser Acht zu lassen, wozu
jene verbindlich macht, und die man doch nicht zu erfiillen
vermag. Jene falschen Urkunden in Verbindung mit einer
schlechten Philosophie und der Schmeichelei, welche die Seuche
aller Hofe ist, brachten so viele Kanonisten zu der Erklirung:
,Der Papst empfingt unter allen Bischofen allein seine Macht
unmittelbar von Christus, und alle anderen empfangen sie von
ihm. Der Papst hat alle patriarchalischen, erzbischoflichen
und bischoflichen Wiirden begriindet. Er erhebt die einen iliber
die anderen, ganz wie es ihm beliebt, ohne dass jemand dar-
iiber Klage fithren kann. Kein Konzil kann ohne seine Wei-
sung zusammentreten. Er ist Befreier und Herr aller kirchlichen
Benefizien. Er kann diese, wenn es ihm gutdiinkt, verleihen,
wem er will. Er kann sie, gleich wie ein Herr, der sein Be-
sitztum irgendwem verkauft, ohne dadurch ein Unrecht zu be-
gehen, jene Benefizien verkaufen, ohne Simonie zu begehen.
Der Papst ist endlich, als Stellvertreter Jesu Christi, der Herr
der Erde und der unabhéngige Gebieter iiber alle Volker, gliubige
und ungldubige ...* Schliesslich verdankt man diesen falschen
Urkunden den Ursprung des beriichtigten Grundsatzes, der
Papst kénne von niemandem verurteilt werden ... (11, 28—9).

A. hat einen Kampf gefiihrt, der so alt ist, wie das Papsttum
selber. Als Kind seines Volkes und seiner Zeit wurde er zu dessen
Feind und Verteidiger zugleich. So kann auch nur in beschrinktem
Masse Fontaines Urteil gelten: ,On étoit surpris en approchant
de M. A, de voir toute l'antiquité presente en quelque sorte
devant ses yeux, et tout ce qui s’étoit passé dans toute I'Eglise
réuni dans un seul homme* (Mem. II, 96). Dagegen diirfte
es schon eher gelten, wenn eben jener Fontaine berichtet, A.
habe bei seinen fritheren oder spiteren Freunden als ,lI’hon-



— D524 —

neur et l'ornement de l'église Gallicane® gegolten, ,qui étoit
la mere de ce pieux docteur® (374).

A. ist an dem Zwiespalt, in dem er sich befand, zugrunde
gegangen. In dem Streit wm das Formular empfing er, ohne es
selbst so recht zu begreifen, den Todesstoss. Wirr kreuzten sich
dieses Mannes Gedanken und fanden keinen Ausgleich: ,Gott
gilt es mehr, denn den Menschen zu gehorchen.* ,Der Papst
ist nichts anderes als ein Mensch. Darum vermag sich der
Papst wie jeder andere Mensch zu tduschen.“ _Es gilt, selbst
den Tod fiir die erkannte Wahrheit zu erdulden. TUnd doch
wieder: ,Keine noch so heftige Verfolgung darf den Gldubigen
zum Abfall von Petri Stuhl bewegen. Denn nur hier ist der
Mittelpunkt der einzigen grossen Heilsgemeinschaft.* Zwar bot
sich voriibergehend eine Rettung vor dem Ansturm der Geguner:
A. bezeugte dusserlich dem Papste gegeniiber ,Ehrfurcht* und
sotillschweigen“ und blieb so in der Gemeinschaft mit Rom. Ob
aber auch in sein Inneres der ,,Klementinische Friede” Kinzug hielt?
Auf jeden Fall brachte er die Gegner nicht zum ,,Stillschweigen. Sie
vermochten keinen ,respect“ und keine ,silence“ ihm gegeniiber
zu bewahren. Und A. musste fern der Heimat in Armut und Elend
verbluten. Immerhin — und das ist so bezeichnend fiir die
tragische Ironie dieses Kampfes — A. empfing die letzte Weg-
zehrung aus der Hand eines angesehenen Geistlichen?), der in
der Gemeinschaft mit Rom stand, und auch seine Bestattung
vollzog sich in allen kirchlichen Ehren. Ja, er fand seine letzte
Ruhestétte unter den Stufen des Hauptaltars einer nicht unbe-
kannten romisch-katholischen Kirche Briissels?®). A. fiel eben
nicht unter den Streichen des Papstes, sondern denen der Je-
suiten. Noch im Jahre 1694, also dem Todesjahre A.s, billigte
Innocenz XII. erneut die Bedingungen des Klementinischen
Friedens (J. II, 1. Abt., 643). — Etwas Wahres liegt sonach in
Sainte- Beuves frither erwidhnten Worten, fait und droit hitten
dem Jansenismus, statt ihn zu retten, den Lebensatem genommen,
vorausgesetzt, dass bei fait wund droit gleichzeitigy an respect und
silence und — — die Jesuiten gedacht wird! |

Wenn wir den ,Grossen Arnauld¥, wie ihn seine Freunde
nannten, in seiner Grosse fiir unser Empfinden schwanken sehen,

"} Lic. Willem van den Nestle, Pfarrer an St. Katharina zu Briissel
(V. II, 369, 449—50).
) St. Katharina (V. II, 451).



— b2 —

30 wollen wir doch nie vergessen: Er war und blieb das Kind
seiner Zeit. Die zweischneidige Waffe ,respect et silence* ward
thm im Grunde genommen von seinen jesuitischen Gegnern in die
Hand gedriickt. ,Man kreuzte hier dhnliche Klingen, um ein-
ander beizukommen“, ein Geschick, das tausendfach sich schon
ereignet hat und immer wieder ereignen wird in all den Fallen,
wo man, wir mochten fast sagen ,kindlichen Herzens“ an eine
mogliche Erneuerung des Katholizismus im Verbande des Papst-
tums glaubt. Und dann noch eins: Respect und silence fanden
die Billigung — von Pascal abgesehen — der bedeutendsten Freunde
A.s (21, CXXVID) und die Zustimmung fast aller franzosischen
Bischife (24, 133, 1V). Wie hdtte A. da umkehren sollen, wo der
von thm so hochverehrte FEpiskopat gesprochen hatte?

Der Grosse Arnauld der wissenschaftlichen Freiheit und
der ,Kleine Arnauld“ der jesuitischen Verfolgung sprechen
gleichsam gemeinsam aus dem folgenden Bekenntnisse, das
eben darum so ergreifend ist, weil aus ihm der Arnauld spricht,
,wie er wirklich war“, der Arnauld des #ussern und innern
Kampfes, von dem wir Abschied nehmen mochten:

,Ein Gelehrter der Sorbonne ist von solcher Stimmung
getragen: Ihn beseelt dank der Gnade Gottes ein fester und
unerschiitterlicher Beschluss, zu leben und zu sterben in der
Katholischen, Apostolischen und Rémischen Kirche, nur ihrem
(Glauben zu folgen und alle Irrtiimer zu verwerfen, welche sie
verwirft. Er hofft kraft eben jener Gnade Jesu Christi, nie
durch eine Verfolgung so niedergeschmettert zu werden, dass
er nur annidhernd in Versuchung geriete, den Schoss der Kirche
oder die Gemeinschaft des HI. Stuhles zu verlassen. Denn er
ist von der Wahrheit dessen voll iiberzeugt, was ehedem ein
heiliger Martyrer sagte: Es gibt kein herrlicheres Martyrium
als dies: Eher den Tod fiir den Glauben zu erdulden, denn mit
der Einheit der Kirche zu brechen ). Gleich hoch schitzt er jenes
schone Wort Augustins, durch welches fir alle Zeiten die von
der Kirche sich Trennenden verdammt werden, mogen sie ihren
Schritt beschonigen, wie sie wollen: ,,Praescindendae wunitatis
nulla est iusta mecessitas“. Bei aller Miihe, die er sich gibt,
seines Herzens Tiefen zu ergriinden, bei allen Gebeten, die er
zu Gott emporsandte, dass seiner Krkenntnis Dunkel erhellt
werde, hat er nur zu finden vermocht: Sollte er einer Meinung

1) Frei iibersetzter Satz, da im Franzosischen umstindlich gebaut.



— 526 —

mehr gefolgt sein, als einer anderen, so gab stets die Liebe
zur Wahrheit, welche Gott selber ist, den Ausschlag. Dasselbe
tat die Furcht, ihn zu beleidigen, wenn er einen seiner Uber-
zeugung nach heiligen und katholischen Glaubenssatz aufgibe,
um menschlichen Gedanken nachzugehen. Dabei ist er dessen
gewiss, bis zur Stunde sich nie getduscht zu haben, indem er
etwa das Wabrheitswidrige als Wahrheit angenommen hiitte.
Dies ist die Grundgesinnung jenes Gelehrten, so weit er sich
selbst beurteilen kann .. .% (21, 1, 2). —

Des grossen Arnaulds Geist lebte trotz aller Verfolgung in
Frankreich noch lange Zeit ‘mdchtig weiter. Dafur zeugt Ausser-
lich die am Ende des 18. Jahrhunderts besorgte, so oft ange-
filhrte Riesenausgabe seiner Werke, die mit den zugehorigen
Erlduterungen viele tausend Seiten zihlt?) und nicht zuletzt auf
Wunsch Benedikts XIV. besorgt wurde (1, Avis, XI). Aduch in
Italien genoss A. hohes Ansehen. Die Theologenschule von Pavia
sah in thm einen Hauptlehrmeister fir ihr Episkopalsystem und
iibersetzte, ebenfalls gegen Ende des genannten Jahrhunderts,
mehrere seiner Schriften ins Italienische (J. II, 2, Abt., 957).
»Geloofspunt, | Daadzaak’ und das ,eerbiedig weigeren sind
noch zu Anfang des 19. Jahrhunderts in der Utrechier Kirche
lebendig (K. Kl. 9). 4.s Gedanken sind, wie wir wissen, auch heute
noch nicht erstorben.

Die romische Kirche wird freilich aus ihrem dogmatischen
Vorurteil heraus nie das schwere Unrecht einsehen, welches
sie durch A.s Vernichtung begangen hat. Sie wird es um so
weniger tun, als A. des weiteren einer strengen Abendmahls-
und Busslehre huldigte, der iibertriebenen Marienverehrung
sich widersetzte und das Lesen des Neuen Testamentes und die
Spendung der Sakramente in der Muttersprache empfahl. Damit
sind, wie wir mit Reusch (Btr. 149, vgl. 158) feststellen mochten, bei
A. alle ,Eigenschaften“ vorhanden, um ihm den unausléschlichen
Stempel eines ,Jansenisten® aufzudriicken (vgl. Refl. 11, 280—2).
Doch dariiber soll vielleicht einmal spater gesprochen werden.

') Hinzu kommen ausserdem als Fortsetzung dieser Werke: die eben-
falls benutzte Liebensbeschreibung A.s und das sechsbindige Werk ,De la
perpétuité de la foi catholique touchant l'eucharistie®.




	Antoine Arnaulds Stellung zu den kirchlichen Verfassungsfragen im Kampf mit den Jesuiten

