
Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 4 (1914)

Heft: 4

Artikel: Von der Dämonologie der Evangelien

Autor: E.H.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-403854

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 31.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-403854
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


— 433

Von der Dämonologie der Evangelien.

Johannes Smit: De Daemoniacis in Historia Erangelica. Eomse, Sumptibus
Pontifìcii Instituti Biblici, 1913. 590 S.

Die vorliegende Schrift, verfasst von dem Professor der
Exegese am erzbischöflichen (römischkatholischen) Priesterseminar

in Utrecht, Dr. phil. et theolog. et rer. biblic.
Johannes Smit, gehört zu den Publikationen des päpstlichen
Bibelinstituts. Man darf es begrüssen, dass sich dieses Institut mutig
auch an die Behandlung eines Gegenstandes gewagt hat, der
dem modernen Menschen recht unsympathisch ist und den Bibelleser,

der in den Evangelien eine in allen Einzelheiten historisch

getreue Berichterstattung über alle zur Sprache kommenden
Vorgänge sehen zu müssen glaubt, nicht selten in eine
skeptische Stimmung versetzt. Wir sind nun zwar nicht der
Meinung, die Evangelien seien streng historische Schriften, deren
Verfasser lediglich die Absicht gehabt hätten, der Nachwelt
denkwürdige Begebenheiten zu erzählen, sondern wir glauben,
was der Evangelist Johannes 20, 31 über den Zweck seines
Buches sagt, gelte im Grunde von allen Evangelien ; diese seien
erbauliche Schriften, in denen sich die Predigt der apostolischen
Kirche widerspiegelt, und zwar in der Sprache der betreffenden
Zeit. Allein wir verstehen und billigen es, wenn ein Exegete
mit den heiligen Büchern ehrerbietig und vorsichtig umgeht,
die Evangelisten nicht schulmeistert, sondern von ihnen zu
lernen sucht und daher ihre Berichte in dem Sinne nimmt,
den sie mit ihren Aussagen verbinden wollten und verbunden haben.
(HevrAa deswegen.aber halten wir es für erlaubt, die Sprache
zu berücksichtigen, deren sich die heiligen Schriftsteller mit ihren
Zeitgenossen bedienten, und unter Umständen zu erwägen, aus
welcher Quelle und aus welcher Zeit ein Bericht stamme und

für wen und zu welchem Zwecke er bestimmt sei.
Was ist also von den dämonischen Zuständen zu halten,

von denen in den Evangelien so häufig die Rede ist? Smit
antwortet (S. 190) : „ Wo immer sich aus den Worten oder
Handlungen unseres Heilandes ergibt, dass Jesus eine loirkliche dämo-

Internat. kirchl. Zeitschrift, Heft 1, 1U14. 28



— 434 —

nische Besessenheit annehme, da müssen wir glauben, dass der
betreffende Mensch in Wahrheit von einem Dämon besessen gewesen
sei." Zu dieser These gelangt der Verfasser auf Grund der
Annahme, die „menschliche Seele Christi" habe vom ersten Augenblick

des irdischen Daseins an ein Wissen gehabt, vermöge
dessen „Jesus alles wusste, was Gott schaut in Gegenwart,
Vergangenheit und Zukunft, das Denken und Tun eines jeden
Menschen und zu jeder Zeit". Mit solchem Wissen lasse sich
kein Irrtum vereinigen. Freilich hätten moderne Theologen,
.„Günther, Klee, Laurent, Knittel, Schell" (S. 188), in Abrede
gestellt, dass Jesus in seiner menschlichen Erscheinung ein solches
absolut vollkommenes Wissen gehabt habe; allein da nach der
wiederholt definierten Lehre in Jesus die göttliche und menschliche

Natur zu einer Person vereinigt gewesen seien, könne
kein Christ, der die Gottheit unseres Herrn Jesu Christi
annehme, die Behauptung aufstellen, in Christi Worten oder
Handlungsweise sei ein Irrtum enthalten.

Leider hat Smit dieses Kapitel, das doch von entscheidender

Bedeutung ist, nur sehr kurz behandelt. Die Berufung
auf Thomas von Aquin, der über das Wissen Jesu sehr genauen
Aufschluss gibt, genügt uns nicht. Namentlich wäre uns z. B.
eine einlässliche und nüchterne Erklärung der Worte Jesu
willkommen gewesen : „Um jenen Tag aber und die Stunde weiss
niemand, auch die Engel im Himmel nicht, auch der Sohn nicht,
sondern allein der Vater* (Matth. 24, 36). Hier scheint eben
doch zwischen dem Wissen Jesu und dem des Vaters ein Unterschied

gemacht zu sein. Und wie soll man es verstehen, wenn
Lukas 2, 52 sagt : „ Und Jesus nahm zu an Weisheit und Gestalt
und Gnade bei Gott und den Menschen" Hat Jesus als Mensch
vom ersten Augenblicke an (a primo instanti, S. 189) alles ge-
wusst, was Gott selbst schaut, so ist ein Zunehmen an Weisheit

bei ihm nicht wohl denkbar. Auch darüber erhalten wir
von Smit leider keine Auskunft. Es bleibt daher, wenn man
den Evangelien mehr glaubt als der scholastischen Theologie,
eine gewisse Möglichkeit zurück, die Meinung für richtig zu
halten, Jesus habe als Mensch die Vorstellungen seiner Zeit
und seines Volkes geteilt. Die erhabenen Aussagen des Herrn
über sich selbst: „Ich bin der Weg, die Wahrheit und das
Leben" (Joh. 14, 6), „dazu bin ich in die Welt gekommen",
dass „ich der Wahrheit Zeugnis gebe" (Joh. 18, 37), dürfen



— 435 —

hier, wo es sich nicht um Gottes Offenbarung in Christo, sondern
um weit verbreitete rein menschliche Meinungen handelt, nicht
in Betracht gezogen werden.

Es entspricht der historisch-kritischen Methode der Exegese,
wenn Smit vor Behandlung des eigentlichen Themas eine
Untersuchung über das Vorhandensein und die Verbreitung des Glaubens

an dämonische Infestation anstellt. In den kanonischen
Büchern des Alten Testaments findet er kein Beispiel einer
Besessenheit. Vom Satan ist zwar dann und wann die Rede

(Prolog zum Buche Job) ; aber dass ein böser Dämon seine Wohnstätte

im Menschen selbst nahm, wird niemals berichtet.
Dagegen steht fest, dass die Juden zur Zeit Christi alle Übel auf
Dämonen zurückführten und diese durch Beschwörungen
unschädlich zu machen suchten (S. 138 ff.). Das gleiche gilt von den

Babyloniern (S. 146 ff.), Persern (S. 153 ff'.) und Griechen (S. 159 ff.).
Es sei möglich, dass die Vorstellung der Juden aus dem Einfluss,
den diese fremden Kulturvölker auf das Judentum- ausübten, zu
erklären sei, aber es müsse beigefügt werden, dass der jüdische
Monotheismus den Glauben an die Dämonen doch wesentlich
umgestaltet habe (S. 169 ff. ; vgl. S. 153). Wir möchten dem
nicht widersprechen. Allein ist nun anzunehmen, dass es sich
mit den Dämonen und ihrem verderblichen Treiben bei den
Juden anders verhalte als bei den Babyloniern, Persern und
Griechen? Könnte man nicht auf den Gedanken kommen, es

handle sich überall lediglich um menschliche Vorstellungen,
die für die betreffende Zeit und Kulturstufe charakteristisch sind
und die so grosse Verbreitung erlangen konnten, weil namentlich

die medizinische Wissenschaft noch nicht so weit
fortgeschritten war, dass sie die den Dämonen zugeschriebenen
Wirkungen aus natürlichen Ursachen zu erklären und mit natürlichen
Mitteln zu bekämpfen vermocht hätte? Smit hat mit seinem interessanten

Überblick über die Verbreitung des Dämonenglaubens
zur Zeit Christi die Begründung seiner These nicht erleichtert.

Das gilt, wie uns scheint, nicht einmal vom zweiten
Kapitel, in welchem Smit es unternimmt, die Möglichkeit und das
Wesen (possibilitas et natura) der Besessenheit zu beschreiben. Er
stützt sich natürlich auch hier hauptsächlich auf Thomas von
Aquin, dem die römischen Theologen in philosophischen und
theologischen Dingen folgen müssen. Da vernehmen wir manches,
was uns sonst niemand sagen kann: Die bösen Geister sind



— 436 '
—

zwar bereits in der Hölle ; aber die Höllenstrafe ist noch nicht
vollkommen (S. 58) ; durch die Sünde ist weder ihr Wissen noch
ihre Macht vermindert, sondern im Gegenteil eher vermehrt
worden (S. 59); so haben* sie z. B. mehr Kraft, menschliche
Leiber von einem Ort zum andern zu bewegen, als der Geist
des lebendigen Menschen (S. 60); daher können sie auch allerlei
Schaden verursachen (S. 61). Sehr gelehrt wird im Anschluss
daran der eigentliche Zustand der Besessenheit beschrieben
(S. 62 ff.). Zu den Quellen, auf die sich Smit beruft, gehört
auch der schreckliche Hexenhammer (S. 59; vgl. Döllinger-
Friedrich, Das Papsttum, S. 127). Je mehr uns der Verfasser
über diese Dinge zu sagen weiss, desto weniger macht er uns
geneigt, seine Mitteilungen für etwas anderes zu halten als für
Erzeugnisse eines finstern Aberglaubens.

Fragen wir nun aber, woher denn Smit wisse, dass in den von
den Evangelien erwähnten zahlreichen Fällen eine wirkliche
Besessenheit anzunehmen sei, so erhalten wir die zweifache Antwort :

das bezeugen der Schrifttext und die Lehre und Praxis der Kirche.
Ebensowenig wie bei Jesus, der Besessene heilt, ein

Irrtum anzunehmen sei, lasse sich denken, dass er sich einfach den
Vorstellungen des Volkes anbequemt und die vermeintlichen
Besessenen als Besessene behandelt habe (S. 191 ff.), ohne seinerseits

die dämonische Vorstellung zu teilen. Hätte Jesus, wird
Seite 215 weiter gesagt, die Meinung der Leute nicht für richtig
gehalten, so hätte er darüber seine Jünger wenigstens in
vertraulicher Weise aufklären müssen und sie nicht sogar mit der
Vollmacht, Teufel auszutreiben, aussenden dürfen (S. 218 f.).
Namentlich wird auch betont, dass Jesus in der Unterredung
mit den Pharisäern die Wirklichkeit der von ihm vollzogenen
Teufelaustreibung selbst voraussetze (S. 223). Kurz, die
Wahrhaftigkeit Jesu komme in Frage ; wer an seine Gottheit glaube,
müsse annehmen, dass er im buchstäblichen Sinne Teufel
ausgetrieben habe. Istdem so, so braucht allerdingsnichtweiter bewiesen
zu werden, dass die bösen Geister im buchstäblichen Sinn vom
Menschen Besitz ergreifen und ihm allerlei Unheil bereiten können.

Was sich aus den Worten und Handlungen Jesu ergebe,
werde auch bestätigt durch die Lehre und Praxis der Kirche.
Schon der Papst Fabian (236—250) habe die Exorzistenweihe
eingesetzt, also Kirchendiener für nötig erachtet, die speziell
die Aufgabe und Befähigung hatten, Teufel auszutreiben (S. 206).



— 437 —

Innozenz VIII. aber habe die Bulle Summis desiderantes erlassen,
mit der 1484 die päpstlichen Inquisitoren Heinrich Institutor und
Jakob Sprenger, die Verfasser des „Hexenhammer",
bevollmächtigt worden sind, die mit dem Teufel verbundenen und
von Teufeln besessenen Hexen und Hexenmeister auszurotten.
Es ist anerkennenswert, dass Smit die genannte seheussliche
Bulle nicht als eine ex cathedra erlassene Bestätigung des

Hexenwahns gelten lassen will (S. 207) ; aber der Herr
Professor setzt sich damit dem Verdachte aus, dass er weniger
„gläubig" sei als Innozenz VIII., ja vielleicht sogar zum
Rationalismus und Modernismus hinneige. Der Papst versah ja
doch die genannten Inquisitoren gerade deswegen mit den
nötigen Vollmachten, weil sich in einigen deutschen Diözesen
Leute, „uneingedenk des eigenen Heils und vom katholischen
Glauben abfallend", mit männlichen und weiblichen Teufeln
geschlechtlich versündigten, greulichen Schaden anrichteten und
trotzdem von der Bevölkerung in Schutz genommen wurden!
Was soll man aber erst dazu sagen, dass Smit schon Seite 12 den
Reformator Luther als Urheber des in Deutschland verbreiteten
Glaubens hinstellt, viele Übel seien von herumvagierenden
Teufeln verursacht! Ist das nicht für gute Katholiken eine

Ermunterung, sich vom Dämonenglauben abzuwenden und die
bezüglichen Stellen der Evangelien anders zu deuten?

Wir sind in der Tat der Meinung, auch ein gläubiger
Katholik könne trotz Hexenbulle und Hexenhammer und
Exorzistenweihe mit guten Gründen den Dämonenglauben ablehnen.
Er darf auf folgende Dinge aufmerksam machen:

1. Es ist unehrerbietig, die gottmenschliche Würde der
Person Jesu in diese Frage hineinzuziehen. Wir wissen von
den Teufelaustreibungen Jesu nur durch die Evangelisten ; diese
aber sind keineswegs die ersten heiligen Schriftsteller, die uns
über das Christentum Aufschluss geben, und sie reden die

Sprache ihrer Zeit. Dass die Zeit, in der unsere Evangelien
entstanden sind, auf die Ausdrucksweise einen gewissen
Einfluss ausübte, sieht man z. B. aus dem nicht ursprünglichen
Nachtrag zum Markusevangelium (Mark. 16, 9—20). Hier wird
V. 17 und 18 die letzte Verheissung des Auferstandenen in die
Form gebracht: „Diese Zeichen aber werden folgen denen, die
da glauben : in meinem Namen werden sie Teufel austreiben, mit
neuen Zungen reden, Schlangen in die Hand nehmen, und so



— 438 —

sie etwas Tödliches trinken, wird es ihnen nicht schaden; auf
Kranke werden sie die Hände legen, so werden sie gesund
werden." Das ist die erbauliche Sprache einer spätem Zeit.
Smit hält die Stelle für ursprünglich und benutzt sie zum
Beweise dafür, dass es zu allen Zeiten Dämonische gebe (S. 86)
Älter als das Markusevangelium sind aber die Briefe des Apostels

Paulus. Im 1. Korintherbrief (12, 4—11), sowie im Römerbrief

(12, 3—8) zählt der Apostel die Gnadengaben auf, deren
die Christgläubigen durch den Heiligen Geist teilhaftig werden,
und gedenkt dabei (1. Kor. 12, 9) auch der Gabe, Kranke zu
heilen, erwähnt aber die Gabe, Teufel auszutreiben, die doch
eigentlich die Hauptsache wäre, mit keiner Silbe. Er bezeichnet
eben die Dinge mit eigentlichen Ausdrücken, nicht mit bildlichen Worten.

2. Die Juden erklärten zur Zeit Jesu jeden Geisteszustand,
der ihnen aussergewöhnlich und unverständlich zu sein schien,
als Besessenheit; ob sie dabei wirklich glaubten, ein Dämon
verursache den anormalen Zustand, müssen wir dahingestellt
sein lassen. Schon vom Täufer, der nicht ass und nicht trank,
sagten sie: „Er hat einen Teufel" (Matth. 11, 18). Auch der
Heiland selbst entging dieser Lästerung nicht. Seine Erklärung,

man trachte ihm nach dem Leben, beantworten sie mit
der Beschimpfung: „Du hast einen Teufel; wer sticht dich zu
töten?" (Joh. 7, 20.) Sie hatten ihm diesen Vorwurf wiederholt

gemacht und fanden ihn bestätigt, als Jesus ihnen erklärte,
dass sie nicht an ihn glauben, weil sie nicht aus Gott seien.
„Sagen wir nicht mit Recht," antworten sie, „dass du ein
Samariter bist und einen Teufel hast?" (Joh. 8, 48.) Erst recht
finden sie diese Lästerung begründet, wie sie aus Jesu Mund
hören, dass er denen das ewige Leben verheisst, die sein Wort
gläubig* aufnehmen und es halten (Joh. 8, 52). Überhaupt war
das die Redensart, mit der die Ungläubigen das von Christus
verkündigte göttliche Wort zurückwiesen : „Er hat einen Teufel
und ist wahnsinnig" (Joh. 10, 20). Das ist dem Sinne nach
die gleiche Beschimpfung, die nach Mark. 3, 22 die nach
Galiläa gekommenen Schriftgelehrten in die Worte kleiden: „Er
hat den Beelzebul". Was sie aber damit sagen wollen, ist
eigentlich dasselbe, was die Angehörigen Jesu weniger
leidenschaftlich und roh mit den Worten aussprechen : „Er ist ausser
sich" (Mark. 3, 21). Smit kennt natürlich diese Stellen auch
(S. 184) ; er macht dazu die treffende Bemerkung : die Juden



— 439 —

hätten zur Zeit Christi „nach ihren abergläubischen Vorstellungen"
(secundum falsas ideas superstitiosas) verschiedene Krankheiten,
„namentlich gewisse Formen des Irrsinns, der Hysterie und
Epilepsie", dämonischer Infestation zugeschrieben. So ist es offenbar.
Aber gerade deshalb lag es auch sehr nahe, die Heilung solcher
Krankheiten populär als Teufelaustreibungen zu bezeichnen.

3. Sicher ist, dass nach den Evangelien auch Jesus selbst wiederholt

in bildlicher Weise von Besessensein und Teufelaustreiben
redet, also diese Wendungen auch da gebraucht, wo nicht im
buchstäblichen Sinn von teuflischen Geistern und ihrer Bekämpfung
gesprochen wird. Das ist z. B. an folgenden Stellen der Fall:

Luk. 13, 32 : „Siehe, ich treibe Teufel aus und mache
gesund heute und morgen, und am dritten Tage komme ich zu
Ende." So lässt. Jesus dem Herodes antworten, der den schlauen
Versuch macht, ihn aus Galiläa zu verscheuchen. Der
Heiland redet natürlich nicht buchstäblich von Exorzismen, die er
noch vornehmen wolle, sondern von seiner ganzen Wirksamkeit,
die eine erlösende und heilende sei und mit der er nach dem
Ratschlüsse des Vaters bald zu Ende kommen werde, ohne dass
die Nachstellungen des Herodes daran etwas ändern könnten.

Luk. 10, 17. 18: „Herr, auch die bösen Geister sind uns
Untertan in deinem Namen." Mit diesem Triumph kommen die
von Jesus ausgesandten siebenzig* Jünger zurück. Ihnen
antwortet der Heiland: „Ich sah den Satan wie einen Blitz vom
Himmel fallen." Der Erfolg der Jünger ist ihm ein tröstlicher
Beweis, dass durch sein Evangelium der Geist der Gottentfremdung

und Sünde überwunden wird und das Reich Gottes zu
den Menschen kommt. Die bestätigende Antwort Jesu bezieht
sich natürlich auf die gleiche Sache wie der frohlockende
Bericht der Jünger; ebensowenig wie im buchstäblichen Sinn
an einen blitzartigen Sturz des Satans zu denken ist, kann die

Unterwerfung der bösen Geister in krass buchstäblichem Sinne
gemeint sein. Smit ist der Ansicht, Jesus hätte in dieser Unterredung
die Jünger aufklären müssen, wenn auch er das Teufelaustreiben
nicht in buchstäblichem Sinne verstanden hätte Falls eine solche
Aufklärung nötig war, wird sie Jesus wohl gegeben haben.

Joh. 12, 31; 14, 30; 16, 11. Statt des Ausdruckes „Satan"
gebraucht der Evangelist Johannes in den Reden Jesu die

Bezeichnung „Fürst der (gottentfremdeten) Welt". Dieser hat an
dem „Heiligen Gottes" keinen Angriffspunkt und ist durch sein



— 440 —

Erlösungswerk überwunden; der Geist Gottes, den der
verklärte Christus vom Vater her senden will, wird das Gericht
offenbar machen und fortsetzen, das über ihn ergangen ist. So

erweist sich Christus als der Stärkere, der dem „Starken" die Waffenrüstung

nimmt und sein Besitztum an sich zieht (Matth. 12, 29),
Matth. 12, 28: „Wenn ich durch den Geist Gottes die Teufel

austreibe, so ist das Reich Gottes zu euch gekommen." So

charakterisiert Jesus seine ganze Aufgabe und Wirksamkeit. Er
hat unter den Menschen das Reich Gottes herzustellen. Daher muss
er alles bekämpfen und überwinden, was Gott widerstrebt. Das
geschieht in der Kraft des Geistes Gottes, der wesenhaft in ihm
wohnt und den die Pharisäer blasphemisch als Beelzebulrbe-
zeichnen. Wo der Geist Gottes in den Menschen und unter den
Menschen herrscht, da ist das Reich Gottes Wirklichkeit geworden.

Mark. 4, 15: „Sofort kommt der Satan und nimmt das Wort
weg, das unter sie gesäet war." Jesus weiss, dass sein Evangelium
nicht überall und bei allen bleibenden Erfolg hat. Oft wird der
gute Anfang durch den in der Welt herrschenden Geist des Bösen
wieder vereitelt. Auch die vertrautesten Jünger Jesu „hat der
Satan begehrt zu sieben wie Weizen" (Luk. 22, 31). Der Heilige

Geist ist aber vorzüglich wirksam unter den im Namen
des Herrn „Versammelten", in der christlichen Gemeinde;
darum ist Ausstossen aus der Gemeinde des Herrn gleichviel
wie: „dem Satan übergeben" (1. Kor. 5, 5; 1. Tim. 5, 20). Wer
sich vom Herrn und seinem Reiche abwendet, geht dem Satan nach
(1. Tim. 5, 15). Aber so wenig denkt der Apostel, wenn er den
Blutschänder „dem Satan übergibt", im buchstäblichen Sinn an
eine Überlieferung in die Gewalt des Höllenfürsten, dass er im
Gegenteil von dieser Massregel die gute Wirkung erwartet, „dass
der Geist selig werde am Tage des Herrn" (1. Kor. 5, 5).

Luk. 11, 24—26. Die Juden, die von Jesus ein Zeichen
fordern, haben einen Anfang des Glaubens und geben sich den

Schein, dass sie sich dem Heiland fest anschliessen wollen,
falls sich dieser genügend auszuweisen vermöge. Ihnen sagt
Jesus vorher, dass sie sich wieder von ihm abwenden und dann
Adel verhärteter sein werden, als wenn sie sich ihm niemals
angeschlossen hätten. Das ist der Sinn des Gleichnisses von
dem ..unreinen Geist", der ausgetrieben worden war, nach
einiger Zeit aber mit sieben noch schlimmem Genossen zurückkehrt.

Smit widmet dieser Parabel eine längere Erörterung



— 441 —

(S. 239—249) und erkennt an, dass Jesus hier bildlich rede, stellt
sich aber sofort an die Seite eines Jülicher und Johannes
Weiss die gerade auch in dieser Gleichnisrede einen Beweis
sehen, dass Jesus nach den synoptischen Überlieferungen im
buchstäblichen Sinne von Dämonen rede und „Bescheid wisse,
wie sie es treiben". Wir halten uns auch hier lediglich an die

heiligen Schriftsteller und sehen in der erwähnten Parabel ein
weiteres Zeugnis, dass auch der Überlieferung der Synoptiker die
Tatsache nicht unbekannt ist, dass Jesus unter Umständen in
bildlicher Weise von Teufelaustreiben gesprochen hat. Haben
wir aber die Wahl zwischen einer grob sinnlichen und einer
ethischen Auffassung, so entscheiden wir uns für die letztere.
Das geschieht, wie wir gerne zugeben, aus Ehrfurcht vor dem,
der gesprochen hat : „ Wenn ich durch den Geist Gottes die Teufel
austreibe, so ist das Reich Gottes zu euch gekommen." Schon
dieses eine erhabene Wort verbietet uns, die angeführten
Äusserungen in dem gemeinen Sinne zu nehmen, in welchem nun
seltsamerweise der Vertreter des päpstlichen Bibelinstituts mit
den Vertretern der fortgeschrittensten protestantischen Bibelkritik

so schön übereinstimmt!
Luk. 13, 11—17. Dem Weibe, das 18 Jahre lang „einen

Geist der Krankheit" hatte, lässt Jesus seine Hülfe mit den
Worten angedeihen : „Du bist erlöst von deiner Krankheit." Als
Krankenheilung betrachtet auch der Synagogenvorsteher die
Begebenheit. Ihm gegenüber rechtfertigt sich Jesus mit den
Worten: „Sollte diese, eine Tochter Abrahams, die der Satan
gebunden hatte achtzehn Jahre lang, nicht gelöst werden von
diesem Bande am Sabbattag?" Der „Satan" also ist der „Geist
der Krankheit" ; dieser aber ist die Krankheit selbst.

Übrigens ergibt sich auch aus Matth. 7, 22, dass Jesus dem
Teufelaustreiben sogar dann, wenn es in seinem Namen
geschieht, nur eine sehr untergeordnete Bedeutung zuerkennt.
Wer sich ihm gegenüber mit solchen Dingen rechtfertigen will,
hat das Urteil zu gewärtigen: „Ich habe euch nie gekannt;
weichet von mir, ihr Übeltäter" (V. 23). Noch weniger hoch
wird er das Teufelaustreiben geschätzt haben, das die jüdischen
Exorzisten übten (Matth. 12, 27).

4. Auch da, wo die Evangelisten selbst reden, also nicht
Worte des Heilandes wiedergeben, kommen Äusserungen vor,
die zeigen, dass auch im Sinne der heiligen Schriftsteller —



— 442 —

wenigstens nicht immer — an Besessenheit zu denken ist, wenn
Sätze vorkommen, in denen eine solche ausgesagt oder vorausgesetzt

zu sein scheint. Solche Sätze sind:
Luk. 22, 3: „Es fuhr aber der Satan in den Judas,

genannt Ischariot, der da war aus der Zahl der Zwölfe." Sind
die Evangelisten buchstäblich zu verstehen, so müssen Smit,
Jülicher und Johannes Weiss annehmen, Lukas erzähle hier,
Judas sei in den Zustand der Besessenheit geraten. Da nun
Smit weiss : „Über den Leib des besessenen Menschen herrscht
der Dämon direkt und unmittelbar mit tyrannischer Gewalt
und quält den Menschen durch örtliche Bewegung (per motum
localem) auf mannigfaltige Weise" (S. 67 f.), so wäre eigentlich
Judas nicht mehr verantwortlich, wenn es nun von ihm heisst:
„Und er ging hin und beredete sich mit den Hohenpriestern
und den Hauptleuten, wie er ihn wolle ihnen überantworten"
(Luk. 22, 4). Allein in diesem Falle haben wir Smit auf
unserer Seite. Er unterscheidet zwischen einer physischen und
einer moralischen Besessenheit (distinguere debemus possessionem
dcemoniacam physìcam a possessione ethica, S. 78). An der zitierten
Stelle sei nur von einer moralischen Besessenheit die Rede, die
den Judas nicht mehr zu besserer Gesinnung kommen liess.
Woher weiss das Smit? Er meint, der böse Geist, der von dem
Menschen Besitz nehme, werde in der hl. Schrift niemals „Satan"
oder „Teufel", sondern immer nur „Dämon" genannt. Wir
hätten also da eine neue scharfe Distinktion. Aber an den Stellen
Matth. 12, 26; Mark. 3, 23. 26; Luk. 11, 18 ist der Ausdruck
„Satan" doch unzweifelhaft auf Geister angewendet, die vom
Menschen Besitz nehmen und die ausgetrieben werden sollen.
Das gleiche gilt von Luk. 13, 16. Und es ist derselbe Lukas,
der als Verfasser der Apostelgeschichte (10, 38) den Apostel
Petrus sagen lässt, Jesus sei umhergegangen und habe alle
geheilt, „die vom Teufel überwältigt waren" (covç xcaaôwa-
avsvofxbvovç imo xov öiaßoXov). Hier ist doch ohne Zweifel der
Teufel als die Macht bezeichnet, die die Besessenheit bewirkt.

Joh. 13, 27 : „Und nach dem Bissen, da fuhr der Satan in
ihn." Es handelt sich wieder um Judas. Nur wäre also nach
Johannes der Verräter erst anlässlich des Abschiedsmahles in
den Zustand der Besessenheit geraten. Auch hier behilft sich
Smit mit der Ausrede, es sei nur an eine moralische Besessenheit

zu denken. Gemeint ist aber natürlich das Zurückdrängen



— 443 —

jeder bessern Regung. Nachdem Judas mit der feinen Empfindung

des schlechten Gewissens an der Darreichung des Bissens,
vielleicht auch an einem bedeutsamen Blicke erkannt hatte,
dass Jesus in der Ankündigung des Verrates ihn gemeint habe,
erwachte in ihm der Grimm des angeblich Verkannten und
Gekränkten, der nun erst recht bei seinem diabolischen Vorsatze
verharrt. Hier ist nun Kalvin, der auch von keiner Besessenheit
des Judas etwas wissen will, der Kronzeuge für Smit (S. 79).

Auch 2. Kor. 12, 7 liesse sich beiziehen. Hoffentlich wird
doch selbst der strengste moderne Kritiker, der den heiligen
Schriftstellern unendlich überlegen zu sein glaubt, dem Apostel
Paulus nicht vorwerfen, er habe sich der Besessenheit
angeklagt, als er das schmerzliche Geständnis ablegte, es sei ihm
„ein Satansengel gegeben, der ihn mit Fäusten schlage". Der
„Hexenhammer" versteht aber die Stelle tatsächlich in diesem
Sinne; er zählt vierzehn Gründe auf, die Gott bewegen, die
dämonische Besessenheit zuzulassen; der siebente Grund sei
Gottes Absicht, den Menschen zu demütigen ; dafür wird Paulus
als Beispiel zitiert. Der Professor der Exegese am römischen
Priesterseminar in Utrecht, für den der „Hexenhammer" eine
Autorität ist, teilt Seite 81 die vierzehn Gründe ohne Widerspruch

mit, hält also auf Grund jener demütigen Klage vielleicht
auch den Apostel Paulus für einen Besessenen. Wenn aber in
diesem Falle die Worte nicht streng buchstäblich verstanden
werden müssen, so wird das wohl auch in andern Fällen so sein.

5. Wenn Paulus sagt, er habe dreimal zum Herrn gefleht,
dass der Satansengel von ihm weiche (2. Kor. 12, 8), so bedient er
sich der Redeweise seiner jüdischen Zeitgenossen, die jedes
körperliche Leiden von einem bösen Dämon herleiteten. Doch
wendet sich der Apostel an den Herrn, nicht an einen
Exorzisten, wie er wohl getan hätte, wenn seiner Meinung nach
buchstäblich ein böser Dämon der Urheber seiner physischen
Schmerzen geAvesen Aväre. Auch die Evangelisten setzen voraus,

dass der Zustand der Besessenheit eine Krankheit sei: ist
der Teufel ausgetrieben, so ist die Gesundheit der Besessenen

Aviederhergestellt. Befreiung vom Dämon ist Wiederherstellung
des gesunden körperlichen Zustandes. Daher können die
Evangelisten ohne weitere Erklärung sagen: „Da ward ein Besessener

zu ihm gebracht, der blind und stumm war ; und er heilte
ihn" (xal sd-eçdnevosv avrór, Matth. 12, 22), oder: „Und ihre



— 444 —

(der Kananäerin) Tochter ward gesund zu derselben Stunde"
(xal lâ&ri i) d-vydrr-jÇ avrijg, Matth. 15, 28), oder: „Und die von
unreinen Geistern gequält Avaren, wurden geheilt" (ol eroxXov/xevoi
dna nvevfictToov axuOûoToiv sitsQciTzevovro, Luk. 6, 18) und ähnlich

an \delen andern Stellen. Namentlich ist auch bedeutsam,
wie Petrus im Hause des Heiden Kornelius die Wirksamkeit
des Heilandes schildert. Er sagt von ihm: (Ihr kennet) „Jesum
von Nazaret, Avie ihn Gott gesalbt hat mit dem heiligen Geist
und mit Kraft, loelcher umherging und wohltat und heilte alle,
die vom Teufel überwältigt waren (svsQysTwv xai ïu>p,tvoç nàviaç
tov; xaTaom'aarsvofisvovc vnò xov diaßnlov), AA'eil Gott mit ihm
war" (Apg. 10, 38). Der Apostel redet hier von der ganzen
Wirksamkeit Jesu und bezeichnet sie als ein einziges Wohltun,
zu dem er in der Kraft des Geistes Gottes befähigt war. Es

ist also nicht speziell und im buchstäblichen Sinn an die
Austreibung böser Geister zu denken, wenn Petrus sagt, der
Heiland habe „alle vom Teufel Überwältigten geheilt". Smit
hingegen hält für Avahrscheinlich, dass unter diesen „Überwältigten"
die Kranken mit eingeschlossen gewesen seien, für „wahrscheinlicher"

aber, dass Petrus die Seite der Wirsamkeit Jesu hervorhebe,

die die besondere Bewunderung der Heiden erweckte
(S. 249 f.). Überhaupt ist er der Meinung, dass zwischen „Kranken"
und „Besessenen" zu unterscheiden sei, da ja doch noch öfter
als A7on „Heilung" der Besessenen vom Austreiben der bösen
Geister gesprochen werde. Letzteres ist richtig, beweist aber
nichts. Wie man das Kranksein populär auf dämonische
Infestation zurückführte, so konnte man das Heilen populär als
ein Austreiben ATon Dämonen bezeichnen. Das bestätigt Paulus
Avenn er den Wunsch, von seinen physischen Schmerzen befreit
zu Averden, in die Worte kleidet, der Herr möge den Satansengel

ATon ihm nehmen. Gelangen aber die Besessenen dadurch
wieder in den normalen Zustand, dass sie gesund Averden, so
sind sie eben als Kranke zu denken. Freilich sah der Heiland
nicht bloss die physisch Leidenden als Kranke an, für die er
da sei, sondern er bezeichnete sich bekanntlich in Ariel weiterm
und tieferm Sinne als Arzt, der seine Hülfe nicht versagen
dürfe (Matth. 9, 12; Mark. 2, 17; Luk. 5, 31).

6. Es ist klar, dass man die Dämonen selbst Aveder bei
ihrem Kommen und Gehen, noch bei ihrer verderblichen
Wirksamkeit gesehen, sondern eben nur aus gewissen Erscheinungen



— 445 —

den Schluss gezogen hat, es seien böse Geister im Spiele. Smit
schenkt, wie Avir gerne anerkennen, diesem Punkte grosse
Aufmerksamkeit (S. 250 ff.). Er hat sich über die Wahnvorstellungen

unterrichtet, unter denen bis auf diesen Tag die Pfleglinge

der Nervenheilanstalten leiden ; er redet auch ausführlich
von den verschiedenen Formen der Hysterie (S. 255 ff.) ; allein
er meint, zwischen derartigen Krankheitsfällen und den
Zuständen der Besessenen sei doch ein grosser Unterschied. Die
wirkliche Besessenheit erkenne man nach dem römischen
Ritual daran, dass der Besessene „mehrere Worte einer
unbekannten Sprache rede oder den Redenden verstehe, fernliegende
oder A*erborgene Dinge offenbare, Kräfte bekunde, die über
sein Alter und seine Beschaffenheit hinausgehen und dergl."
(S. 261 f.). Insbesondere sucht Smit nachzuweisen, dass die
Evangelien von den Besessenen Dinge erzählen, die bei
irrsinnigen, hysterischen und epileptischen Personen so nicht
vorkommen. Wir vermögen nicht einzusehen, Avas damit bewiesen
werden soll. Selbstverständlich enthalten die Evangelien keine
protokollarisch genauen Aufzeichnungen über die betreffenden
Vorgänge, keine Bulletins ärztlicher Diagnosen. Aber im
allgemeinen wird sich kaum bestreiten lassen, dass der
mondsüchtige Knabe (Matth. 17, 14—20; Mark. 9, 13—28; Luk. 9,

37—43) vom Dämon genau so behandelt wird wie sonst die
Epileptischen \Ton ihrem Übel, dass der Gerasener, beziehungsweise

die Gerasener (Matth. 8, 28—34 ; Mark. 5, 1—20 ; Luk. 8,
26—39) mit Kranken, die an Melancholie, fixen Ideen, ja sogar
an Tobsucht leiden, grosse Ähnlichkeit haben, und dass die
gelähmten, die stummen und tauben Besessenen, die geheilt
Avorden sind, lebhaft an Hysterische erinnern, an denen man
die gleichen Krankheitserscheinungen wahrnehmen kann.
Derartige Leiden Averden heute in der ganzen zivilisierten WTelt

medizinisch behandelt. Wer den Mut hätte, die Krankheit A7on

einem Dämon herzuleiten, würde sich den Vorwurf zuziehen, dass

er in einem verderblichen Aberglauben befangen sei. Unzweifelhaft

stellt die christliche Überlieferung die von Jesus vollzogenen
Heilungen so dar, wie wenn die Leiden ihren Ursprung* in
dämonischen Infestationen gehabt hätten. Aber der Beweis, dass es sich
mit den betreffenden Krankheiten inWirklichkeit anders verhalten
habe, als mit den Nervenleiden unserer Tage, ist auch dem

„Doktor der Bibelkunde", Professor Smit, durchaus nicht gelungen.



— 446 —

7. Mit einer völlig überflüssigen Weitschweifigkeit (S. 277
bis 555) behandelt Smit speziell die Heilung des Dämonischen
in der Synagoge zu Kapernaum, des Geraseners, der Tochter
der Kananäerin und des mondsüchtigen Knaben. Er geht auf
alle Einzelheiten der bezüglichen Berichte, auch Avenn sie auf
die Tatsächlichkeit der Besessenheit und die Teufelaustreibung
keinen Bezug haben, mit grosser Ausführlichkeit ein und
bekundet damit unstreitig eine anerkennenswerte Belesenheit.
Aber klüger wird der Leser nicht. Wir machen hier nur auf
einen Punkt aufmerksam, der uns \*on grosser Bedeutung zu
sein scheint, aber von Smit nicht genügend geAvürdigt Avorden
ist. Die EA-angelisten scheinen bei ihren Erzählungen auf die

genaue Wiedergabe von Einzelheiten sehr Avenig Gewicht zu
legen und Aveichen darin oft voneinander ab. Warum redet
z. B. Matthäus von zwei Gcrasenern, wrährend Markus und
Lukas nur von einem einzigen zu wissen scheinen? Aber viel
auffälliger ist, dass sie Dinge, die nur von menschlichen
Personen ausgesagt werden können, den Dämonen zuschreiben und
umgekehrt, also den Besessenen und den bösen Geist nicht als
zwei verschiedene Wesen ansehen. So klagt nach Mark. 9, 17.

18 der Vater des epileptischen Knaben: „Ich habe meinen
Sohn zu dir gebracht, der einen sprachlosen Geist hat, und
aa'o er ihn ergreift, da wirft er ihn zu Boden und schäumt und
knirscht mit den Zähnen und wird steif." Auch Smit erkennt
an, dass das die gewöhnlichen Erscheinungen eines epileptischen
Anfalls sind (S. 508), erklärt sich aber die eigenartige Darstellung,

nach welcher der Dämon selbst schäumt und mit den
Zähnen knirscht, aus der populären Redeweise (modum nar-
randi populärem). Eine solche anzunehmen ist also hier
erlaubt! Noch Aveniger unterscheidet nach Luk. 9, 39 der
hülfesuchende Vater zwischen den Handlungen, die dem bösen Geist
und dem Knaben selbst zuzuschreiben sind; hier sagt er: Siehe;
ein Geist erfasst ihn, und plötzlich schreit er und zerrt ihn unter
Schäumen und weicht kaum von ihm, indem er ihn zerschlägt."
In analoger Weise wird auch die Heilung des Knaben
beschrieben: „Da schrie er und verzerrte ihn sehr und fuhr aus"

(Mark. 9, 26). Sollte der Evangelist nicht gewusst haben, dass
ein Geist nicht schreien kann? Wenn aber hier und in \*ielen
andern Fällen zugegeben Averden muss, dass sich die
Evangelisten der „populären" Redeweise bedient haben, so wird man



— 447 —

überhaupt annehmen dürfen, dass sie die betreffenden Vorgänge
in der Sprache ihrer Zeit erzählt haben und eben darum nicht
immer streng buchstäblich zu verstehen seien.

8. Um Jesu Autorität für die Meinung, dass die
Dämonischen von wirklichen Teufeln besessen geAvesen seien, in
Anspruch nehmen zu können, legt Smit besonderes Gevvicht darauf,
dass auch in den an die Jünger gerichteten Sendungsworten
sehr bestimmt vom Austreiben der Teufel die Rede sei. Das
ist in den Abschnitten, in welchen von der Aussendung zu
Lebzeiten Jesu gesprochen Avird, tatsächlich der Fall. Da heisst
es: „Er gab ihnen Macht über die unreinen Geister, sie

auszutreiben, und zu heilen jede Krankheit und jedes Gebrechen"
(Matth. 10, 1). „Heilet die Kranken, wecket die Toten auf,
machet die Aussätzigen rein, treibet die Teufel aus" (V. 8).
Nach Mark. 3, 15 ist Avenigstens die Macht erwähnt, „Teufel
auszutreiben". An der Parallelstelle bei Lukas (6, 13 f.) Avird

von dieser Macht nicht gesprochen, wohl aber dann 9, 1. Auch
die Siebenzig, deren Lukas 10, 1 ff. gedenkt, erhalten keinen
bezüglichen Auftrag, melden aber dann doch bei ihrer Rückkehr

triumphierend (10, 17): „Auch die bösen Geister sind uns
Untertan in deinem Namen." Übereinstimmend damit wird
Mark. 6, 13 von der Wirksamkeit der ZAvölfe gesagt: „Sie
trieben viele Teufel aus und salbten viele Kranke mit Öl und
machten sie gesund." Matthäus teilt über die Wirksamkeit der
Zwölfe in dieser Zeit nichts mit. Man kann aber die Aufträge,
deren er gedenkt, in die zwei Worte zusammenfassen: Belehrung
und Heilung ; sie entsprechen den beiden Heilsgaben Wahrheit
und Gnade, in denen Jesu Jünger die „Herrlichkeit des

Eingebornen vom Vater" gesehen haben (Joh. 1, 14). In den letzten
SendungsWorten, die die vier Evangelisten mitteilen, handelt
es sich nur noch um die Vermittlung dieser beiden Gaben des
neutestamentlichen Gottesreiches. Nur in dem unechten Zusatz
zum Markusevangelium ist noch einmal von den Christgläubigen
im allgemeinen gesagt: „In meinem Namen werden sie Teufel
austreiben" (Mark. 16, 17).

Auf alle diese Stellen nimmt Smit natürlich sehr häufig
Bezug, namentlich Seite 218 ff. Leider aber sagt er uns,
soweit wir sehen, nirgendwo, wie sich die Aussendung der Jünger
zu Lebzeiten Jesu zu derjenigen ATerhält, von Avelcher am Schlüsse
aller vier Evangelien gesprochen wird. Namentlich Aväre uns



— 448 —

lieb geAvesen, bestimmt zu vernehmen, ob wir die Bevollmächtigung

zum Teufelaustreiben auf die Zeit der irdischen
Wirksamkeit Jesu zu beschränken oder aber auf die apostolische
Tätigkeit in der christlichen Kirche aller Zeiten auszudehnen
haben. In dem letztern Fall Avurde der Wortlaut der
Evangelien die Theologen berechtigen, zu sagen : Die Besessenheit
kommt nach Jesu Lehre immer noch \ror, und wer ein Jünger
Jesu, ja gar ein Nachfolger der Apostel sein will, muss es als
seine icichtigste und heiligste Aufgabe ansehen, die Teufel
auszutreiben. Dafür liesse sich namentlich der erhabene Ausspruch
verwenden, den Avir freilich nicht dem Spotte preisgeben möchten:
„Wenn ich durch den Geist Gottes die Teufel austreibe, so ist das
Reich Gottes zu euch gekommen" (Matth. 12, 28). Das Trachten
nach dem Reiche Gottes kennzeichnet den Christgläubigen als
solchen (Matth. 6, 33). Wird also im buchstäblichen Sinn das
Reich Gottes durch das Austreiben der Teufel hergestellt, so

gibt es für Bischöfe und Priester keine Avichtigere Beschäftigung

als die, im buchstäblichen Sinne Teufel auszutreiben, und
demnach auch keine höhere Weihe als die, mit welcher ihnen
die Vollmacht übertragen wird, im buchstäblichen Sinne Teufel
auszutreiben. Wer den Mut hat, die angeführten Sendungsworte

des Herrn buchstäblich zu deuten und auf die berufenen
Diener Christi aller Zeiten anzuwenden, darf sich nicht scheuen,
daraus auch die logischen Konsequenzen zu ziehen.

Prof. Smit hat grossen Mut. Er behandelt ZAvar die praktisch
sehr wichtige Frage: Kommt die Besessenheit immer noch vor und
wie ist sie zu heilen? mit einer geAvissen Zurückhaltung; aber
er betrachtet die Gelehrten, die die fraglichen Wendungen der
EATang*elien Arernünftiger deuten Avollen, als „Ungläubige" (auc-
tores moderni increduli) und ist geneigt, zu diesen „Ungläubigen"
auch einen Hermann Schell zu rechnen (S. 50, 267), Avährend
er seinerseits nicht bloss an der buchstäblichen Auffassung
festhält, sondern sich zum Beweise dafür, dass das die einzig
zulässige Auffassung sei, gelegentlich auf die Hexenbulle „Summis
desiderantes", den „Hexenhammer" der römischen Inquisitoren,
das römische Rituale und namentlich auch den ordo exorcista-

rum beruft. Es stehe nämlich fest, dass es „in allen Gegenden
und zu jeder Zeit" Besessene im buchstäblichen Sinne gegeben
habe; insbesondere kämen heutzutage solche in Missionsgebieten,
z. B. am Kongo vor 'S. 87). Was aber die Exorzistenweihe



— 449 —

betrifft, mit der dem Kandidaten die Befähigung erteilt wird,
Teufel auszutreiben, so sei diese wahrscheinlich von Papst
Fabian (236—250) eingesetzt worden und gehöre, wie das ganz
richtig ist, heute noch zu der Ordination, die jeder katholische
Priester empfangen habe (S. 206)J). Unter solchen Umständen
hat ein römischer Theologe heute freilich kaum eine andere
Wahl, als sich zu der Anschauung zu bekennen, die Smit
vertritt.

Indessen ist doch daran zu erinnern, dass auch in der
römischen Kirche die sog. Exorzistenweihe eine ganz untergeordnete

und nebensächliche Bedeutung hat und zu den sog. vier
niedern Weihen gehört, mit denen dem Priesteramtskandidaten
gewisse kirchliche Dienstleistungen amtlich übertragen Averden,
ohne dass dieser damit schon priesterliche Aufträge und
Vollmachten erhielte. Dieser Geringschätzung* bei der Erteilung
der Weihen entspricht die kirchliche Praxis. Während die
Segnungen, mit denen Gegenstände zu gottesdienstlichem
Gebrauche bestimmt oder der Fürsorge Gottes empfohlen werden,
sehr häufig zur Anwendung kommen, weil eben „jede gute Gabe
und jedes vollkommene Geschenk Aron oben kommt, vom Vater
des Lichtes" (Joh. 1, 16), betrachtet man in katholischen
Gegenden, die an der modernen Zivilisation teilnehmen, den Glauben
an Besessenheit und das Teufelaustreiben als Dinge, die einer
dunkeln Vergangenheit angehören, unsägliches Unheil überLänder
und Völker gebracht haben, nun aber von keinem gebildeten
Menschen mehr ernst genommen werden. Man hört von keinem Bischof
oder gebildeten Geistlichen, der sich mit Teufelaustreiben abgäbe.
Kommt seltsamerweise da oder dort etwas Derartiges vor, so
ist es irgend ein Mönch oder ein spekulativer „Wunderdoktor",
der das Geschäft besorgt. In Wirklichkeit wird auch in der
römischen Kirche der Glaube an Besessenheit und Exorzismen nicht
ernst genommen, sondern als eine Sache behandelt, die der
Vergangenheit angehört. So versetzt Smit seine Leser in die fatale
Versuchung, entweder seine ganze gelehrte Auseinandersetzung
für falsch zu halten und die vielen Schriftstellen, auf die er

') In dem von den altkatholischen Bischöfen adoptierten Weiheritus
ist statt dessen von dem Dienste der „Pfleger" die Rede, die die
Mitglieder der Gemeinde anleiten und anregen sollen, „ein Herz zu sein und
eine Seele und zu beharren in der Lehre der Apostel und in der Gemeinschaft,

beim Brotbrechen und in Gebeten".

Intern, kirchl. Zeitschrift, Heft 4, 1914. 29



— 450 —

sich beruft, anders zu erklären, oder dann der Meinung Raum
zu geben, die Vorsteher und Lehrer der Kirche seien vom
rechten Glauben abgefallen und hätten schon längst eine ihrer
allerAvichtigsten Aufgaben gröblich vernachlässigt. Wir
entscheiden uns für die erste dieser beiden Möglichkeiten.

Hätten wir zu verordnen, in welchem Sinne die evangelischen

Abschnitte, in denen Aron Besessenen die Rede ist,
aufzufassen seien, so würden wir uns etwa A*un folgenden
Gedanken leiten lassen :

I. Es gibt eine sehr reelle Macht des Bösen ; wer sich ihr
in irgend einer Form des Lasters ergibt, A'erliert nach und nach
seine persönliche Freiheit und übt nun das Schlechte sogar
dann, wenn er es ATerurteilt und wünschen möchte, aus dem
Zustand der Gebundenheit erlöst zu werden. Es gibt kein
grösseres menschliches Elend als diese moralische Unfreiheit.

IL Christus, der eingeborne Sohn Gottes, hat als
Stellvertreter und Bürge der Menschheit die Macht des Bösen
gebrochen. Da alles Böse Abwendung von Gott und Ungehorsam!
gegen Gott ist, bestand Jesu Aufgabe darin, die Menschen zu
Gott zurückzuführen und mit ihm zu versöhnen. Zur Erfüllung
dieser Aufgabe musste Er selbst vTon allem Anfang an in dem
sein, Avas des Vaters ist, und gehorsam bleiben bis zum Tod
am Kreuz.

III. Wer sich Ihm ATertrauensvoll anschliesst, gelangt
dadurch zu Gott in das Verhältnis des Kindes zum Vater und
wird ein Träger des uns ATon Christus verheissenen und
verliehenen Heiligen Geistes, der unserm Geiste Zeugnis gibt, dass
wir Gottes Kinder sind. Wer vom Geiste der Gotteskindschaft
beseelt ist und von diesem Geiste sich leiten lässt, ist kein
SklaA'e der Sünde mehr, sondern ein freier Mensch, der das

Gute, d. h. den Willen Gottes, zu lieben und zu üben vermag.
Wo edier der Geist Gottes im Alenschen und unter den Menschen
herrschend und massgebend geworden ist, da ist das Reich Gottes

zu den Menschen gekommen.
Wer die eA*angelischen Berichte über die Heilung* A-on

Besessenen unter solchen Gesichtspunkten betrachtet, Avird in
jeder derartigen Erzählung sehr Avichtige religiöse und sittliche
Wahrheiten entdecken, die zu allen Zeiten Gültigheit haben.

E. H.


	Von der Dämonologie der Evangelien

