Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 4 (1914)

Heft: 3

Artikel: Friedrich Michelis als Schriftsteller : 1815-1886 [Fortsetzung]
Autor: Menn

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-403853

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 31.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-403853
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

— 322 —

Friedrich Michelis als Schriftsteller.
(1815—1886.)
(Fortsetzung ).

Iv.

Haneberg, frither Abt von St. Bonifaz in Miunchen, dann
Bischof von Speier, ein Mann, bei dem tiber den wahren Cha-
rakter der vatikanischen Dekrete keine Unklarheit herrschen
konnte, hatte in einem Hirtenbriefe den Gewissenswiderstand
der dem iiberlieferten Glauben treuen Katholiken als einen
Abfall vom Glauben darzustellen versucht. Mit Recht warf ihm
Prof. J. Friedrich (in einem Schreiben an Pir. Rieks in Heidel-
berg) . bewusste Liige* und ,elende Sophistik* vor, fiir die er
nur ,die tiefste Verachtung“ verdiene. Charakteristisch fir die
Milde, die der starre Dogmatiker M. auch hier walten liess, ist
seine Auffassung des Falles, die er in der nun zu besprechenden
Schrift dussert: Der Abfall vom Gewissen. Eine altkatholische
Antwort auf Bischof Hanebergs Abfall vom Glauben. Kaisers-
lautern 1875. Wenn er auch zugesteht: ,Gewiss, in emporen-
derer Form kann einem der Abfall vom eigenen Gewissen nicht
entgegentreten, als wenn er, wie hier, durch die unwahre
Beschuldigung des Abfalles vom Glauben gegen andere sich zu
decken sucht, und ich verstehe vollstiindig die tiefe Verachtung,
die der ehemalige Kollege empfindet®, so meint er doch: ,Ich
glaube nicht, dass Haneberg diese Beschuldigung des Abfalles
vom Glauben gegen seine ehemaligen antiinfallibilistischen
(Glaubensgenossen geschleudert haben wiirde, wenn er nicht,
nachdem er Bischof geworden ist, diesen Abfall vom Gewissen

1) Siehe Heft II, Jahrgang 1914, dieser Zeitschrift.



‘= B0 —

in sich selbst vollzogen hétte. Um diesem Mysterium iniquitatis
auf die rechte Spur zu kommen, legt M. Hanebergs verfehlte
Geschichtsauffassung dar, die sich in seiner wissenschaftlich
nicht iiberwundenen alttestamentlichen Anschauung ausspreche
und ihn im absoluten und abstrakten Einheitsgedanken, zu dem
der Monotheismus des A. T. in spezifisch jidischer Fassung
zusammengeschrumpft war, festhalte. Was bei Haneberg, was
bei allen, die wenigstens nicht als Fanatiker, sondern mit
schwerem Herzen sich der Unfehlbarkeit gefiigt haben, mit seinem
Bleigewichte die sittlichen und wissenschaftlichen Bedenken im
katholischen Bewusstsein tiberwogen hat, das ist das Idol der
Einheit der Kirche. Idol sage ich, denn diese Einheit in der
Unwahrheit des pépstlichen Absolutismus ist fiir die Kirche
nicht mehr wie ein Tau, womit man die auseinandergehenden
Planken und Rippen eines Wrackes zusammenhilt. Mir ist die
Kirche kein Wrack ...“ Missgiinstigen Beurteilern des Alt-
katholizismus seien auch heute noch die Schlussworte empfohlen:
»,Ganz traurig und bedauernswert erscheint Haneberg in seinen
Norgeleien, Schmihungen und Verhéhnungen des Altkatholizis-
mus. Er kommt mir da nicht anders vor, als wenn man ein
Hauflein Tapferer verhohnen wollte, die, wenn der Oberfiihrer
samt den Generalen und Offizieren mit dem Gros der Armee
den Riicken zur Flucht gewandt haben, noch den Mut haben,
an ihrem Posten auszuharren ... Nicht vom Glauben sind wir
abgefallen, sondern dem Gewissen sind wir treu geblieben und das
Vertrauen zum Geiste Gottes in der Kirche haben wir bewahrt.% —
Mochten alle Altkatholiken solche Worte mit gutem Gewissen
auf sich anwenden konnen.

Die Broschiire: , Was ist und was will der Altkatholizismus 2*
sollte, wie der Titel weiter angibt , Eine kurze Belehrung fiir
das katholische Volk“ sein (Konstanz 1875), und ist bestimmt fiir
diejenigen, welche Katholiken sind und es bleiben und weder den
christlichen und katholischen Glauben verlassen, noch der
neuen romischen Irrlehre sich preisgeben wollen. Zunéchst
kommt der Verfasser auf den Primat zu sprechen, der durch die
geschichtliche Entwicklung auf den Bischof von Rom iliberging
und widerrechtlich zum Absolutismus sich ausgestaltete, der
nun als Glaubenssatz gelten soll. Demgegeniiber ,ist der Alt-
katholizismus nichts anderes als die rechtmissige katholische
Opposition gegen den aus der Uberhebung des romischen Papstes



— 324 —

hervorgegangenen vatikanischen Kirchenstreich, wodurch. .. die
von Christus gegriindete Verfassung der Kirche zugunsten des
romischen Papsttums und der Jesuiten in eine absolute Glaubens-
und Gewissensdespotie umgewandelt werden soll“. Dies wird
erhiartet durch den Nachweis, dass die L.ehre von der Unfehl-
barkeit erstens nicht in der gottlichen Offenbarung enthalten,
zweitens nicht in der ﬁberlieferung bezeugt und drittens nicht
in rechtméssiger Weise als Dogma ausgesprochen sei. Als Ziel
der altkatholischen Bewegung wird angegeben _,die Durch-
fuhrung jener Verbesserung an Haupt und Gliedern, welche
schon im Mittelalter, gleich nachdem jene Uberhebung des
romischen Papsttums Platz gegriffen hatte, als das tiefste Bediirf-
nis der Kirche allgemein empfunden und in Angriff genommen
wurde“. Nachdriicklich bebt M. hervor, ,dass wir nicht zer-
storen, sondern aufbauen, dass wir nicht die Heilsordnung
angreifen, die Christus in seiner Kirche zum Heile der Menschen
gesetzt hat, sondern nur die Korruption, welche durch die
Uberhebung des rémischen Papsttums in diese Heilsordnung
gekommen®. Dieser durchaus positive Charakter des Alt-
katholizismus wird nach Ursprung und Entwicklung der Be-
wegung klargelegt, wobei auch der Vorwurf, dass wir auf
halbem Wege stehen bleiben, treffend zuriickgewiesen wird,
indem gerade diese Voreiligen und Leichtfertigen die besten
Mitarbeiter der Partei sind, die sich an die Stelle der Kirche
setzen will. Auch die Schlussmahnung hat, wie damals, so
heute noch ihre volle Bedeutung und alle Altkatholiken sollten
sie sich eindringlich zu Gemiite filhren: ,So kommt es denn
nur darauf an, dass die Altkatholiken das, was sie sein wollen
und zu sein vorgeben, wirklich sind, resp. zu sein sich ernstlich
bemiithen. So wenig das Christentum bloss durch seine Idee
ohne das Leben der ersten Christen die Welt tiberwunden hitte,
so wenig dirfen wir Altkatheliken uns schmeicheln, ohne den
verniinftigen Katholizismus im Leben darzustellen, mit unsern
Ideen durchdringen zu konnen. Schliesslich aber wird jeder
Katholik und jeder katholische Priester, der es redlich mit seiner
Kirche meint, einsehen miissen, dass er nur durch die Ergreifung
dieses verniinftigen Katholizismus, dessen notwendige erste Tat
die Leugnung des neuen vatikanischen Dogmas ist, seiner
Gewissenspflicht gegen Gott und die Menschen und gegen die
Kirche Geniige tun kann*.



— 320 —

Wir wenden nunmehr unsere Aufmerksamkeit einer Streit-
schrift gegen Ketteler zu: Die Verblendung Kettelers und der
Gewissenskampf deutscher Katholiken gegen Rom. Antwort auf
den: Kulturkampf gegen die katholische Kirche und die neuen
Kirchengesetze fir Hessen. Bonn 1875. In dieser Schrift hatte
der Bischof von Mainz den Streitpunkt zwischen Altkatholiken
und Infallibilisten richtig dahin angegeben, dass es sich um
die Frage handle, ob durch die vatikanischen Dekrete dem
Papste eine absolute Macht zugelegt werde. ,Einige wenige
Katholiken*, sagte er, ,stellen die Behauptung auf, dass nach
den vatikanischen Dekreten der Papst eine absolute, unbe-
schriankte Macht habe, dass dadurch die Bischdfe ihre bisherige
Selbstiindigkeit verloren hitten, und dass der Staat durch diese
neue Lehre bedroht sei. Demgegeniiber zeigt unser Gelehrter
auf Grund einer weitlaufigen Entwicklung des Begriffes des
Absoluten, dass die Leugnung des absoluten Sinnes der Infalli-
bilitit durch Ketteler dem Wortlaute des Dekretes und der
authentischen Interpretation der Gesetzgeber schnurstracks
widerspricht. Nebstdem wird der Leser auf eine neue Erschei-
nung des: Extrema se tangunt aufmerksam gemacht, indem die
Infallibilitat nichts anderes ist als eine Ubertragung des pro-
testantischen Grundprinzips auf katholische Zustinde. Der
Protestant glaubt an eine Privatinspiration des Individuums,
und der Katholik soll jetzt ebenso glauben an die Inspiration,
oder wie man es sonst nennen will, eines Individuums, nur
dass dieses Individuum hier der Papst ist, der zugleich allen
Mitgliedern der katholischen Kirche absolute Autoritit sein soll.
Der unwahren Darstellung des Altkatholizismus durch Ketteler
gegentiber betont M. nachdriicklich, dass der Altkatholizismus
in erster Instanz und vor allem ein Kampf des katholischen
Gewissens gegen die von Rom ausgehende Héresie ist. Sehr
beherzigenswerte Worte, die vom Rechte der Kirche nichts
preisgeben, lesen wir iiber den sogenannten Kulturkampf. Sie
mogen ihrer Wichtigkeit wegen, wenigstens zum Teil, hier eine
Stelle finden: ,Der Gewissenskampf der Altkatholiken um die
Wahrheit ihres katholischen Glaubens, gegeniiber der Verirrung
Roms schliesst in sich eine Verschnung mit der modernen
Kultur, insoweit diese zugleich einen Fortschritt in der Humanitat,
in der Reprisentation der Menschheitsidee auf Erden bedeutet.
Erst wenn die die Reformgedanken ernstlich in sich aufneh-



— 326 —

mende Kirche den gleichen Widerstand von seiten der modernen
Kultur fande, wie jetzt die gegen die Reform sich abschliessende
und in ihrer ungottlichen Form sich verhédrtende, erst dann
konnte mit Recht von einem solchen Kampfe auf Leben und
Tod zwischen der modernen Kultur und der Kirche die Rede
sein, wie ihn jetzt der Ultramontanismus provoziert. Das ist
das Verhiltnis unseres katholischen Gewissenskampfes zum
Kulturkampfe., Viel ferner liegt unserem Gewissenskampfe der
Kampf des modernen Staates, speziell der Kampf Preussens
und des Deutschen Reiches, um seine Existenz gegeniiber dem
Ultramontanismus. Der Staat hat sich bei seinem Vorgehen
um unsern katholischen Gewissenskampf nicht bekiimmert, er
hat den Kampf unternommen nach seinem Rechte und auf
seine Rechnung. Durch die Gesetzgebung ist der Staat bis
dahin nur in Baden einigermassen, sonst nur durch vereinzelte
Verwaltungsakte, uns gerecht geworden?'). Die ganze Autoritit
des Staates, seine Politik, seine Gerichte, seine polizeiliche
Schutzmacht steht auf seiten der infalliblen romischen Kirche,
die wir Altkatholiken als héretisch bekédmpfen. Das ganze
Odium aber der Polizeimassregeln, die der Staat in seinem
Interesse im Kampfe mit dem Ultramontanismus nétig findet,
fallt auf uns. Wenn wir den neuen Kirchengesetzen unsere Zu-
stimmung nicht verweigern, so geschieht es, weil wir nach ruhiger
Priifung in ihnen nichts dem wirklichen Rechte der Kirche so
Zuwiderlaufendes finden, dass es unserem katholischen Gewissen
die Verweigerung der Zustimmung auferlegte, nicht weil wir
von vornherein dem Staate ein Recht zuerkannten, iiber unser
Gewissen an Gottes statt zu gebieten ... Wenn etwa der Staat
etwas Ungerechtes und dem Gewissen Zuwiderlaufendes forderte,
so wirden wir den Gehorsam verweigern miissen, so gut wie
wir dem Papst den Gehorsam verweigern, weil er unserm
katholischen Gewissen Zuwiderlaufendes von uns fordert“. —

Am 5. Februar 1875 erklirte eine Enzyklika des Papstes
an die preussischen Bischiéfe die sogenannten Maigesetze fir
ungiiltig, ,da sie der gottlichen Einrichtung der Kirche ganz
und gar widerstreiten“. Darauf schrieb M.: Eine katholische
Antwort auf die pdpstliche Enzyklika vom 5. Februar. Bonn 1875.
Er wies darauf hin, dass hier dieselbe Ordnung der Dinge

1) Vergleiche v. Schulte, Altkatholizismus S. 42 ff., S. 385 ff.



— 327 —

verdammt werde, die der Papst anderswo ertriglich finde, und
rechtfertigt den Gehorsam gegen diese Gesetze, ,wenn gleich
eine friedliche Auseinandersetzung der entwickelten Staats-
und Rechtsordnung mit den berechtigten Anspriichen und Privi-
legien der Kirche unser innigster Wunsch gewesen wire“,
Alsbald aber geht die Antwort auf die prinzipielle Seite der
Sache ein, indem auf den unldsbaren Zusammenhang des papst-
lichen Verfahrens mit der Infallibilitat ausfihrlich hingewiesen
wird. ,Sind doch alle Deine Massregeln in diesem Kirchenstreite
unzweifelhaft ein notwendiger Ausfluss der Stellung, die Du durch
Deine zum Dogma erhobene Unfehlbarkeit in der Kirche ein-
genommen hast“. Im Anschlusse daran wird der Gedanke
begriindet, ,dass allein in der Durchfiihrung der rechten Ver-
fassung in der Kirche ein Ausgang aus den jetzigen Wirren
und eine hoffnungsreiche Zukunft auch der Kirche gelegen ist*.
»Das Papsttum und die Vaterwiirde als die Spitze der katholi-
schen Kirchenverfassung werden dabei unangetastet bleiben,
sobald der Vater die freie Verfassung der Kirche und, &hnlich
wie das konstitutionelle Konigtum, die volle Miindigkeit seiner
Sohne als zu Recht bestehend anerkannt hat.* Die an Pius
gerichteten Mahnungen liessen sich vielleicht in die Worte
zusammenfassen: ,Nachdem Du durch den Gegensatz eines
ungelduterten Liberalismus und einer verderblichen Reaktion
hindurch gegangen bist, vermochtest Du noch heute in letzter
Stunde das wahre Wort der Versshnung zu sprechen, — der
katholischen Kirche den Gottesraub zuriickgebend, den Du in
der Proklamation Deiner Unfehlbarkeit an ihr begangen hast.“ —

Im Herderschen Verlag erschien von einem ungenannten
(Dr. Rolfus?) oine Broschiire (Die katholische Kirche und der
Altkatholizismus, verglichen in ihrer Vergangenheit, Gegenwart
und Zukunft), welche in ihrem Schlussteile sich gegen M.
wandte. Dieser setzte ihr entgegen eine , Altkatholische Antwort”
Freiburg 1875. ,Deshalb bleiben wir als Altkatholiken fest bei
unserem Widerstande, um unsern katholischen Glauben, um
die katholische Kirche, wie Christus sie gewollt hat, zu bewahren,
unbekiimmert um den Erfolg des Augenblickes, unbekiimmert
um die Not des Augenblickes; verleumdet von den Anhingern
des Papstes, nicht verstanden von den glaubenslosen Indifferen-
tisten, belastet mit der Gehissigkeit des polizeilichen Vorgehens
gegen die Kirche, wozu der Staat in seinem Interesse gezwungen



— 328 —

ist; aber fest vertrauend auf die siegreiche Macht der Wahr-
heit und wissend, dass wir in ausharrendem Kampfe den Willen
Gottes erfiillen und der Kirche, der Menschheit und dem Vater-
land den Dienst eines ehrlichen Mannes leisten.“ —

Eine im Anfang des September 1875 zu Freiburg i. B. tagende
ultramontane Versammlung forderte M. zu einer oOffentlichen
Besprechung von 5 Thesen heraus, die er zu diesem Zwecke
aufgestellt hatte. Sie haben folgenden Wortlaut:

1. Die wahre von Christus ihrem géttlichen Stifter gegriin-
dete Verfassungsform der Kkatholischen Kirche ist nicht der
Absolutismus und die Abhingigkeit aller von dem Urteile eines
einzigen in Sachen des Glaubens und der Sitten, sondern die
der konstitutionellen Staatsform entsprechende, wonach, wie in
einem Kkonstitutionellen Staate, kein Gesetz durch den blossen
Willen des Herrschers ohne den rechtmiissig ausgesprochenen
Willen des ganzen Volkes, so in der Kirche kein Glaubenssatz
anders als aus dem rechtmaéssig festgestellten Gesamtglauben
der Kirche aufgestellt werden kann.

2. Die vatikanischen Dekrete vom 18. Juli 1870 sind daher
kein rechtméssiges katholisches Dogma, sondern eine Usurpa-
tion von seiten des Papstes, ein von der Partei der Jesuiten
mit List und Gewalt ins Werk gesetzter Staats- oder Kirchen-
streich, zum Umsturze der wahren von Christus gegriindeten
Kirchenverfassung und zur Umwandlung derselben in einen der
Priesterherrschaft dienenden Absolutismus,

3. Alle Rechtfertigungs- und Verteidigungsversuche der
Infallibilisten und der infallibilistischen Bischoéfe, namentlich
auch der neueste Kettelers, beruhen auf offener Unwahrheit
oder auf Sophistereien, womit man das eigene bose Gewissen
beschwichtigen und die Masse der Katholiken in die Irre zu
fihren und im Irrtum zu erhalten sucht. Die scheinbare Konse-
quenz der Infallibilitit des Papstes aus dem katholischen Kirchen-
begriffe kommt nur dadurch zustande, dass man der Kirche
die im Mittelalter gegriindete, nicht aber aus der gottlichen
Offenbarung, sondern aus der menschlichen Politik der rémischen
Péapste hervorgehende Papstherrschaft und die mit ihr engver-
bundene scholastische Theologie unterschiebt. Ketteler mag
Recht haben, wenn er seinen fritheren Widerstand gegen die
Dogmatisierung der Unfehlbarkeit aus der Absicht, die Sache
moglichst sicher zu stellen, erklirt; ich selbst habe diese Auf-



— 329 —

fassung seines Benehmens schon in der Schrift: ,Der hiretische
Charakter der Infallibilitdtslehre“ im Jahre 1872 ausgesprochen.
Aber er umgeht auch jetzt, und wie kaum anders zu glauben
ist, absichtlich und mit Bewusstsein den wesentlichen Haupt-
grund, den durch die Infallibilitit in die katholische Kirche
als Glaubenssatz eingefiihrten und dadurch, wie es scheinen
will, fir alle Zukunft in der Welt befestigten Absolutismus.
Waihrend wir die vatikanische Neuerung deshalb bekampfen,
weil durch dieselbe das der Gesamtheit der Glaubigen wenig-
stens indirekt zustehende Mitbestimmungsrecht bei Feststellung-
des in der Kirche vorhandenen Glaubens im Prinzipe aufgehoben
und also eine in der goéttlichen Stiftung der Kirche nicht ent-
haltene absolute Abhéingigkeit aller von dem Einen, dem Papste,
in die Kirche eingefithrt wird, begniigt sich Ketteler mit der
Ausrede, dass das Vatikanum den Papst nicht zu einem abso-
luten Wesen gemacht habe, in dem Sinne, wie Gott allein es
ist, was wir freilich ohnehin glauben, weil wir wissen, dass
dafiir gesorgt ist, dass die Bdume nicht bis in den Himmel
wachsen.

Uns liegt in unserem Kampfe daran, das falsche Prinzip
eines menschlichen Absolutismus nicht in der Kirche aufkommen
zu lassen, und wie wir darin fiir die wahre Verfassung der
katholischen Kirche und fiir das von ihnen selbst preisgegebene
Recht der Bischofe, welche die natiirlichen Vertreter des
(zlaubens der Gesamtkirche sind, einstehn, so sind wir uns
bewusst, fiir die Erhaltung des Prinzipes der Freiheit in der
Menschheit iiberhaupt zu kidmpfen.

4. Die Triebfeder eines so frevelhaften Beginnens in der
Kirche kann nur eine ungoéttliche sein. Wir erkennen dieselbe
mit hinlédnglicher Sicherheit in dem gottverlassenen Treiben
der Jesuiten, welche der Menschheit unter dem Scheine der
Religion und der kirchlichen Autoritit eine Gott und Menschen
verhasste Priesterherrschaft aufzudringen bestrebt sind, und
wir verstehn es aus dem Gange der Geschichte und aus der
Weltlage vollstandig, dass das néchste Ziel des Jesuitismus und
Ultramontanismusdie Paralysierung der Einwirkung des deutschen
Geistes auf die Kirche und daher der Sturz Deutschlands von
der Hohe seiner jetzigen Weltstellung sein muss.

5. Daher ist es eine Gewissenssache und eine h. Pflicht
fiir jeden deutschen Katholiken, der als Katholik seinen Glauben



— 330 —

kennt und als Deutscher nicht ein Verriter seines Vaterlandes
sein will, mit aller ihm zu Gebote stehenden Kraft und Energie
gegen den Sieg dieser Partei in unserem deutschen Vaterlande
einzustehen.

Und weil wir von der Voraussetzung ausgehen, dass sehr
viele, ja vielleicht die meisten von denen, welche der die Kirche
verwirrenden Partei dienen, verblendet sind und nicht wissen,
was sie tun, so legen wir dem zu Freiburg tagenden Kongresse
der dem unfehlbaren Papste gehorchenden Katholiken Deutsch-
lands diese Sitze zur o6ffentlichen und ruhigen Diskussion vor,
und namentlich erbietet sich der Unterzeichnete, mit dem ganzen
romischkatholischen Kongresse, oder mit den von demselben
Beauftragten, vor den Augen des urteilsfahigen Publikums den
Kampf fir die aufgestellten Sitze durchzufiihren.

M. wurde zurickgewiesen aus dem Grunde, dass die Ver-
sammlung eine katholische sei, und wenn er wieder katholisch
geworden sei, so wiirde man ihn mit Freuden wieder aufnehmen.
Er nahm daher Gelegenheit, sich iiber diese Leitsdtze in einer
Rede zu verbreiten, die veroffentlicht wurde unter dem Titel:
Vortrag in der Altkatholikenversammlung in der Magnuskirche
2w Worms, den 19. September 1875. Worms 1875, —

Eine durch Kiirze, Ubersichtlichkeit und Verstindlichkeit
gleich ausgezeichnete Schrift ist die ,,Kurze Geschichte des vati-
kanischen Konzils“. Konstanz 1875. Sie ist infolge Erwihnung
des Wesentlichen bei populdrer Darstellung, namentlich gegen-
iiber den stets wiederholten romischen Verdunkelungs- und
Verwirrungsversuchen, zur Orientierung fiir jedermann geeignet
und empfehlenswert. Es wiire ein verdienstliches Werk, durch
eine Neuauflage der Broschiire heute noch eine weite Ver-
breitung und Beherzigung zu verschaffen. Wer sie gelesen
hat, moge dann, wenn er dazu in der Lage ist, zu der grossen
Konzilsgeschichte von Prof. Friedrich greifen.

In der ,Vorbemerkung® wird zunéchst iiber die Bedeutung
des allgemeinen Konzils fiir die Kirche gesprochen und durch
einen Vergleich mit Staat und Landtag klargelegt. ,Der Sinn
des Konziliums ist, dass in den Bischéfen der Gesamtglaube
der Kirche reprisentiert sein soll.“ Feste Regeln dariiber exi-
stieren nicht, weil die Konzilien nicht eine auf unmittelbarer
gottlicher Anordnung beruhende Einrichtung der Kirche, sondern
rein geschichtlichen Ursprunges sind, aus dem Gesamtbewusst-



— 331 —

sein der Kirche und den Bediirfnissen der Zeit hervorgehend.
Dies gilt auch vom Verhéaltnis des Papstes zum Konzil. Mit
dem Uberwiegen des im Primate vertretenen Einheitsprinzips
kann und muss das Konzil mehr und mehr zu einem blossen
Formalismus werden.

Die ,Vorgeschichte und Vorbereitung des (vat.) Konzils“
schildert die Entwicklung seit der im Revolutionsjahre 1848
stattgefundenen Wiirzburger Bischofsversammlung, insbesondere
die rithrige und konsequente Tétigkeit der Jesuiten und Jesuiten-
anhénger auf den verschiedensten kirchlichen Gebieten. Eine
unwillkiirliche Forderung erhielten diese Bestrebungen durch
den unkirchlichen Zeitgeist (wie auch ja heute noch der
herrschende theoretische und praktische Materialismus die
feste Stiitze des Ultramontanismus ist). Es fehlte aber auch
nicht an warnenden Stimmen: Die Miinchener Gelehrtenver-
sammlung und das Auftreten des Prof. Michelis, Déllinger u. a.
gehoren dahin. Inzwischen wurden die Bischdfe fir ihre
Stellung als péipstliche Thronassistenten eingeiibt durch die
Proklamation der imm. conc. 1854, zehn Jahre spiter durch
den Syllabus und 1867 bei Gelegenheit des Zentenariums des
hl. Petrus. Endlich konnte die Civilta cattolica am 6. Februar
1869 das eigentliche Konzilsprogramm enthiillen.

Die beiden folgenden Abschnitte ,Eréffnung und erste
Periode des Konzils bis zur Revision der Geschéiftsordnung
vom 8. Dezember 1869 bis 20. Februar 1870% und ,Zweite
Periode : Von der neuen Geschiftsordnung bis zum Schluss
des Konzils. 20. Februar bis 18. Juli 1870“ schildern den
Verlauf des kirchlichen Trauerspiels. Weil die Opposition nicht
einheitlich und energisch genug vorging, gelangte, freilich nach
harten Kéampfen, der Infallibilismus zum vorlaufigen Siege.

Im Schlusswort schildert M. die ,Lage der Kirche nach
der Vertagung des Konzils“ dahin: ,Der wirkliche Katholik
sieht in diesem Zustande eine #usserste Storung in der Kirche,
aber nicht eine Zerstorung der Kirche . .. Es kommt nur
darauf an, dass der begonnene katholische Widerstand so er-
starke, dass er diesem augenblicklichen ungliickseligen Siege
des Papalsystems die unverlorene Macht des katholischen Be-
wusstseins standhaft entgegenstelle, was . . . nur in der Weise
sich realisieren wird, dass alle in der Christenheit noch vor-
handenen wirklichen Glaubenselemente zum Widerstand gegen



— 332 —

das hiretisch gewordene romische Papsttum sich konsolidieren.
Es wird dann an diesem liegen, ob es sich in seinem Hochmut
verhirten, oder ob der gefallene Petrus wahrhaft sich bekehren
und seine Briider stirken wird! . . . Man verzweifle nur nicht
an der Zukunft der Kirche wegen der Krisis der Gegenwart. ..
Die Kirche, wie sie Christus gegriindet, ist ewig. —

Ein , Kurzer Abriss der Kirchengeschichte vom (alt) katholischen
Standpunkte aus*, Konstanz 1875, zerfillt in folgende Abschnitte :
I. Die Grundlegung der Kirche. II. Der erste Schritt zur Besitz-
ergreifung der Welt oder die Kirche im Verhéltnisse zur alten
Welt. III. Der zweite Schritt; die Kirche in Beziechung zu den
Germanen; vom siebenten bis zum vierzehnten Jahrhundert.
IV. Dritte Periode der Kirchengeschichte. Das Zeitalter der
Reform und die Kirche in ihrer tatséichlichen Beziehung zur
Menschheit im ganzen von 1414 bis 1870. — Die in allgemein
verstindlicher Sprache abgefasste Darstellung bietet einen
guten Uberblick iber das Gesamtgebiet, beriicksichtigt auch
die kulturgeschichtlichen Bezichungen und entwickelt namentlich
die Verfassungsgeschichte. —

Im Jahre 1874 erschien zu Nordlingen im Beckschen Ver-
lag eine anonyme Schrift: Die Ehe, populidrwissenschaftlich
dargestellt von einem katholischen Theologen. Nachdem sie
in zweiter unverinderter Auflage, aber mit dem Namen des
Verfassers Prof. Dr. Watterich, verdffentlicht worden, verfasste
M. dagegen: ,Ein Wort zur Beleuchtung der Schrift Watterichs
iiber die Ehe* Freiburg i. Br. 1876. Sein Urteil geht dahin,
,dass, soweit Watterich die Wahrheit des Evangeliums und der
Kirche ... (sc. in betreff des hohen sittlichen Charakters der
Ehe nach der Lehre der katholischen Kirche) vertritt, seine
Leistung auch wissenschaftlich von nicht geringem Wert ist,
dass er aber, insoweit er sich seiner subjektiven Konstruktion
tiberlisst, auf unhaltbare und irreleitende Phantasien gerit, die
nur verwirrend in die (altkatholische) Bewegung hineingreifen
konnen“. Dies sei namentlich dort der Fall, wo Watterich im
Anschluss an die Kreationslehre der Giintherschen Schule, die
freilich selbst zu einem anderen Resultate kam, seine neue
Theorie begriinde, insbesondere bei seinen bis dahin unerhoérten
Angriffen auf den Apostel Paulus. ,Wenn der Apostel Paulus im
Vollbewusstsein seiner apostolischen Tétigkeit mit solcher Energie
eben in dem Momente, wo er anderseits die Heiligkeit und das



— 333 —

Gesetz der christlichen Ehe verkiindet, fiir den Vorzug des
ehelosen Lebens eintritt, so ist das nicht so zu verstehen, als
ob das eine dem andern Abbruch tue, sondern dass das eine
das andere halten soll . . . Hétte der Apostel Paulus, indem
er so energisch fir den ehelosen Stand eintritt, auch nur das
geringste getan, um nicht mit der Hervorhebung des ehelosen
Standes zugleich eben auch die Heiligkeit und Hoheit der Ehe
im Christentum zu erhalten, so wiirden wir bei ihm vielleicht
ein solches Schwanken seiner Meinung vorwerfen konnen, wie
es Watterich zu tun wagt, so aber stellt er uns die richtige
Hohe des christlichen und kirchlichen Bewusstseins dar, welches
in der energischen Hervorhebung des Ubernatirlichen und
Ewigen erst einen héhern sittlichen Stand im Natiirlichen und
Irdischen méoglich macht, und welche im grossen und ganzen
als der wahre Sinn der Kirche auch darin ausgesprochen ist,
dass in ihr der Zolibat des Priestertums mit der Sakramentali-
tit der Ehe zusammen durchgefiihrt ist. Von diesem Stand-
punkte aus, nicht ,im Sinne des Naturalismus und vagen Li-
beralismus“, wollte M. auch die Frage der priesterlichen Zoli-
batspflicht beurteilt wissen. —

Die nun zu erwihnende Schrift war auf Veranlassung des
damaligen Pfarrers Rieks zu Heidelberg fiir den von ihm be-
gonnenen Zyklus von Bildern aus der Geschichte der katholi-
schen Reformbewegung des 18. und 19. Jahrhunderts verfasst
und eben vollendet, als das Unternehmen wegen Mangel an
Teilnahme von seiten des Publikums ins Stocken geriet. Aus
Achtung vor dem Andenken Staudenmaiers und aus Entgegen-
kommen gegeniiber dem verdienten Verfasser, entschloss sich
der Fr. Wagnersche Verlag zum Druck des Manuskriptes:
Staudenmaiers wissenschaftliche Leistung in ihrer Bedeutung fiir
die Gegenwart, Freiburg i. Br. 1877. Der Freiburger Gelehrte
(geb. 1800 zu Donzdorf in Wiirttemberg, zum Priester gew. 1827,
Prof. der Theol. in Giessen 1830, in Freiburg 1837, gest. 1856)
tritt uns in dem Buche als ein Mann entgegen, der ebenso sehr
gliaubiger Christ und treuer Sohn der katholischen Kirche war,
als er anderseits von dem unersittlichen und nie ruhenden
Drange beseelt war, in diesem inneren Zusammenhange des
Glaubens die ganze Wahrheit des Denkens zu erfassen und
das ganze Gebiet des Wissens zu umfassen. So schildert ihn
M. in kritischer Wiirdigung seiner wissenschaftlichen Arbeit,



— 334 —

namentlich der Werke tiber Skotus Erigena, die Ideenlehre und
das Hegelsche System, und weist zudem auf seine nahe Be-
ziehung zu dem Wiener Philosophen A. Giinther hin. Demnach
ist Standenmaier ein hervorragender und sympathischer Vertreter
des vorvatikanischen Katholizismus.

In Michelis’ Schriften ist h&ufig von ,Reform“ die Rede.
Wie er sich diese Reform dachte, deuten die beiden folgenden
Ausserungen an, von denen die eine sich in der Vorbemer-
kung, die andere gegen den Schluss der Schrift tiber Stauden-
maier findet. Nachdem M. das Misslingen des oben erwidhnten
Unternehmens beklagt, fahrt er fort: ,Der altkatholische Ge-
wissenskampf mtisste allerdings der Gefahr unterliegen, in
einem oberflichlichen und zerfahrenen Reformieren an dem,
was vorlaufig Nebensache ist, seine sittliche Bedeutung fiir die
Kirche, die Menschheit und das Vaterland zu vergeuden, wenn
die ernsten wissenschaftlichen und sittlichen Bestrebungen so
sehr auf unfruchtbaren Boden fallen. Oder sollten wir uns
wirklich eingestehen miissen, dass es den Jesuiten schon gelungen
sei, die Geistesfunken echter Wissenschaft, die ein Staudenmaier
und seine edlen Genossen im katholischen Deutschland entziindet
haben, mittelst der Handhabung des zu viel gekiissten pépst-
lichen Pantoffels fiir immer totzutreten ? Ich meine doch nicht.“
— Dass Staudenmaier in seiner grossen wissenschaftlichen
Tatigkeit, als ein wahrer Priester, des Volkes nicht vergass,
beweisen seine populdren Schriften, Bilderzyklus fiir katholische
Christen, das Wesen der katholischen Kirche und vor allem
die auch heute noch weit verbreitete Schrift: Geist des Christen-
tums. Das letztgenannte Werk bezeichnet M. als ,ein schones
Erzeugnis jenes Sinnes fur die Kunst, der in Staudenmaier
lebendig war, in welchem mit hoher Begeisterung der ins Tiefste
der Menschennatur eingreifende echt christliche und poetische
Charakter der katholischen Kirche in ihrem Kultus erfasst und
dargestellt wird, und welches wir uns heute mit grossem Rechte
als eine ernste Mahnung vorhalten diirfen, dass wir nicht in
unserer Reformbestrebung mit der Hand eines ungeschickten
Gemélderestaurateurs arbeiten sollen, der, indem er das Bild
vom Schmutze reinigt, zugleich den zarten Ton des Kolorits
mit wegnimmt, an dem man nicht zum geringsten Teil den
Meister erkannte. Rom hat die Kunst in der Menschheit durch
seine Kirchenpolitik um ihre innere himmlische Wahrheit



— 335 —

gebracht, und die Jesuiten haben dem, was davon noch in der
Kirche blieb, den Zopf angehéingt; hiiten wir uns, dass wir
nicht den Rest, der noch davon im Volke ist, mit dem Wasch-
schwamme vertilgen.“ —

Unseres Gelehrten , Katholischer Katechismus*, Freiburg 1878
ist eine Erlauterung des apostolischen Glaubensbekenntnisses.
Das Biichlein ist kein Ersatz fiir den amtlichen Katechismus,
wohl aber ist es durchaus geeignet, der reiferen Schuljugend
zur Vertiefung und Zusammenfassung ihres Wissens zu dienen
und wird auch fiir Erwachsene recht forderlich sein. Nebstdem
konnen Religionslehrer daraus manchen schitzbaren Wink ent-
nehmen. Mdchte es in dieser dreifachen Hinsicht auch heute
noch wirken! —

Als echter Priester suchte unser Gelehrter die gesicherten
Resultate der wissenschaftlichen Forschung, insbesondere der
Naturwissenschaft, fiir den Unterricht der Jugend und die Be-
lehrung der Erwachsenen nutzbar zu machen. Denn der Alt-
katholizismus hat ja tiberhaupt auch die Aufgabe, zu einer Ver-
stindigung und Aussohnung der Wissenschaft und der fortge-
schrittenen Menschheit mit Religion, Christentum und Kirche
zu fithren und so eine feste Grundlage fir eine bessere und
friedlichere Entwicklung der menschlichen Gesellschaft zu legen.
Mit Recht ging M. dabei von der Anschauung aus, dass ein
erster Schritt zu diesem Ziele die richtige Gestaltung des
Religionsunterrichtes und die Einfiigung der Resultate der Natur-
wissenschaft in denselben sei. So verfasste er: Naturkunde als
Erginzung zu jedem Religionsunterricht, Lahr 1878. Eine Er-
ganzung zu jedem Religionsunterricht ist die Schrift zun#chst
insofern, als sie jedem wahrhaften Religionsunterrichte ohne
Unterschied der Konfession .dienen soll. Ein wahrhafter Re-
ligionsunterricht ist aber nur der, der den Glauben an den
personlichen Gott als Schopfer aufrecht hélt. In diesem Sinne
bekennt sich M. offen zu dem t#ieferen Kern des verponten:
Wir glauben all’ an einen Gott, selbst auf die Gefahr hin, von
denen, welche den Glauben an den romischen Papst vor dem
Glauben an Gott den Vorzug geben zu wollen scheinen, als
ein Unglaubiger verschrien zu werden. Aber auch das soll
der Titel besagen, dass das Biichlein fiir den Religionsunter-
richt auf jeder Stufe bestimmt ist. Zwar ist es zunédchst fur
die Schiiler der mittleren und namentlich der oberen Klassen



— 336 —

hoherer Lehranstalten berechnet und geeignet. Es soll aber
ferner jedem Lehrer, namentlich Religionslehrer, auch der Volks-
schule, den sichern Fingerzeig geben, wie er die Resultate der
Forschung fiir den Religionsunterricht zu verwerten hat. Dies
gilt, was die Volksschule anbetrifft, vorziiglich von dem, was
tiber das kopernikanische System gesagt ist, welches ja heute
tiberall gelehrt wird. Der Verfasser beschrinkt sich selbst-
verstindlich auf das Notwendige und vermeidet es mit Recht,
seinen speziellen philosophischen Standpunkt zur Geltung zu
bringen. Somit hat M. ein naturwissenschaftliches Elementar-
buch geschaffen, das neben dem angedeuteten Zweck auch
Liebe zur Natur und Freude an der Natur erweckt und zur
sinnigen Betrachtung derselben anleitet. Im tibrigen ist die
Schrift eine praktische Ausfiihrung des in der frither erwidhnten
,Philosophie des Bewusstseins“, ferner in ,Der Organismus und
-die Kirche“ Gesagten.

Zunéchst spricht er iiber die Stellung der Erde im Welt-
ganzen. Sie ist zwar nicht der oértliche Mittelpunkt, kann aber
als Wohnsitz des Menschengeschlechtes sehr wohl der Beziehungs-
punkt der ganzen stofflichen Entwicklung und der ganzen Aus-
gestaltung des Stoffes im Weltsystem sein. Die folgenden Ka-
pitel behandeln die Bewegung der Erde, die Verteilung von
Land und Wasser auf derselben, sowie den Kreislauf des
Wassers. Der . Abschnitt tragt die Grundbegriffe der Geologie
vor, als deren Resultat die Erkenntnis anzusehen ist, wonach
wir das Werden des jetzigen Zustandes als einen langen und
langsamen Prozess im Gegeneinander- und doch Zusammen-
wirken des Niederschlags aus dem Wasser und der Hebung
durch die von unten vom Innern der Erde aus wirkende
Feuerkraft verstehen. Weiterhin wird die Lehre vom Stoff und
seiner Bewegung, sowie von der Gestaltung und vom Organis-
mus abgehandelt. Die Schlussbetrachtung bringt ein schones
Beispiel fir die Art und Weise, wie M. die Natur nicht nur
mit den Augen des ernsten Forschers, sondern auch des sinnigen
Beschauers und Bewunderers zu betrachten pflegte, und stellt
-endlich die Berechtigung und die Moglichkeit fest, im positiv
glaubigen, im kirchlichen Bewusstsein auf das Ganze der Natur-
wissenschaft riucksichtslos wissenschaftlich einzugehen. —

Mehr und mehr trat, vornehmlich in Baden, der Wunsch
nach Reformen, besonders in Hinsicht auf den Ritus der h.



— 3371 —

Messe und den Priesterzolibat, hervor. Das wurde die Veran-
lassung zu der Schrift: Unter welchen Bedingungen kann der
Altkatholizismus seine ithm von Gott gegebene Aufgabe, die romi-
sche Weltherrschaft endgiiltiq zu stiirzen, erfiillen? Eine Gewissens-
frage an die Altkatholiken zundchst Badens gestellt. Strassburg
i. B., 1878. Der Verfasser will sich nicht in eine Erérterung
iiber die oben genannten Punkte einlassen, ,iiber deren prinzi-
pielle Beantwortung im ernstgemeinten Sinne der Reform wir
einig, die aber ihrer Natur nach so beschaffen sind, dass sie
gegen den Sinn und Geist der ersten Entstehung des Altkatholi-
zismus unzeitig in den Vordergrund geschoben nur eine Ver-
wirrung der Geister und eine Verdunkelung des grossen Zieles
der Bewegung bewirken“. Vielmehr will er .den Kampf auf
der weltgeschichtlichen Hohe erhalten, auf der er, als ein Ge-
wissenskampf fiir die reine Idee der Kirche und ihre wahre
Aufgabe fiir die Menschheit, entsprungen ist*. Somit ist seinem
Ursprunge und Ziele nach der Altkatholizismus ,der Wider-
stand des katholischen Bewusstseins gegen die unrechtmissig
in der Kirche versuchte Legalisierung des péapstlichen Absolutis-
mus“. Weil nun Baden, wie er meinte, ,das in den friiheren
Kimpfen gereifte Land“ sei, ,wo tiber der politischen Reife
auch in der katholischen Bevélkerung das wahre Interesse fir
die Religion und fiir die katholische Kirche, wie sie sein kann
und soll, noch nicht erstorben und abhanden gekommen ist,
darum ,legt er einen Appell an den gesunden Sinn des badischen
Altkatholizismus im ganzen ein zu dem Zwecke, dass mit einem
klaren und festen Entschlusse diese Fragen fiir die néchsten
Jahre als nicht opportun beiseite gelegt und das grosse Haupt-
ziel des Kampfes mit erneuter Energie ins Auge gefasst und
in den Vordergrund geriickt werde“. Nun entwickelt er und
sucht als ausfiihrbar nachzuweisen seinen Gedanken, eine Fort-
setzung des vatikanischen Konzils auf deutschem Boden herbei-
zufithren. ,Ein Gegenkonzil gegen das Vatikanum auf deut-
schem Boden, das erscheint mir als das durch die Lage der
Sache geforderte rechte Mittel, auf das wir fir die Erreichung
unseres Hauptzieles, die endliche Niederlegung der romisch-
pépstlichen Weltherrschaft, in diesem Augenblick angewiesen
sind“. Er hofft dabei, dass sich fiir die ersten Beratungen mit
den Altkatholiken eine immerhin genitigende Anzahl denkender
glaubiger Minner ausallen Konfessionen zusammenfinden wiirden.
Internat. kirchl, Zeitschrift, Heft 3, 1914, 22



— 338 —

,Die wahre Unterlage der Verstindigung zwischen den Gliu-
bigen liegt nach dem gegenwirtigen Stande der Intelligenz
in der Entscheidung tber die beiden wesentlich miteinander
zusammenhingenden, ja voneinander abhiingigen Fragen, ob
man erstens im selbstbewussten Geiste des Menschen, gegen-
iiber seinem organischen Leibe und der materiellen Natur eine
reale Existenz, und ob man zweitens in Christus den Erloser,
die wahrhafte Vereinigung Gottes mit der Menschheit anerkennt.
Wer das tut, der darf sich mit Recht einen Christen nennen,
und das wire die einzige Bedingung fiir die Teilnahme an
einer solchen Beratung der Christenheit, zu der den Umstéinden
gemiiss die Einladung von den Altkatholiken ausgehen wiirde
in der ausgesprochenen Absicht, die Reform der Kirche zu
ihrer wahren Form ernstlich ins Auge zu fassen.“

Doch die Dinge entwickelten sich nicht vollig nach dem
Wunsche unseres Vorkiampfers. Zwei Stellen aber seines Biich-
leins sollen hiernach mitgeteilt werden. Die erste charakteri-
siert treffend das Gefdhrliche und Aussichtslose des sogenann-
ten Kulturkampfes: ,Man braucht wahrlich nicht das Recht
des Staates in dem gegenwirtigen Kampfe gegen den kirchli-
chen Absolutismus zu verkennen, man braucht wahrlich kein
schlechter deutscher Patriot zu sein, um es mit ganzem Nach-
drucke auszusprechen, dass die Politik, dass der Staat aus sich
nicht die Mittel besitzt, diesen Kampf mit der Kirche zum
gliicklichen Ziele zu fithren. Der in sich berechtigte Anspruch
des Staates, sich der Kirche gegeniiber in seinem Rechte selb-
stdndig abzugrenzen, wird, solange man mit der Kirche einen
Kampf auf Leben und Tod fithren muss, immer zu dem tat-
sidchlich begriindeten Scheine fiithren, als ob der Staat sich
seinerseits nicht im relativen Sinne, sondern im absoluten Sinne
absolut setze und in das Recht und die Selbstindigkeit der
Kirche eingreife, und dieser sachlich begriindete und durch
keine Erkldrung, dass es nicht so gemeint sei, abzuweisende
Schein wird mehr und mehr nicht allein diejenigen, welche
aus religioser Uberzeugung von der Kirche als dem Hochsten
nicht lassen wollen, sondern auch die, welche in einem solchen
Absolutismus des Staates aus politischen und moralischen
Grinden mit Recht die hochste Gefdhrdung der Freiheit er-
blicken, zu Bundesgenossen der Kirche in diesem Streite
machen.“



— 339 —

Uber die Bedeutung des Altkatholizismus fiir den Staat
aber heisst es eindringlich: ,Wenn Deutschland in der Tat
das iiberhort und verachtet, was der Altkatholizismus ihm
bietet, so wird ihm der Weg durch die allerbittersten Erfah-
rungen nicht erspart bleiben, wenn wir auch dem Gedanken
keinen Raum geben mogen in unserer Seele, dass es an dieser
Wunde verbluten und eine Beute seiner neidischen Nachbarn
werden sollte, eine Befiirchtung, die allerdings naheliegt, wenn
nicht die festgeschlossene Einheit im Innern bewahrt wird.“
Immer mehr bewahrheiten sich diese Worte, —

Alsbald nach der Wahl Leos XIII. erschien: Unfehlbar
oder verniinftig? Kine offene Frage an den neuen Papst Leo XI1II.
Strassburg 1878. Eine italienische Ubersetzung wurde im selben
Jahre zu Neapel herausgegeben: Infallibile o ragionevole?
Charakteristisch fir unseres Gelehrten ganze Auffassung und
seine daraus hervorgehende Betitigung ist die folgende schéne
Stelle (S. 9): ,In der Tat bin ich immer der Uberzeugung
gewesen, dass es zwischen den romischen Katholiken und den
Altkatholiken in letzter Instanz sich nur um ein Missverstind-
nis handle; in dem Sinne freilich, wie ich allen menschlichen
Kampf um die Wahrheit in letzter Instanz auf ein Missver-
stiandnis zurtickfiihre, weil ich eine ddmonische Verhédrtung in
der Unwahrheit unter Menschen nicht anzunehmen berechtigt
bin; eine Annahme also, die keineswegs die weitgehendste
innere Differenz zwischen den Parteien ausschliesst, nur nicht
eine solche, bei der man schlechthin an der Moglichkeit einer
Verstandigung zu verzweifeln hitte.“ Im Ubrigen mogen iiber
Inhalt und Tendenz der Schrift die folgenden Zitate einiger-
massen orientieren: ,Dass Du als klarer Denker, der mit Liebe
in der Theologie und Philosophie des hl. Thomas unterrichtet
hat, wie Dein Vorgidnger Pius, der gewiss ein gldubiger Christ
und ein guter Mensch, aber ebenso gewiss ein schlechter Theo-
loge war, die Unfehlbarkeit in Dir selbst sichtbar wahrnehmen
und zu verspiiren glauben solltest, das kann ich nun und
nimmermehr annehmen. Die FErniichterung des Paroxysmus,
der in der Person Pius IX. nach dem Gange der Weltgeschichte
das Papsttum betroffen hat, wird nach den Gesetzen der
menschlichen Natur, die sich auch im Papsttum geltend machen,
bei Dir natlrlicherweise sich einstellen. Eine Anwendung der
Unfehlbarkeit, eine Entscheidung in Gemissheit dieser durch



s B =

das Verméichtnis Deines Vorgéingers Dir zugefallenen Priro-
gative wiirde Dir, wenn Du in den Fall kéimest, sicher Not
und Angst genug machen. So leicht wie Deinem Vorginger
die Schopfung, wiirde Dir die Erhaltung und Anwendung der
Unfehlbarkeit nicht werden, und schwerer als Dein grosser
Vorgianger Innocenz III. wiirdest Du die Verantwortlichkeit
Deines Amtes fiihlen, nachdem Du vermoge der Unfehlbarkeit
nicht mehr einfach als den Stellvertreter Gottes, sondern als
den Ersatzmann Gottes und Christi auf Erden Dich betrachten
musst. . . Unmoglich kann in der Kirche Christi die Wahrheit
jedem Bewusstsein entschwinden, dass die als Dogma prokla-
mierte Unfehlbarkeit des Papstes, wie sie in sich ein undefinier-
barer, der Vernunft wie der Offenbarung in gleicher Weise
widersprechender Begriff ist, doch nach dem katholischen
Glaubensprinzip tatsichlich nicht ein zu Recht bestehender
Konzilienbeschluss, sondern eine eigenméchtige Erklirung des
theologisch schwachsinnigen Pius ist, welche, wenn er sie pro-
prio motu in die Welt geschleudert hiitte, ihn als einen geradezu
Geistesschwachen, um respektvoll zu sprechen, wiirde gekenn-
zeichnet haben, welche aber doch dadurch nicht zu einer
ewigen Wahrheit und gottlichen Offenbarung gestempelt werden
kann, dass sie in den Augen der Welt mit dem rechtshinfilli-
gen Scheine einer konziliarischen Definition umgeben ist . . .
Als verniinftiger Papst, man hort es ja von ailen Seiten, wirst
Du transigieren mit der Politik, mit den realen Verhiltnissen
und der modernen Entwicklung. Aber wenn Du selbst Dir
sagen musst, dass Du als verniinftiger Papst nur moglich bist
um den Preis der wenigstens vorlidufigen und tatsédchlichen
Suspension Deiner Infallibilitit, wenn Du Dich vor der Welt
Deiner Infallibilitit gewissermassen schdmst, muss Dich dann
nicht Dein Gewissen mit einer unwiderstehlichen Gewalt an-
treiben, Dir Rechenschaft zu geben von der wahren Grundlage
dieser Deiner bedenklichen Prirogative? . . . Die européische
Politik freilich ist ganz geneigt, wenn auch nicht nach Canossa
zu gehen, so doch Dir den Steigbiigel zu halten wie Friedrich
Barbarossa Alexander III. Ich aber als altkatholischer Priester
wirde selbst nicht die nominelle Verleugnung der Infallibilitét
durch einen Fusskuss von Dir erkaufen, weil sie dann eben
nur ein Schein sein wiirde. Was ich Dir vorgelegt habe, ist
die Wahrheit der weltgeschichtlichen Lage, worin Du Dich



341 —

befindest: eine weltgeschichtliche Siihne und Busse fiir die Siinden
des Papsttums, deren grosste die Infallibilitét ist, musst Du
leisten, wenn Du dem Geiste der Kirche genugtun willst. Sie
wiirde Dich nicht erniedrigen, sondern sie allein wird Dich
wahrhaft gross machen.“ —

Bald nach Beendigung des Berliner Kongresses, auf dem
Bismarcks Staatskunst neue Triumphe feierte, erschien: Das
Eine, was Bismarck nicht kann. Ein kirchlich-politisches Plai-
doyer zur gegenwdrtigen Lage Deutschlands und der Welt. Strass-
burg 1878. ,Das Eine, was Bismarck nicht kann, was keine
Politik, keine menschliche Macht und Weisheit uns bringen
kann, was aber als Gottes Wille und Werk in der Menschheit
vorhanden ist und besteht, jeden Augenblick des sicheren Er-
folges gewdrtig, wenns nur von den Menschen begriffen und
ergriffen wird, das ist die Kirche, ihre Ordnung und ihr Ver-
hélinis zur menschlichen Gesellschaft, wie Christus der Erldser
sie gestiftet hat. . . . Die rechte Mitwirkung ist zunédchst den
Altkatholiken Deutschlands in die Hand gegeben.“ Nach Vor:
schlag des Verfassers soll daher baldmoéglichst eine Versamm-
lung zu Miinchen stattfinden, ,deren Hauptzweck ist, die kirch-
liche Stellung und Tendenz des deutschen Altkatholizismus mit
ausdriicklicher Anerkennung des Primates als wesentlichen
Bestandteils der Kir¢chenverfassung auszusprechen . . . Weiter-
hin wiirden wir auf dieser Versammlung das bewusste und
ausdriickliche Zusammengehn des deutschen Altkatholizismus
mit dem holldndischen und schweizer. Altkatholizismus auf jener
ausgesprochenen kirchlich-katholischen Grundlage anbahnen
oder aussprechen. Dann erst ist die Grundlage gewonnen, um
nach drei Seiten hin in die Ausfiihrung und Verwirklichung
des reinen kirchlichen Gedankens einzutreten; erstens durch
eine Verbindung und Verstindigung mit dem deutschen Prote-
stantismus nach Massgabe der oben dargelegten inneren Mog-
lichkeit zu einer solchen (in der hier besprochenen Broschiire
hat M. seine Ansicht von dieser Moglichkeit entwickelt, wie er
es spédter auch in seiner ,Kathol. Dogmatik“ tat); zweitens
mit den aufrichtigen liberalen Katholiken in den romanischen
Landern, namentlich in Italien und Frankreich; drittens mit
der griechisch-katholischen Kirche im Osten und mit der
anglikanisch-katholischen Kirche im Westen. — Selbstver-
standlich kann es sich nur darum handeln, auf der ausgespro-



— 342 —

chenen kirchlichen Grundlage den Angriffspunkt einer gemein-
samen internationalen Aktion gegen die Macht Roms und des
Jesuitismus zu gewinnen, fiir welche aber unserseits die aus-
driickliche Anerkennung des Primates als Bestandteils der kirch-
lichen Verfassung eine unumgingliche Bedingung ist, weil ohne
dies unsere kirchliche Uberzeugung keine Wahrheit wiire.
Das eine, meine ich, misste jedem Kklarsehenden Menschen
gewiss sein, dass nicht durch den Unglauben und nicht durch
den Staat und irgendeine irdische Macht, sondern nur durch
den Glauben und die Kirche Gottes die Macht Roms gebrochen
und iiberwunden werden kann. — Das ist das eine, was Bis-
marck nicht kann . . .“ —

Die Fastenzeit gab Veranlassung zu dem Flugblatte: ,Ein
Wort an die altkatholische Gemeinde zu Freiburg i. B.“, Freiburg
i. B. 1881. Er wendet sich darin gegen die gerichtlich ver-
urteilten, von romisch-amtlicher Seite ausgehenden ,unwahren
Darstellungen, durch die vom ersten Beginne an unser Kampf
tir die Reinerhaltung des katholischen Glaubens auf offiziellem
Wege im Bewusstsein des in dieser Weise getiuschten katholi-
schen Volkes herabgesetzt wurde“. Gegeniiber diesen Angriffen
begriindet er das Recht und die Hoffnung des altkatholischen
Kampfes durch einen Hinweis auf die Instruktion, die der ernst
und redlich gesinnte Papst Hadrian VI. dem beim Beginne der
deutschen Reformation nach Deutschiand geschickten Legaten,
dem Kardinal Chiregati, mit auf den Weg gab, zwar dem Be-
ginnen Luthers entgegenzutreten, aber auch die Schuld der
Priester und Pépste offen zu bekennen. ,Wenn jetzt, so fahrt
er fort, durch das Opfer der Vernunft nicht weniger als durch
die Verleugnung der gesunden Grundlagen des alten katholi-
schen Glaubens die Annahme der personlichen Unfehlbarkeit
- des romischen Papstes von uns verlangt wird mit der aus-
dricklichen Anerkennung, dass die réomischen Pépste nie ihre
Vollmacht tiberschritten haben, ist das nicht, im geraden Gegen-
satze zu dem ernsten Bussgeiste eines christlich gesinnten
Papstes, die reine Verhiartung in den Siinden, die das romische
Papsttum auf sich geladen hat? Wird dieser Charakter der
romischen Anmassung dadurch gedndert, dass es der Partei
in der Kirche durch Gottes Zulassung und die Schwiche der
Menschen gelungen ist, fiir den Augenblick die Oberhand zu
gewinnen? Sodann richtet er an die Leser die eindringliche



— 343 —

Mahnung, das Vertrauen zur Kirche nicht zu verlieren, sondern
festzustehen in dem begonnenen Kampfe zum Segen der Kirche
und des Vaterlandes. —

,Die Liige ist ein schmachvolles Verbrechen“, so beginnt
die Schrift: ,Die Liignerin Germania, ertappt, entlarvt und ge-
brandmarkt*, Landsberg a. W. 1881. Im September 1880 hatte
M. die zu Konstanz tagende Generalversammlung der Ultra-
montanen, als er horte, dass die Bischofe Greith und Hefele
dieselbe besuchen wiirden, zum offenen Kampf iliber die wahre
katholische Uberzeugung herausgefordert durch einen sogenann-
ten ,Cornutus¥, dessen Schlusssatz lautete: ,Daher ist die per-
sonliche Unfehlbarkeit des Papstes ein ungeheurer Betrug,
durch den aber kein Katholik sich in seinem Glauben irre
machen lassen, sondern dem jeder in seinem Glauben unter-
richtete Katholik, vorab jeder ehrliche Deutsche, offen ins
Angesicht widerstehen soll.Y Die Generalversammlung igno-
rierte die Aufforderung, statt dessen libernahm es die Berliner
,Germania“, in ihrer Weise den Kampf zu fiihren. Sie machte
den Versuch, Michelis durch Michelis zu widerlegen und nach-
zuweisen, dass M. selbst frither 1846 — in der Schrift: Der
Katholizismus und die Liige — und sogar noch 1868 in seiner
Broschiire iiber den Pfarrer Knak die pépstliche Unfehlbarkeit
verteidigt habe. Dazu konnte M. nicht schweigen, und der
Beweis der Liige gelang ihm um so leichter und vollstdndiger,
als gerade M. unter den deutschen Theologen zuerst offen und
langst vor 1868 gegen das Dringen auf eine Dogmatisierung
der Infallibilitdt aufgetreten war. Er zeigt klar, dass das von
der genannten Zeitung Angefiihrte insofern eine grobe Filschung
war, als die von ihr angefiihrten Sitze aus dem Zusammenhang
gerissen waren und dadurch einen andern Sinn erhalten, als
sie in Wirklichkeit haben. Dann aber weist er auch aus seinen
andern Schriften nach, welches seine Ansicht liber die pépst-
liche Infallibilitit von jeher war, und wie er ihr schon vor
1870 entgegengetreten sei. —

Im Jahre 1882 erschien zu Freiburg i. B. Altkatholischer
Kommunionunterricht. Uber Inhalt und Anordnung moge die
folgende Skizze einen Uberblick bieten:

I. Lehre von Gott dem Vater und der Schopfung.
1. Ich glaube an Gott den Vater.
2. Gott, Schopfer Himmels und der Erde.



&

pd ek

12,
13.
14,

15.
16.
17.

18.
19.

20.
21.

ol Sl L

— 344 —

Von den Eigenschaften Gottes.
Von der Erhaltung und Regierung der Welt und der gott-
lichen Vorsehung.

II. Lehre von Gott dem Sohne und der Erlésung.

Von dem Geheimnisse der hl. Dreifaltigkeit.

Von der Sinde als der Veranlassung der Erlosung.
Von der Person des Erlosers.

Von der Genugtuung.

Von der Vorbereitung der Ankunft Christi.

Von der Geburt und dem Leben Jesu Christi.

Von dem Werke Christi und der Rechtfertigung.

III, Lehre vom hl. Geiste und der Kirche.

Von dem Wesen und der Stiftung der Kirche.

Von dem Lehramte in der Kirche.

Von dem Vorsteheramte und den Werken.

Erklarung der hl. zehn Gebote.

Von der christlichen Tugend und ihrem Gegenteil, der Siinde.
Von den Pflichten des Vorsteheramtes in der Kirche.

IV. Von den hl. Sakramenten und dem Priesterstande.

Von der Gnade und den Gnadenmitteln.

Von den hl. Sakramenten insbesondere, und zwar erstens:
Von den drei ersten (Taufe, Firmung, Olung).

Vom Sakramente der Busse.

Von dem hl. Altarssakramente.

(Ehe und Priesterweihe sind {ibergangen, weil dariiber
eine besondere Belehrung gegeben wird fiir die, welche in
den Stand der Ehe oder des Priestertums einzutreten beab-
sichtigen).

22. Uber die letzten Punkte im Glaubensbekenntnisse.

Auch heute noch wird der Religionslehrer das Biichlein

bei seiner Vorbereitung auf den Unterricht mit Nutzen ver-
wenden. Nebstdem sei es als gutes Orientierungsmittel allen
empfohlen, die durch einen kurzen Leitfaden sich tber den
Glauben klar werden wollen.

Zur Zeit der Beilegung des sogenannten Kulturkampfes

hielt M. am 6. Januar 1882 zu Heidelberg und am 22. ds. Mts.
zu Freiburg i. B. Vortrige, die gedruckt erschienen unter 'dem



Titel: Parallele zwischen Perikles und Bismarck. Zwei Vortrige
iiber Deutschlands Zukunft, Freiburg i. B. 1882 1). Es handelt
sich dabei nicht um eine Vergleichung der Personen der beiden
Staatsménner, sondern die Parallele bezieht sich auf eine
Schilderung der kulturellen und politischen Hoéhe Athens zur
Zeit des Perikles und Deutschlands nach Erreichung seiner
Einheit. Insbesondere aber findet der Redner die allerfrappan-
teste Ahnlichkeit in sittlich-religioser Hinsicht, ,um nicht zu
sagen, in kirchlicher Beziehung“. Neben hoher geistiger Ent-
wicklung herrschen Aberglaube und Frivolitit auf beiden
Seiten. — Von besonderer Bedeutung ist an dieser Stelle zu-
nichst unseres Gelehrten Darlegung tber unsere Stellung zum
Protestantismus und zum Liberalismus. ,Die Kirche ist ihrem
Wesen nach katholisch, nicht eingeschlossen in den Nationen,
sondern universal. Ich bin iberzeugt, dass jeder Protestant,
der wahrhaft an Christus glaubt und die Sache in diesem Sinne
fasst, vollstdndig mit mir einverstanden ist. Heute nicht minder,
wie damals, sind die Worte berechtigt, die er an die Liberalen
richtet. Oft genug, besonders zu Wahlzeiten, begegnet man
auch jetzt noch bis zum Ekel der mindestens fahrlissigen
Unrichtigkeit, dass jemand ein ,Liberaler® und zugleich ,ein
guter Katholik“, d. h. ein guter Romischer sein kénne. ,Meine
Herren Liberalen, tduschen Sie sich nicht; ohne ernstlich auf
die religiosen Fragen zuriickzugehen, werden Sie mit den bloss
dusseren Mitteln des Liberalismus die Aufgabe, die jetzt zu losen
ist, werden Sie den Kampf mit Rom und dem Ultramontanismus
nicht bestehen. Das kann nur der Kklar gefasste christliche
katholische Glaube, der ... uns beseelt zum Widerstand gegen
die Hiresie der Unfehlbarkeit, worin alle bisherigen Miss-
bildungen in der Kirche gipfeln.* Uber die Bismarcksche
Kirchenpolitik aber heisst es ebenso wahr als entschieden: ,Jede
Verhandlung mit Rom, welche auch nur stillschweigend den
unfehlbaren Papst als den legitimen Vertreter der gesetzlichen
katholischen Kirche anerkennt, ist ein Sieg der romischen
Politik tiber die deutsche ... Eine Entschuldigung aber oder
eine Rechtfertigung findet diese Politik nicht darin, dass sie
als Politik eben nur ein Abfinden mit einem bestehenden Zu-

1) Der in Heidelberg gehaltene Vortrag erschien auch unter dem
Titel: ,Reichskanzler Fiirst Bismarck und Deutschlands Zukunft“ als Separat-
abdruck aus dem ,Altkatholischen Boten“, Nr. 2 und 3, Heidelberg 1882.



— 346 —

stande sein soll. Denn so wenig wie die Politik als solche die
Sittlichkeit und die Wahrheit zu vertreten hat, so gewiss ist
es doch, dass eine Politik auch als solche sich selbst verleug-
net, wenn sie mit einem System der Liige und des Unrechts
sich auf gleichen Fuss setzt. Der Frieden und selbst nur der
Kompromiss mit dem unfehlbaren Papste ist aber nicht moglich,
ohne die Liige, welche in dem Scheindogma von der person-
lichen Unfehlbarkeit des Papstes als katholischer Lehre kon-
statiert ist, als zu Recht bestehend anzuerkennen, und in dem-
selben Masse denjenigen Katholiken, welche das legitime und
gesetzlich zu Recht bestehende katholische Dogma vertreten,
Unrecht zu tun; wobei ich mit vollem Nachdruck hervorhebe,
dass es sich fiir die Regierung nur um eine Rechtsfrage und
nicht um eine dogmatische Frage handelt.“ Als immer richtiger
erweist sich in der Gegenwart die Voraussage: ,Wenn die
deutsche Politik damit endet, dass sie mit dem unfehlbaren
Papste, der nichts ist als die Quintessenz des innerlich ver-
kommensten Mittelalters, Frieden schliessen will und das von
-der deutschen Nation erwartet, dass sie in einem solchen Frie-
den ihre Zukunft sehen soll, dann sind wir verraten und verkauft.“

Die Einweihung des Niederwalddenkmals gab den Anstoss
zu der Broschiire: , Warum werden wir nicht alle Altkatholiken?
Fin Nachklang zur deutschen Nationalfeier auf dem Niederwalde,
Mainz 1883. M. richtet diese Frage, deren bejahende Antwort
er jeweils ausfiihrlich motiviert, zunidchst an die Protestanten,
dann an die Freimaurer und die Sozialisten, die Semiten und
Antisemiten, die Philosophen und Spiritisten, endlich an die
Professoren und die Leute von gesundem Menschenverstand.
Diesen allen zeigt er, dass auf der Grundlage des Altkatho-
lizismus ihnen das gegeben ist, was sie im Grunde wollen
und suchen. Darum: Warum werden wir nicht alle altkatho-
lisch? —

Als eine Frucht umfassender Studien und angestrengter
Gedankenarbeit stellt sich dar die: Katholische Dogmatik. Zwei
Teile. Freiburg i. Br. 1881. Es handelt sich dabei nicht um eine
Dogmatik im gewohnlichen Sinne, nicht um eine Darlegung der
katholischen Glaubenslehre unter Beifiigung der Beweise aus
Schrift und Tradition. Diese durch die positive Dogmatik ver-
mittelte Kenntnis setzt unser Gelehrter voraus, er will eine
spekulative Dogmatik liefern, Im Gegensatze zu Schleiermacher,



— 347 —

der die Weltweisheit ablehnte, ist er der Uberzeugung, dass
jede christliche Dogmatik von einem bestimmten philosophischen
Standpunkte aus geschrieben sein solle. Auch die mittelalter-
liche Dogmatik, die Scholastik, sei nur mit Hiilfe der platonisch-
aristotelischen Philosophie zustandegekommen. Darum miisse
auch jeder Weiterbildung der alten Dogmatik eine genaue
Prifung der Lehren des Plato und des Aristoteles vorausgehen.
Dieser Anforderung hat Michelis selbst entsprochen. Schon 26 Jahre
vor Erscheinen der Dogmatik nahm er in seiner Kritik Giin-
thers (S. 42) neben dem allgemein zugestandenen negativen
Kriterium der Glaubenswahrheiten (,,dass sie der Vernunft nicht
widersprechen diirfen“) ein positives Kriterium derselben (,dass
sie mit der Vernunft vollig iibereinstimmen miissen“) in An-
spruch, unter der Voraussetzung freilich, dass man nicht unter
die Form des endlichen Denkens bringen wolle, was nicht unter
derselben zu begreifen sei. Fiinf Jahre spiter bestimmte er
dann in seiner Philosophie Platons (I, S. 110) dieses positive
Kriterium néher dahin: ,Zwischen dem menschlichen Denken
und den christlichen Glaubenswahrheiten finde eine solche
innere Beziehung statt, dass dasselbe nur in ihnen seine volle
Erfillung und Befriedigung finden koénne. Die christlichen
Glaubenswahrheiten sind demnach Postulate des menschlichen
Denkens. Weiterhin hatte M. schon in seiner Geschichte der
Philosophie und in seiner Philosophie des Bewusstseins seinen
philosophischen Standpunkt klargelegt. Auch der zweite Teil
der Dogmatik selbst hat diesen Inhalt.

M. stellt sich nun die Aufgabe, die gesamten christlichen
Glaubenslehren nach ihrem wahren Gehalte als Postulate des
rechten Denkens zu erweisen. Das rechte Denken ist allen
Menschen gemeinsam, die Postulate des rechten Denkens sind
darum auch bei allen Menschen die gleichen; sind die christ-
lichen Glaubenswahrheiten in der Tat Postulate des Denkens,
so missen in ihnen auch alle christlichen Konfessionen im
Grunde Ubereinstimmen. In diesem — nicht im konfessionellen
— Sinne nennt der Verfasser seine Dogmatik katholische, d. h.
allgemeine Dogmatik. Somit nimmt er seinen Standpunkt
zwischen der ausgebildeten protestantischen und der ausgebil-
deten romisch-katholischen oder infallibilistischen Dogmatik,
nicht zum Zwecke einer ,indifferenten und unentschiedenen
Vermittlung¥, sondern was er will, ist die ,selbstbewusste Durch-



— 348 —

fiihrung der ewigen in Christus geoffenbarten Wahrheit in Uber-
windung der Gegensétze, die sich in der Kirche geschichtlich
herausgebildet haben* (S. 3). Katholisch nennt er seine Dog-
matik also darum, weil er, wie er selbst sagt (S. 470), ,in An-
spruch nimmt, in ihr den Glauben der ganzen Kirche zu ver-
treten, insofern derselbe schon einen zu Recht bestehenden
dogmatischen Ausdruck gefunden, oder wenigsiens, insofern
dieses noch nicht der Fall ist, doch kein demselben fremdes
Element in die Dogmatik aufgenommen zu haben“, und die
Aufgabe, die er sich gesetzt, prizisiert er dahin, ,das Glaubens-
bewusstsein der Kirche aus dem Stande der Vorstellung in den
Stand des (philosophischen) Denkens umzusetzen®.

M. nimmt bei der Losung dieser Aufgabe durchweg be-
sondere Riicksicht auf die ,christliche Dogmatik“ von Bieder-
mann. Aber wenn er diese nicht nur als ,eine wissenschaft-
liche Leistung von eminenter Bedeutung“ bezeichnet, sondern
auch zu der Weise, wie Biedermann die Aufgabe der christ-
lichen Dogmatik fasst, seine Zustimmung ausspricht, so weicht
er doch nicht nur in vielen Einzelheiten von Biedermann ab,
sondern tritt zu ihm beziiglich der Lésung in einen entschiedenen
Gegensatz. Auch Biedermann will allerdings ,nicht mit Hegel
den Glaubensinhalt des christlichen Dogmas als eine niedere
Stufe der Erkenntnis durch die Philosophie beseitigen, um an
seine Stelle eine subjektive, scheinbar philosophische Konstruk-
tion zu setzen, sondern er will den rechten Sinn des Dogmas
als den ewigen Wahrheitskern aus der Vorstellungsform des
kirchlichen Dogmas loslosen und herausschéilen“, und insofern
sagt M., dass ,die im wahren Sinne katholische Dogmatik mit
der Intention der christlichen Dogmatik Biedermanns zusammen-
falle und sich decke“ (S. 334); aber Biedermann ,reprisentiert
oder konserviert nicht mehr das katholische Dogma der Kirche
— er vertritt auch nicht mehr das protestantische Dogma“
(ibid.), sondern er ,macht schliesslich die Denkform der modernen
Philosophie zur Richterin iiber dasg kirchliche Bewusstsein und
deutet so den ibernatiirlichen Glaubensinhalt naturalistisch um“
(S. 253), wodurch die Dogmen im kirchlichen Sinne vollig
eliminiert werden. So treten z. B. an die Stelle der im Bewusst-
sein der Kirche vorhandenen dogmatischen Trinititslehre bei
Biedermann ,die drei Momente der Selbstoffenbarung Gottes,
nidmlich das Setzen der Welt als Naturprozess ausser Gott, das



— 349 —

Bewusstwerden des unendlichen Geistes im endlichen (mensch-
lichen) Geiste an der Natur, drittens die Selbstverwirklichung des
absoluten Geistes im endlichen Geiste“ (S. 33); die ganze kirch-
liche Lehre von den reinen Geistern wird, ,obwohl sie im
dogmatischen Bewusstsein der Kirche so fest steht, wie irgend
ein anderer Glaubenssatz“, positiv und prinzipiell geleugnet
(S. 75); ja Biedermann kommt sogar zur wissenschaftlichen
Leugnung der personlichen Unsterblichkeit (S. 322).

Im Gegensatze dazu héalt M. unverbriichlich an der Auf-
gabe fest, zunichst das gegebene Kkirchliche Dogma zu kon-
statieren, dann ,den geschichtlich gegebenen vorstellungs-
méissigen dogmatischen Kirchenglauben ins wissenschaftliche
Bewusstsein umzusetzen“ (S. 63), aber ,nicht den Glauben zu
beseitigen oder im Denken zu iberschreiten, sondern ihn denkend
zu erfassen“ (S. 92 und 94).

Auf der andern Seite sieht M. ,die offizielle Vertretung
der ausgebildeten romischkatholischen oder infallibilistischen
Dogmatik natiirlich in den vatikanischen Konstitutionen, welche
den Ubergang der alten scholastischen, aber noch katholischen,
Dogmatik zu der neuen, das Prinzip der Kirche verleugnenden
romischkatholischen aufweisen“ (S. 3). Als deren Repréisen-
tanten betrachtet er Scheeben, auf den er wiederholt Bezug
nimmdt. /

Das ganze Werk zerfillt in zwei Teile, von denen der
eine dogmatisch, der andere erkenntnistheoretisch-kritisch ist.

In dem ersten dogmatischen Teile folgt auf einen Exkurs
tiber ,Standpunkt und Ziel* zunichst eine Erorterung tber
»Grundbegriff und formelles Grundprinzip der katholischen
Dogmatik“. Biedermann definiert die Religion als die reale
‘Wechselwirkung zwischen Gott als dem unendlichen und dem
Menschen als dem endlichen Geiste, was von seiten Gottes die
Offenbarung, von seiten des Menschen den Glauben als die
wesentlichen Bestandteile der Religion bedingt. Der katholische
Dogmatiker akzeptiert diese Definition der Religion mit der
einzigen Anderung, dass an die Stelle des Wortes Geist das
Wort Bewusstsein gesetzt wird. Somit ist Religion die Wechsel-
wirkung zwischen Gott, dem unendlichen (absoluten) und dem
Menschen als dem endlichen Bewusstsein. M. fasst den Ter-
minus ,Bewusstsein‘ im Sinne von ,bewusstes Sein‘. Den Vorzug
dieser Anderung hat er weitliufig begriindet. Der Abschnitt:



— 350 —

.Lehre vom Wesen Gottes und das Dogma von der Trinitat“
16st die Schwierigkeit, welche der dogmatische Begriff der Drei-
personlichkeit Gottes bietet, durch genaue und umstédndliche
Erorterung der im Begriffe Person liegenden Unklarheiten. Das
kirchliche Dogma von der Trinitit ist nur der vorstellungs-
miissige Ausdruck fiur den Begriff Gottes als des absoluten Be-
wusstseins. Diese Erkenntnis ist vom Standpunkte des kirch-
lichen Dogmas aus nicht allein zulédssig, sondern notwendig;
allein die dogmatische Umsetzung der kirchlichen Trinitéits-
lehre in den Begriff des absoluten Bewusstseins genligt dem
Denken. Er will zwar die Ausdriicke der Kirchenlehre bei-
behalten wissen, aber die Bezeichnung ,drei Personen oder
Hypostasen“ hilt er fir wenig glicklich. Die dogmatische
Formulierung des Geheimnisses héngt wesentlich mit der zu
tiberwindenden Herrschaft der aristotelischen Logik und Meta-
physik zusammen. M. selbst deutet die Dreiheit in Gott auf
das denkende Subjekt, den Vater, das gedachte Objekt, den
Sohn, und die Vereinigung beider, das Subjekt-Objekt, den hl.
Geist. Nebenher geht auch eine andere Deutung auf die Grund-
krifte des Bewusstseins: Denken, Wollen und Fihlen. Die
Unterschiede bestehen nur zwischen den Personen, durchaus
nicht zwischen den Personen und dem géttlichen Wesen (,,unus
Deus in tribus distinctis personis®, nicht ,distinctus in tribus
personis®).

Es folgt ,die Lehre von der Schopfung“. Das Dogma der
Kirche stellt den Begriff der Schopfung exakt fest als den durch
den Willensakt Gottes gesetzten Gegensatz von Geist und Stoff
mit dem Menschen als der Vermittlung zwischen den beiden
Gliedern des endlichen Gegensatzes und daher der Vollendung
der Schopfung. Mit Entschiedenheit betont M., im Unterschied
von Biedermann, der ,reiner* Geist und ,absoluter* Geist
identisch setzt, das Dasein reiner Geister, deren Anzahl eine sehr
grosse (Myriaden mal Myriaden), aber keine unendliche ist.
Unmittelbar nach der Schopfung (in instanti creationis) fiel ein
Teil der Geister und wurde zu bosen Engeln. Durch den Satan
wurde auch das erste Menschenpaar, von dem alle anderen
Menschen abstammen, zum Bésen verfithrt. Durch den Siinden-
fall wurde nicht allein die Beschaffenheit des Menschen, son-
dern auch die der Natur zum Schlimmen veradndert (Verfluchung
des Ackers, 1. Mos., und das Seufzen der Kreatur, Romerbrief),



— 351 —

,S0 aber, dass sie sofort durch die heilend und erldsend ein-
greifende Allmacht des Schopfers unter das Gesetz der Diffe-
renzierung, auf welcher die Bewegung und weiterhin die Ge-
staltung beruht, gestellt wurde“.

Als ,Anhang zur Lehre von der Dreieinigkeit und der
Schopfung® erscheinen ,die Grundziige der Vernunftreligion
oder der natiirlichen Theologie“: 1. ,Die Beweise fiir das Da-
sein Gottes® werden auf den richtig gefassten ontologischen
Beweis zuriickgefiihrt, dessen Zusammenhang mit dem richtigen
Schopfungsbegriff nachgewiesen wird. 2. ,Die Lehre von den
Eigenschaften Gottes“ bezeichnet diese als die Merkmale, wo-
~durch wir in unserm Denken Gott als das Unendliche (das
absolute Bewusstsein) vom Endlichen unterscheiden. Die Frage
nach der Immanenz und Transszendenz Gottes findet ihre
Losung in den richtigen Begriffen von Raum und Zeit. Die
moralischen oder psychologischen Eigenschaften Gottes werden
aus dem Begriff des absoluten Bewusstseins abgeleitet. 3. ,Die
Lehre von der Erhaltung und Regierung der Welt und von
der gottlichen Vorsehung® enthalt eine Kritik der theologischen
Lehre vom Concursus divinus. ,

,Die Lehre von der Erlosung“ kniipft an die Schoépfungs-
lehre an — wie denn iiberhaupt auf den innern Zusammen-
hang, in welchem die einzelnen Teile der Dogmatik mitein-
ander stehen, wiederholt hingewiesen wird — und hat drei
Unterabteilungen: 1. Lehre vom Urstande des Menschen ; 2. Lehre
von der Erbsiinde: 3. Lehre von der Erlosung selbst: a) Von
der Person des Erlosers; b) von dem Werke des Erlosers.

Bereits in der Lehre von der Schopfung finden wir (S. 82 ff.).
einen Gedanken entwickelt, der sich durch einen grossen Teil
der Erlosungslehre hindurchzieht und bei der Nachweisung des
innern Zusammenhanges der Glaubenswahrheiten eine grosse
Rolle spielt. Es ist dies ,die im Glauben zwar vorhandene,
aber im Denken bis dahin nicht verwertete Tatsache der Ur-
siinde im Geisterreiche und der dadurch in der Entwicklung
der Schopfung bewirkten Stérung“. Er will allerdings nicht
diese ,nach seiner Uberzeugung im Dogma begriindete Ansicht
zum Dogma stempeln“ (S, 87). Er beansprucht nur, dass er
mit dieser Uberzeugung nicht den Standpunkt des ,kirchlichen
Glaubensbewusstseins verlasse, sondern nur ein bisher brach--
liegendes und deshalb unverstandenes Moment zur Geltung



— 352 —

bringe“ und zwar als ,eine Hypothese, die ihre Berechtigung
durch das Mass nachweisen und sich erkimpfen miisse, in dem
sie die Summe der Erscheinungen auf ein Prinzip in Geméss-
heit der gemachten Voraussetzung zurickzufithren imstande
sei“. Die Bedeutung der Ursiinde im Geisterreiche beschreibt
M. nun in den folgenden Worten: ,Ist in der Tat durch die
Ursiinde im Geisterreiche eine Storung in den von Gott beab-
sichtigten Entwicklungsgang der Schopfung hineingekommen,
ist demnach die sogenannte creatio secunda, d. h. die Her-
stellung der sichtbaren Schopfung im Sechstagewerk zu der
Form, die unserer sinnlichen Wahrnehmung und der exakten
Naturforschung als ihr Objekt untersteht, zu verstehen als die
Organisation des in die Stérung hineingezogenen Stoffes seitens
des direkt wieder in die Entwicklung eingreifenden allmichtigen
Schopferwillens zum Behufe des Eintrittes des Menschen als
des vollendeten Gliedes in die ganze Schopfung, welcher, wie
wir gleich hinzunehmen konnen, nun auch die Aufgabe hatte,
den Kampf mit dem in die Schépfung eingetretenen Bosen zu
bestehen, so ergibt sich ja als notwendige Konsequenz aus
diesem Zusammenhange, dass der Mensch, so wie er jetzt nach
den durch die Stérung modifizierten Schoépfungsverhéiltnissen
ins Dasein gerufen wurde, unter der Hoéhenlinie stand, in der
er wiirde geschaffen sein, wenn die Stérung nicht in die Schépfung
gekommen wire“,

In der ,Lehre von der Erbsiinde* und spéter in der Er-
l6sungslehre wird der von der Theologie in Anspruch genommene
Begriff einer sittlichen Stellvertretung auf den im Wesen der
Menschheit als einer geistigen Vielheit bei organischer Einheit
begriindeten Begriff der Solidaritit zuriickgefiihrt, der indess
dem sittlichen, einzig von seinem personlichen Tun abhéingigen
Werte oder Unwerte des Einzelnen in keiner Weise derogieren
kann. Siinde und Schuld als solche konnen nicht vererben,
und die Entwicklung des Menschengeschlechtes ist schon ein
Werk der gleich an die Ursiinde gekniipften Erlosung.

Der Abschnitt ,von der Person des Erlosers“ zeigt den
Weg, wie die noch nicht gelosten Schwierigkeiten der kirchlich-
dogmatischen Fassung dieser Lehre zu beseitigen sind durch
die wahrhaft vollzogene Uberwindung der Vorstellung durch
das Denken. Durch die richtige Erfassung der Trinitdt als
-des absoluten Bewusstseins durch kritische Wiirdigung des Be-



— 353 —

griffes Person, und das festgehaltene kirchlich-dogmatische Ver-
standnis der Tatsache der Menschwerdung werden die logisch-
metaphysischen Schwierigkeiten in dem Grundgeheimnisse des
christlichen Glaubens wahrhaft Uberwunden. — Speziell wird
hier von der tibernatiirlichen Geburt Jesu und seiner Auferstehung
gehandelt. Beziiglich der Parthenogenese bietet ihm seine Hypo-
these von der Storung des Schopfungsverhéltnisses durch die
Ursiinde die rechte Erkldrung. Die Auferstehung ist nicht
mythisch, sondern geschichtlich. Die Erscheinung des Auf-
erstandenen kann nur als Vision verstanden werden, verliert
aber durch die richtig gefasste Visionshypothese nicht ihre
Wahrheit.

Zwei Einzelheiten seien hier noch, z. T. vorgreifend, er-
wiahnt., M. bejaht die Frage, ob Christus wiirde Mensch ge-
worden sein, wenn Adam nicht gesilindigt hitte. — Zwar ver-
wirft er das neu-romische Dogma von der unbefleckten Empféng-
nis Marias, weil es zwar ,offenbar hervorgegangen ist aus
einer im Kkirchlichen Bewusstsein vorhandenen Ahnung des
tieferen Zusammenhanges (scl. Gottes als des absoluten Bewusst-
seins in seinem Verhéiltnis zur Schopfung und zur Stérung, die
in die Schopfung eingetreten ist) im Erlosungswerke, welche
aber unzeitig und unrechtméssig von Rom in eine sehr unklare
dogmatische Zwangsform gebracht worden ist. An sich aber
ist es mir eine grosse Genugtuung, dass ich in meiner Auffassung
der tiefen Empfindung und besonderen Verehrung, womit das
wahre kirchliche Bewusstsein zu allen Zeiten der hl. Jungfrau
und Mutter Maria gegeniiber gestanden hat, so vollstéindig auch
in der Dogmatik Rechnung tragen kann, und gerade diese
~ tiefere Begriindung wird das rechte Mittel sein, die Uber-
schreitungen des Gefiihles in richtiger Weise zu wirdigen®.
Auch im folgenden Kapitel (von der Erlosung, S. 201) zeigt M.,
dass man kein Recht hat (wie es nicht selten geschieht), die
Verwerfung des Dogmas vom 8. Dezember 1854 durch den
Mangel an Frommigkeit und an Verehrung fiir die hl. Jungfrau
zu erkldren. Er schreibt dort: ,In seiner Ausfilhrung ist dieser
als solcher absolut und schlechthin aus Gott entspringende Rat-
schluss (scl. dass der Sohn Gottes Mensch werden sollte) aller-
dings auch an menschliche Mitwirkung gekniipft, an den Willens-
entschluss der hl. Jungfrau namlich, sich zum Werkzeug der
gottlichen Gnade fiir die Erlosung der Welt hinzugeben (,Ich

Internat, kirchl. Zeitschrift, Heft 3, 1914, 23



— 354 —

bin eine Magd des Herrn, mir geschehe nach deinem Worte“),
und darin ist vollstiindig die besondere Verehtung begriindet,
welche die Kirche zu allen Zeiten gegen die hl. Jungfrau und
Gottesgebédrerin geiibt hat, und welche in dem wahren Sinne
der Kirche nicht in einem Aberglauben, sondern in der Tat-
sache unserer Erlosung begriindet ist und mit dem Bekenntnisse
der wahren Gottheit Christi innerlich wesentlich zusammen-
hédngt und zusammengeht®.

In dem Kapitel ,Von dem Werke Christi werden u. a.
folgende Gedanken ausgefiihrt: Das Werk Christi ist die Er-
losung, d. h., die Wiederherstellung der durch die Siinde ge-
storten Schopfungsverhéltnisse, umfasst also die ganze Schépfung.
Der Begriff der Erlosung im engeren Sinne mit néichster Be-
ziehung auf den Menschen zerlegt sich in die beiden Begriffe
der Genugtuung und der Rechtfertigung. Genugtuung wird
dasjenige Moment der Erlosung genannt, welches allein von
Gott ausgehen konnte und kann, wobei also von keiner Mit-
wirkung, von keinem Verdienste des Menschen die Rede sein
kann. Rechtfertigung aber ist das Moment der Erlésung, das
die Mitwirkung von seiten des Menschen voraussetzt und er-
fordert. Demnach ist die ganze real sich vollziehende Erlosung
das unter Mitwirkung von seiten der Menschen sich vollziehende
reine Gnadenwerk der Genugtuung fiir die Siinde. Beim Be-
griffe der Rechtfertigung sind auseinander zu halten die Frage
nach der Aneignung der Genugtuung an den Einzelnen —
Rechtfertigung im eigentlichen und engeren Sinne — wobei die
notwendige Mitwirkung von seiten des Menschen sofort klar
in die Augen springt, und die Applikation der Genugtuung an
die Menschheit im ganzen, wobei wir auch von der freien
Mitwirkung nicht absehen kénnen, die aber doch als solche so
von der Disposition Gottes und seiner erlosenden Liebe abhiingt,
dass dabei von einer positiven Mitwirkung des Menschen nicht
die Rede sein kann, daher auch besser hier das Wort Appli-
kation als Aneignung zu gebrauchen ist. In diesem Verhalt-
nisse liegt eine tatsichliche Schwierigkeit fiir die klare Aus-
einanderhaltung der Begriffe der Genugtuung und der Recht-
fertigung. Die Konfusion dieser beiden Begriffe ist von den
traurigsten Folgen begleitet, wie wir sie in dem Zwiespalte
zwischen Katholiken und Protestanten, ,die beide gleich wahr
an Christus als ihren Erloser glauben“, fortbestehen sehen.



Diese Konfusion ist nur durch ein richtiges Verstindnis der
geschichtlichen Entwicklung der Menschheit zu heben, welche
selbst aber durch die Erfassung der hoheren in der Erlosung
begriindeten Bedeutung der Sprache bedingt ist. Nachdem er
auseinandergesetzt, was es heisst, dass Christus in der FKille
der Zeiten Mensch geworden ist, kritisiert M. eingehend die
durch die Scholastik ausgebildete und dann ins theologische
und insoweit ins kirchliche Bewusstsein aufgenommene und als
kirchlich geltende Lrlosungstheorie, ,wonach man nicht mechr
die Menschwerdung als Wiedervereinigung der Menschheit
mit Gott, als faktische Aufhebung der durch die Siinde bewirkten
Trennung der Menschen von Gott, als die eigentliche Substanz
des Erlosungsbegriffes, und die Erniedrigung, das Leiden und
den Tod Christi als den positiven Grund und nicht als die
negative Bedingung fir den Zweck der Erlosung verstehen
soll; wonach man also umgekehrt die Erniedrigung, das Leiden
und den Tod als den Zweck der Menschwerdung betrachtet,
damit in solcher Weise der gottlichen Gerechtigkeit fiir die
Stinde der Menschen die Genugtuung geleistet werde, die dann
als von ihm, dem Unschuldigen, geleistet auf die anderen tiber-
tragen oder ihnen zugerechnet die Versohnung mit Gott bewirkt¥.
M. erkennt an, dass ,diese Theorie in der hl. Schrift, besonders
in der durchschlagenden Auffassung des Apostels Paulus, und
demnach bei den Viatern der ersten Kirche einen wirklichen
Anhalt habe, und dass sie dem christlichen Gefiihle und dem
Verstande in einem hohen Grade Gentige tue“. Er zeigt aber,
wie die ,im tiefsten Grunde unhaltbare und im Denken un-
durchfihrbare juridische Genugtuungslehre® erst durch Ansel-
mus, den Vater der Scholastik, in seiner Schrift Cur Deus
homo begriindet, von Thomas von Aquin in das ganze theolo-
gische System verwebt und mit Thomas, ,in welchem die Schule
(der Aristotelismus) tber die Kirche gesiegt hat, im kirchlichen
Bewusstsein auf den Thron erhoben wurde und dann, dhnlich
wie das romische Papsttum und die juristische Form, die die
ganze Kirche in ihm angenommen hatte, im Bewusstsein der
Kirche hidngen blieb®, so dass auch Luther, als er diese Form
durchbrach, jene scholastische Theorie nicht tiberwand. So ist,
schliesst M., ,die energische Glaubenstat Luthers —, die an
sich und als solche in ihrem tiefsten Grunde als die direkte
und unmittelbare Erfassung der Erlosung in der gottlichen



— 356 —

Liebestat der Menschwerdung, im Urbewusstsein der Kirche
und im Wesen des Christentums begriindet und einzig berechtigt
ist —, indem sie selbst noch unter der Zwangsform der schola-
stischen juridischen Genugtuungslehre sich vollzog, theologisch
zu jener unverstindlichen, unverdaulichen Verzerrung ausge-
wachsen, die sich in den pietistischen Liedern von dem Werte
des Blutes Christi und in der jesuitischen Verehrung des Herzens
Jesu in gleicher Weise darstellt, und die mehr als alles andere
dazu beigetragen hat, die denkende Menschheit dem Christen-
tum zu entfremden®.

M. liebt es, bestehende Differenzen auf zu beseitigende
Missverstindnisse zuriickzuftihren. So kommt er auch hier bei
der Lehre von der Rechtfertigung in der folgenden schonen
Stelle ,zu dem Resultate, dass in dem grossen Streite, der die
abendlindische Kirche in den feindlichen Gegensatz von Pro-
testanten und Rémischkatholischen zerrissen hat und bis auf
diesen Augenblick zerreisst, im vollsten Sinne des Wortes ein
Missverstiandnis Platz gegriffen hat. ... Nicht um den Glauben
an Christus als unsern gottmenschlichen Erloser und um die
Anerkennung seiner Genugtuung als des reinen Werkes der
gottlichen Liebe und Gnade handelt es sich in der Differenz
zwischen Protestanten und (Roémisch-) Katholischen; diesen
Glauben haben sie beide miteinander gemein; es ist der gemein-
same Boden, worauf Biedermann als der protestantische Dog-
matiker per eminentiam mit dem vatikanischen Dogmatiker
steht. Diese Anerkennung kann der vatikanische Dogmatiker
dem Protestanten, gesetzt auch, dass dieser nach seiner Auf-
fassung dem Glauben an Christus einen ganz unrichtigen Sinn
unterlege, nicht verweigern. Umgekehrt kann aber der Prote-
stant dem Katholiken, und wie ich hier mit Emphase hervor-
hebe, auch dem Romisch-Katholischen, selbst dem Vatikanisch-
Katholischen nicht die Anerkennung versagen, dass er wegen
seiner Anschauung von der Kirche an und fiir sich nicht schon
Christus als den einzigen Erléser und Heilswirker verleugne,
weil der Katholik (ob mit Recht oder Unrecht, frage ich hier
noch nicht) jedenfalls die Kirche und alles, was uns in ihr
geboten ist, als ein Werk und eine Anordnung Christi betrachtet,
also in ihr und mit ihr nicht Christus verleugnen und etwas
anderes als Heilsgrund neben ihn setzen, sondern ihn bekennen
und seinen Willen erfiillen will. Wenn heute der Katholik bei



— 357 —

der rationalistischen und naturalistischen Richtung der Wissen-
schaft und des Denkens so wenig geneigt ist, den protestan-
tischen Glauben an Christus als einen richtigen und aufrich-
tigen anzunehmen, solange er von der (réomisch-) katholischen
Kirche sich fernhilt, so darf man das kihn als ein geschicht-
liches Aquivalent betrachten fiir die Ungerechtigkeit von seiten
der Protestanten, dass sie im Sinne der personlichen und sub-
jektiven Glaubensenergie Luthers dem Katholiken schon die
Anerkennung der Notwendigkeit der Kirche und ihrer dussern
Heilsmittel als eine Verleugnung Christi anrechnen und aus-
legen, da sie jedenfalls, sollten sie auch dartiber im Irrtum
sein, in der Kirche nur das Werk Christi anerkennen, also
Christus in seinem Werke nicht verleugnen, sondern bekennen
wollen. Indem man also beiderseits in der Rechtfertigung als
der Aneignung der in Christo gebotenen Gnade das freilich
noch nicht, wie im modernen Denken, atomistisch ausgeschie-
dene, aber doch in seinem Verhiltnis zum Ganzen der Mensch-
heit in Sprache und Geschichte noch nicht erfasste personliche
Individuum vor Augen hatte, so stellt das, was man als Recht-
fertigung definierte und beschrieb, nur einen psychologischen
Prozess dar, in dem sowohl die protestantische wie die (romisch-)
katholische Lehre ein wahres Moment vertritt, und welcher
als solcher durchaus keinen rationellen und dogmatischen Gegen-
satz begrindet. Die protestantische Lehre von der Rechtfertigung
durch den Glauben allein driickt die psychologisch wahre Tat-
sache aus, dass der zum Bewusstsein seiner Siindhaftigkeit
Kommende nur durch eine sein ganzes Innere erregende Zu-
wendung aus dem Scheine der Welt heraus das neue Leben in
Christus ergreifen kann, sei es, dass er, wie ein Augustinus die
Korruption der Siinde in seinem eigenen Leben vollauf erfahren,
sei es, dass er, wie wir es bei Luther anders vorauszusetzen
auch nicht die leiseste Veranlassung haben, die in der Erb-
siinde auf uns allen lastende Korruption der Natur in ihrer
ganzen Wahrheit in seinem Bewusstsein zu durchleben berufen
war, und allein schon diese so nahe liegende Zusammenstellung
von Augustinus mit Luther ist imstande, uns die ganze geschicht-
liche Bedeutung des Prozesses, der in der protestantischen
Rechtfertigungslehre seinen Ausdruck fand, klarzumachen.
— Die katholische Rechtfertigungslehre hingegen, wie sie im
Tridentinum aufgestellt ist, gibt uns die wahrhafte und ein-



— 358 —

leuchtende Beschreibung des normalen Prozesses, wie die An-
eignung der Genugtuung an das Individuum in der Kirche sich
vollzieht, wodurch jene explosive Ausserung der Glaubenskraft,
wie sie der protestantischen Rechtfertigungslehre zugrunde
liegt, als ein mogliches und nach Umsténden als ein motiviertes
Vorkommen durchaus nicht ausgeschlossen ist. — Insoweit nun
also in der Gemeinschaft (Gemeinde, Kirche) ein christliches
Glaubensleben bereits Platz gegriffen hat, ist es eine unver-
niinftige Forderung, dass das Individuum auf dem Wege einer
solchen Lebenserfabrung, welche jene explosive Ausserung der
Glaubenskraft motiviert, zu Christus kommen muss und nur
auf diesem zu ihm kommen konne und nicht vielmehr auf dem
ruhigen und normalen Wege in das schon Bestehende einge-
fihrt werde. Diese einfache Reflexion bekommt aber eine
dogmatische Bedeutung und Tragweite, sobald wir die Frage
dahin stellen, ob Christus selbst fiir die Ausfiithrung seines Werkes
in der Menschheit eine bestimmte Ordnung grundgelegt habe.
Ist dieses, wie die katholische Voraussetzung will, der Fall, so
ist natiirlich die Einhaltung dieser Ordnung nicht eine Abwen-
dung von Christus, sondern eine Zuwendung zu Christus. Diese
Voraussetzung ist aber um so entscheidender in ihrer Bedeutung,
weil daran das Verhilinis des Individuums zum Ganzen, des
Finzelnen zur Gemeinschaft und zur Autoritiat sich entscheidet.
Hat Christus als die néchste Frucht seiner Erlosung eine neue
und hohere Ordnung des Lebens in der Gemeinde, Kirche, fiir
die Menschheit gegriindet, worin diese in ihm wiedergewonnene
Vereirigung der Menschen mit Gott und untereinander reali-
siert werden und ihren Ausdruck finden soll, dann kann die
Verleugnung dieser von Christus gesetzten Ordnung von seiten
des Individuums nur mehr als eine Verleugnung Christi selbst
in seinem Werke erscheinen®.

Anhangsweise werden einige spezielle Fragen behandelt.
Zunachst die theologische oder philosophische Theorie — es
handelt sich hier nicht um eine kirchlich-dogmatische Ent-
scheidung — in betreft der Fortpflanzung des Menschengeschlechtes
(Kreatianismus, der eine gewisse Bevorzugung im kirchlichen
Bewusstsein hat; Traduzianismus: Tertullian und Augustinus;
Generatianismus: Klee, Frohschammer; die romische Verwer-
fung tragt, wie M. betont, schon zu sehr den Stempel des Partei-



— 359 —

getriebes an sich, als dass man darin die Stimme des kirch-
lichen Bewusstseins erkennen konnte; Priexistentianismus:
Origenes, wurde zwar schon auf der 5. ¢kumenischen Synode
verworfen, beruht aber auf einem Missverstindnis der plato-
nischen Lehre). Diese Streitfrage findet ihre gentigende Losung
in der Lehre von der Erbstinde und Erlésung; ebenso die theo-
logischen Streitfragen iber die Vereinbarkeit der giottlichen Gnaden-
wirkung mit der Freiheit der Geschopfe und die philosophischen
Systeme des DMaterialismus und Fatalismus. Weiterhin wirft
der Verfasser einen Riickblick auf die christliche Entwicklung
des DMenschengeschlechtes in Familie, Staat und Kirche. ,Die
ganze Entwicklung der Geschichte der Menschheit gestaltet
sich als ein Kampf des Guten mit dem Boésen mit der Zuver-
sicht auf den endlichen Sieg des Guten, oder als ein Kampf
der Idee mit der Wirklichkeit, des Ubernatiirlichen mit dem
Natiarlichen, so jedoch, dass der sittliche Gegensatz des Guten
und des Bosen nicht schlechthin mit dem philosophischen Gegen-
satze der Idee und der Wirklichkeit oder dem theologischen
Gegensatze des Ubernatiirlichen und Natiirlichen zusammen-
tillt, sowie auch dogmatisch die Genugtuung und die Recht-
fertigung begrifflich auseinandergehalten werden miissen.” —
Das Wunder hat seine Begrindung nicht in der Schopfung,
sondern in der Erlosung und wird verstindlich erst durch die
wahre Erfassung der Personlichkeit Gottes als des absoluten
Bewusstseins und zweitens durch den Begriff eines immanenten,
aber nicht absoluten Naturgesetzes, welches in dem Verhélt-
nisse des Geistes zum Stoffe und dessen Storung begrindet ist.

Als Abschluss und Vollendung der Dogmatik erscheint an
sechster Stelle ,Die Lehre von der Kirche®, auf deren Zu-
sammenhang mit der Erlosungslehire schon im vorausgehenden
Abschnitt hingewiesen wurde. Kommt in dieser Weise die
ganze Dogmatik, indem die Lehre von der Schopfung mit dem
Vater, die Erlosung mit dem Sohne, die Heiligung oder Voll-
endung mit dem hl. Geiste néher zusammenhingt, auf die An-
ordnung des apostolischen Symbolums, welches von allen christ-
lichen Konfessionen zugrunde gelegt wird, zuriick, so ist das
ein fiir den hochsten Zweck einer inneren Aussohnung des
christlich-kirchlichen Bewusstseins aus den Irrungen seiner
bisherigen Entwicklung hochstwillkommenes Resultat.* Die
reine Idee der Kirche als der katholischen wird entwickelt



— 360 —

aus dem Begriffe der Schépfung und Erlésung und dahin fest-
gestellt: ,dass wir unter der Kirche nichts anderes zu ver-
stehen haben, als die durch die Menschwerdung des Sohnes
Gottes wiedergewonnene ideale Form der Menschheit (und aller
Kreatur) in ihrem wahren Verhéltnisse zu Gott, speziell also
die (streitende) Kirche hier auf Erden nichts anderes ist als
die, nachdem Christus in der Fille der Zeiten in das Geschlecht
eingefreten ist und in seiner Person das Werk der goéttlichen
Liebe in der Genugtuung vollzogen hat, durch ihn und seine
Einsetzung ins Leben getretene Realisierung dieser idealen
Form der Menschheit, wie sie natiirlich eben durch die dies-
seitige Existenz bedingt und ermoglicht war“. Ist dies so, ,so
ist ja klar, dass von einer Verkiirzung des Werkes Christi und
seiner absoluten Gnade durch die im Begriffe der Kirche ge-
forderte Mitwirkung von seiten des Menschen nicht die Rede
sein kann, dass wir vielmehr umgekehrt eine Realisierung seines
Werkes nimmer erwarten konnen als in der Form, die er ge-
setzt hat. Das ganze Missverstdndnis kommt dann darauf zu-
riick, "dass man das dem Begriffe der Menschheit wesentliche
Grundverhiltnis des Individuums zur Gemeinschaft (in Geméss-
heit der geltenden atomisierenden Richtung in unserer Er-
kenntnislehre) nicht in Erwigung gezogen und nicht in An-
schlag gebracht hat. So wenig wie fiir den Einzelnen, d. h.
flir den als personlich bewusstes Wesen gedachten Menschen
die unerlissliche freie Ergreifung und Mitwirkung mit der
Gnade den absoluten Charakter der gottlichen Liebeswirkung
in der Gnade, der im Begriffe der Genugtuung liegt, entgegen-
stehen und ihm derogieren kann, so wenig kann es ein dem
wahren Begriffe der Erlosung und der christlichen Heilswirkung
zuwiderlaufendes Moment sein, wenn wir katholischerseits in
der Kirche eine von Christus dem Erloser selbst angeordnete
Form und gestiftete Anstalt erkennen, in der sein Werk auf
Erden soll ausgefithrt werden“. Die Lehre von der Kirche im
einzelnen wird dann nach den drei Amtern, dem Priesteramte,
Lehramte und Vorsteheramte, entwickelt und zwar so, dass
diese aus der Idee der Kirche nachgewiesen werden. Hier wird
zundchst die Lehre vom Messopfer und von den Sakramenten
vorgetragen. KErsteres ist ,nach wahrem katholischem Begriffe
nichts als die Form, in der sich die den Gehalt des Erlésungs-
glaubens enthaltende Idee der in dem menschgewordenen Sohne



— 361 —

Gottes fur die Ewigkeit wiedergegebenen lebendigen und realen
Wiedervereinigung der Menschheit (und der ganzen Schopfung)
mit Gott offenbarungsgemiss unter den fdussern Gestalten des
Brodes und des Weines subjektiv im Bewusstsein der Mensch-
heit in der Kirche vollzieht“. Der Katholik sieht im hl. Mess-
opfer nichts anderes, als die Erfullung des Gebotes: Tut dies
zu meinem Andenken. Eine ausfiihrliche Eroérterung ist dem
Begriffe der Transsubstantiation gewidmet, der, wie schon
17 Jahre frither im Plato mordens nachgewiesen worden, nur
ein scholastischer und dogmatisch unhaltbarer philosophischer
Ausdruck ist. Wie auch sonst, so zeigt sich besonders hier,
wie scharf M. zwischen dem katholischen Dogma und der scho-
lastischen Fassung desselben unterscheidet. Er prézisiert seine
,Wissenschaftliche und insoweit subjektive“ Auffassung, deren
dogmatische Feststellung ,nur die Sache eines allgemeinen
Konzils sein kann, welches den Sieg der Kirche iiber die
Schule zu konstatieren haben wird“, dahin, ,dass ich den dog-
matischen Begriff der Transsubstantiation fiir die katholische
Dogmatik ablehne als einen unvollkommenen philosophischen
Schulterminus, der das Bewusstsein der Kirche auf unserm
Stande der Erkenntnis nicht mehr richtig ausdriickt. Die kirch-
liche Berechtigung dieses Protestes nach seiner negativen Seite
liegt so evident vor, dass dagegen nicht aufzukommen ist. Der
Begriff der Transsubstantiation beruht lediglich auf dem ari-
stotelischen Substanzbegriffe, welcher nichts anderes als eine
unrichtige Ubersetzung des formal-logischen Subjektbegriffes
ins Metaphysisch-Reale bedeutet. FEine Substanz im aristote-
lischen Sinne gibt es nicht und hat es nie gegeben... Diesen
unklaren Begriff ... hat die exakte Naturbeobachtung uner-
bittlich zerstort, und mit ihr muss dann natiirlich auch der
Begriff oder die Vorstellung der Transsubstantiation fallen ...
Kein naturwissenschaftlich Gebildeter wird den Glauben an
die wahre Gegenwart Christi im hl. Geheimnisse des Altares
in sich aufnehmen oder festhalten kénnen, wenn er gezwungen
wird, damit zugleich eine naturwissenschaftlich unannehmbare
Vorstellung in sich aufzunehmen... An dem Inhalte unseres
Glaubens soll und braucht auch nach seiner schirfsten dog-
matischen Fassung nicht geriittelt zu werden, da ja unter der
Gestalt dogmatisch genommen die ganze sinnfillige Erschei-
nung oder Realitidt zu verstehen ist, und wir also mit unserem



dogmatischen Bewusstsein von der wirklichen Gegenwart Christi
unter den Gestalten des Brodes und des Weines ganz auf der
Hohe der exakten Natur- oder Stofferkenntnis stehen, deren
Resultat aber die jetzt sogenannte Naturwissenschaft denkend
nicht erfasst hat. Denn dieses Resultat ist kein anderes, als
dass die ganze sinnfillige Naturerscheinung, ob wir sie mit
unbewafinetem oder mit bewaffnetem Auge ansehen, fiir unsere
Erkenntnis nichts anderes ist, als wie ein Regenbogen, der in
der Wolke vor mir steht. YWer das bedacht hat, der kann es
verstehen, was die wirkliche Gegenwart Christi unter den Ge-
stalten des Brodes und des Weines bedeutet. Positiv genommen,
hat mein dogmatischer Protest gegen den scholastischen Ter-
minus der Transsubstantiation seinen festen Anhalt in der nach
meiner Uberzeugung richtigen und einzig richtigen Reduktion
des Stoffes in der Erscheinung, d. h. des atomisierten, differen-
zierten und individuell gestalteten Stoffes auf den einigen Ur-
stoff. . . — Die innere Begriindung der Siebenzahl der Sakra-
mente wird in folgenden Worten formuliert: ,Den natiirlichen
normalen Lebenslauf des Individuums bezeichnen drei wesent-
liche Punkte, die Geburt, die Erlangung der individuellen Selb-
stindigkeit und der Tod; diesen entsprechen die drei Sakra-
mente, der Taufe, der Firmung und der Olung der Kranken.
Seinem sittlichen Stande nach ist der Christ entweder in der
Trennung von Gott durch die Siinde, und dafiir ist das Sakra-
ment der Busse, oder in der Vereinigung mit Gott durch die
Liebe, und das erreicht seinen vollen Ausdruck und Hohepunkt
im Sakrament des Altares. FEndlich ist die Fortpflanzung des
natiirlichen Lebens der Menschheit bedingt durch die Ehe und
die des {ibernatiirlichen (im apostolischen Amte) durch die
Priesterweihe; in betreff welcher Beziehung ich hier nur be-
merke, dass im wahren Sinne der Kirche der Priesterzolibat
eine tief innere Beziehung hat zur sakramentalen Heiligung
der Ehe“. — Nach einem Exkurs iiber das Bussakrament
werden die beiden anderen Amter besprochen, wobei beson-
ders von Schrift und Tradition sowie von der Inspiration und
von der Verfassung der Kirche die Rede ist. Der Primat wird
als Anordnung Christi scharf hervorgehoben, wihrend selbst-
verstindlich der Papat energisch abgewiesen wird. ,Der wahre
Katholik kann in diesem Falle Roms in die Héresie nur eine
jener anfangs unbegreiflichen Zulassungen der gottlichen Vor-



— 363 —

sehung erkennen, durch welche in der kdmpfenden Entwick-
lung der Menschheit und des Reiches Gottes auf Erden die
méchtigsten Fortschritte zum Siege des Guten und der Wahr-
heit in der ganzen Menschheit eingeleitet zu werden pflegen®.
— Sodann wird die bestehende Hauptdifferenz zwischen Katho-
liken und Protestanten in betreff der Rechtfertigung durch den
Glauben allein oder durch den Glauben und die Werke aus-
geglichen in der richtig durchgefiihrten Erlosungslehre und
aufgelost in eine tiefere Begrindung der Moral durch die Dog-
matik, wie speziell an den drei hauptsichlichen sogenannten
guten Werken, Fasten, Beten, Almosen, nachgewiesen wird.
Ahnlich verhilt es sich mit dem anstossigen Begriffe des
Verdienstes, dem Meritum de congruo und dem Meritum
de condigno und dem opus operatum. Nachdem die chilias-
tischen Erwartungen richtig gestellt sind, folgt die Lehre von
den letzten Dingen, vom Fegefeuer, von der Verehrung der
Heiligen und von der personlichen Unsterblichkeit des Menschen.
Die Lehre von der Holle gehort nach M. nicht in die Dogmatik,
sondern in die Moral, womit er indessen die Tatsiichlichkeit
der ewigen Verdammnis und die Holle nicht bestreiten will.
Der zweite, erkenntnistheoretisch-kritische Teil enthélt
zundchst eine ausfithrliche, auch auf die neuesten philoso-
phischen Erorterungen dariiber griindlich eingehende Darstel-
lung der Erkenntnistheorie, wie er sie schon frither in seiner
Philosophie des Bewusstseins entwickelt hatte. Das Resultat
ist das, namentlich auch durch Beachtung der der Sprache
zukommenden Bedeutung gewonnene ,Grundgesetz des Korri-
gierten Denkens“, das er so definiert: ,Mit einem Worte be-
zeichne ich dieses Grundgesetz des korrigierten Denkens als
das Gesetz der Umkehr, weil das endliche, im Gegensatze
stehende Bewusstsein, um sich in seiner Realitit zu konser-
vieren, auf ein nicht wieder unter dem Gegensatze stehendes
Unendliches zuriickbiegen, dann aber sich vielmehr als von
diesem Unendlichen, welches er formal denkend gesetzt hat,
real gesetzt erkennen muss“. Im iibrigen kann hier diese tief-
grindige philosophische Abhandlung nicht wohl genauer ent-
wickelt werden. Es muss zur vorlaufigen Bekanntmachung
damit das folgende Zitat gentigen: ,Wenn es richtig ist, dass
das Denken und das denkende Bewusstsein des Menschen be-
stimmt ist, erstens durch seinen Charakter als eines endlichen



— 364 —

geschaffenen Wesens, und zweitens durch seine Stellung in der
Schopfung als das leiblich-geistige zwischen dem rein Geistigen
und dem Stoffe vermittelnd und vollendend in der Schopfung
stehende Wesen, und wenn es ferner richtig ist, dass in die
Verhiltnisse der Schopfung durch die Siinde eine Storung hin-
eingekommen ist, in die der Mensch dieser seiner Stellung ge-
méass hineingezogen wurde, so liegt es nahe, in diesen Verhilt-
nissen nicht allein die wahre Aufklarung ther die Glaubens-
wahrheiten als solche und ihren innern Zusammenhang zu
suchen, sondern auch einen wesentlichen Beitrag fiir das Ver-
stindnis unserer empirischen Erkenntnis, ihrer Form und ihrer
‘Entwicklung, von daher zu erwarten. Jene zwei dogmatischen
Tatsachen begriinden aus sich und a priori zwei Stufen in der
Korrektur unseres empirischen Denkens, die ich als das Gesetz
der Rektifikation und als Gesetz der Umkehr bezeichne. Die
Rektifikation entspricht der Tatsache der Storung in den Schop-
fungsverhiltnissen; die Umkehr drickt den normalen Stand
des geschopflichen d. h. hier des menschlichen Denkens aus;
woraus dann weiterhin sofort folgt, dass erst diese Unterschei-
dung des Begriffes der Rektifikation und des Begriffes der Um-
kehr das Gesetz des korrigierten Denkens begriinden kann.
Ist wirklich der Stand unseres empirischen Denkens und Be-
wusstseins durch eine in die Lebensverhiiltnisse des Menschen
und der Schopfung hineingekommene Stérung bedingt, so ist
es selbstverstindlich, dass, wenn diese Storung nicht in Rech-
nung gebracht, sondern eben mit den gestorten Verhiltnissen
als normalen gerechnet wird, dann kein richtiges Resultat er-
zielt werden kann; und dass die erste und notwendigste Sorge
eines nach Wahrheit strebenden Denkens die sein muss, ent-
weder die Stérung selbst aufzuheben oder, wenn dieses im
Augenblicke noch nicht méglich ist, wenigstens sich der Stérung
bewusst zu werden und wenigstens nicht unbewusst mit dem
Fehler zu rechnen; so wie es, wenn ich mit dem Mikroskope
arbeite, meine erste Sorge ist, das Instrument rein und klar
zu stellen. Dass es aber nicht unmoglich ist, selbst von dem
beibehaltenen unrichtigen Standpunkte aus, wenn man sich
nur desselben bewusst bleibt, richtig zu konstruieren, dariiber
kann uns ja einfach wieder der iiberwundene geozentrische
Standpunkt belehren. Sind wir uns dann des normalen ge-
schopflichen und menschlichen Standpunktes bewusst geworden,



— 360 —

so wissen wir auch, dass wir das geschopfliche Bewusstsein
nicht als solches auf den Schopfer, dass wir die endliche Denk-
form nicht auf das Unendliche iibertragen diirfen, und darin
ist das zweite Gesetz, das Gesetz der Umkehr begrindet. Wir
vergessen aber nicht, dass wir, solange wir im empirischen
Erkennen, so lange wir, um dem Glauben geméss zu sprechen,
im sterblichen Leibe sind, diesen Standpunkt des reinen Denkens
nur unter der fortdauernden Bindung des Denkens durch die
Vorstellung im empirischen Denken nicht eigentlich gewinnen,
sondern nur bezeichnen und uns desselben bewusst bleiben
konnen, also nur unter einer unaufhorlich bewussten Anwen-
dung des Gesetzes der Rektifikation, was die grosse Schwierig-
keit der wahren Denkarbeit von vornherein begreiflich macht,
Nehmen wir dann die nach unserer Auffassung im Dogma be-
griindete Tatsache hinzu, dass die ganze diesseitige Ausgestal-
tung des Stoffes, die erscheinende Natur, eben nur ein in der
Urstorung der Schopfungsverhéltnisse begriindeter vergéinglicher
Schein ist (die Form dieser Welt geht voriber und die Kreatur
seufzt nach der Vollendung der Kinder Gottes), und dass die
Bindung des empirischen und natiirlichen menschlichen Denkens
und Bewusstseins wesentlich mit diesem Scheine zusammenhéingt
und auf ihn basiert ist, so mochte sich leicht die oben in An-
spruch genommene Parallele zwischen den beiden in den Tat-
sachen der Schopfung und der Storung der Schopfungsverhélt-
nisse durch die Siinde begriindeten Stufen der Korrektion des
Denkens in der Rektifikation und der Umkehr und jenen beiden
in der Korrektur der Vorstellung (als Vorstellen und Vorstel-
lung) durch das Denken bezeichneten Stufen nachweisen lassen‘.

Sodann vollzieht der Verfasser die Anwendung des korri-
gierten Denkgesetzes auf die Hauptpunkte der Dogmatik derart,
dass er, die dogmatische Ausfiihrung rekapitulierend, die in
derselben noch gelassenen Liicken ausfiillt. So kommt zun&chst
zur Behandlung die Trinitdts- nnd Schopfungslehre mit dem
Ergebnis, dass der definitive Beweis fiir das Dasein Gottes sich
deckt mit dem korrigierten Grundgesetz des Denkens, so wie das
Wesen Gottes mit dem absoluten Bewusstsein und die Tatsache
der Schopfung mit dem Denken, als der Tatigkeit des end-
lichen Bewusstseins. — In der Anwendung auf die Erlésungs-
lehre wird u. a. der Begriff einer stellvertretenden Genugtuung
im Sinne des sittlichen und insoweit auch des rechtlichen Ein-



— 366 —

tretens des einen fiir den andern — wie auch der Begriff der
Erbsiinde als einer ererbten Siinde oder Schuld, weil das Wesen
der Sittlichkeit aufhebend — abgelehnt und auf den im Wesen
der Menschheit als einer geistigen Vielheit bei organischer Ein-
heit begriindeten Begriff der Solidaritit zuriickgefiihrt. —— In
der Lehre von der Kirche bemerkt M. u. a., ,dass auch unser
altkatholischer Katechismus den ganz richtigen Ausdruck an
diesem Punkte (Unterscheidung der sichtbaren und der unsicht-
baren Kirche) noch nicht gegeben hat. Es darf nicht heissen,
dass die Kirche an sich und ihrem Wesen nach unsichtbar ist,
dass es aber auch eine sichtbare Kirche gibt, sondern die Kirche
ist ihrem Wesen nach als Organismus sichtbar, aber als die
eine heilige katholische und apostolische Kirche ist sie ihrem
Wesen nach ideal, aber nicht als ein menschlich subjektiver,
sondern ein gottlich objektiver in Christo realisierter Gedanke,
der fur die Ewigkeit gewonnen ist, in der Zeit sich aber in
fortschreitender Entwicklung realisieren soll, natiirlich in der
Form, die Christus gesetzt hat“. Nachdem M. noch einmal den
aristotelisch-scholastischen Substanzbegriff berithrt, der ,auf
dem nichtiiberwundenen vorstellungsmiissigen Standpunkte des
Denkens beruht, welches aus der Stofferscheinung mittels der
Form der Sprache den Begriff der Substanz als das reale ab-
strahiert, an dem dann alles andere als Accidens gedacht wird¥,
will er den Anstoss, den der Protestant am Messopfer nimint,
durch die folgende Definition tiberwinden, die ihm den wahren
Sinn des katholischen Dogmas der realen Gegenwart ausdrickt:
,Das hl. Messopfer ist, wie nur die Erfillung des Gebotes
Christi beim hl. Abendmahl: Tuet dies zu meinem Andenken,
so von seiten der Kirche nur der Akt, worin sie das Bewusst-
sein ihres Glaubens an Christus den Auferstandenen und seine
Gegenwart in der Kirche oder vielmehr der Kirche in ihm
bekennt. Dagegen opponieren kann nur der Unglaube oder
der Eigenwille, von denen der eine so wenig ein Recht hat,
wie der andere. Insoweit im Messopfer der alttestamentliche
Begrift des Opfers (die Opferung, Darbringung der Gaben) auf-
rechterhalten ist, denken wir nur an den ersten der drei we-
sentlichen Teile, als die physische Vorbedingung, so wie die
Kommunion der moralische Zweck ist. Der Begriff des Opfers
selbst liegt in dem Akte der Vergegenwirtigung, der weder
als subjektiv noch als objektiv nach den jetzt geltenden Ter-



— 367 —

minis richtig bezeichnet wird, nicht als subjektiv im Sinne der
individuellen Subjektivitit und nicht als objektiv im Sinne der
Vorstellung, d. h. der Umwandlung einer materiellen Form in
eine andere, sondern der uns in die hohere (ideale) Realitéit
versetzt, die in dem auferstandenen Erloser die Wahrheit des
ewigen Lebens uns gibt“. Mit Bezug auf das Bussakrament
heisst es: , Wir diirfen behaupten, dass durch die Bestimmungen
der altkatholischen Synode in Deutschland der rechte kirch-
liche Begriff wiederhergestellt ist, wonach die Beichte als ein
integrierender Teil des Bussakramentes festgehalten, das Ur-
teil aber {iiber die Notwendigkeit des Empfunges des Sakra-
mentes in das Gewissen des Einzelnen gelegt wird, natirlich
des Miindiggewordenen; denn zur richtigen Ausfithrung der
Reform wird es ohne Zweifel gehéren, das péidagogische Mo-
ment im Sakramente der Busse nicht einfach wegzuwerfen.“

Nachdem er mit Bezug auf den Primat ausgefiihrt, dass
iber ,die Frage, ob Christus, indem er im Apostolate seine
Kirche begriindete, in die Verfassung derselben das Moment
hineinlegte, welches wir dogmatisch als den richtig verstan-
denen Primat bezeichnen, so wenig ein Zweifel sein kann, wie
iiber irgend ein anderes katholisches Dogma“, bemerkt er be-
ziiglich der gegenwiirtigen Lage, ,dass der romische Bischof
den etwa geschichtlich begriindeten Anspruch auf den Primat
rechtskriftig jedenfalls durch die vatikanische Héresie verloren
hat; das hat aber mit der katholischen Dogmatik, die liber die
geschichtliche Frage der Zustindigkeit des rémischen An-
spruches nicht entscheiden kann, nichts zu schaffen und sie
muss es der Politik der Reformbewegung in der Kirche an-
heimstellen, inwieweit es zweckmassig ist, dem romischen Bi-
schofe, nachdem er durch das vatikanische Attentat als Hére-
tiker und Zerstorer der Kirche selbst nach kanonischem Rechte
den Anspruch auf den Primat verwirkt hat, etwa mittels einer
legitimen Fortsetzung des abgebrochenen vatikanischen Kon-
zils den Weg einer weltgeschichtlichen Busse und aufrichtigen
Remedur zu erdéfinen®.

Den Schluss bildet der Paragraph ,Die kritische Stellung
der katholischen Dogmatik“, aus welchem die ausfithrliche Er-
orterung tiiber den Neuplatonismus als ein wichtiger Beitrag
zur Geschichte der Theologie und Philosophie besonders her-
vorzuheben ist.



— 368 —

Beim Studium des inhaltreichen Buches fillt es besonders
wohltuend auf, dass der energische Vorkimpfer des Katho-
lizismus stets das Gute auf beiden Seiten — beim Protestantis-
mus sowohl als bei der Scholastik — riickhaltlos anerkennt,
die Irrtimer, wenn auch entschieden, doch durchweg ruhig
und milde, ablehnt. So ist das Werk nicht nur eine zeitgeméisse
Symbolik, sondern kann geradezu als vorbildliche Irenik be
zeichnet werden. — Beildufig sei bemerkt, dass angesichts dieser
Dogmatik der dem Verfasser hier und da gemachte Vorwurf,
als ob er zu schroff gegeniiber dem Protestantismus sei, sich
als ginzlich unbegriindet herausstellt. —

Uber den eben erwiihnten Neuplatonismus hielt M. in der
Philosophischen Gesellschaft zu Berlin einige Jahre spéter einen
Vortrag, der im 8. Heft der Neuen Folge der ,,Philos. Vortriige,
herausgegeben von der Philosophischen Gesellschaft zu Berlin®
erschien unter dem Titel: Uber die Bedeutung des Neuplatonis-
mus fiir die Entwicklung der christlichen Spekulation®. Halle
a. d. S. 1885H.

Von Freiburg aus war M. fortgesetzt in den verschiedensten
Gemeinden titig. Eine bei einer solchen Gelegenheit gehaltene
Rede ist die ,Predigt gehalten bei der Einweihung der neuen
Orgel in der St. Fridolinskirche zu Sickingen am 7. Januar 1883“.
Siackingen 1883. Ausgehend vom Evangelium: Der zwélfjihrige
Jesus im Tempel, und auf Grundlage des Introitus der hl. Messe
am Sonntag nach Weihnachten: Als alles im tiefsten Schweigen
war und Mitternacht auf der Erde lag, da ist dein allméchtiges
Wort, o Gott, von dem koéniglichen Sitze auf die Erde herab-
gestiegen, um der Erléser der Menschen zu sein, verbreitet
sich der Redner iiber die Entstehung, die Bedeutung und die
Gewalt der Orgel. Sodann schildert er, ankniipfend an die
Erneuerung der Orgel, die altkatholische Aufgabe der Erneue-
rung der Kirche an Haupt und Gliedern. ,Dann wird sie, wie
diese Orgel in der Fridolinskirche, wieder den rechten Klang
geben, wenn, wie jetzt hier, tiberall in ihr der reine katholische
Glaube wieder wird gepredigt werden, wie ihn der hl. Fridolin
gebracht hat“. Wie in der Wissenschaft, so ist auch in der
Kirche Verséhnung sein Ziel; daher schliesst er mit der Mah-
nung: ,Erneuern wir...in uns das klare Bewusstsein, dass
wir im Kampfe stehen fiir die hl. Sache der Wahrheit in der



— 369 —

Kirche ohne Bitterkeit gegen die Personen, und der Segen Gottes
wird mit unserm Werke sein®.

Michelis war nicht nur von vorbildlichem kirchlichem Eifer
beseelt, sondern auch ein deutscher Patriot, der die politischen
Vorgange in seinem Vaterlande aufmerksam verfolgte und,
soweit er es vermochte, die werdenden Verhiltnisse zu gestalten
bestrebt war. Als anfangs der 80er Jahre der sog. Kulturkampf,
tiber dessen Geféhrlichkeit und Aussichtslosigkeit er nie im
Zweifel war, aufhorte, und es immer deutlicher wurde, dass
die unkatholische und unpatriotische Zentrumspartei auf der
ganzen Linie Siegerin sei, veroffentlichte er i. J. 1883 einen
Aufruf: Deutschlands Zukunft. Ein Mahnwort an alle Katholiken
und Protestanten, welche redliche Deutsche bleiben wollen. Lobau
i. Westp. 0. J. Was ihm in der damaligen Lage notig zu sein
schien, fasst er in die Worte zusammen: Die néchste politische
Tat in Deutschland muss eine Vereinigung der Altkatholiken
oder tiberhaupt der aufrichtig liberalen Katholiken mit den
aufrichtig glaubigen liberalen Protestanten gegeniiber der Ver-
bindung des ultramontanen Zentrums mit den orthodoxen Kon-
servativen sein. Die Gegensédtze im Glauben oder vielmehr
in der Kirche mogen bestehen, so lange Gott sie bestehen lisst;
aber das kann und soll doch das gemeinsame Handeln zu dem
einen hochsten Zweck nicht hindern in dem Augenblick, wo
es so not tut. Eine solche verstindige Vereinigung konnte
schon bei den néchsten Reichstagswahlen eine politische Be-
deutung gewinnen.

Seine Ausfithrung formuliert er in folgenden Satzen:

1. In dem Bestande der sogenannten katholischen Zentrums-
fraktion im deutschen Reichstage und im preussischen Abge-
ordnetenhause, namentlich in ihrer Vereinigung mit den ortho-
doxen Protestanten, liegt eine nahe und grosse, aber auch die
einzige wirkliche Gefahr fiir die Zukunft des deutschen Volkes.
Nicht die sozialen, nicht die volkswirtschaftlichen, nicht die
intellektuellen Gegensitze, um von den totgeborenen partiku-
laristischen Bestrebungen ganz abzusehen, bergen die Gefahr
einer Entartung der Parteikimpfe in sich, sondern allein die
religiosen und die Kkirchlichen in der Form, wie sie von der
Zentrumsfraktion als angebliche Vertretung der Interessen der
katholischen Kirche in die politischen Kéimpfe und Fragen, nicht
in vers6hnender, sondern in fanatisch aufregender Weise, nicht

Internat. kirchl. Zeitschrift, Heft 3, 1914, 24



— 3710 —

als ein Heilmittel, sondern als ein Gift hineingetragen werden.
Da die Religion und das Ewige auch in der Verzerrung doch
immer das massgebende und das tiefste Interesse des Menschen
bleibt, so kann der Erfolg nur eine Verbitterung der Gemiiter
sein, welche schliesslich die Flammen patriotischer Begeisterung
erstickt.

2. Diese dem deutschen Volke von dem Bestande der
Zentrumsfraktion drohende Gefahr liegt nicht in dem katho-
lischen, sondern in dem ultramontanen, romisch-jesuitischen
Charakter derselben begriindet. Die Altkatholiken halten fest
an dem von Christus grundgelegten Primat und Episkopat,
wihrend die Politik die Umwandlung des katholischen Glaubens
in den romischen Afterglauben akzeptiert hat. Es ist ein ver-
hiangnisvolles Missverstindnis der Protestanten, wenn sie meinen,
sich deshalb von der katholischen Kirche fernhalten und den
Riss fortbestehen lassen zu sollen, weil wir eine, an und fir
sich dussere, Ordnung nicht aufgeben konnen, die wir als eine
von Christus gesetzte ohne revolutiondr zu werden nicht ver-
leugnen diirfen. Die reine Ordnung in der Kirche zum wahren
und ewigen Heile der Menschheit nach den Absichten der gott-
lichen Liebe in Christus dem Erléser wird dann wieder her-
gestellt sein, wenn so wenig den Protestanten ihr protestantisches,
wie den Katholiken ihr katholisches Prinzip zum einseitigen
Schibboleth und zur Héresie wird. ,Und das ist es, was aus
der Krisis der jetzigen Verwicklung nach meiner altkatholischen
Uberzeugung auf deutschem Boden hervorgehen soll, und worin
ich den gegenwirtigen Beruf des deutschen Volkes erkenne,
von dessen Ergreifung und Erfilllung seine Zukunft abhingt.

3. Es gibt, wie die Sachen liegen, keinen andern Weg die
Zukunft Deutschlands zu retten und zu sichern, als die Ver-
bindung der wahren Katholiken und der wahren Protestanten
zu einer politischen Partei mit dem ausgesprochenen Zwecke,
die undeutschen Tendenzen des Zentrums zu entlarven und
demselben auf parlamentarischem Wege die durch den Schein
einer Vertretung der katholischen Kirche errungene entschei-
dende Stellung wieder zu entreissen. Der Ultramontanismus
an sich, das romische Kirchenwesen, wie es durch die vatika-
nische Hiresie geworden ist, als solches macht einen aufrich-
tigen und in specie einen aufrichtigen deutschen Patriotismus
unmdoglich. Aber der Begriff der Kirche fasst seinem Wesen



— 311 —

nach die hochsten Interessen der Menschen in sich. Um nun
bei dieser Uberzeugung von der Bedeutung der Kirche fiir das
ewige Heil des Menschen nicht zu jenem fanatischen Dilemma
zu kommen, welches den Katholiken, der seiner Kirche treu
bleiben will, vor die Wahl zwischen seinem himmlischen und
geinem irdischen Vaterlande stellt, muss man Katholizismus
und Vatikanismus scharf und klar unterscheiden. Nur einen
Weg gibt es, die Macht des Zentrums, das in allen Fragen die
Entscheidung in der Hand hat, zu brechen. Das Ziel wiirde
in demselben Augenblicke erreicht, wo zwischen Katholiken
und Protestanten in Deutschland der innere Zwiespalt iiber-
wunden wire, wo das Prinzip des Altkatholizismus, welcher
die Reformation in der Kirche iiber den Riss hinaus auf der
Grundlage der alten Reformkonzilien, die dem Deutschland des
alten Reiches wenigstens auf dem Papiere das privilegierte
Recht eingetragen haben, an die Unfehlbarkeit des Papstes
nicht glauben zu miissen, anerkannt und siegreich durchgefiihrt
wire. Wenn alle deutschen Katholiken und Protestanten, denen,
neben der Zukunft des Vaterlandes, Religion, Christentum und
Kirche noch soweit am Herzen liegt, dass sie in der liigenhaft
missbrauchten Kirche die unbedingt grosste Gefahr fir die
Zukunft des Vaterlandes erkennen, sich zu einer politischen
Aktion verbinden, so ist es moglich, die Machtstellung des
Zentrums durch die Aufdeckung des scheinbaren und ver-
logenen Kkatholischen Charakters zu vernichten. Die Macht
des Zentrums ist die Fabel vom Esel in der Lowenhaut. ,Man
packe mit fester Hand die Larve an und ziehe ihm die Lowen-
haut ab, und man wird sich &rgern tliber den Schrecken, den
man sich hat einjagen lassen.

Schon diese Skizze wird dem Leser zeigen, dass die Schrift
heute noch gerade so aktuell ist, wie damals. Die j,aufrichtig
liberalen Katholiken“* und die ,aufrichtig glaubigen liberalen
Protestanten“ haben sich aber immer noch nicht gefunden. —

Als der sog. Kulturkampf zu Ende ging, wandte sich der
unentwegte Streiter an zwei ehemalige Freunde mit der Frage:
s Was sagt das Gewissen dazu? Ein nicht kulturkdmpferischer
Freundesbrief an Johann Bernhard Brinkmann, Bischof von
Miinster, wnd den Domkapitular und Regens des dortigen Priester-
seminars, Wilkelm Kramer“. Dortmund 1884. Ich mochte, so
sagt er, ,mit euch, meinen alten katholischen und priesterlichen



— 312 —

Freunden, den Tatbestand der Kirche nach der vatikanischen
Katastrophe untersuchen“. Das tut er nun, indem er der Ent-
stehung und Durchsetzung der Infallibilitit nachgeht und zu-
gleich zeigt, dass freilich in der Kirche ihrer menschliche Seite
nach Argernisse vorkommen koénnen. Er gelangt zu dem Er-
gebnis, dass das Vatikanum in Wahrheit nur den authentischen
Beweis geliefert hat fiir den haretischen Charakter des Papal-
systems und fir die Akatholizitit und Unchristlichkeit des vor-
laufig sich so breit machenden Ultramontanismus. ,Nach meiner
Gewissensiiberzeugung und meinem alten katholischen Glauben
ist das bisherige Werk des Vatikanums, wenn es auch dusser-
lich hochstens nur als eine Verfassungsveridnderung, ja nur als
die Legalisierung und Dogmatisierung des bereits in der katho-
lischen Kirche bestehenden Zustandes erscheint, innerlich und
nach seinem wahren Werte beurteilt der-Gipfel aller Héresie,
die Kronung aller Revolution, die Spitze alles Verbrechens
gegen Gott und die Menschheit, das reine Werk des Vaters
der Lige, das teufliche Gegenteil von dem, was die himmlischen
Heerschaaren bei der Geburt des Erlosers verkiindet: Ehre
sei Gott in der Hohe und Frieden den Menschen auf Erden,
die eines guten Willens sind; die Verleugnung und der Wider-
ruf des: Weiche von mir Satan, womit der Erloser beim Be-
ginn seines Lehramtes die satanische Verkehrung seines Werkes
auf Erden von sich wies“, —

Nach Schopenhauer kann man nicht Dichter und Philosoph
zugleich sein. Ahnlich dachte M., als er eine Gedichtsammlung
herausgab unter dem Titel: Hobelspine, Gedichie mit einem ge-
harnischten Vorwort. Mainz 1885, obwohl er ,dabei doch nicht
vergessen haben will, dass es auch bei Hobelspinen nicht
ganz gleichgultig ist, von welchem Holz sie gefallen sind“.
Ferner finden wir in der Vorrede die merkwiirdigen Worte,
die fiur die Erkenntnis seiner wissenschaftlichen Richtung und
kirchlichen Haltung wichtig sind: ,Mein Leben ist durch den
einen Gedanken bestimmt, dass in Platon, dem Hellenen und
Schiiler des Sokrates, im grossen Entwicklungsgange der
Menschheit auf Erden der Punkt bezeichnet ist, wo die Poesie
in die Philosophie umschlug, und wie dieser friih in meine Seele
gepflanzte Gedanke die treibende Kraft in der ersten Hilfte
meines Lebens und bei meiner Berufswahl zum Priestertum
war, so hat er in der zweiten mich aufrecht erhalten zum



— 313 —

Kampf fir die Wahrheit und Wirde meines katholischen
Priestertums gegeniiber der Verunstaltung der Kirche durch
den Jesuitismus, die in ihrem tiefsten Grunde nichts anderes
ist, als die kirchliche Dogmatisierung des nur halben wissen-
schaftlichen Verstandnisses der Wirklichkeit, welches aus dem
von Platon gegebenen Anstosse durch seinen Schiiler Aristoteles
hervorgegangen ist“. Das will sagen: Wéahrend bis auf Platon
in den versuchten Losungen der Weltritsel das Gefithl und
die Phantasie die Hauptrolle spielten, ist in Platon das Grund-
denken des Menschen in dem ersten wahrhaft verniinftigen
Anfange zur Geltung gekommen. Der erste Wurf der Philo-
sophie war auch zugleich der genialste; hitte die Menschheit
diesen glicklichen Anfang in vollem Verstindnis festgehalten
und weiter entwickelt, dann wire die Wirklichkeit ganz er-
fasst worden, soweit die Vernunft sie zu erkennen vermag,
und der Versuch des Ausgleichs zwischen Wissen und Glauben,
zwischen Natur und Offenbarung hétte gelingen missen. Und
hitte man diesen Ausgleich durchgefiihrt, dann wire das meiste
Unheil der Kirche und der Welt vermieden worden. Aber
Platons Schiller, Aristoteles, verstand den Meister nur halb,
und gerade der Irrtum in seinem Verstindnisse ist fur die
scholastische Philosophie massgebend geworden. Unseres Philo-
sophen Bestreben war es nun, innerhalb der Kirche in Plato
- die rechte Grundlage zur Anerkennung zu bringen und dadurch
die wahre Entwicklung der christlichen Ideen herbeizufithren ?).

Zwei Proben moge der Leser freundlich aufnehmen. Das
Gedicht ,Die Kirche* stammt aus dem Jahre 1837 und lautet:

Die Kirche ist der Zeiten Ziel und Ende,

Sie ruhet nicht, wenngleich in ihr zu ruhen

Das Streben alles Seins ist.

Auch schlift sie nicht; sie kdmpft,

Doch Glaube ist ihr Schild und Liebe ihre Watffe.
Und sie zerstdret nicht;

Durch sich verkldrend nimmt sie

Das Haus, den Staat und was in diesen kreisend
Von hoherem Sein je der Mensch begriff,

Die Wissenschaft, die Kunst, des Lebens Bliiten
An ihres Busens voller Schone auf.

Das andere Gedicht entstand 1875 auf dem Wege nach
Kappel am Rhein. Leider hat die dortige Gemeinde spéter

) Vgl. diese Zeitschrift 1911, S. 319 f. D. Merkur 1886, 362.



— 374 —

die Priifung eines Kirchentausches nicht bestanden und sich
trotz des Eingreifens des sel. B. Weber aufgeldst.

Hinaus, hinaus in die dunkle Nacht,

Wo der Stern nicht scheint, wo der Mond nicht wacht;
Wo der Nebel sich schwer auf die Erde legt,

Und kein Laut sich mehr und kein Leben sich regt.

Wo Tier und Mensch in Schlaf sich gesenkt,

Wo die Liebe nicht sorgt und der Hass nicht krdnkt,
Wo Farbe auf Farbe in Grau sich verliert,

Die Gestaltung ein meues Chaos gebiert.

Da gel’ ich hinaus -— meiner selbst bewusst;
Der Glaube gibt Kraft, die Liebe gibt Lust,
Aus dem Chaos der Kirche Bild sich erhebt,
Wie’s lauter und rein vor der Seele schwebt.

Was den Apostel trieb iiber Meer und Land,

Was die Scheidewand stiirzt und den D#mon band;
Was die Liebe auf Erden hat angefacht,

Das treibt mich hier durch die dunkle Nacht. —

Aus Anlass des T70. Geburtstages Bismarcks erschien:
Suum cuique! Ein altkatholischer Festgruss an den Fiirsten Reichs-
kanzler zu seinem Ehrentag. Mainz 1885. M. kommt aber nicht,
wie er sagt, ,als ein devoter Gratulant, nicht als Querulant
oder Bettler; nicht als Mephistopheles oder Leki, sondern mit
der Forderung des sittlichen Bewusstseins der deutschen Nation,
welche die richtige Durchfiihrung der Reformation als den
weltgeschichtlichen Beruf des deutschen Volkes erkennt. ...
So lange der Druck der pépstlich romischen Weltherrschaft
auf dem deutschen Gemiite liegt, wird die deutsche Politik
keinen reinen Aufschwung mehr nehmen; selbst die Kolonial-
politik und die in ihrer inneren Giite etwas zweifelhaftere
Sozialpolitik geben uns keinen geniigenden Ersatz fiir das
Defizit, das die Siinde der Unterhandlungs- und Kompromiss-
politik mit dem Usurpator der Unfehlbarkeit, der den Absolu-
tismus und die Revolution zugleich, oder vielmehr die Revo-
lution in der Form des Absolutismus fiir ewige Zeiten flber
Europa und die Welt verhingt, in die deutsche Rechnung
bringt. Wo die innere freudige Gewissheit des sittlichen und
des geistigen Fortschritts im Kampfe fiur die ewige Wahrheit
fehlt; wo die Nation auf ihrem Hohepunkte die leitende Politik
unter das Joch einer liigenhaften Pfaffenpolitik sich beugen



— 31 —

sieht, da kann kein Voélker-, kein Menschheitsfriihling mehr
zur freudigen Bliite und zur Frucht gedeihen.....¢

,Die Losung des kirchlichen Kampfes ist aussichtslos, so
lange die katholische Kirche, die eingestandenermassen welt-
geschichtlich den dusserlich bestbegriindeten Anspruch hat, die
Idee der Kirche auf Erden zu vertreten, in der Form, die
sie durch den Vatikanismus angenommen hat, als Kirche, ich
sage ausdriicklich als Kirche, und nicht als die Kirche, vom
Staate anerkannt wird. Der Vatikanismus ist nicht mehr
Kirche; der Vatikanismus beruht lediglich auf der scheindogma-
tischen Verabsolutierung der Form, welche die Kirche im
Mittelalter durch die Politik der Pidpste angenommen hat —
eine Form, die nur als eine Ubergangsform im weltgeschicht-
lichen Prozess der Menschheit méglich war und zu verstehen
ist, wo einerseits der Staat von der Kirche seinen ganzen sitt-
lichen Inhalt und anderseits die Kirche vom Staate ihre Form
nahm. So lange nun der Vatikanismus vom Staate als die
oder als eine zu Recht bestehende Form der Kirche angesehen
wird, kimpft der Staat, der dann nicht umhin kann, in irgend
einer Weise in die wirklichen Rechte der Kirche einzugreifen,
nicht gegen die Kirche, sondern gegen einen anderen Staat,
der ihm in der Form der Kirche gegeniibersteht, und der ihm,
auch wenn er in der Machtstellung der jetzigen deutschen
Politik ihm gegeniibersteht, doch als ein die ganze Menschheit
umspannender und neben den irdischen Mitteln des Geldes und
der politischen Erfahrung die ewigen Interessen, den Glauben
und das Gewissen, in seinen Dienst stellender Organismus so
uiberlegen ist, dass der Staat in dem ungleichen Kampfe sicher
unterliegen wird.*“

Die deutsche Politik in der kirchlichen Frage verdankt
nach Michelis ihre bisherigen Misserfolge dem Mangel an Prin-
zipien. Es ist in sich unmoglich und daher auf die Dauer
unhaltbar, was das Altkatholikengesetz, insoweit es im Reiche
gilt, aufstellt und will, dass der Vatikanismus und der Alt-
katholizismus zugleich als das katholische Bekenntnis resp. die
katholische Kirche vom Staate anerkannt werden. Diese Stellung
involviert eine contradictio in adjecto; sie ist ein logischer
Fehler, und dieser logische Fehler wird zu einem politischen
und zu einem weltpolitischen, der die Zukunft der ganzen
Stellung, die Deutschland wieder gewonnen hat, in Frage und



— 376 —

die grosse deutsche Politik vor den Vorwurf stellt, aus der
Geschichte nichts gelernt und im entscheidenden Moment ihren
Beruf nicht verstanden zu haben. ... Die Politik musste sich
doch die klare Frage stellen, ob sie die in den vatikanischen
Dekreten durchgesetzte Verfassungsdnderung der katholischen
Kirche den bestehenden Verhiltnissen gegentiber als zu Recht
bestehend anerkennen wollte oder nicht. Sie hat sich diese
Frage nicht gestellt, ist sich der Lage der Sache nicht bewusst
geworden. . .. Die Politik wollte sich in den theologischen
Streit nicht einmischen; aber musste sie deshalb auch die
Rechtsfrage beiseite schieben? ... Oder war es selbst fiir
einen Nichttheologen so schwer einzusehen, was es fir eine
politische Bedeutung hat, wenn eine die Welt umspannende
und die Nationen durchsetzende Organisation, die die rémisch-
katholische Kirche, den Absolutismus, den Willen eines Ein-
zigen, der dabei freilich nur von der Partei, wie ihr System
durchgesetzt hat, regiert und geleitet wird, zum Glaubens- und
Gewissenszwange macht?

Die Konzessionen, mit denen die deutsche Politik bisher
dem Vatikanismus und Ultramontanismus in Deutschland ent-
gegengekommen ist, miissen eine Grenze haben, wenn nicht
tiber sie das verhidngnisvolle Zuspit kommen soll. Vor allem
sind es zwei Punkte, die die Politik ins Auge zu fassen hat“.

,Der erste Punkt ist die Forderung, dass sich die deutsche
Politik nicht bis zu dem Grade ferner den jesuitischen und
ultramontanen Praktiken beuge, dass sie, dem bestehenden
Altkatholikengesetz zuwider, auf die von der romischen Kurie
verordnete Massregel eingehe, dass die romischen Katholiken
nicht mit den Altkatholiken in demselben Lokale den Gottes-
dienst haben diirfen. . . . Es soll im katholischen Volke die Liige
befestiget werden, dass die Altkatholiken nicht wahre, nur gegen
die vatikanische Neuerung protestierende Katholiken, sondern
eine gottlose und ungldubige Rotte seien, die es noch iiber die
Protestanten hinaus, mit denen ja der Gottesdienst in demselben
Lokale gestattet ist, gleich den Freimaureren nach romischer
Vorstellung auf den Umsturz aller Religion und speziell der
katholischen Religion abgesehen haben, weil sie an den unfehl-
baren Papst nicht glauben. Nur durch die Befestigung einer
solchen Liige konnte iiberhaupt im katholischen Volke Deutsch-
lands die aufkeimende Begeisterung fiir den Altkatholizismus
bis dahin niedergehalten werden.“



— 3T —

,Nicht so einfach, aber desto nachhaltiger in seiner Wir-
kung ist der zweite Punkt, namlich die Verbesserung des Alt-
katholikengesetzes in dem Sinne, dass nicht den dem alten
Glauben und der alten Verfassung treuen Katholiken, sondern
denen, welche der Neuerung sich anschliessen, die Pflicht der
Anzeige und des Bekenntnisses bei der staatlichen Behorde
zum Behufe der Anerkennung als Mitglieder der katholischen
Kirche und der Erlangung des Genusses der staatlich ihnen
zustehenden Rechte und Vorteile, auferlegt werde. Wenn der
Staat den umgekehrten Weg geht, so hat er indirekt schon
die Neuerung, den Vatikanismus, als die katholische Kirche
anerkannt.“

Swenn der Reichskanzler, dem es, wie die Erfahrung im
vollsten Masse zeigt, weder an den Mitteln noch an der Energie
fehlt, das durchzusetzen, was er als ein fiir Deutschland er-
strebenswertes Ziel erkannt hat, in dem angedeuteten Sinne die
Initiative zum Austrag der kirchlichen Wirren ergreift, so wird
dadurch auf ruhigem Wege die Grundlage fiir die glickliche
Weiterentwicklung der Menschheit gewonnen werden, welche
seine deutsche Politik bis dahin so gliicklich eingeleitet hat,
und welche allein die wahre Kronung seiner deutschen Politik
bieten kann, wenn sie nicht im entgegengesetzten Falle mit
einer unsiglichen sittlichen und geistigen Niederlage enden
soll, —

“ Eine in der Form eines Hirtenbriefes veroffentlichte exe-

getische Studie des Bischofes Dr. E. Herzog iiber die bekannten
drei den Primat Petri betreffenden Hauptstellen der Evangelien
veranlasste den temperamentvollen Michelis zu der kritischen
Abhandlung: ,Der exegetische Hirtenbrief des Bischofes Herzog
in seiner Beziehung zum Primat“. Freiburg i. Br. 1885. Zunéchst
konstatiert M., ,dass es sich direkt wenigstens fiir mich nur
um die Erklarung der biblischen Stellen, nicht um die Primats-
frage an sich handelt, dass also ein direkter Widerspruch des
schweizer. Bischofes und insoweit der schweizer. Altkatholiken
in dem Hirtenbriefe des Bischofes Herzog nicht vorliegt. Ein
golcher Widerspruch liegt auch in der wissenschaftlichen Hal-
tung der exegetischen Studie des Hirtenbriefes nicht vor, in-
dem Bischof Herzog den Worten des Herrn im Evangelium nur
den Vatikanismus mit seiner exzessiven und, wie keinem Ka-
tholiken, der mit seinem Gewissen an seinem Glauben festhilt,



= B8 =

zweifelhaft sein kann, héaretischen Forderungen direkt gegen-
tiberstellt, nicht den vorvatikanischen roémisch-katholischen
Glauben, wie liberhaupt die exegetische Studie sich streng inner-
halb ihrer Grenze als solche hilt und von jeder Riicksicht auf
die Uberlieferung und die geschichtliche Entwicklung absieht.
Wie aber nicht zweifelhaft ist, dass dies unter der Voraus-
setzung geschieht, dass dieselbe zugunsten der im Hirtenbriefe
dargelegten Auffassung spreche, so ergibt sich selbstverstind-
lich, dass, wenn der Primat im roémisch-katholischen vorvati-
kanischen Sinne in den betreffenden Hauptstellen, also iiber-
haupt, keine biblische oder evangelische Begriindung hat, auch
hochstens nur noch von einer geschichtlichen Entstehung, nicht
mehr von einer gottlichen Institution des Primates in tber-
zeugender Weise die Rede sein kann“. M. legt aber iiberall
darauf den Nachdruck, dass der Primat als solcher eine gott-
liche Institution ist, wenn auch die Bindung desselben an Rom
nur geschichtliche und insofern zufillige Bedeutung hat.

M. charakterisiert nur das Ergebnis des Hirtenbriefes dahin,
»dass nach dem Sinne desselben eben nur die Tat, die ein-
malige Tat des Bekenntnisses Petri es sein soll, weshalb er
das Fundament der Kirche genannt wird“.

Dagegen wird nun folgendes ausgefiihrt:

Es ist iberaus schwer, sich in diese Auffassung des Hirten-
briefes von der blossen Tat des Bekenntnisses, als dem Funda-
mente der Kirche, abgesehen von der Person und den Verhélt-
nissen hineinzudenken, ganz gelingt es auch dem Hirtenbriefe
nicht ; und in demselben Masse zeigen sich schon die Schwachen
des exegetischen Versuches. Es ist schon nicht zulassig, bei
dem Hirtenamt, bei der Macht zu binden und zu ldsen oder
gar dem Siindenvergeben und Nichtvergeben nur an die Ver-
kindigung der Lehre zu denken. Wenn ferner die dem Petrus
verliehene Schliisselgewalt deshalb, weil Jesus an einer anderen
Stelle (Luk. 11, 52) mit Beziehung auf die Pharisier von einem
Schliissel der Erkenntnis spricht, auch auf die Worte Christi
an Petrus nur in diesem Sinne bezogen wird, so ist iibersehen,
dass von einem Schliussel der Erkenntnis eben bei unserer
Stelle nicht die Rede ist. Das Bild vom Schlissel hat nach
allgemeinem Gebrauche eine weitere Bedeutung. Was aber
die natiirlich von dem Bekenntnisse schlechthin nicht abzu-
trennende Person angeht, so wird der Hirtenbrief, wie in dem



— 319 —

Bekenntnisse ganz einzeitig nur auf die Lehre, so ganz auf das
psychologische Moment in der Person hinausgedrédngt, und da-
durch verschliesst er sich dem richtigen Verstindnisse des ein-
zelnen Momentes, das er Uber die drei allein behandelten Stellen
hinaus aus dem ganzen wahren Zusammenhange noch festhéilt;
dass namlich Christus schon gleich bei der Berufung dem Simon
den Namen Kephas, Petrus, gibt, mit Beziehung worauf dann
offenbar die entscheidenden Worte nach dem Bekenntnisse ge-
sprochen sind. Wenn wir die im Glauben an die Gottheit
Christi begriindete Einsicht festhalten, dass doch der Herr bei
seiner Wirksamkeit sein Ziel im Auge hatte und wusste, was
er tat, so konnen wir die Beziehung der Namensinderung gleich
bei der Berufung zu den entscheidenden Worten am Abschlusse
des Lehramtes doch nur so verstehen, dass Christus, wie er
tiberhaupt in der Auswahl der 12 Apostel (offenbar mit Rick-
sicht auf die Zwolfzahl der Stimme Israels, so dass der Zu-
sammenhang des A. T. mit dem N., der Vorbereitung mit der
Erfiillung, hervorgehoben wird) sein Werk fiir die Zukunft in
der Griindung der Kirche grundlegte, so auch namentlich dem
Petrus seine besondere Stelle anwies... Wenn nebenbei er-
wahnt wird, dass eine solche Namensédnderung nichts Ausser-
gewohnliches gewesen sei, und dafiir auf die Bezeichnung des
Johannes und Jakobus als Donnersséhne (Boanerges) hinge-
wiesen wird, so mochte ich doch bemerken, dass es gerade
nur diese drei Jiinger Petrus, Jakobus und Johannes, die der
Heiland auch bei anderen Gelegenheiten — bei der Erweckung
der Tochter des Jairus, bei der Verklirung auf dem Berge
Tabor und beim Anfange seiner Leiden am Olberge — zu
seinen besonderen Zeugen macht, sind, welche in dieser Weise
hervorgehoben werden, und dass es denn doch wohl nicht ganz
zufillig ist, dass nur beim Simon an diese Namensédnderung
sich eine positive Bedeutung kniipft. ... Der Hirtenbrief ist
also im Irrtume, wenn er meint, dass diese spitzfindige Deu-
tung der an Petrus gerichteten Worte auf die einmalige Tat
des Bekenntnisses im Sinne der Viter sei. Sie ist vielmehr mit
ihrer doktrinellen Beschrinkung auf die Lehre und ihrer rein
psychologischen Begriindung ganz im Sinne der modernen Denk-
weise, und dem Verfasser selbst entgeht es nicht, dass, wenn
man bei seiner Auslegung der Worte noch an eine iiber die
Person Petri hinausgehende Geltung der an ihn gerichteten



— 380 —

Worte denken wollte, gerade durch sie der Meinung von der
personlichen Unfehlbarkeit dessen, der als Nachfolger Petri
gilt, die kriftigste Grundlage gegeben sein wiirde; deshalb ist
es nicht zufillig, sondern wesentlich — und das mochte das
Motiv seiner Stellungnahme sein — dass er dieser Konse-
quenz nur durch die skrupuldseste Leugnung jeder iiber die
Person des Petrus hinausgehenden Geltung der Worte ent-
gehen kann. Dass wenn die Véater im allgemeinen unter
dem Felsen, worauf Christus seine Kirche bauen will, das
in der Person Petri ausgesprochene Bekenntnis der wahren
Gottheit Christi verstehen, sie dies nicht in dem im Hirten-
briefe urgierten Sinne der einmaligen Tat des Bekenntnisses
gemeint haben, ist daraus klar, dass sie ebenso allgemein in
den Worten Christi den Primat des romischen Bischofs als
Nachfolgers Petri im vorvatikanischen roémisch-katholischen
Sinne in demselben ausgesprochen finden, wobei ich davon ab-
sehe, ob diese Annahme von dem romischen Episkopate des
Petrus geschichtlich begriindet ist oder nicht. ... Dass Christus
in diesem Sinne, und nicht in dem doktrinell psychologischen
modernen Verstindnisse, hinter welchem die ganze Missent-
wicklung unserer Philosophie und unserer Intelligenz liegt, auf
die ich hier nicht eingehen will, seine wie an Petrus so an die
Apostel iiberhaupt gerichteten Worte gemeint hat, dafiir brauchen
wir uns ja nur an das eine bekannte Wort zu erinnern: Ich
bleibe bei euch bis zum Ende der Welt. In seinen Aposteln
griindet Christus die Ordnung seiner Kirche auf Erden, die
deshalb so wenig wie ein Samenkorn als ein organisch Unbe-
stimmtes und Zweifelhaftes in die Wirklichkeit eintritt. Und
wie es in dem Wesen der Kirche, welche eine oder vielmehr
die organisierte menschliche Gesellschaft und nicht eine blosse
Schule sein soll, begriindet ist, wird in den klaren Worten
Christi: ,Wie mich der Vater gesandt hat, so sende ich euch;
wer euch hort, der hort mich; wer euch verachtet, der ver-
achtet mich“, der katholische Gedanke der Stellvertretung
Christi und in dem anderen Worte ,Gehet hin in alle Welt,
lehret alle Volker, taufet sie im Namen des Vaters, des Sohnes
und des hl. Geistes und lehret sie ailes halten, was ich euch
gesagt habe¥, ein dreifacher Auftrag und also das dreifache
Amt der Kirche, das Lehramt, das Priesteramt und das Vor-
steheramt begriindet.



— 381 —

Und wenn nun Christus die Worte, worin dieses ganze
apostolische Amt zusammengefasst ist: ,Was ihr binden werdet
auf Erden, das soll auch gebunden sein im Himmel, und was
ihr 16sen werdet auf Erden, das soll auch im Himmel geldset
sein“, das eine Mal an die Apostel insgesamt und das andere
Mal unter den besonderen Umstinden und mit den besonderen
Zusitzen an Petrus insbesondere richtet, so ist damit klar das,
aber auch nur das ausgesprochen, was wir nach dem alten
katholischen Glauben darin finden und immer gefunden haben,
dass Christus die stellvertretende apostolische Gewalt und das
apostolische Amt in der Kirche in dem Kollegium der Apostel
griindet, in welchem sowie diese Gemeinschaft eine sichtbare
sein, so auch die organische Einheit durch einen vertreten
sein soll. So verstehen wir vollstindig, in welchem Sinne
Petrus der Fels genannt wird, und wir verstehen es auch, dass
diese von Christus gelegte Grundlage und Grundordnung in
der Kirche ebensogut aufgehoben ist, wenn das Band der
Einheit zerstort wird, als wenn der die Einheit Reprisentie-
rende die ganze apostolische Vollgewalt fiir seine Person in
Anspruch nimmt, was gar nicht moglich ist, ohne dass er sich -
in einer den Begriff der Stellvertretung verhthnenden Weise
an die Stelle Christi und Gottes setzt, weshalb wir als Katho-
liken mit Recht im Vatikanismus den formellen Gipfelpunkt
aller Verirrung in der Kirche erblicken, bei dem nur noch
fehlt, dass sich ein materieller Irrlehrer oder Gottesleugner
auf den unfehlbaren Stuhl einschleiche, um den Antichrist ver-
wirklicht zu sehen. Und so verstehen wir endlich auch voll-
stindig, weshalb im Evangelium gleich hinter dem gewichtigen
Wort von Petrus, als dem Felsen, worauf als dem Vertreter
der Einheit die Kirche gebaut sein soll, das nicht weniger ernste
Wort folgt, worin er als der Widersacher Christi zuriickge-
wiesen wird. Wir miissen natiirlich das eine so gut wie das
andere von der Stelle, die Petrus in der Kirche, im Apostolate
einnehmen soll, also vom Primate verstehen, und dann folgt
gerade aus diesem vorausgesehen moglichen menschlichen Miss-
brauch der goéttlichen Institution, dass diese als solche doch
ihre Giiltigkeit, fiir die kimpfende Kirche auf Erden natiirlich,
haben soll, geradeso wie wegen des Missbrauchs der viter-
lichen oder der koniglichen Gewalt doch die Ordnung der
Vaterschaft oder des Konigtums nicht soll abgeschafft werden.



Wenn wir dann beachten, wie enge sich die Worte, die Christus
hier zu dem irdisch gesinnten Petrus spricht, an die Worte
anschliessen, mit denen er den Satan, der ihm die Reiche dieser
Welt zeigte, zurtickwies, so koénnen wir als Katholiken tber
den Moment der Unfehlbarkeitserklirung, die nur eine Kon-
sequenz der Weltherrschaft der Pipste ist, nicht in Ungewiss-
heit sein . ...

Es ist aber, was das Verhéltnis der Grundlegung der Kirche
im Apostolate und im Evangelium zu der geschichtlichen Ent-
wicklung angeht, ein Punkt noch besonders zu bemerken, der
vielleicht am ersten die Exegese auf den richtigen Weg zurtick-
bringen konnte; ich meine den Umstand, dass Christus in den
Worten, in denen er dem Petrus den Primat nach der alt-
katholischen Auffassung iibertrigt, nur in bildlichen Ausdriicken
spricht im Gegensatze zu dem Worte, das Christus in Beziehung
auf den Fall desselben spricht.... Nicht als ob Christus mit
diesen Bildern nichts hétte sagen wollen, sondern dass es offen-
bar und klar daliege, dass er in seiner Kirche etwas ganz
Neues, nicht ein weltliches, nicht ein politisches Verhiltnis
griinde ; dass, wenn er Auftrige gibt, Amter und Ordnungen
griindet, er deshalb nicht in den Fusstapfen des A. T. stehen
bleiben will; dass dieses der Ordnung wegen Erforderliche
nicht den Geist, nicht das Leben in ihm, durch den allein wir
das Heil haben, nicht den Kindessinn und die fur alle gleiche
Liebe ertsten soll. Und das ist eben das ganze Ziel, um welches
wir im Altkatholizismus kdmpfen; nicht dass die Ordnung, die
Christus in der Kriche gesetzt hat, umgestossen werde, son-
dern dass die Umsetzung dieser im Sinne des Evangeliums nur
sittlich zu verstehenden und nur auf das Gewissen angewie-
senen Ordnung in eine politische, auf das Zwangsrecht ange-
wiesene Ordnung, die in der Infallibilitit gipfelt, weltgeschichi-
lich iberwunden werde in der Kirche; das ist es, warum wir
kimpfen“, —

Aus Anlass einer kirchlichen Feier erschien: ,Die Spendung
des heiligen Sakramentes der Firmung wund die Feier des zehn-
Jéhrigen Bestandes der Gemeinde zu Freiburg i. Br. Ein alt-
katholisches Lebenszeichen. Freiburg i. Br. 1885%. Richtiger wire
zu sagen: ,des zwdlfjihrigen Bestandes“. Das Biichlein ent-
halt ausser einem Bericht tiber die kirchlichen und die ausser-
kirchlichen Veranstaltungen eine Rede des praktischen Arztes



— 383 —

Franz Lang und daran anschliessend eine Ansprache von
Michelis. Darin verbreitet er sich iliber die mittelalterlichen
Kampfe zwischen Kaisertum und Papsttum und zeigt an einem
Beispiel, in wie schlauer Weise das harmlose katholische Volk
fir den Vatikanismus eingefangen wird, gibt aber auch der
Hoffnung Ausdruck, dass die Masse der Betorten dieses Intrigen-
spiel — die Verwechslung des katholischen Primates mit
dem héretischen Papat — iiber kurz oder lang durchschauen
werde. —

Michelis’ zwei Jahre &lterer Bruder Eduard war Kaplan
und Sekretéir des Erzbischofs Clemens August von Droste-Vische-
ring von Kéln; er starb schon 1855 als Professor am Seminar
zu Luxemburg. Unser Michelis gab 1857 unter dem Titel:
o Lieder aus Westphalen® seine binterlassenen Gedichte mit einer
Biographie heraus.

Manche Anregung, namentlich in der Philosophie der
Sprache, verdankte M. seinem Lehrer auf dem Gymnasium,
Anton Bernard Limberg. Zusammen mit Chr. Schlitter gab er
heraus: , Gedanken und Ausspriiche Ant. Bern. Limberg’s, Ober-
lehrers am Kgl. Preuss. Gymmnasium zu Miinster, nebst einem Le-
bensabriss des Verewigten. Minster 1861¢.

Fir die erste Auflage des Freiburger Kirchenlexikons schrieb
M. einen ldngeren Aufsatz iiber Wolfram von Eschenbach, —
Zudem war er Mitarbeiter einer grossen Anzahl von Zeit-
schriften. Er griindete 1855 ,Natur und Offenbarung“ und war
bis 1869, von wo ab sie in die Hande der Jesuiten geriet, der
hervorragendste Mitarbeiter dieser Zeitschrift!). Eine Reihe von
kleinen Arbeiten stehen in den zu Paderborn erschienenen
Bidttern: ,Westphilisches Kirchenblatt und ,Bonifaziusblatt*
sowie in den zu Miinster erschienenen ,Katholisches Magazin“
und ,Katholische Zeitschrift“?). Fir das von Reusch heraus-
gegebene Bonner ,Theologische Literaturblatt® schrieb er 1866
bis 1879 eine Reihe von Besprechungen. In den letzten Wochen

1) Uber die Griindung vom «Natur und Offenbarung» spricht er im
«Deutschen Merkur» 1879, 13, 368; 1885, 261.

) Die Beitrige fiir die Miinsterschen Zeitschriften sind einzeln ver-
zeichnet bei Rassmann, Nachrichten von ... Miinsterlind. Schriftstellern
1866, 213 und N. F. 1881, 14.



— 384 —

des Jahres 1871 gab er die Probenummern des von ihm in
Verbindung mit Dr. Wollmann und Pfarrer Grunert gegrin-
deten Wochenblattes ,Der Katholik. Organ zum Kampfe gegen
die jesuitische Neuerung in der Kirche“ heraus, welches vom
1. Januar 1872 ab regelmiissig erschien, anfangs unter der ver-
antwortlichen Leitung von Michelis (von 1873 an noch drei
Jahre unter der Redaktion Grunert’s). Er war ferner ein fleis-
siger Mitarbeiter des Rheinischen und Deutschen ,Merkur¢. In
einem Artikel (1881, 29) sagt er, seine Korrespondenz im
sMerkur“ sei ihm ein Stiick seines Lebens. Von Zeit zu Zeit
schrieb er auch Artikel fiir den ,Altkatholischen Boten“?!). Seit
Dezember 1885 bis zu seinem Tode gab er bei Poppen in Frei-
burg i. Br. das wochenlich erscheinende , Altkatholische Sonn-
tagsblatt* heraus, das er allein schrieb?). Ferner sind zu er-
wihnen die Jahrgiange 1880 und 1881 des bei Willmann in
Lahr anonym erschienenen Zehn-Pfennig-Kalenders. Ausser-
dem fand er Gelegenheit, sich in verschiedenen andern nicht
altkatholischen, ja nichts weniger als altkatholischen Blittern
Zu aussern.

Theologie, Philosophie, Naturwissenschaft waren die Ge-
biete, die M. vorwiegend bearbeitete. In welch ausgiebiger
Weise dies geschah, haben die bibliographischen Angaben an-
gedeutet. Dazu kam noch die gleichfalls ausgedehnte Tétig-
keii als Professor, Pfarrer, Agitator. Fiurwahr, er hat nach
dem Worte gehandelt, das er an Dollinger richtete: Wir miissen
tun, was wir kinnen?).

') Wegen eines derselben wurde er von dem Bistumsverweser Kiibel
verklagt; das Schwurgericht zu Mannheim sprach ihn aber am 15. Dez.
1880 frei. «Deutscher Merkur» 1880, 893, 421; 1881, 12, 20.

?) Die letzte Nummer enthilt die Grabrede auf Michelis von Prof.
Watterich,

%) S. sein Schreiben an Déllinger vom 14. Mai 1882 in dieser Zeitschrift
1913, Heft 1.

MENN.




	Friedrich  Michelis als Schriftsteller : 1815-1886 [Fortsetzung]

