
Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 4 (1914)

Heft: 3

Artikel: Friedrich  Michelis als Schriftsteller : 1815-1886 [Fortsetzung]

Autor: Menn

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-403853

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 31.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-403853
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


322

Friedrich Miriielis als Schriftsteller.

(1815—1886.)

(Fortsetzunga).

IV.

Haneberg, früher Abt von St. Bonifaz in München, dann
Bischof von Speier, ein Mann, bei dem über den wahren
Charakter der vatikanischen Dekrete keine Unklarheit herrschen
konnte, hatte in einem Hirtenbriefe den Gewissenswiderstand
der dem überlieferten Glauben treuen Katholiken als einen
Abfall vom Glauben darzustellen versucht. Mit Recht warf ihm
Prof. J. Friedrich (in einem Schreiben an Pfr. Rieks in Heidelberg)

„bewusste Lüge" und „elende Sophistik" vor, für die er
nur „die tiefste Verachtung" verdiene. Charakteristisch für die
Milde, die der starre Dogmatiker M. auch hier walten liess, ist
seine Auffassung des Falles, die er in der nun zu besprechenden
Schrift äussert: Der Abfall vom Gewissen. Eine altkatholische
Antwort auf Bischof Hanebergs Abfall vom Glauben. Kaiserslautern

1875. Wenn er auch zugesteht: „Gewiss, in empörenderer

Form kann einem der Abfall vom eigenen Gewissen nicht
entgegentreten, als wenn er, wie hier, durch die unwahre
Beschuldigung des Abfalles vom Glauben gegen andere sich zu
decken sucht, und ich verstehe vollständig die tiefe Verachtung,
die der ehemalige Kollege empfindet ", so meint er doch : „Ich
glaube nicht, dass Haneberg diese Beschuldigung des Abfalles
vom Glauben gegen seine ehemaligen antiinfallibilistischen
Glaubensgenossen geschleudert haben würde, wenn er nicht,
nachdem er Bischof geworden ist, diesen Abfall vom Gewissen

') Siehe Heft II, Jahrgang 1914, dieser Zeitschrift.



— 323 —

in sich selbst vollzogen hätte. Um diesem Mysterium iniquitatis
auf die rechte Spur zu kommen, legt M. Hanebergs verfehlte
Geschichtsauffassung dar, die sich in seiner wissenschaftlich
nicht überwundenen alttestamentüchen Anschauung ausspreche
und ihn im absoluten und abstrakten Einheitsgedauken, zu dem
der Monotheismus des A. T. in spezifisch jüdischer Fassung
zusammengeschrumpft war, festhalte. Was bei Haneberg, was
bei allen, die wenigstens nicht als Fanatiker, sondern mit
schwerem Herzen sich der Unfehlbarkeit gefügt haben, mit seinem
BleigeAvichte die sittlichen und wissenschaftlichen Bedenken im
katholischen Bewusstsein überwogen hat, das ist das Idol der
Einheit der Kirche. Idol sage ich, denn diese Einheit in der
Unwahrheit des päpstlichen Absolutismus ist für die Kirche
nicht mehr wie ein Tau, womit man die auseinandergehenden
Planken und Rippen eines Wrackes zusammenhält. Mir ist die
Kirche kein Wrack ..." Missgünstigen Beurteilern des

Altkatholizismus seien auch heute noch die Schlussworte empfohlen :

„Ganz traurig und bedauernswert erscheint Haneberg in seinen
Nörgeleien, Schmähungen und Verhöhnungen des Altkatholizismus.

Er kommt mir da nicht anders vor, als wenn man ein
Häuflein Tapferer verhöhnen wollte, die, wenn der Oberführer
samt den Generalen und Offizieren mit dem Gros der Armee
den Rücken zur Flucht gewandt haben, noch den Mut haben,
an ihrem Posten auszuharren Nicht vom Glauben sind wir
abgefallen, sondern dem Gewissen sind wir treu, geblieben und das
Vertrauen zum Geiste Gottes in der Kirche haben wir bewahrt." —
Möchten alle Altkatholiken solche Worte mit gutem Gewissen
auf sich anwenden können.

Die Broschüre: „ Was ist und was icill der Altkatholizismus ?"

sollte, wie der Titel weiter angibt „Eine kurze Belehrung für
das katholische Volk" sein (Konstanz 1875), und ist bestimmt für
diejenigen, welche Katholiken sind und es bleiben und weder den
christlichen und katholischen Glauben verlassen, noch der
neuen römischen Irrlehre sich preisgeben wollen. Zunächst
kommt der Verfasser auf den Primat zu sprechen, der durch die
geschichtliche Entwicklung auf den Bischof von Rom überging
und widerrechtlich zum Absolutismus sich ausgestaltete, der
nun als Glaubenssatz gelten soll. Demgegenüber „ist der
Altkatholizismus nichts anderes als die rechtmässige katholische
Opposition gegen den aus der Überhebung des römischen Papstes



— 324 —

hervorgegangenen vatikanischen Kirchenstreich, wodurch die
von Christus gegründete Verfassung der Kirche zugunsten des
römischen Papsttums und der Jesuiten in eine absolute Glaubensund

Gewissensdespotie umgewandelt werden soll". Dies wird
erhärtet durch den Nachweis, dass die Lehre von der Unfehlbarkeit

erstens nicht in der göttlichen Offenbarung enthalten,
zweitens nicht in der Überlieferung bezeugt und drittens nicht
in rechtmässiger Weise als Dogma ausgesprochen sei. Als Ziel
der altkatholischen Bewegung wird angegeben „die
Durchführung jener Verbesserung an Haupt und Gliedern, welche
schon im Mittelalter, gleich nachdem jene Überhebung des
römischen Papsttums Platz gegriffen hatte, als das tiefste Bedürfnis

der Kirche allgemein empfunden und in Angriff genommen
wurde". Nachdrücklich hebt M. hervor, „dass wir nicht
zerstören, sondern aufbauen, dass wir nicht die Heilsordnung
angreifen, die Christus in seiner Kirche zum Heile der Menschen
gesetzt hat, sondern nur die Korruption, welche durch die
Überhebung des römischen Papsttums in diese Heilsordnung*
gekommen". Dieser durchaus positive Charakter des
Altkatholizismus wird nach Ursprung und Entwicklung der
Bewegung klargelegt, wobei auch der Vorwurf, dass wir auf
halbem Wege stehen bleiben, treffend zurückgewiesen wird,
indem gerade diese Voreiligen und Leichtfertigen die besten
Mitarbeiter der Partei sind, die sich an die Stelle der Kirche
setzen will. Auch die Schlussmahnung hat, wie damals, so
heute noch ihre volle Bedeutung und alle Altkatholiken sollten
sie sich eindringlich zu Gemute führen: „So kommt es denn

nur darauf an, dass die Altkatholiken das, was sie sein wollen
und zu sein vorgeben, wirklich sind, resp. zu sein sich ernstlich
bemühen. So wenig das Christentum bloss durch seine Idee
ohne das Leben der ersten Christen die Welt überwunden hätte,
so wenig dürfen wir Altkatholiken uns schmeicheln, ohne den

vernünftigen Katholizismus im Leben darzustellen, mit unsern
Ideen durchdringen zu können. Schliesslich aber wird jeder
Katholik und jeder katholische Priester, der es redüch mit seiner
Kirche meint, einsehen müssen, dass er nur durch die Ergreifung
dieses vernünftigen Katholizismus, dessen notwendige erste Tat
die Leugnung des neuen vatikanischen Dogmas ist, seiner
Gewissenspflicht gegen Gott und die Menschen und gegen die
Kirche Genüge tun kann".



— 325 —

Wir wenden nunmehr unsere Aufmerksamkeit einer
Streitschrift gegen Ketteier zu: Die Verblendung Kettelers und der
Gewissenskampf deutscher Katholiken gegen Rom. Antwort auf
den: Kulturkampf gegen die katholische Kirche und die neuen
Kirchengesetze für Hessen. Bonn 1875. In dieser Schrift hatte
der Bischof von Mainz den Streitpunkt zwischen Altkatholiken
und Infallibilisten richtig dahin angegeben, dass es sich um
die Frage handle, ob durch die vatikanischen Dekrete dem
Papste eine absolute Macht zugelegt werde. „Einige wenige
Katholiken", sagte er, „stellen die Behauptung auf, dass nach
den vatikanischen Dekreten der Papst eine absolute,
unbeschränkte Macht habe, dass dadurch die Bischöfe ihre bisherige
Selbständigkeit verloren hätten, und dass der Staat durch diese
neue Lehre bedroht sei." Demgegenüber zeigt unser Gelehrter
auf Grund einer weitläufigen Entwicklung des Begriffes des

Absoluten, dass die Leugnung des absoluten Sinnes der Infallibilität

durch Ketteier dem Wortlaute des Dekretes und der
authentischen Interpretation der Gesetzgeber schnurstracks
widerspricht. Nebstdem wird der Leser auf eine neue Erscheinung

des : Extrema se tangunt aufmerksam gemacht, indem die
Infallibilität nichts anderes ist als eine Übertragung des

protestantischen Grundprinzips auf kathoüsche Zustände. Der
Protestant glaubt an eine Privatinspiration des Individuums,
und der Katholik soll jetzt ebenso glauben an die Inspiration,
oder wie man es sonst nennen will, eines Individuums, nur
dass dieses Individuum hier der Papst ist, der zugleich allen
Mitgliedern der katholischen Kirche absolute Autorität sein soll.
Der unwahren Darstellung des Altkatholizismus durch Ketteier
gegenüber betont M. nachdrücklich, dass der Altkatholizismus
in erster Instanz und vor allem ein Kampf des katholischen
Gewissens gegen die von Rom ausgehende Häresie ist. Sehr
beherzigenswerte Worte, die vom Rechte der Kirche nichts
preisgeben, lesen wir über den sogenannten Kulturkampf. Sie

mögen ihrer Wichtigkeit wegen, wenigstens zum Teil, hier eine
Stelle finden: „Der Gewissenskampf der Altkatholiken um die
Wahrheit ihres katholischen Glaubens, gegenüber der Verirrung
Roms schliesst in sich eine Versöhnung mit der modernen
Kultur, insoweit diese zugleich einen Fortschritt in der Humanität,
in der Repräsentation der Menschheitsidee auf Erden bedeutet.
Erst wenn die die Reformgedanken ernstlich in sich aufneh-



— 326 —

mende Kirche den gleichen Widerstand von seiten der modernen
Kultur fände, wie jetzt die gegen die Reform sich abschüessende
und in ihrer ungöttlichen Form sich verhärtende, erst dann
könnte mit Recht von einem solchen Kampfe auf Leben und
Tod zwischen der modernen Kultur und der Kirche die Rede
sein, wie ihn jetzt der Ultramontanismus provoziert. Das ist
das Verhältnis unseres katholischen Gewissenskampfes zum
Kulturkampfe. Viel ferner liegt unserem Gewissenskampfe der
Kampf des modernen Staates, speziell der Kampf Preussens
und des Deutschen Reiches, um seine Existenz gegenüber dem
Ultramontanismus. Der Staat hat sich bei seinem Vorgehen
um unsern katholischen Gewissenskampf nicht bekümmert, er
hat den Kampf unternommen nach seinem Rechte und auf
seine Rechnung. Durch die Gesetzgebung ist der Staat bis
dahin nur in Baden einigermassen, sonst nur durch vereinzelte
Verwaltungsakte, uns gerecht geworden1). Die ganze Autorität
des Staates, seine Politik, seine Gerichte, seine poüzeiüche
Schutzmacht steht auf seiten der infalliblen römischen Kirche,
die wir Altkatholiken als häretisch bekämpfen. Das ganze
Odium aber der Polizeimassregeln, die der Staat in seinem
Interesse im Kampfe mit dem Ultramontanismus nötig findet,
fällt auf uns. Wenn wir den neuen Kirchengesetzen unsere
Zustimmung nicht verweigern, so geschieht es, weil wir nach ruhiger
Prüfung in ihnen nichts dem wirklichen Rechte der Kirche so
Zuwiderlaufendes finden, dass es unserem katholischen Gewissen
die Verweigerung der Zustimmung auferlegte, nicht weil wir
von vornherein dem Staate ein Recht zuerkannten, über unser
Gewissen an Gottes statt zu gebieten Wenn etwa der Staat
etwas Ungerechtes und dem Gewissen Zuwiderlaufendes forderte,
so würden wir den Gehorsam verweigern müssen, so gut wie
wir dem Papst den Gehorsam verweigern, weil er unserm
katholischen Gewissen Zuwiderlaufendes von. uns fordert". —

Am 5. Februar 1875 erklärte eine Enzyklika des Papstes
an die preussischen Bischöfe die sogenannten Maigesetze für
ungültig, „da sie der göttlichen Einrichtung der Kirche ganz
und gar widerstreiten". Darauf schrieb M. : Eine katholische
Antwort auf die päpstliche Enzyklika vom 5. Februar. Bonn 1875.
Er wies darauf hin, dass hier dieselbe Ordnung der Dinge

') Vergleiche v. Schulte, Altkatholizismus S. 42 ff., S. 385 fif.



— 327 —

verdammt werde, die der Papst anderswo erträglich finde, und
rechtfertigt den Gehorsam gegen diese Gesetze, „wenn gleich
eine friedliche Auseinandersetzung der entwickelten Staatsund

Rechtsordnung mit den berechtigten Ansprüchen und
Privilegien der Kirche unser innigster Wunsch gewesen wäre".
Alsbald aber geht die Antwort auf die prinzipielle Seite der
Sache ein, indem auf den unlösbaren Zusammenhang des
päpstlichen Verfahrens mit der Infallibilität ausführlich hingewiesen
wird. „Sind doch alle Deine Massregeln in diesem Kirchenstreite
unzweifelhaft ein notwendiger Ausfluss der Stellung, die Du durch
Deine zum Dogma erhobene Unfehlbarkeit in der Kirche
eingenommen hast". Im Anschlüsse daran wird der Gedanke
begründet, „dass allein in der Durchführung der rechten
Verfassung in der Kirche ein Ausgang aus den jetzigen Wirren
und eine hoffnungsreiche Zukunft auch der Kirche gelegen ist".
„Das Papsttum und die Vaterwürde als die Spitze der katholischen

Kirchenverfassung' werden dabei unangetastet bleiben,
sobald der Vater die freie Verfassung der Kirche und, ähnlich
wie das konstitutionelle Königtum, die volle Mündigkeit seiner
Söhne als zu Recht bestehend anerkannt hat." Die an Pius
gerichteten Mahnungen Hessen sich vielleicht in die Worte
zusammenfassen: „Nachdem Du durch den Gegensatz eines

ungeläuterten Liberalismus und einer verderbüchen Reaktion
hindurch gegangen bist, vermöchtest Du noch heute in letzter
Stunde das wahre Wort der Versöhnung zu sprechen, — der
katholischen Kirche den Gottesraub zurückgebend, den Du in
der Proklamation Deiner Unfehlbarkeit an ihr begangen hast." —

Im Herderschen Verlag erschien von einem ungenannten
(Dr. Rolfus?) oine Broschüre (Die katholische Kirche und der
Altkatholizismus, verglichen in ihrer Vergangenheit, Gegenwart
und Zukunft), welche in ihrem Schlussteile sich gegen M.
wandte. Dieser setzte ihr entgegen eine „Altkatholische Antwort"
Freiburg 1875. „Deshalb bleiben wir als Altkatholiken fest bei
unserem Widerstände, um unsern katholischen Glauben, um
die kathoüsche Kirche, wie Christus sie gewollt hat, zu bewahren,
unbekümmert um den Erfolg des Augenblickes, unbekümmert
um die Not des Augenblickes; verleumdet von den Anhängern
des Papstes, nicht verstanden von den glaubenslosen Indifferen-
tisten, belastet mit der Gehässigkeit des polizeilichen Vorgehens
gegen die Kirche, wozu der Staat in seinem Interesse gezwungen



- 328 —

ist; aber fest vertrauend auf die siegreiche Macht der Wahrheit

und wissend, dass wir in ausharrendem Kampfe den Willen
Gottes erfüllen und der Kirche, der Menschheit und dem Vaterland

den Dienst eines ehrlichen Mannes leisten." —
Eine im Anfang des September 1875 zu Freiburg i. B. tagende

ultramontane Versammlung forderte M. zu einer öffentlichen
Besprechung von 5 Thesen heraus, die er zu diesem Zwecke
aufgestellt hatte. Sie haben folgenden Wortlaut:

1. Die wahre von Christus ihrem göttlichen Stifter gegründete

Verfassungsform der katholischen Kirche ist nicht der
Absolutismus und die Abhängigkeit aller von dem Urteile eines

einzigen in Sachen des Glaubens und der Sitten, sondern die
der konstitutionellen Staatsform entsprechende, wonach, wie in
einem konstitutionellen Staate, kein Gesetz durch den blossen
Willen des Herrschers ohne den rechtmässig ausgesprochenen
Willen des ganzen Volkes, so in der Kirche kein Glaubenssatz
anders als aus dem rechtmässig festgestellten Gesamtglauben
der Kirche aufgestellt werden kann.

2. Die vatikanischen Dekrete vom 18. Juli 1870 sind daher
kein rechtmässiges katholisches Dogma, sondern eine Usurpation

von seiten des Papstes, ein von der Partei der Jesuiten
mit List und Gewalt ins Werk gesetzter Staats- oder Kirchenstreich,

zum Umstürze der wahren von Christus gegründeten
Kirchenverfassung' und zur Umwandlung derselben in einen der
Priesterherrschaft dienenden Absolutismus.

3. Alle Rechtfertigt! ngs- und Verteidigungsversuche der
Infallibilisten und der infallibiüstischen Bischöfe, namentlich
auch der neueste Kettelers, beruhen auf offener Unwahrheit
oder auf Sophistereien, womit man das eigene böse Gewissen

beschwichtigen und die Masse der Katholiken in die Irre zu
führen und im Irrtum zu erhalten sucht. Die scheinbare Konsequenz

der Infallibilität des Papstes aus dem katholischen Kirchenbegriffe

kommt nur dadurch zustande, dass man der Kirche
die im Mittelalter gegründete, nicht aber aus der göttlichen
Offenbarung, sondern aus der menschlichen Politik der römischen
Päpste hervorgehende Papstherrschaft und die mit ihr
engverbundene scholastische Theologie unterschiebt. Ketteier mag
Recht haben, wenn er seinen früheren Widerstand gegen die

Dogmatisierung der Unfehlbarkeit aus der Absicht, die Sache

möglichst sicher zu stellen, erklärt ; ich selbst habe diese Auf-



— 329 —

fassung seines Benehmens schon in der Schrift : „Der häretische
Charakter der Infallibilitätslehre" im Jahre 1872 ausgesprochen.
Aber er umgeht auch jetzt, und wie kaum anders zu glauben
ist, absichtlich und mit Bewusstsein den wesentlichen Hauptgrund,

den durch die Infallibilität in die katholische Kirche
als Glaubenssatz eingeführten und dadurch, wie es scheinen

will, für alle Zukunft in der Welt befestigten Absolutismus.
Während wir die vatikanische Neuerung deshalb bekämpfen,
weil durch dieselbe das der Gesamtheit der Gläubigen wenigstens

indirekt zustehende Mitbestimmungsrecht bei Feststellung
des in der Kirche vorhandenen Glaubens im Prinzipe aufgehoben
und also eine in der göttlichen Stiftung der Kirche nicht
enthaltene absolute Abhängigkeit aller von dem Einen, dem Papste,
in die Kirche eingeführt wird, begnügt sich Ketteier mit der
Ausrede, dass das Vatikanum den Papst nicht zu einem absoluten

Wesen gemacht habe, in dem Sinne, wie Gott allein es

ist, was wir freilich ohnehin glauben, weil wir wissen, dass

dafür gesorgt ist, dass die Bäume nicht bis in den Himmel
wachsen.

Uns liegt in unserem Kampfe daran, das falsche Prinzip
eines menschlichen Absolutismus nicht in der Kirche aufkommen
zu lassen, und wie wrir darin für die wahre Verfassung der
katholischen Kirche und für das von ihnen selbst preisgegebene
Recht der Bischöfe, welche die natürlichen Vertreter des
Glaubens der Gesamtkirche sind, einstehn, so sind wir uns
bewusst, für die Erhaltung des Prinzipes der Freiheit in der
Menschheit überhaupt zu kämpfen.

4. Die Triebfeder eines so frevelhaften Beginnens in der
Kirche kann nur eine ungöttliche sein. Wir erkennen dieselbe
mit hinlänglicher Sicherheit in dem gottverlassenen Treiben
der Jesuiten, welche der Menschheit unter dem Scheine der
Religion und der kirchlichen Autorität eine Gott und Menschen
verhasste Priesterherrschaft aufzudrängen bestrebt sind, und
wir verstehn es aus dem Gange der Geschichte und aus der
Weltlage vollständig, dass das nächste Ziel des Jesuitismus und
Ultramontanismus die Paralysierung derEinwirkung des deutschen
Geistes auf die Kirche und daher der Sturz Deutschlands von
der Höhe seiner jetzigen Weltstellung sein muss.

5. Daher ist es eine Gewissenssache und eine h. Pflicht
für jeden deutschen Katholiken, der als Katholik seinen Glauben



— 330 —

kennt und als Deutscher nicht ein Verräter seines Vaterlandes
sein will, mit aller ihm zu Gebote stehenden Kraft und Energie
gegen den Sieg dieser Partei in unserem deutschen Vaterlande
einzustehen.

Und weil wir von der Voraussetzung ausgehen, dass sehr
viele, ja vielleicht die meisten von denen, welche der die Kirche
verwirrenden Partei dienen, verblendet sind und nicht wissen,
was sie tun, so legen wir dem zu Freiburg tagenden Kongresse
der dem unfehlbaren Papste gehorchenden Katholiken Deutschlands

diese Sätze zur öffentlichen und ruhigen Diskussion vor,
und namentlich erbietet sich der Unterzeichnete, mit dem ganzen
römischkatholischen Kongresse, oder mit den von demselben
Beauftragten, vor den Augen des urteilsfähigen Publikums den

Kampf für die aufgestellten Sätze durchzuführen.
M. wTurde zurückgewiesen aus dem Grunde, dass die

Versammlung eine katholische sei, und wenn er wieder katholisch
geworden sei, so würde man ihn mit Freuden wieder aufnehmen.
Er nahm daher Gelegenheit, sich über diese Leitsätze in einer
Rede zu verbreiten, die veröffentlicht wurde unter dem Titel :

Vortrag in der Altkatholikenversammlung in der Magnuskirche
zu Worms, den 19. September 1875. Worms 1875. —

Eine durch Kürze, Übersichtlichkeit und Verständlichkeit
gleich ausgezeichnete Schrift ist die „Kurze Geschichte des

vatikanischen Konzils11. Konstanz 1875. Sie ist infolge Erwähnung
des Wesentlichen bei populärer Darstellung, namentlich gegenüber

den stets wiederholten römischen Verdunkelungs- und
Verwirrungsversuchen, zur Orientierung für jedermann geeignet
und empfehlenswert. Es wäre ein verdienstliches Werk, durch
eine Neuauflage der Broschüre heute noch eine Weite
Verbreitung und Beherzigung zu verschaffen. Wer sie gelesen
hat, möge dann, wenn er dazu in der Lage ist, zu der grossen
Konzilsgeschichte von Prof. Friedrich greifen.

In der „Vorbemerkung" wird zunächst über die Bedeutung
des allgemeinen Konzils für die Kirche gesprochen und durch
einen Vergleich mit Staat und Landtag klargelegt. „Der Sinn
des Konziliums ist, dass in den Bischöfen der Gesamtglaube
der Kirche repräsentiert sein soll." Feste Regeln darüber
existieren nicht, weil die Konzilien nicht eine auf immittelbarer
göttlicher Anordnung beruhende Einrichtung der Kirche, sondern
rein geschichtlichen Ursprunges sind, aus dem Gesamtbewusst-



— 33.1 —

sein der Kirche und den Bedürfnissen der Zeit hervorgehend.
Dies gilt auch vom Verhältnis des Papstes zum Konzil. Mit
dem Überwiegen des im Primate vertretenen Einheitsprinzips
kann und muss das Konzil mehr und mehr zu einem blossen
Formalismus werden.

Die „Vorgeschichte und Vorbereitung des (vat.) Konzils"
schildert die Entwicklung seit der im Revolutionsjahre 1848

stattgefundenen Würzburger Bischofsversammlung, insbesondere
die rührige und konsequente Tätigkeit der Jesuiten und
Jesuitenanhänger auf den verschiedensten kirchlichen Gebieten. Eine
unwillkürliche Förderung erhielten diese Bestrebungen durch
den unkirchlichen Zeitgeist (wie auch ja heute noch der
herrschende theoretische und praktische Materialismus die
feste Stütze des Ultramontanismus ist). Es fehlte aber auch
nicht an wrarnenden Stimmen: Die Münchener Gelehrtenversammlung

und das Auftreten des Prof. Michelis, Döllinger u. a.
gehören dahin. Inzwischen wurden die Bischöfe für ihre
Stellung als päpstliche Thronassistenten eingeübt durch die
Proklamation der imm. conc. 1854, zehn Jahre später durch
den Syllabus und 1867 bei Gelegenheit des Zentenariums des
hl. Petrus. Endlich konnte die Civiltà cattolica am 6. Februar
1869 das eigentliche Konzilsprogramm enthüllen.

Die beiden folgenden Abschnitte „Eröffnung und erste
Periode des Konzils bis zur Revision der Geschäftsordnung
vom 8. Dezember 1869 bis 20. Februar 1870" und „Zweite
Periode : Von der neuen Geschäftsordnung bis zum Schluss
des Konzils. 20. Februar bis 18. Juli 1870" schildern den
Verlauf des kirchlichen Trauerspiels. Weil die Opposition nicht
einheitlich und energisch genug vorging, gelangte, freilich nach
harten Kämpfen, der Infallibilismus zum vorläufigen Siege.

Im Schlusswort schildert M. die „Lage der Kirche nach
der Vertagung des Konzils" dahin: „Der wirkliche Katholik
sieht in diesem Zustande eine äusserste Störung in der Kirche,
aber nicht eine Zerstörung der Kirche Es kommt nur
darauf an, dass der begonnene katholische Widerstand so
erstarke, dass er diesem augenbücküchen unglückseligen Siege
des Papalsystems die unverlorene Macht des katholischen
Bewusstseins standhaft entgegenstelle, was nur in der Weise
sich realisieren wird, dass alle in der Christenheit noch
vorhandenen wirklichen Glaubenselemente zum Widerstand gegen



— 332 —

das häretisch gewordene römische Papsttum sich konsolidieren.
Es wird dann an diesem liegen, ob es sich in seinem Hochmut
verhärten, oder ob der gefallene Petrus wahrhaft sich bekehren
und seine Brüder stärken wird Man verzweifle nur nicht
an der Zukunft der Kirche wegen der Krisis der Gegenwart...
Die Kirche, wie sie Christus gegründet, ist ewig." —

Ein „Kurzer Abriss der Kirchengeschichte vom (alt) katholischen

Standpunkte ausa, Konstanz 1875, zerfällt in folgende Abschnitte :

I. Die Grundlegung der Kirche. IL Der erste Schritt zur
Besitzergreifung der Welt oder die Kirche im Verhältnisse zur alten
Welt. III. Der zweite Schritt ; die Kirche in Beziehung zu den

Germanen; vom siebenten bis zum vierzehnten Jahrhundert.
IV. Dritte Periode der Kirchengeschichte. Das Zeitalter der
Reform und die Kirche in ihrer tatsächlichen Beziehung zur
Menschheit im ganzen von 1414 bis 1870. — Die in allgemein
verständlicher Sprache abgefasste Darstellung bietet einen
guten Überblick über das Gesamtgebiet, berücksichtigt auch
die kulturgeschichtlichen Beziehungen und entwickelt namentlich
die Verfassungsgeschichte. —

Im Jahre 1874 erschien zu Nördüngen im Beckschen Verlag

eine anonyme Schrift: Die Ehe, populärwissenschaftlich
dargestellt von einem katholischen Theologen. Nachdem sie

in zweiter unveränderter Auflage, aber mit dem Namen des

Verfassers Prof. Dr. Watterich, veröffentlicht worden, verfasste
M. dagegen : „Ein Wort zur Beleuchtung der Schrift Watterichs
über die Eheu Freiburg i. Br. 1876. Sein Urteil geht dahin,
„dass, soweit Watterich die Wahrheit des Evangeliums und der
Kirche (sc. in betreff des hohen sittlichen Charakters der
Ehe nach der Lehre der katholischen Kirche) vertritt, seine

Leistung auch wissenschaftlich von nicht geringem Wert ist,
dass er aber, insoweit er sich seiner subjektiven Konstruktion
überlässt, auf unhaltbare und irreleitende Phantasien gerät, die
nur verwirrend in die (altkatholische) Bewegung hineingreifen
können". Dies sei namentlich dort der Fall, wo Watterich im
Anschluss an die Kreationslehre der Güntherschen Schule, die
freilich selbst zu einem anderen Resultate kam, seine neue
Theorie begründe, insbesondere bei seinen bis dahin unerhörten
Angriffen auf den Apostel Paulus. „Wenn der Apostel Paulus im
Vollbewusstsein seiner apostolischen Tätigkeit mit solcher Energie
eben in dem Momente, wo er anderseits die Heiligkeit und das



- 333 —

Gesetz der christlichen Ehe verkündet, für den Vorzug des

ehelosen Lebens eintritt, so ist das nicht so zu verstehen, als
ob das eine dem andern Abbruch tue, sondern dass das eine
das andere halten soll Hätte der Apostel Paulus, indem
er so energisch für den ehelosen Stand eintritt, auch nur das

geringste getan, um nicht mit der Hervorhebung des ehelosen
Standes zugleich eben auch die Heiligkeit und Hoheit der Ehe
im Christentum zu erhalten, so würden wir bei ihm vielleicht
ein solches Schwanken seiner Meinung vorwerfen können, wie
es Watterich zu tun wagt, so aber stellt er uns die richtige
Höhe des christlichen und kirchlichen Bewusstseins dar, welches
in der energischen Hervorhebung des Übernatürlichen und

Ewigen erst einen höhern sittlichen Stand im Natürlichen und
Irdischen möglich macht, und welche im grossen und ganzen
als der wahre Sinn der Kirche auch darin ausgesprochen ist,
dass in ihr der Zölibat des Priestertums mit der Sakramentaü-
tät der Ehe zusammen durchgeführt ist." Von diesem
Standpunkte aus, nicht „im Sinne des Naturalismus und vagen
Liberalismus", wollte M. auch die Frage der priesterlichen
Zölibatspflicht beurteilt wissen. —

Die nun zu erwähnende Schrift war auf Veranlassung des

damaligen Pfarrers Rieks zu Heidelberg für den von ihm
begonnenen Zyklus von Bildern aus der Geschichte der katholischen

Reformbewegung des 18. und 19. Jahrhunderts verfasst
und eben vollendet, als das Unternehmen wegen Mangel an
Teilnahme von seiten des Publikums ins Stocken geriet. Aus
Achtung vor dem Andenken Staudenmaiers und aus Entgegenkommen

gegenüber dem verdienten Verfasser, entschloss sich
der Fr. Wagnersche Verlag zum Druck des Manuskriptes:
Staudenmaiers wissenschaftliche Leistung in ihrer Bedeutung für
die Gegenwart, Freiburg i. Br. 1877. Der Freiburger Gelehrte
(geb. 1800 zu Donzdorf in Württemberg, zum Priester gew. 1827,
Prof. der Theol. in Giessen 1830, in Freiburg 1837, gest. 1856)
tritt uns in dem Buche als ein Mann entgegen, der ebenso sehr
gläubiger Christ und treuer Sohn der katholischen Kirche war,
als er anderseits von dem unersättlichen und nie ruhenden
Drange beseelt war, in diesem inneren Zusammenhange des

Glaubens die ganze Wahrheit des Denkens zu erfassen und
das ganze Gebiet des Wissens zu umfassen. So schildert ihn
M. in kritischer Würdigung seiner wissenschaftlichen Arbeit,



— 334 —

namentlich der Werke über Skotus Erigena, die Ideenlehre und
das Hegeische System, und weist zudem auf seine nahe
Beziehung zu dem Wiener Philosophen A. Günther hin. Demnach
ist Staudenmaier ein hervorragender und sympathischer Vertreter
des vorvatikanischen Katholizismus.

In Michelis' Schriften ist häufig von „Reform" die Rede.
Wie er sich diese Reform dachte, deuten die beiden folgenden
Äusserungen an, von denen die eine sich in der Vorbemerkung,

die andere gegen den Schluss der Schrift über Staudenmaier

findet. Nachdem M. das Misslingen des oben erwähnten
Unternehmens beklagt, fährt er fort: „Der altkatholische
Gewissenskampf musste allerdings der Gefahr unterliegen, in
einem oberflächlichen und zerfahrenen Reformieren an dem,
was vorläufig Nebensache ist, seine sittliche Bedeutung für die
Kirche, die Menschheit und das Vaterland zu vergeuden, wenn
die ernsten wissenschaftlichen und sittlichen Bestrebungen so
sehr auf unfruchtbaren Boden fallen. Oder sollten wir uns
wirklich eingestehen müssen, dass es den Jesuiten schon gelungen
sei, die Geistesfunken echter Wissenschaft, die ein Staudenmaier
und seine edlen Genossen im katholischen Deutschland entzündet
haben, mittelst der Handhabung des zu viel geküssten päpstlichen

Pantoffels für immer totzutreten? Ich meine doch nicht."
— Dass Staudenmaier in seiner grossen wissenschaftlichen
Tätigkeit, als ein wahrer Priester, des Volkes nicht vergass,
beweisen seine populären Schriften, Bilderzyklus für katholische
Christen, das Wesen der katholischen Kirche und vor allem
die auch heute noch weit verbreitete Schrift : Geist des Christentums.

Das letztgenannte Werk bezeichnet M. als „ein schönes

Erzeugnis jenes Sinnes für die Kunst, der in Staudenmaier
lebendig war, in welchem mit hoher Begeisterung der ins Tiefste
der Menschennatur eingreifende echt christliche und poetische
Charakter der katholischen Kirche in ihrem Kultus erfasst und
dargestellt wird, und welches wir uns heute mit grossem Rechte
als eine ernste Mahnung vorhalten dürfen, dass war nicht in
unserer Reformbestrebung mit der Hand eines ungeschickten
Gemälderestaurateurs arbeiten sollen, der, indem er das Bild
vom Schmutze reinigt, zugleich den zarten Ton des Kolorits
mit wegnimmt, an dem man nicht zum geringsten Teil den
Meister erkannte. Rom hat die Kunst in der Menschheit durch
seine Kirchenpolitik um ihre innere himmlische Wahrheit



— 335 —

gebracht, und die Jesuiten haben dem,- was davon noch in der
Kirche blieb, den Zopf angehängt; hüten wir uns, dass wir
nicht den Rest, der noch davon im Volke ist, mit dem Wasch-
schwamme vertilgen." —

Unseres Gelehrten „Katholischer Katechismus", Freiburg 1878

ist eine Erläuterung des apostolischen Glaubensbekenntnisses.
Das Büchlein ist kein Ersatz für den amtlichen Katechismus,
wohl aber ist es durchaus geeignet, der reiferen Schuljugend
zur Vertiefung und Zusammenfassung ihres Wissens zu dienen
und wird auch für Erwachsene recht förderlich sein. Nebstdem
können Religionslehrer daraus manchen schätzbaren Wink
entnehmen. Möchte es in dieser dreifachen Hinsicht auch heute
noch wirken! —

Als echter Priester suchte unser Gelehrter die gesicherten
Resultate der wissenschaftlichen Forschung, insbesondere der
Naturwissenschaft, für den Unterricht der Jugend und die
Belehrung der Erwachsenen nutzbar zu machen. Denn der
Altkatholizismus hat ja überhaupt auch die Aufgabe, zu einer
Verständigung und Aussöhnung der Wissenschaft und der
fortgeschrittenen Menschheit mit Religion, Christentum und Kirche
zu führen und so eine feste Grundlage für eine bessere und
friedlichere Entwicklung der menschlichen Gesellschaft zu legen.
Mit Recht ging M. dabei von der Anschauung aus, dass ein
erster Schritt zu diesem Ziele die richtige Gestaltung des

Religionsunterrichtes und die Einfügung der Resultate der
Naturwissenschaft in denselben sei. So verfasste er: Naturkunde als
Ergänzung zu jedem Religionsunterricht, Lahr 1878. Eine
Ergänzung zu jedem Religionsunterricht ist die Schrift zunächst
insofern, als sie jedem wahrhaften Religionsunterrichte ohne
Unterschied der Konfession .dienen soll. Ein wahrhafter
Religionsunterricht ist aber nur der, der den Glauben an den
persönlichen Gott als Schöpfer aufrecht hält. In diesem Sinne
bekennt sich M. offen zu dem tieferen Kern des verpönten:
Wir glauben all' an einen Gott, selbst auf die Gefahr hin, von
denen, welche den Glauben an den römischen Papst vor dem
Glauben an Gott den Vorzug geben zu wollen scheinen, als
ein Ungläubiger verschrien zu werden. Aber auch das soll
der Titel besagen, dass das Büchlein für den Religionsunterricht

auf jeder Stufe bestimmt ist. Zwar ist es zunächst für
die Schüler der mittleren und namentlich der oberen Klassen



— 336 —

höherer Lehranstalten berechnet und geeignet. Es soll aber
ferner jedem Lehrer, namentlich Religionslehrer, auch der
Volksschule, den sichern Fingerzeig geben, wie er die Resultate der
Forschung für den Religionsunterricht zu verwerten hat. Dies
gilt, was die Volksschule anbetrifft, vorzüglich von dem, was
über das kopernikanische System gesagt ist, welches ja heute
überall gelehrt wird. Der Verfasser beschränkt sich selbst-
verständüch auf das Notwendige und vermeidet es mit Recht,
seinen spezieilen philosophischen Standpunkt zur Geltung zu
bringen. Somit hat M. ein naturwissenschaftliches Elementarbuch

geschaffen, das neben dem angedeuteten Zweck auch
Liebe zur Natur und Freude an der Natur erweckt und zur
sinnigen Betrachtung derselben anleitet. Im übrigen ist die
Schrift eine praktische Ausführung des in der früher erwähnten
„Philosophie des Bewusstseins", ferner in „Der Organismus und
die Kirche" Gesagten.

Zunächst spricht er über die Stellung der Erde im
Weltganzen. Sie ist zwar nicht der örtliche Mittelpunkt, kann aber
als Wohnsitz des Menschengeschlechtes sehr wohl der Beziehungspunkt

der ganzen stofflichen Entwicklung und der ganzen
Ausgestaltung des Stoffes im Weltsystem sein. Die folgenden
Kapitel behandeln die Bewegung der Erde, die Verteilung von
Land und Wasser auf derselben, sowie den Kreislauf des

Wassers. Der 5. Abschnitt trägt die Grundbegriffe der Geologie
vor, als deren Resultat die Erkenntnis anzusehen ist, wonach
wir das Werden des jetzigen Zustandes als einen langen und
langsamen Prozess im Gegeneinander- und doch Zusammenwirken

des Niederschlags aus dem Wasser und der Hebung
durch die von unten vom Innern der Erde aus wirkende
Feuerkraft verstehen. Weiterhin wird die Lehre vom Stoff und
seiner Bewegung, sowie von der Gestaltung und vom Organismus

abgehandelt. Die Schlussbetrachtung bringt ein schönes

Beispiel für die Art und Weise, wie M. die Natur nicht nur
mit den Augen des ernsten Forschers, sondern auch des sinnigen
Beschauers und Bewunderers zu betrachten pflegte, und stellt
endlich die Berechtigung und die Möglichkeit fest, im positiv
gläubigen, im kirchlichen Bewusstsein auf das Ganze der
Naturwissenschaft rücksichtslos wissenschaftüch einzugehen. —

Mehr und mehr trat, vornehmlich in Baden, der Wunsch
nach Reformen, besonders in Hinsicht auf den Ritus der h.



— 337 —

Messe und den Priesterzöübat, hervor. Das wurde die
Veranlassung zu der Schrift : Unter welchen Bedingungen kann der
Altkatholizismus seine ihm von Gott gegebene Aufgabe, die römische

Weltherrschaft endgültig zu stürzen, erfüllen? Eine Gewissensfrage

an die Altkatholiken zunächst Badens gestellt. Strassburg
i. E., 1878. Der Verfasser will sich nicht in eine Erörterung
über die oben genannten Punkte einlassen, „über deren prinzipielle

Beantwortung im ernstgemeinten Sinne der Reform wir
einig, die aber ihrer Natur nach so beschaffen sind, dass sie

gegen den Sinn und Geist der ersten Entstehung des Altkatholizismus

unzeitig in den Vordergrund geschoben nur eine
Verwirrung der Geister und eine Verdunkelung des grossen Zieles
der Bewegung bewirken". Vielmehr will er „den Kampf auf
der weltgeschichtlichen Höhe erhalten, auf der er, als ein
Gewissenskampf für die reine Idee der Kirche und ihre wahre
Aufgabe für die Menschheit, entsprungen ist". Somit ist seinem
Ursprünge und Ziele nach der Altkatholizismus „der Widerstand

des katholischen Bewusstseins gegen die unrechtmässig
in der Kirche versuchte Legalisierung des päpstlichen Absolutismus".

Weil nun Baden, wie er meinte, „das in den früheren
Kämpfen gereifte Land" sei, „wo über der politischen Reife
auch in der katholischen Bevölkerung das wahre Interesse für
die Religion und für die katholische Kirche, wie sie sein kann
und soll, noch nicht erstorben und abhanden gekommen ist",
darum „legt er einen Appell an den gesunden Sinn des badischen
Altkatholizismus im ganzen ein zu dem Zwecke, dass mit einem
klaren und festen Entschlüsse diese Fragen für die nächsten
Jahre als nicht opportun beiseite gelegt und das grosse Hauptziel

des Kampfes mit erneuter Energie ins Auge gefasst und
in den Vordergrund gerückt werde". Nun entwickelt er und
sucht als ausführbar nachzuweisen seinen Gedanken, eine
Fortsetzung des vatikanischen Konzils auf deutschem Boden
herbeizuführen. „Ein Gegenkonzil gegen das Vatikanum auf
deutschem Boden, das erscheint mir als das durch die Lage der
Sache geforderte rechte Mittel, auf das wir für die Erreichung
unseres Hauptzieles, die endliche Niederlegung der römisch-
päpstlichen Weltherrschaft, in diesem Augenblick angewiesen
sind". Er hofft dabei, dass sich für die ersten Beratungen mit
den Altkatholiken eine immerhin genügende Anzahl denkender
gläubiger Männer aus allen Konfessionen zusammenfinden würden.

Internat, kirchl. Zeitschrift, Heft 3, 1914. 22



— 338 —

„Die wahre Unterlage der Verständigung zwischen den
Gläubigen liegt nach dem gegenwärtigen Stande der Intelligenz
in der Entscheidung über die beiden wesentlich miteinander
zusammenhängenden, ja voneinander abhängigen Fragen, ob

man erstens im selbstbewussten Geiste des Menschen, gegenüber

seinem organischen Leibe und der materiellen Natur eine
reale Existenz, und ob man zweitens in Christus den Erlöser,
die wahrhafte Vereinigung Gottes mit der Menschheit anerkennt.
Wer das tut, der darf sich mit Recht einen Christen nennen,
und das wäre die einzige Bedingung für die Teilnahme an
einer solchen Beratung der Christenheit, zu der den Umständen
gemäss die Einladung von den Altkatholiken ausgehen würde
in der ausgesprochenen Absicht, die Reform der Kirche zu
ihrer wahren Form ernstlich ins Auge zu fassen."

Doch die Dinge entwickelten sich nicht völlig nach dem
Wunsche unseres Vorkämpfers. Zwei Stellen aber seines Büchleins

sollen hiernach mitgeteilt werden. Die erste charakterisiert

treffend das Gefährliche und Aussichtslose des sogenannten

Kulturkampfes: „Man braucht wahrlich nicht das Recht
des Staates in dem gegenwärtigen Kampfe gegen den kirchlichen

Absolutismus zu verkennen, man braucht wahrlich kein
schlechter deutscher Patriot zu sein, um es mit ganzem
Nachdrucke auszusprechen, dass die Politik, dass der Staat aus sich
nicht die Mittel besitzt, diesen Kampf mit der Kirche zum
glücklichen Ziele zu führen. Der in sich berechtigte Anspruch
des Staates, sich der Kirche gegenüber in seinem Rechte
selbständig abzugrenzen, wird, solange man mit der Kirche einen
Kampf auf Leben und Tod führen muss, immer zu dem
tatsächlich begründeten Scheine führen, als ob der Staat sich
seinerseits nicht im relativen Sinne, sondern im absoluten Sinne
absolut setze und in das Recht und die Selbständigkeit der
Kirche eingreife, und dieser sachlich begründete und durch
keine Erklärung, dass es nicht so gemeint sei, abzuweisende
Schein wird mehr und mehr nicht allein diejenigen, welche
aus religiöser Überzeugung von der Kirche als dem Höchsten
nicht lassen wollen, sondern auch die, welche in einem solchen
Absolutismus des Staates aus politischen und moralischen
Gründen mit Recht die höchste Gefährdung der Freiheit
erblicken, zu Bundesgenossen der Kirche in diesem Streite
machen."



— 339 —

Über die Bedeutung des Altkatholizismus für den Staat
aber heisst es eindringlich: „Wenn Deutschland in der Tat
das überhört und verachtet, was der Altkatholizismus ihm
bietet, so wird ihm der Weg durch die allerbittersten
Erfahrungen nicht erspart bleiben, wenn wir auch dem Gedanken
keinen Raum geben mögen in unserer Seele, dass es an dieser
Wunde verbluten und eine Beute seiner neidischen Nachbarn
werden sollte, eine Befürchtung, die allerdings naheliegt, wenn
nicht die festgeschlossene Einheit im Innern bewahrt wird."
Immer mehr bewahrheiten sich diese Worte. —

Alsbald nach der Wahl Leos XIIL erschien: Unfehlbar
oder vernünftig Eine offene Frage an den neuen Papst Leo XIIL
Strassburg 1878. Eine italienische Übersetzung wurde im selben
Jahre zu Neapel herausgegeben: Infallibile o ragionevole?
Charakteristisch für unseres Gelehrten ganze Auffassung und
seine daraus hervorgehende Betätigung ist die folgende schöne
Stelle (S. 9): „In der Tat bin ich immer der Überzeugung
gewesen, dass es zwischen den römischen Katholiken und den
Altkatholiken in letzter Instanz sich nur um ein Missverständnis

handle; in dem Sinne freilich, wie ich allen menschlichen
Kampf um die Wahrheit in letzter Instanz auf ein Missverständnis

zurückführe, weil ich eine dämonische Verhärtung in
der Unwahrheit unter Menschen nicht anzunehmen berechtigt
bin; eine Annahme also, die keineswegs die weitgehendste
innere Differenz zwischen den Parteien ausschliesst, nur nicht
eine solche, bei der man schlechthin an der Möglichkeit einer
Verständigung zu verzweifeln hätte." Im übrigen mögen über
Inhalt und Tendenz der Schrift die folgenden Zitate einigermassen

orientieren : „Dass Du als klarer Denker, der mit Liebe
in der Theologie und Philosophie des hl. Thomas unterrichtet
hat, wie Dein Vorgänger Pius, der gewiss ein gläubiger Christ
und ein guter Mensch, aber ebenso gewiss ein schlechter Theologe

war, die Unfehlbarkeit in Dir selbst sichtbar wahrnehmen
und zu verspüren glauben solltest, das kann ich nun und
nimmermehr annehmen. Die Ernüchterung des Paroxysmus,
der in der Person Pius IX. nach dem Gange der Weltgeschichte
das Papsttum betroffen hat, wird nach den Gesetzen der
menschlichen Natur, die sich auch im Papsttum geltend machen,
bei Dir natürlicherweise sich einstellen. Eine Anwendung der
Unfehlbarkeit, eine Entscheidung in Gemässheit dieser durch



— 340 —

das Vermächtnis Deines Vorgängers Dir zugefallenen Prärogative

würde Dir, wenn Du in den Fall kämest, sicher Not
und Angst genug machen. So leicht wie Deinem Vorgänger
die Schöpfung, würde Dir die Erhaltung und Anwendung der
Unfehlbarkeit nicht werden, und schwerer als Dein grosser
Vorgänger Innocenz III. würdest Du die Verantwortlichkeit
Deines Amtes fühlen, nachdem Du vermöge der Unfehlbarkeit
nicht mehr einfach als den Stellvertreter Gottes, sondern als
den Ersatzmann Gottes und Christi auf Erden Dich betrachten
musst. Unmöglich kann in der Kirche Christi die Wahrheit
jedem Bewusstsein entschwinden, dass die als Dogma proklamierte

Unfehlbarkeit des Papstes, wie sie in sich ein undefinierbarer,

der Vernunft wie der Offenbarung in gleicher Weise
widersprechender Begriff ist, doch nach dem katholischen
Glaubensprinzip tatsächlich nicht ein zu Recht bestehender
Konzilienbeschluss, sondern eine eigenmächtige Erklärung des

theologisch schwachsinnigen Pius ist, welche, wenn er sie
proprio motu in die Welt geschleudert hätte, ihn als einen geradezu
Geistesschwachen, um respektvoll zu sprechen, würde
gekennzeichnet haben, welche aber doch dadurch nicht zu einer
ewigen Wahrheit und göttlichen Offenbarung gestempelt werden
kann, dass sie in den Augen der Welt mit dem rechtshinfälligen

Scheine einer konziliarischen Definition umgeben ist
Als vernünftiger Papst, man hört es ja von allen Seiten, wirst
Du transigieren mit der Politik, mit den realen Verhältnissen
und der modernen Entwicklung. Aber wenn Du selbst Dir
sagen musst, dass Du als vernünftiger Papst nur möglich bist
um den Preis der wenigstens vorläufigen und tatsächlichen
Suspension Deiner Infallibilität, wenn Du Dich vor der Welt
Deiner Infallibilität gewissermassen schämst, muss Dich dann
nicht Dein Gewissen mit einer unwiderstehlichen Gewalt
antreiben, Dir Rechenschaft zu geben von der wahren Grundlage
dieser Deiner bedenklichen Prärogative Die europäische
Poütik freilich ist ganz geneigt, wenn auch nicht nach Canossa

zu gehen, so doch Dir den Steigbügel zu halten wie Friedrich
Barbarossa Alexander III. Ich aber als altkatholischer Priester
würde selbst nicht die nominelle Verleugnung der Infallibilität
durch einen Fusskuss von Dir erkaufen, weil sie dann eben

nur ein Schein sein würde. Was ich Dir vorgelegt habe, ist
die Wahrheit der weltgeschichtlichen Lage, worin Du Dich



341 —

befindest : eine weltgeschichtliche Sühne und Busse für die Sünden
des Papsttums, deren grösste die Infallibilität ist, musst Du
leisten, wenn Du dem Geiste der Kirche genugtun willst. Sie

würde Dich nicht erniedrigen, sondern sie allein wird Dich
wahrhaft gross machen." —

Bald nach Beendigung des Berliner Kongresses, auf dem
Bismarcks Staatskunst neue Triumphe feierte, erschien: Das
Eine, was Bismarck nicht kann. Ein kirchlich-politisches
Plaidoyer zur gegenivärtigen Lage Deutschlands und der Welt. Strassburg

1878. „Das Eine, was Bismarck nicht kann, was keine
Politik, keine menschliche Macht und Weisheit uns bringen
kann, was aber als Gottes Wille und Werk in der Menschheit
vorhanden ist und besteht, jeden Augenblick des sicheren
Erfolges gewärtig, wenns nur von den Menschen begriffen und
ergriffen wird, das ist die Kirche, ihre Ordnung und ihr
Verhältnis zur menschlichen Gesellschaft, wie Christus der Erlöser
sie gestiftet hat. Die rechte Mitwirkung ist zunächst den
Altkatholiken Deutschlands in die Hand gegeben." Nach
Vorschlag des Verfassers soll daher baldmöglichst eine Versammlung

zu München stattfinden, „deren Hauptzweck ist, die kirchliche

Stellung und Tendenz des deutschen Altkatholizismus mit
ausdrücklicher Anerkennung des Primates als wesentlichen
Bestandteils der KirchenVerfassung auszusprechen Weiterhin

würden wir auf dieser Versammlung das bewusste und
ausdrückliche Zusammengehn des deutschen Altkatholizismus
mit dem holländischen und schweizer. Altkatholizismus auf jener
ausgesprochenen kirchlich-katholischen Grundlage anbahnen
oder aussprechen. Dann erst ist die Grundlage gewonnen, um
nach drei Seiten hin in die Ausführung und Verwirklichung
des reinen kirchlichen Gedankens einzutreten ; erstens durch
eine Verbindung und Verständigung mit dem deutschen
Protestantismus nach Massgabe der oben dargelegten inneren
Möglichkeit zu einer solchen (in der hier besprochenen Broschüre
hat M. seine Ansicht von dieser Möglichkeit entwickelt, wie er
es später auch in seiner „Kathol. Dogmatik" tat) ; zweitens
mit den aufrichtigen liberalen Katholiken in den romanischen
Ländern, namentlich in Italien und Frankreich ; drittens mit
der griechisch-katholischen Kirche im Osten und mit der
anglikanisch-katholischen Kirche im Westen. — Selbstverständlich

kann es sich nur darum handeln, auf der ausgespro-



— 342 —

chenen kirchlichen Grundlage den Angriffspunkt einer gemeinsamen

internationalen Aktion gegen die Macht Roms und des
Jesuitismus zu gewinnen, für welche aber unserseits die
ausdrückliche Anerkennung des Primates als Bestandteils der
kirchlichen Verfassung eine unumgängliche Bedingung ist, weil ohne
dies unsere kirchliche Überzeugung keine Wahrheit wäre.
Das eine, meine ich, musste jedem klarsehenden Menschen
gewiss sein, dass nicht durch den Unglauben und nicht durch
den Staat und irgendeine irdische Macht, sondern nur durch
den Glauben und die Kirche Gottes die Macht Roms gebrochen
und überwunden werden kann. — Das ist das eine, was
Bismarck nicht kann ..." —

Die Fastenzeit gab Veranlassung zu dem Flugblatte : „Ein
Wort an die altkatholische Gemeinde zu Freiburg i. B.a, Freiburg
i. B. 1881. Er wendet sich darin gegen die gerichtlich
verurteilten, von römisch-amtlicher Seite ausgehenden „unwahren
Darstellungen, durch die vom ersten Beginne an unser Kampf
für die Reinerhaltung des katholischen Glaubens auf offiziellem
Wege im Bewusstsein des in dieser Weise getäuschten katholischen

Volkes herabgesetzt wurde". Gegenüber diesen Angriffen
begründet er das Recht und die Hoffnung des altkatholischen
Kampfes durch einen Hinweis auf die Instruktion, die der ernst
und redlich gesinnte Papst Hadrian VI. dem beim Beginne der
deutschen Reformation nach Deutschland geschickten Legaten,
dem Kardinal Chiregati, mit auf den Weg gab, zwar dem
Beginnen Luthers entgegenzutreten, aber auch die Schuld der
Priester und Päpste offen zu bekennen. „Wenn jetzt, so fährt
er fort, durch das Opfer der Vernunft nicht weniger als durch
die Verleugnung der gesunden Grundlagen des alten katholischen

Glaubens die Annahme der persönlichen Unfehlbarkeit
des römischen Papstes von uns verlangt wird mit der
ausdrücklichen Anerkennung, dass die römischen Päpste nie ihre
Vollmacht überschritten haben, ist das nicht, im geraden Gegensatze

zu dem ernsten Bussgeiste eines christlich gesinnten
Papstes, die reine Verhärtung in den Sünden, die das römische
Papsttum auf sich geladen hat? Wird dieser Charakter der
römischen Anmassung dadurch geändert, dass es der Partei
in der Kirche durch Gottes Zulassung und die Schwäche der
Menschen gelungen ist, für den Augenblick die Oberhand zu
gewinnen? Sodann richtet er an die Leser die eindringliche



— 343 —

Mahnung, das Vertrauen zur Kirche nicht zu verlieren, sondern
festzustehen in dem begonnenen Kampfe zum Segen der Kirche
und des Vaterlandes. —

„Die Lüge ist ein schmachvolles Verbrechen", so beginnt
die Schrift: „Die Lügnerin Germania, ertappt, entlarvt und
gebrandmarkt", Landsberg a. W. 1881. Im September 1880 hatte
M. die zu Konstanz tagende Generalversammlung der
Ultramontanen, als er hörte, dass die Bischöfe Greith und Hefele
dieselbe besuchen werden, zum offenen Kampf über die wahre
katholische Überzeugung herausgefordert durch einen sogenannten

„Cornutus", dessen Schlusssatz lautete: „Daher ist die
persönliche Unfehlbarkeit des Papstes ein ungeheurer Betrug,
durch den aber kein Katholik sich in seinem Glauben irre
machen lassen, sondern dem jeder in seinem Glauben
unterrichtete Katholik, vorab jeder ehrliche Deutsche, offen ins
Angesicht widerstehen soll." Die Generalversammlung
ignorierte die Aufforderung, statt dessen übernahm es die Berliner
„Germania", in ihrer Weise den Kampf zu führen. Sie machte
den Versuch, Micheüs durch Michelis zu widerlegen und
nachzuweisen, dass M. selbst früher 1846 — in der Schrift: Der
Katholizismus und die Lüge — und sogar noch 1868 in seiner
Broschüre über den Pfarrer Knak die päpstliche Unfehlbarkeit
verteidigt habe. Dazu konnte M. nicht schweigen, und der
Beweis der Lüge gelang ihm um so leichter und vollständiger,
als gerade M. unter den deutschen Theologen zuerst offen und
längst vor 1868 gegen das Drängen auf eine Dogmatisierung
der Infallibiütät aufgetreten war. Er zeigt klar, dass das von
der genannten Zeitung Angeführte insofern eine grobe Fälschung
war, als die von ihr angeführten Sätze aus dem Zusammenhang
gerissen waren und dadurch einen andern Sinn erhalten, als
sie in Wirklichkeit haben. Dann aber weist er auch aus seinen
andern Schriften nach, welches seine Ansicht über die päpstliche

Infallibilität von jeher war, und wie er ihr schon vor
1870 entgegengetreten sei. —

Im Jahre 1882 erschien zu Freiburg i. B. Altkatholischer
Kommunionunterricht. Über Inhalt und Anordnung möge die

folgende Skizze einen Überblick bieten:

I. Lehre von Gott dem Vater und der Schöpfung.
1. Ich glaube an Gott den Vater.
2. Gott, Schöpfer Himmels und der Erde.



— 344 —

3. Von den Eigenschaften Gottes.
4. Von der Erhaltung und Regierung der Welt und der gött¬

lichen Vorsehung.

IL Lehre von Gott dem Sohne und der Erlösung.
5. Von dem Geheimnisse der hl. Dreifaltigkeit.
6. Von der Sünde als der Veranlassung der Erlösung.
7. Von der Person des Erlösers.
8. Von der Genugtuung.
9. Von der Vorbereitung der Ankunft Christi.

10. Von der Geburt und dem Leben Jesu Christi.
11. Von dem Werke Christi und der Rechtfertigung.

III. Lehre vom hl. Geiste und der Kirche.

12. Von dem Wesen und der Stiftung der Kirche.
13. Von dem Lehramte in der Kirche.
14. Von dem Vorsteheramte und den Werken.
15. Erklärung der hl. zehn Gebote.
16. Von der christlichen Tugend und ihrem Gegenteil, der Sünde.
17. Von den Pflichten des Vorsteheramtes in der Kirche.

IV. Von den hl. Sakramenten und dem Priesterstande.

18. Von der Gnade und den Gnadenmitteln.
19. Von den hl. Sakramenten insbesondere, und zwar erstens:

Von den drei ersten (Taufe, Firmung, Ölung).
20. Vom Sakramente der Busse.
21. Von dem hl. Altarssakramente.

(Ehe und Priesterweihe sind übergangen, weil darüber
eine besondere Belehrung gegeben wird für die, welche in
den Stand der Ehe oder des Priestertums einzutreten
beabsichtigen).

22. Über die letzten Punkte im Glaubensbekenntnisse.

Auch heute noch wird der Religionslehrer das Büchlein
bei seiner Vorbereitung auf den Unterricht mit Nutzen
verwenden. Nebstdem sei es als gutes Orientierungsmittel allen
empfohlen, die durch einen kurzen Leitfaden sich über den
Glauben klar werden wollen.

Zur Zeit der Beilegung des sogenannten Kulturkampfes
hielt M. am 6. Januar 1882 zu Heidelberg und am 22. ds. Mts.
zu Freiburg i. B. Vorträge, die gedruckt erschienen unter dem



- 345 —

Titel: Parallele zwischen Perikles und Bismarck. Zwei Vorträge
über Deutschlands Zukunft, Freiburg i. B. 1882 *). Es handelt
sich dabei nicht um eine Vergleichung der Personen der beiden
Staatsmänner, sondern die Parallele bezieht sich auf eine
Schilderung der kulturellen und politischen Höhe Athens zur
Zeit des Perikles und Deutschlands nach Erreichung seiner
Einheit. Insbesondere aber findet der Redner die allerfrappan-
teste Ähnlichkeit in sittlich-religiöser Hinsicht, „um nicht zu

sagen, in kirchlicher Beziehung". Neben hoher geistiger
Entwicklung herrschen Aberglaube und Frivolität auf beiden
Seiten. — Von besonderer Bedeutung ist an dieser Stelle
zunächst unseres Gelehrten Darlegung über unsere Stellung zum
Protestantismus und zum Liberalismus. „Die Kirche ist ihrem
Wesen nach katholisch, nicht eingeschlossen in den Nationen,
sondern universal. Ich bin überzeugt, dass jeder Protestant,
der wahrhaft an Christus glaubt und die Sache in diesem Sinne

fasst, vollständig mit mir einverstanden ist." Heute nicht minder,
wie damals, sind die Worte berechtigt, die er an die Liberalen
richtet. Oft genug, besonders zu Wahlzeiten, begegnet man
auch jetzt noch bis zum Ekel der mindestens fahrlässigen
Unrichtigkeit, dass jemand ein „Liberaler" und zugleich „ein
guter Katholik", d. h. ein guter Römischer sein könne. „Meine
Herren Liberalen, täuschen Sie sich nicht; ohne ernstüch auf
die religiösen Fragen zurückzugehen, werden Sie mit den bloss
äusseren Mitteln des Liberalismus die Aufgabe, die jetzt zu lösen

ist, werden Sie den Kampf mit Rom und dem Ultramontanismus
nicht bestehen. Das kann nur der klar gefasste christliche
katholische Glaube, der uns beseelt zum Widerstand gegen
die Häresie der Unfehlbarkeit, worin alle bisherigen
Missbildungen in der Kirche gipfeln." Über die Bismarcksche
Kirchenpolitik aber heisst es ebenso wahr als entschieden : „Jede
Verhandlung mit Rom, w*eiche auch nur stillschweigend den
unfehlbaren Papst als den legitimen Vertreter der gesetzlichen
katholischen Kirche anerkennt, ist ein Sieg der römischen
Politik über die deutsche Eine Entschuldigung aber oder
eine Rechtfertigung findet diese Politik nicht darin, dass sie

als Politik eben nur ein Abfinden mit einem bestehenden Zu-

1) Der in Heidelberg gehaltene Vortrag erschien auch unter dem

Titel: „Reichskanzler Fürst Bismarck und Deutschlands Zukunft" als Separatabdruck

aus dem „Altkatholischen Boten", Nr. 2 und 3, Heidelberg 1882.



— 346 —

stände sein soll. Denn so wenig wie die Politik als solche die
Sittlichkeit und die Wahrheit zu vertreten hat, so gewiss ist
es doch, dass eine Politik auch als solche sich selbst verleugnet,

wenn sie mit einem System der Lüge und des Unrechts
sich auf gleichen Fuss setzt. Der Frieden und selbst nur der
Kompromiss mit dem unfehlbaren Papste ist aber nicht möglich,
ohne die Lüge, welche in dem Scheindogma von der persönlichen

Unfehlbarkeit des Papstes als katholischer Lehre
konstatiert ist, als zu Recht bestehend anzuerkennen, und in
demselben Masse denjenigen Katholiken, welche das legitime und
gesetzlich zu Recht bestehende katholische Dogma vertreten,
Unrecht zu tun ; wobei ich mit vollem Nachdruck hervorhebe,
dass es sich für die Regierung nur um eine Rechtsfrage und
nicht um eine dogmatische Frage handelt." Als immer richtiger
erweist sich in der Gegenwart die Voraussage: „Wenn die
deutsche Politik damit endet, dass sie mit dem unfehlbaren
Papste, der nichts ist als die Quintessenz des innerlich
verkommensten Mittelalters, Frieden schüessen will und das von
der deutschen Nation erwartet, dass sie in einem solchen Frieden

ihre Zukunft sehen soll, dann sind wir verraten und verkauft."
Die Einweihung des Niederwalddenkmals gab den Anstoss

zu der Broschüre : „ Warum werden wir nicht alle Altkatholiken
Ein Nachklang zur deutschen Nationalfeier auf dem Niederwalde,
Mainz 1883. M. richtet diese Frage, deren bejahende Antwort
er jeweils ausführlich motiviert, zunächst an die Protestanten,
dann an die Freimaurer und die Sozialisten, die Semiten und
Antisemiten, die Philosophen und Spiritisten, endlich an die
Professoren und die Leute von gesundem Menschenverstand.
Diesen allen zeigt er, dass auf der Grundlage des Altkatholizismus

ihnen das gegeben ist, was sie im Grunde wollen
und suchen. Darum: Warum werden wir nicht alle altkatholisch?

—
Als eine Frucht umfassender Studien und angestrengter

Gedankenarbeit stellt sich dar die: Katholische Dogmatik. Zwei
Teile. Freiburg i. Br. 1881. Es handelt sich dabei nicht um eine

Dogmatik im gewöhnlichen Sinne, nicht um eine Darlegung der
katholischen Glaubenslehre unter Beifügung der Beweise aus
Schrift und Tradition. Diese durch die positive Dogmatik
vermittelte Kenntnis setzt unser Gelehrter voraus, er will eine

spekulative Dogmatik liefern. Im Gegensatze zu Schleiermacher,



— 347 —

der die Weltweisheit ablehnte, ist er der Überzeugung, dass

jede christliche Dogmatik von einem bestimmten philosophischen
Standpunkte aus geschrieben sein solle. Auch die mittelalterliche

Dogmatik, die Scholastik, sei nur mit Hülfe der
platonischaristotelischen Philosophie zustandegekommen. Darum müsse
auch jeder Weiterbildung der alten Dogmatik eine genaue
Prüfung der Lehren des Plato und des Aristoteles vorausgehen.
DieserAnforderung hat Michelis selbst entsprochen. Schon26 Jahre
vor Erscheinen der Dogmatik nahm er in seiner Kritik
Günthers (S. 42) neben dem allgemein zugestandenen negativen
Kriterium der Glaubenswahrheiten („dass sie der Vernunft nicht
widersprechen dürfen") ein positives Kriterium derselben („dass
sie mit der Vernunft völlig übereinstimmen müssen") in
Anspruch, unter der Voraussetzung freilich, dass man nicht unter
die Form des endlichen Denkens bringen wolle, was nicht unter
derselben zu begreifen sei. Fünf Jahre später bestimmte er
dann in seiner Philosophie Piatons (I, S. 110) dieses positive
Kriterium näher dahin : „Zwischen dem menschlichen Denken
und den christlichen Glaubenswahrheiten finde eine solche
innere Beziehung statt, dass dasselbe nur in ihnen seine volle
Erfüllung und Befriedigung finden könne. Die christlichen
Glaubenswahrheiten sind demnach Postulate des menschlichen
Denkens. Weiterhin hatte M. schon in seiner Geschichte der
Philosophie und in seiner Philosophie des Bewusstseins seinen
philosophischen Standpunkt klargelegt. Auch der zweite Teil
der Dogmatik selbst hat diesen Inhalt.

M. stellt sich nun die Aufgabe, die gesamten christlichen
Glaubenslehren nach ihrem wahren Gehalte als Postulate des

rechten Denkens zu erweisen. Das rechte Denken ist allen
Menschen gemeinsam, die Postulate des rechten Denkens sind
darum auch bei allen Menschen die gleichen; sind die christlichen

Glaubenswahrheiten in der Tat Postulate des Denkens,
so müssen in ihnen auch alle christlichen Konfessionen im
Grunde übereinstimmen. In diesem — nicht im konfessionellen
— Sinne nennt der Verfasser seine Dogmatik katholische, d. h.

allgemeine Dogmatik. Somit nimmt er seinen Standpunkt
zwischen der ausgebildeten protestantischen und der ausgebildeten

römisch-katholischen oder infalübilistischen Dogmatik,
nicht zum Zwecke einer „indifferenten und unentschiedenen
Vermittlung", sondern was er wiü, ist die „selbstbewusste Durch-



— 348 —

führung der ewigen in Christus geoffenbarten Wahrheit in
Überwindung der Gegensätze, die sich in der Kirche geschichtlich
herausgebildet haben" (S. 3). Katholisch nennt er seine
Dogmatik also darum, weil er, wie er selbst sagt (S. 470), „in
Anspruch nimmt, in ihr den Glauben der ganzen Kirche zu
vertreten, insofern derselbe schon einen zu Recht bestehenden
dogmatischen Ausdruck gefunden, oder wenigstens, insofern
dieses noch nicht der Faü ist, doch kein demselben fremdes
Element in die Dogmatik aufgenommen zu haben", und die
Aufgabe, die er sich gesetzt, präzisiert er dahin, „das
Glaubensbewusstsein der Kirche aus dem Stande der Vorstellung in den
Stand des (philosophischen) Denkens umzusetzen".

M. nimmt bei der Lösung* dieser Aufgabe durchweg
besondere Rücksicht auf die „christliche Dogmatik" von Biedermann.

Aber wenn er diese nicht nur als „eine wissenschaftliche

Leistung von eminenter Bedeutung" bezeichnet, sondern
auch zu der Weise, wie Biedermann die Aufgabe der christlichen

Dogmatik fasst, seine Zustimmung ausspricht, so weicht
er doch nicht nur in vielen Einzelheiten von Biedermann ab,
sondern tritt zu ihm bezüglich der Lösung in einen entschiedenen
Gegensatz. Auch Biedermann will allerdings „nicht mit Hegel
den Glaubensinhalt des christlichen Dogmas als eine niedere
Stufe der Erkenntnis durch die Philosophie beseitigen, um an
seine Stelle eine subjektive, scheinbar philosophische Konstruktion

zu setzen, sondern er will den rechten Sinn des Dogmas
als den ewigen Wahrheitskern aus der Vorstellungsform des

kirchlichen Dogmas loslösen und herausschälen", und insofern
sagt M., dass „die im wahren Sinne katholische Dogmatik mit
der Intention der christlichen Dogmatik Biedermanns zusammenfalle

und sich decke" (S. 334) ; aber Biedermann „repräsentiert
oder konserviert nicht mehr das katholische Dogma der Kirche
— er vertritt auch nicht mehr das protestantische Dogma"
(ibid.), sondern er „macht schliesslich die Denkform der modernen
Philosophie zur Richterin über das, kirchliche Bewusstsein und
deutet so den übernatürlichen Glaubensinhalt naturalistisch um"
(S. 253), wodurch die Dogmen im kirchlichen Sinne völlig
eliminiert werden. So treten z. B. an die Stelle der im Bewusstsein

der Kirche vorhandenen dogmatischen Trinitätslehre bei
Biedermann „die drei Momente der Selbstoffenbarung Gottes,
nämlich das Setzen der Welt als Naturprozess ausser Gott, das



— 349 —

Bewusstwerden des unendlichen Geistes im endlichen (menschlichen)

Geiste an der Natur, drittens die Selbstverwirklichung des

absoluten Geistes im endlichen Geiste" (S. 33) ; die ganze kirchliche

Lehre von den reinen Geistern wird, „obwohl sie im
dogmatischen Bewusstsein der Kirche so fest steht, wie irgend
ein anderer Glaubenssatz", positiv und prinzipiell geleugnet
(S. 75) ; ja Biedermann kommt sogar zur wissenschaftlichen
Leugnung der persönlichen Unsterblichkeit (S. 322).

Im Gegensatze dazu hält M. unverbrüchlich an der
Aufgabe fest, zunächst das gegebene kirchliche Dogma zu
konstatieren, dann „den geschichtlich gegebenen vorstellungs-
mässigen dogmatischen Kirchenglauben ins wissenschaftliche
Bewusstsein umzusetzen" (S. 63), aber „nicht den Glauben zu
beseitigen oder im Denken zu überschreiten, sondern ihn denkend
zu erfassen"1 (S. 92 und 94).

Auf der andern Seite sieht M. „die offizielle Vertretung
der ausgebildeten römischkatholischen oder infallibilistischen
Dogmatik natürlich in den vatikanischen Konstitutionen, welche
den Übergang der alten scholastischen, aber noch katholischen,
Dogmatik zu der neuen, das Prinzip der Kirche verleugnenden
römischkatholischen aufweisen" (S. 3). Als deren Repräsentanten

betrachtet er Scheeben, auf den er wiederholt Bezug
nimmt.

Das ganze Werk zerfällt in zwei Teile, von denen der
eine dogmatisch, der andere erkenntnistheoretisch-kritisch ist.

In dem ersten dogmatischen Teile folgt auf einen Exkurs
über „Standpunkt und Ziel" zunächst eine Erörterung über
„Grundbegriff und formelles Grundprinzip der katholischen
Dogmatik". Biedermann definiert die Religion als die reale
Wechselwirkung zwischen Gott als dem unendlichen und dem
Menschen als dem endlichen Geiste, was von seiten Gottes die
Offenbarung, von seiten des Menschen den Glauben als die
wesentlichen Bestandteile der Religion bedingt. Der kathoüsche
Dogmatiker akzeptiert diese Definition der Religion mit der
einzigen Änderung, dass an die Stelle des Wortes Geist das

Wort Bewusstsein gesetzt wird. Somit ist Religion die Wechselwirkung

zwischen Gott, dem unendlichen (absoluten) und dem
Menschen als dem endlichen Bewusstsein. M. fasst den
Terminus ,Bewusstsein* im Sinne von ,bewusstes Sein*. Den Vorzug
dieser Änderung hat er weitläufig begründet. Der Abschnitt:



— 350 —

„Lehre vom Wesen Gottes und das Dogma von der Trinität"
löst die Schwierigkeit, welche der dogmatische Begriff der Drei-
Persönlichkeit Gottes bietet, durch genaue und umständliche
Erörterung der im Begriffe Person liegenden Unklarheiten. Das
kirchliche Dogma von der Trinität ist nur der vorstellungs-
mässige Ausdruck für den Begriff Gottes als des absoluten
Bewusstseins. Diese Erkenntnis ist vom Standpunkte des
kirchlichen Dogmas aus nicht allein zulässig, sondern notwendig;
allein die dogmatische Umsetzung der kirchlichen Trinitätslehre

in den Begriff des absoluten Bewusstseins genügt dem
Denken. Er will zwar die Ausdrücke der Kirchenlehre
beibehalten wissen, aber die Bezeichnung „drei Personen oder
Hypostasen" hält er für wenig glücklich. Die dogmatische
Formulierung des Geheimnisses hängt wesentlich mit der zu
überwindenden Herrschaft der aristotelischen Logik und
Metaphysik zusammen. M. selbst deutet die Dreiheit in Gott auf
das denkende Subjekt, den Vater, das gedachte Objekt, den
Sohn, und die Vereinigung beider, das Subjekt-Objekt, den hl.
Geist. Nebenher geht auch eine andere Deutung auf die Grundkräfte

des Bewusstseins : Denken, Wollen und Fühlen. Die
Unterschiede bestehen nur zwischen den Personen, durchaus
nicht zwischen den Personen und dem göttlichen Wesen („unus
Deus in tribus distinetis personis", nicht „distinetus in tribus
personis").

Es folgt „die Lehre von der Schöpfung". Das Dogma der
Kirche stellt den Begriff der Schöpfung exakt fest als den durch
den Willensakt Gottes gesetzten Gegensatz von Geist und Stoff
mit dem Menschen als der Vermittlung zwischen den beiden
Gliedern des endlichen Gegensatzes und daher der Vollendung
der Schöpfung. Mit Entschiedenheit betont M., im Unterschied
von Biedermann, der „reiner" Geist und „absoluter" Geist
identisch setzt, das Dasein reiner Geister, deren Anzahl eine sehr

grosse (Myriaden mal Myriaden), aber keine unendliche ist.
Unmittelbar nach der Schöpfung (in instanti creationis) fiel ein
Teil der Geister und wurde zu bösen Engeln. Durch den Satan
wurde auch das erste Menschenpaar, von dem alle anderen
Menschen abstammen, zum Bösen verführt. Durch den Sündenfall

wurde nicht allein die Beschaffenheit des Menschen,
sondern auch die der Natur zum Schlimmen verändert (Verfluchung
des Ackers, 1. Mos., und das Seufzen der Kreatur, Römerbrief),



— 351 —

„so aber, dass sie sofort durch die heilend und erlösend
eingreifende Allmacht des Schöpfers unter das Gesetz der
Differenzierung, auf welcher die Bewegung und weiterhin die
Gestaltung beruht, gestellt wurde".

Als „Anhang zur Lehre von der Dreieinigkeit und der
Schöpfung" erscheinen „die Grundzüge der Vernunftreligion
oder der natürlichen Theologie": 1. „Die Beweise für das
Dasein Gottes" werden auf den richtig gefassten ontologischen
Beweis zurückgeführt, dessen Zusammenhang mit dem richtigen
Schöpfungsbegriff nachgewiesen wird. 2. „Die Lehre von den
Eigenschaften Gottes" bezeichnet diese als die Merkmale,
wodurch wir in unserm Denken Gott als das Unendliche (das
absolute Bewusstsein) vom Endlichen unterscheiden. Die Frage
nach der Immanenz und Transszendenz Gottes findet ihre
Lösung in den richtigen Begriffen von Raum und Zeit. Die
moralischen oder psychologischen Eigenschaften Gottes werden
aus dem Begriff des absoluten Bewusstseins abgeleitet. 3. „Die
Lehre von der Erhaltung und Regierung der Welt und von
der göttlichen Vorsehung" enthält eine Kritik der theologischen
Lehre vom Concursus divinus.

„Die Lehre von der Erlösung" knüpft an die Schöpfungslehre

an — wie denn überhaupt auf den innern Zusammenhang,

in welchem die einzelnen Teile der Dogmatik miteinander

stehen, wiederholt hingewiesen wird — und hat drei
Unterabteilungen: 1. Lehre vom Urstande des Menschen; 2. Lehre
von der Erbsünde : 3. Lehre von der Erlösung selbst : a) Von
der Person des Erlösers; b) von dem Werke des Erlösers.

Bereits in der Lehre von der Schöpfung finden wir (S. 82 ff.)
einen Gedanken entwickelt, der sich durch einen grossen Teil
der Erlösungslehre hindurchzieht und bei der Nachweisung des

innern Zusammenhanges der Glaubenswahrheiten eine grosse
Rolle spielt. Es ist dies „die im Glauben zwar vorhandene,
aber im Denken bis dahin nicht verwertete Tatsache der Ur-
sünde im Geisterreiche und der dadurch in der EntAvicklung
der Schöpfung bewirkten Störung". Er will allerdings nicht
diese „nach seiner Überzeugung im Dogma begründete Ansicht
zum Dogma stempeln" (S. 87). Er beansprucht nur, dass er
mit dieser Überzeugung nicht den Standpunkt des „kirchlichen
Glaubensbewusstseins verlasse, sondern nur ein bisher
brachliegendes und deshalb unverstandenes Moment zur Geltung



— 352 —

bringe" und zwar als „eine Hypothese, die ihre Berechtigung
durch das Mass nachweisen und sich erkämpfen müsse, in dem
sie die Summe der Erscheinungen auf ein Prinzip in Gemäss-
heit der gemachten Voraussetzung zurückzuführen imstande
sei". Die Bedeutung der Ursünde im Geisterreiche beschreibt
M. nun in den folgenden Worten: „Ist in der Tat durch die
Ursünde im Geisterreiche eine Störung in den von Gott
beabsichtigten Entwicklungsgang der Schöpfung hineingekommen,
ist demnach die sogenannte creatio secunda, d. h. die
Herstellung der sichtbaren Schöpfung im Sechstagewerk zu der
Form, die unserer sinnlichen Wahrnehmung und der exakten
Naturforschung als ihr Objekt untersteht, zu verstehen als die
Organisation des in die Störung hineingezogenen Stoffes seitens
des direkt wieder in die Entwicklung eingreifenden allmächtigen
Schöpferwillens zum Behufe des Eintrittes des Menschen als
des vollendeten Gliedes in die ganze Schöpfung, welcher, wie
wir gleich hinzunehmen können, nun auch die Aufgabe hatte,
den Kampf mit dem in die Schöpfung* eingetretenen Bösen zu
bestehen, so ergibt sich ja als notwendige Konsequenz aus
diesem Zusammenhange, dass der Mensch, so wie er jetzt nach
den durch die Störung modifizierten Schöpfungsverhältnissen
ins Dasein gerufen wurde, unter der Höhenlinie stand, in der
er würde geschaffen sein, wenn die Störung nicht in die Schöpfung
gekommen wäre".

In der „Lehre von der Erbsünde" und später in der
Erlösungslehre wird der von der Theologie in Anspruch genommene
Begriff einer sittlichen Stellvertretung auf den im Wesen der
Menschheit als einer geistigen Vielheit bei organischer Einheit
begründeten Begriff der Solidarität zurückgeführt, der indess
dem sittlichen, einzig von seinem persönlichen Tun abhängigen
Werte oder Unwerte des Einzelnen in keiner Weise derogieren
kann. Sünde und Schuld als solche können nicht vererben,
und die Entwicklung des Menschengeschlechtes ist schon ein
Werk der gleich an die Ursünde geknüpften Erlösung.

Der Abschnitt „von der Person des Erlösers" zeigt den

Weg, wie die noch nicht gelösten Schwierigkeiten der
kirchlichdogmatischen Fassung dieser Lehre zu beseitigen sind durch
die wahrhaft vollzogene Überwindung der Vorstellung durch
das Denken. Durch die richtige Erfassung der Trinität als
des absoluten Bewusstseins durch kritische Würdigung des Be-



— 353 -
griffes Person, und das festgehaltene kirchlich-dogmatische
Verständnis der Tatsache der Menschwerdung werden die
logischmetaphysischen Schwierigkeiten in dem Grundgeheimnisse des

christlichen Glaubens wahrhaft überwunden. — Speziell wird
hiervon der übernatürlichen Geburt Jesu und seiner Auferstehung
gehandelt. Bezüglich der Parthenogenese bietet ihm seine Hypothese

von der Störung des Schöpfungsverhältnisses durch die
Ursünde die rechte Erklärung. Die Auferstehung ist nicht
mythisch, sondern geschichtlich. Die Erscheinung des
Auferstandenen kann nur als Vision verstanden werden, verliert
aber durch die richtig gefasste Visionshypothese nicht ihre
Wahrheit.

Zwei Einzelheiten seien hier noch, z. T. vorgreifend,
erwähnt. M. bejaht die Frage, ob Christus würde Mensch
geworden sein, wenn Adam nicht gesündigt hätte. — Zwar
verwirft er das neu-römische Dogma von der unbefleckten Empfängnis

Marias, weil es zwar „offenbar hervorgegangen ist aus
einer im kirchlichen Bewusstsein vorhandenen Ahnung des

tieferen Zusammenhanges (sei. Gottes als des absoluten Bewusstseins

in seinem Verhältnis zur Schöpfung und zur Störung, die
in die Schöpfung eingetreten ist) im Erlösungswerke, welche
aber unzeitig und unrechtmässig von Rom in eine sehr unklare
dogmatische Zwangsform gebracht worden ist. An sich aber
ist es mir eine grosse Genugtuung, dass ich in meiner Auffassung
der tiefen Empfindung und besonderen Verehrung, womit das
wahre kirchliche Bewusstsein zu allen Zeiten der hl. Jungfrau
und Mutter Maria gegenüber gestanden hat, so vollständig auch
in der Dogmatik Rechnung tragen kann, und gerade diese
tiefere Begründung wird das rechte Mittel sein, die
Überschreitungen des Gefühles in richtiger Weise zu würdigen".
Auch im folgenden Kapitel (von der Erlösung, S. 201) zeigt M.,
dass man kein Recht hat (wie es nicht selten geschieht), die
Verwerfung des Dogmas vom 8. Dezember 1854 durch den
Mangel an Frömmigkeit und an Verehrung für die hl. Jungfrau
zu erklären. Er schreibt dort: „In seiner Ausführung ist dieser
als solcher absolut und schlechthin aus Gott entspringende
Ratschluss (sei. dass der Sohn Gottes Mensch werden sollte) allerdings

auch an menschliche Mitwirkung geknüpft, an den Willens-
entschluss der hl. Jungfrau nämlich, sich zum Werkzeug der
göttlichen Gnade für die Erlösung der Welt hinzugeben („Ich

Internat, kirchl. Zeitschrift, Heft 3, 1914. 23



— 354 —

bin eine Magd des Herrn, mir geschehe nach deinem Worte"),
und darin ist vollständig die besondere Verehrung begründet,
welche die Kirche zu allen Zeiten gegen die hl. Jungfrau und
Gottesgebärerin geübt hat, und welche in dem wahren Sinne
der Kirche nicht in einem Aberglauben, sondern in der
Tatsache unserer Erlösung begründet ist und mit dem Bekenntnisse
der wahren Gottheit Christi innerlich wesentlich zusammenhängt

und zusammengeht".
In dem Kapitel „Von dem Werke Christi" werden u. a.

folgende Gedanken ausgeführt: Das Werk Christi ist die
Erlösung, d. h. die Wiederherstellung der durch die Sünde
gestörten Schöpfungsverhältnisse, umfasst also die ganze Schöpfung.
Der Begriff der Erlösung im engeren Sinne mit nächster
Beziehung- auf den Menschen zerlegt sich in die beiden Begriffe
der Genugtuung und der Rechtfertigung*. Genugtuung wird
dasjenige Moment der Erlösung genannt, welches allein von
Gott ausgehen konnte und kann, wobei also von keiner
Mitwirkung, von keinem Verdienste des Menschen die Rede sein
kann. Rechtfertigung aber ist das Moment der Erlösung, das
die Mitwirkung von seiten des Menschen voraussetzt und
erfordert. Demnach ist die ganze real sich vollziehende Erlösung*
das unter Mitwirkung* von seiten der Menschen sich vollziehende
reine Gnadenwerk der Genugtuung für die Sünde. Beim
Begriffe der Rechtfertigung sind auseinander zu halten die Frage
nach der Aneignung der Genugtuung an den Einzelnen —
Rechtfertigung im eigentlichen und engeren Sinne — wobei die
notwendige Mitwirkung von seiten des Menschen sofort klar
in die Augen springt, und die Applikation der Genugtuung* an
die Menschheit im ganzen, wobei wir auch von der freien
Mitwirkung nicht absehen können, die aber doch als solche so
von der Disposition Gottes und seiner erlösenden Liebe abhängt,
dass dabei von einer positiven Mitwirkung des Menschen nicht
die Rede sein kann, daher auch besser hier das Wort
Applikation als Aneignung zu gebrauchen ist. In diesem Verhältnisse

liegt eine tatsachliche Schwierigkeit für die klare Aus-
einaiiderhaltung der Begriffe der Genugtuung und der
Rechtfertigung. Die Konfusion dieser beiden Begriffe ist von den

traurigsten Folgen begleitet, wie wir sie in dem Zwiespalte
zwischen Katholiken und Protestanten, „die beide gleich wahr
an Christus als ihren Erlöser glauben", fortbestehen sehen.



— 355 —

Diese Konfusion ist nur durch ein richtiges Verständnis der
geschichtlichen Entwicklung der Menschheit zu heben, welche
selbst aber durch die Erfassung der höheren in der Erlösung
begründeten Bedeutung der Sprache bedingt ist. Nachdem er
auseinandergesetzt, was es heisst, dass Christus in der Fülle
der Zeiten Mensch geworden ist, kritisiert M. eingehend die
durch die Scholastik ausgebildete und dann ins theologische
und insoweit ins kirchliche Bewusstsein aufgenommene und als
kirchlich geltende Erlösungstheorie, „wonach man nicht mehr
die Menschwerdung als Wiedervereinigung der Menschheit
mit Gott, als faktische Aufhebung der durch die Sünde bewirkten
Trennung der Menschen von Gott, als die eigentliche Substanz
des Erlösungsbegriffes, und die Erniedrigung, das Leiden und
den Tod Christi als den positiven Grund und nicht als die
negative Bedingung für den Zweck der Erlösung verstehen
soll ; wonach man also umgekehrt die Erniedrigung, das Leiden
und den Tod als den Zweck der Menschwerdung betrachtet,
damit in solcher Weise der göttlichen Gerechtigkeit für die
Sünde der Menschen die Genugtuung geleistet werde, die dann
als von ihm, dem Unschuldigen, geleistet auf die anderen
übertragen oder ihnen zugerechnet die Versöhnung* mit Gott bewirkt".
M. erkennt an, dass „diese Theorie in der hl. Schrift, besonders
in der durchschlagenden Auffassung des Apostels Paulus, und
demuach bei den Vätern der ersten Kirche einen wirklichen
Anhalt habe, und dass sie dem christlichen Gefühle und dem
Verstände in einem hohen Grade Genüge tue". Er zeigt aber,
wie die „im tiefsten Grunde unhaltbare und im Denken
undurchführbare juridische Genugtuungslehre" erst durch Ansel-
mus, den Vater der Scholastik, in seiner Schrift Cur Deus
homo begründet, von Thomas von Aquin in das ganze theologische

System verwebt und mit Thomas, „in welchem die Schule
(der Aristotelismus) über die Kirche gesiegt hat, im kirchlichen
Bewusstsein auf den Thron erhoben wurde und dann, ähnlich
wie das römische Papsttum und die juristische Form, die die

ganze Kirche in ihm angenommen hatte, im Bewusstsein der
Kirche hängen blieb", so dass auch Luther, als er diese Form
durchbrach, jene scholastische Theorie nicht überwand. So ist,
schliesst M., „die energische Glaubenstat Luthers —, die an
sich und als solche in ihrem tiefsten Grunde als die direkte
und unmittelbare Erfassung der Erlösung in der göttlichen



— 356 —

Liebestat der Menschwerdung, im Urbewusstsein der Kirche
und im Wesen des Christentums begründet und einzig berechtigt
ist —, indem sie selbst noch unter der Zwangsform der
scholastischen juridischen Genugtuungslehre sich vollzog, theologisch
zu jener unverständlichen, unverdaulichen Verzerrung
ausgewachsen, die sich in den pietistischen Liedern von dem Werte
des Blutes Christi und in der jesuitischen Verehrung des Herzens
Jesu in gleicher Weise darstellt, und die mehr als alles andere
dazu beigetragen hat, die denkende Menschheit dem Christentum

zu entfremden".
M. liebt es, bestehende Differenzen auf zu beseitigende

Missverständnisse zurückzuführen. So kommt er auch hier bei
der Lehre von der Rechtfertigung in der folgenden schönen
Stelle „zu dem Resultate, dass in dem grossen Streite, der die
abendländische Kirche in den feindlichen Gegensatz von
Protestanten und Römischkatholischen zerrissen hat und bis auf
diesen Augenblick zerreisst, im vollsten Sinne des Wortes ein
Missverständnis Platz gegriffen hat. Nicht um den Glauben
an Christus als unsern gottmenschlichen Erlöser und um die
Anerkennung seiner Genugtuung als des reinen Werkes der
göttlichen Liebe und Gnade handelt es sich in der Differenz
zwischen Protestanten und (Römisch-) Katholischen; diesen
Glauben haben sie beide miteinander gemein ; es ist der gemeinsame

Boden, worauf Biedermann als der protestantische
Dogmatiker per eminentiam mit dem vatikanischen Dogmatiker
steht. Diese Anerkennung kann der vatikanische Dogmatiker
dem Protestanten, gesetzt auch, dass dieser nach seiner
Auffassung dem Glauben an Christus einen ganz unrichtigen Sinn
unterlege, nicht verweigern. Umgekehrt kann aber der Protestant

dem Katholiken, und wie ich hier mit Emphase hervorhebe,

auch, dem Römisch-Katholischen, selbst dem Vatikanisch-
Katholischen nicht die Anerkennung versagen, dass er wegen
seiner Anschauung von der Kirche an und für sich nicht schon
Christus als den einzigen Erlöser und Heilswirker verleugne,
weil der Katholik (ob mit Recht oder Unrecht, frage ich hier
noch nicht) jedenfalls die Kirche und alles, was uns in ihr
geboten ist, als ein Werk und eine Anordnung Christi betrachtet,
also in ihr und mit ihr nicht Christus verleugnen und etwas
anderes als Heilsgrund neben ihn setzen, sondern ihn bekennen
und seinen Willen erfüllen will. Wenn heute der Katholik bei



— 357 —

der rationalistischen und naturalistischen Richtung der Wissenschaft

und des Denkens so wenig geneigt ist, den protestantischen

Glauben an Christus als einen richtigen und aufrichtigen

anzunehmen, solange er von der (römisch-) katholischen
Kirche sich fernhält, so darf man das kühn als ein geschichtliches

Äquivalent betrachten für die Ungerechtigkeit von seiten
der Protestanten, dass sie im Sinne der persönlichen und
subjektiven Glaubensenergie Luthers dem Katholiken schon die
Anerkennung der Notwendigkeit der Kirche und ihrer äussern
Heilsmittel als eine Verleugnung Christi anrechnen und
auslegen, da sie jedenfalls, sollten sie auch darüber im Irrtum
sein, in der Kirche nur das Werk Christi anerkennen, also
Christus in seinem Werke nicht verleugnen, sondern bekennen
wollen. Indem man also beiderseits in der Rechtfertigung als
der Aneignung der in Christo gebotenen Gnade das freilich
noch nicht, wie im modernen Denken, atomistisch ausgeschiedene,

aber doch in seinem Verhältnis zum Ganzen der Menschheit

in Sprache und Geschichte noch nicht erfasste persönliche
Individuum vor Augen hatte, so stellt das, was man als
Rechtfertigung definierte und beschrieb, nur einen psychologischen
Prozess dar, in dem sowohl die protestantische wie die (römisch-)
katholische Lehre ein wahres Moment vertritt, und welcher
als solcher durchaus keinen rationellen und dogmatischen Gegensatz

begründet. Die protestantische Lehre von der Rechtfertigung
durch den Glauben allein drückt die psychologisch wahre
Tatsache aus, dass der zum Bewusstsein seiner Sündhaftigkeit
Kommende nur durch eine sein ganzes Innere erregende
Zuwendung aus dem Scheine der Welt heraus das neue Leben in
Christus ergreifen kann, sei es, dass er, wie ein Augustinus die
Korruption der Sünde in seinem eigenen Leben vollauf erfahren,
sei es, dass er, wie wir es bei Luther anders vorauszusetzen
auch nicht die leiseste Veranlassung haben, die in der
Erbsünde auf uns allen lastende Korruption der Natur in ihrer
ganzen Wahrheit in seinem Bewusstsein zu durchleben berufen
war, und allein schon diese so nahe liegende Zusammenstellung
von Augustinus mit Luther ist imstande, uns die ganze geschichtliche

Bedeutung des Prozesses, der in der protestantischen
Rechtfertigungslehre seinen Ausdruck fand, klarzumachen.
— Die katholische Rechtfertigungslehre hingegen, wie sie im
Tridentinum aufgestellt ist, gibt uns die wahrhafte und ein-



— 358 —

leuchtende Beschreibung des normalen Prozesses, wie die
Aneignung der Genugtuung an das Individuum in der Kirche sich
vollzieht, wodurch jene explosive Äusserung der Glaubenskraft,
wie sie der protestantischen Rechtfertigungslehre zugrunde
liegt, als ein mögliches und nach Umständen als ein motiviertes
Vorkommen durchaus nicht ausgeschlossen ist. — Insoweit nun
also in der Gemeinschaft (Gemeinde, Kirche) ein christliches
Glaubensleben bereits Platz gegriffen hat, ist es eine
unvernünftige Forderung, dass das Individuum auf dem Wege einer
solchen Lebenserfahrung, welche jene explosive Äusserung der
Glaubenskraft motiviert, zu Christus kommen muss und nur
auf diesem zu ihm kommen könne und nicht vielmehr auf dem

ruhigen und normalen Wege in das schon Bestehende eingeführt

werde. Diese einfache Reflexion bekommt aber eine
dogmatische Bedeutung und Tragweite, sobald wir die Frage
dahin stellen, ob Christus selbst für die Ausführung seines Werkes
in der Menschheit eine bestimmte Ordnung grundgelegt habe.
Ist dieses, wie die kathoüsche Voraussetzung will, der Fall, so
ist natürlich die Einhaltung dieser Ordnung nicht eine Abwendung

von Christus, sondern eine Zuwendung zu Christus. Diese
Voraussetzung ist aber um so entscheidender in ihrer Bedeutung,
weil daran das Verhältnis des Individuums zum Ganzen, des

Einzelnen zur Gemeinschaft und zur Autorität sich entscheidet.
Hat Christus als die nächste Frucht seiner Erlösung eine neue
und höhere Ordnung des Lebens in der Gemeinde, Kirche, für
die Menschheit gegründet, worin diese in ihm wiedergewonnene
Vereinigung der Menschen mit Gott und untereinander realisiert

werden und ihren Ausdruck finden soll, dann kann die

Verleugnung dieser von Christus gesetzten Ordnung von seiten
des Individuums nur mehr als eine Verleugnung Christi selbst
in seinem Werke erscheinen".

Anhangsweise werden einige spezielle Fragen behandelt.
Zunächst die theologische oder philosophische Theorie — es

handelt sich hier nicht um eine kirchlich-dogmatische
Entscheidung — in betreff der Fortpflanzung des Menschengeschlechtes

(Kreatianismus, der eine gewisse Bevorzugung im kirchlichen
Bewusstsein hat; Traduzianismus: Tertullian und Augustinus;
Generatianismus: Klee, Frohschammer; die römische Verwerfung

trägt, wie M. betont, schon zu sehr den Stempel des Partei-



— 359 —

getriebes an sich, als dass man darin die Stimme des
kirchlichen Bewusstseins erkennen könnte; Präexistentianismus:
Origenes, wurde zwar schon auf der 5. ökumenischen Synode
verworfen, beruht aber auf einem Missverständnis der
platonischen Lehre). Diese Streitfrage findet ihre genügende Lösung
in der Lehre von der Erbsünde und Erlösung; ebenso die
theologischen Streitfragen über die Vereinbarkeit der göttlichen Gnadenwirkung

mit der Freiheit der Geschöpfe und die philosophischen
Systeme des Materialismus und Fatalismus. Weiterhin wirft
der Verfasser einen Rückblick auf die christliche Entwicklung
des Menschengeschlechtes in Familie, Staat und Kirche. „Die
ganze Entwicklung der Geschichte der Menschheit gestaltet
sich als ein Kampf des Guten mit dem Bösen mit der Zuversicht

auf den endlichen Sieg des Guten, oder als ein Kampf
der Idee mit der Wirklichkeit, des Übernatürlichen mit dem

Natürlichen, so jedoch, dass der sittliche Gegensatz des Guten
und des Bösen nicht schlechthin mit dem philosophischen Gegensatze

der Idee und der Wirklichkeit oder dem theologischen
Gegensätze des Übernatürlichen und Natürlichen zusammenfällt,

sowie auch dogmatisch die Genugtuung und die
Rechtfertigung begrifflich auseinandergehalten werden müssen." —
Das Wunder hat seine Begründung nicht in der Schöpfung,
sondern in der Erlösung und wird verständlich erst durch die
wahre Erfassung der Persönlichkeit Gottes als des absoluten
Bewusstseins und zweitens durch den Begriff eines immanenten,
aber nicht absoluten Naturgesetzes, welches in dem Verhältnisse

des Geistes zum Stoffe und dessen Störung begründet ist.
Als Abschluss und Vollendung der Dogmatik erscheint an

sechster Stelle „Die Lehre von der Kirche", auf deren
Zusammenhang mit der Erlösungslehre schon im vorausgehenden
Abschnitt hingewiesen wurde. „Kommt in dieser Weise die

ganze Dogmatik, indem die Lehre von der Schöpfung mit dem

Vater, die Erlösung mit dem Sohne, die Heiligung oder
Vollendung mit dem hl. Geiste näher zusammenhängt, auf die
Anordnung des apostolischen Symbolums, welches von allen christlichen

Konfessionen zugrunde gelegt wird, zurück, so ist das
ein für den höchsten Zweck einer inneren Aussöhnung des

christlich-kirchlichen Bewusstseins aus den Irrungen seiner
bisherigen Entwicklung höchstwillkommenes Resultat." Die
reine Idee der Kirche als der katholischen wird entwickelt



— 360 —

aus dem Begriffe der Schöpfung und Erlösung und dahin
festgestellt: „dass wir unter der Kirche nichts anderes zu
verstehen haben, als die durch die Menschwerdung des Sohnes
Gottes wiedergewonnene ideale Form der Menschheit (und aller
Kreatur) in ihrem wahren Verhältnisse zu Gott, speziell also
die (streitende) Kirche hier auf Erden nichts anderes ist als
die, nachdem Christus in der Fülle der Zeiten in das Geschlecht
eingetreten ist und in seiner Person das Werk der göttlichen
Liebe in der Genugtuung vollzogen hat, durch ihn und seine
Einsetzung ins Leben getretene Realisierung dieser idealen
Form der Menschheit, wie sie natürlich eben durch die
diesseitige Existenz bedingt und ermöglicht warA Ist dies so, „so
ist ja klar, dass von einer Verkürzung des Werkes Christi und
seiner absoluten Gnade durch die im Begriffe der Kirche
geforderte Mitwirkung von seiten des Menschen nicht die Rede
sein kann, dass wir vielmehr umgekehrt eine Realisierung seines
Werkes nimmer erwarten können als in der Form, die er
gesetzt hat. Das ganze Missverständnis kommt dann darauf
zurück, ¦ dass man das dem Begriffe der Menschheit wesentliche
Grundverhältnis des Individuums zur Gemeinschaft (in Gemäss-
heit der geltenden atomisierenden Richtung in unserer
Erkenntnislehre) nicht in Erwägung gezogen und nicht in
Anschlag gebracht hat. So wenig wie für den Einzelnen, d. h.
für den als persönlich bewusstes Wesen gedachten Menschen
die unerlässliche freie Ergreifung und Mitwirkung mit der
Gnade den absoluten Charakter der göttlichen Liebeswirkung
in der Gnade, der im Begriffe der Genugtuung liegt, entgegenstehen

und ihm derogieren kann, so wenig kann es ein dem
wahren Begriffe der Erlösung und der christlichen Heilswirkung
zuwiderlaufendes Moment sein, wenn wir katholischerseits in
der Kirche eine von Christus dem Erlöser selbst angeordnete
Form und gestiftete Anstalt erkennen, in der sein Werk auf
Erden soll ausgeführt werden". Die Lehre von der Kirche im
einzelnen wird dann nach den drei Ämtern, dem Priesteramte,
Lehramte und Vorsteheramte, entwickelt und zwar so, dass
diese aus der Idee der Kirche nachgewiesen werden. Hier wird
zunächst die Lehre vom Messopfer und von den Sakramenten
vorgetragen. Ersteres ist „nach wahrem katholischem Begriffe
nichts als die Form, in der sich die den Gehalt des Erlösungsglaubens

enthaltende Idee der in dem menschgewordenen Sohne



— 361 —

Gottes für die Ewigkeit wiedergegebenen lebendigen und realen
Wiedervereinigung der Menschheit (und der ganzen Schöpfung)
mit Gott offenbarungsgemäss unter den äussern Gestalten des

Brodes und des Weines subjektiv im Bewusstsein der Menschheit

in der Kirche vollzieht". Der Katholik sieht im hl. Messopfer

nichts anderes, als die Erfüllung des Gebotes: Tut dies

zu meinem Andenken. Eine ausführliche Erörterung ist dem

Begriffe der Transsubstantiation gewidmet, der, wie schon
17 Jahre früher im Plato mordens nachgewiesen worden, nur
ein scholastischer und dogmatisch unhaltbarer philosophischer
Ausdruck ist. Wie auch sonst, so zeigt sich besonders hier,
wie scharf M. zwischen dem katholischen Dogma und der
scholastischen Fassung desselben unterscheidet. Er präzisiert seine

„wissenschaftliche und insoweit subjektive" Auffassung, deren
dogmatische Feststellung „nur die Sache eines allgemeinen
Konzils sein kann, welches den Sieg der Kirche über die
Schule zu konstatieren haben wird", dahin, „dass ich den
dogmatischen Begriff der Transsubstantiation für die kathoüsche
Dogmatik ablehne als einen unvollkommenen philosophischen
Schulterminus, der das Bewusstsein der Kirche auf unserm
Stande der Erkenntnis nicht mehr richtig ausdrückt. Die kirchliche

Berechtigung dieses Protestes nach seiner negativen Seite
liegt so evident vor, dass dagegen nicht aufzukommen ist. Der
Begriff der Transsubstantiation beruht lediglich auf dem
aristotelischen Substanzbegriffe, welcher nichts anderes als eine

unrichtige Übersetzung des formal-logischen Subjektbegriffes
ins Metaphysisch-Reale bedeutet. Eine Substanz im aristotelischen

Sinne gibt es nicht und hat es nie gegeben Diesen
unklaren Begriff... hat die exakte Naturbeobachtung
unerbittlich zerstört, und mit ihr muss dann natürlich auch der
Begriff oder die Vorstellung der Transsubstantiation fallen
Kein naturwissenschaftlich Gebildeter wird den Glauben an
die wahre Gegenwart Christi im hl. Geheimnisse des Altares
in sich aufnehmen oder festhalten können, wenn er gezwungen
wird, damit zugleich eine naturwissenschaftlich unannehmbare
Vorstellung in sich aufzunehmen... An dem Inhalte unseres
Glaubens soll und braucht auch nach seiner schärfsten
dogmatischen Fassung nicht gerüttelt zu werden, da ja unter der
Gestalt dogmatisch genommen die ganze sinnfällige Erscheinung

oder Realität zu verstehen ist, und wir also mit unserem



— 362 —

dogmatischen Bewusstsein von der wirklichen Gegenwart Christi
unter den Gestalten des Brodes und des Weines ganz auf der
Höhe der exakten Natur- oder Stofferkenntnis stehen, deren
Resultat aber die jetzt sogenannte Naturwissenschaft denkend
nicht erfasst hat. Denn dieses Resultat ist kein anderes, als
dass die ganze sinnfällige Naturerscheinung, ob wir sie mit
unbewaffnetem oder mit bewaffnetem Auge ansehen, für unsere
Erkenntnis nichts anderes ist, als wie ein Regenbogen, der in
der Wolke vor mir steht. Wer das bedacht hat, der kann es

verstehen, was die wirkliche Gegenwart Christi unter den
Gestalten des Brodes unci des Weines bedeutet. Positiv genommen,
hat mein dogmatischer Protest gegen den scholastischen
Terminus der Transsubstantiation seinen festen Anhalt in der nach
meiner Überzeugung richtigen und einzig richtigen Reduktion
des Stoffes in der Erscheinung, d. h. des atomisierten, differenzierten

und individuell gestalteten Stoffes auf den einigen
Urstoff — Die innere Begründung der Siebenzahl der Sakramente

wird in folgenden Worten formuliert: ..Den natürlichen
normalen Lebenslauf des Individuums bezeichnen drei wesentliche

Punkte, die Geburt, die Erlangung der individuellen
Selbständigkeit und der Tod ; diesen entsprechen die drei
Sakramente, der Taufe, der Firmung und der Ölung* der Kranken.
Seinem sittlichen Stande nach ist der Christ entweder in der
Trennung von Gott durch die Sünde, und dafür ist das Sakrament

der Busse, oder in der Vereinigung mit Gott durch die
Liebe, und das erreicht seinen vollen Ausdruck und Höhepunkt
im Sakrament des Altares. Endlich ist die Fortpflanzung des

natürlichen Lebens der Menschheit bedingt durch die Ehe und
die des übernatürlichen (im apostolischen Amte) durch die
Priesterweihe; in betreff welcher Beziehung ich hier nur
bemerke, dass im wahren Sinne der Kirche der Priesterzölibat
eine tief innere Beziehung hat zur sakramentalen Heiligung
der Ehe". — Nach einem Exkurs über das Bussakrament
werden die beiden anderen Ämter besprochen, wobei besonders

von Schrift und Tradition sowie von der Inspiration und
von der Verfassung der Kirche die Rede ist. Der Primat wird
als Anordnung Christi scharf hervorgehoben, während
selbstverständlich der Papat energisch abgewiesen wird. „Der wahre
Katholik kann in diesem Falle Roms in die Häresie nur eine
jener anfangs unbegreiflichen Zulassungen der göttlichen Vor-



— 363 —

sehung erkennen, durch welche in der kämpfenden Entwicklung

der Menschheit und des Reiches Gottes auf Erden die
mächtigsten Fortschritte zum Siege des Guten und der Wahrheit

in der ganzen Menschheit eingeleitet zu werden pflegen".
— Sodann wird die bestehende Hauptdifferenz zwischen Katholiken

und Protestanten in betreff der Rechtfertigung durch den
Glauben allein oder durch den Glauben und die Werke
ausgeglichen in der richtig durchgeführten Erlösungslehre und
aufgelöst in eine tiefere Begründung der Moral durch die
Dogmatik, wie speziell an den drei hauptsächlichen sogenannten
guten Werken, Fasten, Beten, Almosen, nachgewiesen wird.
Ähnlich verhält es sich mit dem anstössigen Begriffe des

Verdienstes, dem Meritum de congruo und dem Meritum
de condigno und dem opus operatum. Nachdem die chilias-
tischen Erwartungen richtig gestellt sind, folgt die Lehre von
den letzten Dingen, vom Fegefeuer, von der Verehrung der
Heiligen und von der persönlichen Unsterblichkeit des Menschen.
Die Lehre von der Hölle gehört nach M. nicht in die Dogmatik,
sondern in die Moral, womit er indessen die Tatsächlichkeit
der ewigen Verdammnis und die Hölle nicht bestreiten will.

Der zweite, erkenntnistheoretisch;-kritische Teil enthält
zunächst eine ausführliche, auch auf die neuesten
philosophischen Erörterungen darüber gründlich eingehende Darstellung

der Erkenntnistheorie, wie er sie schon früher in seiner
Philosophie des Bewusstseins entwickelt hatte. Das Resultat
ist das, namentlich auch durch Beachtung* der der Sprache
zukommenden Bedeutung gewonnene „Grundgesetz des

korrigierten Denkens", das er so definiert: „Mit einem Worte
bezeichne ich dieses Grundgesetz des korrigierten Denkens als
das Gesetz der Umkehr, weil das endliche, im Gegensatze
stehende Bewusstsein, um sich in seiner Realität zu konservieren,

auf ein nicht wieder unter dem Gegensatze stehendes
Unendliches zurückbiegen, dann aber sich vielmehr als von
diesem Unendlichen, welches er formal denkend gesetzt hat,
real gesetzt erkennen muss". Im übrigen kann hier diese
tiefgründige philosophische Abhandlung nicht wohl genauer
entwickelt werden. Es muss zur vorläufigen Bekanntmachung
damit das folgende Zitat genügen: „Wenn es richtig ist, dass
das Denken und das denkende Bewusstsein des Menschen
bestimmt ist, erstens durch seinen Charakter als eines endlichen



— 364 —

geschaffenen Wesens, und zweitens durch seine Stellung in der
Schöpfung als das leiblich-geistige zwischen dem rein Geistigen
und dem Stoffe vermittelnd und vollendend in der Schöpfung
stehende Wesen, und wenn es ferner richtig ist, dass in die
Verhältnisse der Schöpfung durch die Sünde eine Störung
hineingekommen ist, in die der Mensch dieser seiner Stellung
gemäss hineingezogen werde, so liegt es nahe, in diesen Verhältnissen

nicht allein die wahre Aufklärung üher die
Glaubenswahrheiten als solche und ihren innern Zusammenhang zu
suchen, sondern auch einen wesentlichen Beitrag für das
Verständnis unserer empirischen Erkenntnis, ihrer Form und ihrer
Entwicklung, von daher zu erwarten. Jene zwei dogmatischen
Tatsachen begründen aus sich und a priori zwei Stufen in der
Korrektur unseres empirischen Denkens, die ich als das Gesetz
der Rektifikation und als Gesetz der Umkehr bezeichne. Die
Rektifikation entspricht der Tatsache der Störung in den

Schöpfungsverhältnissen ; die Umkehr drückt den normalen Stand
des geschöpflichen d. h. hier des menschlichen Denkens aus;
woraus dann weiterhin sofort folgt, dass erst diese Unterscheidung

des Begriffes der Rektifikation und des Begriffes der
Umkehr das Gesetz des korrigierten Denkens begründen kann.
Ist wirklich der Stand unseres empirischen Denkens und
Bewusstseins durch eine in die Lebensverhältnisse des Menschen
und der Schöpfung hineingekommene Störung bedingt, so ist
es selbstverständlich, dass, wenn diese Störung nicht in Rechnung

gebracht, sondern eben mit den gestörten Verhältnissen
als normalen gerechnet wird, dann kein richtiges Resultat
erzielt werden kann; und dass die erste und notwendigste Sorge
eines nach Wahrheit strebenden Denkens die sein muss,
entweder die Störung selbst aufzuheben oder, wenn dieses im
Augenblicke noch nicht möglich ist, wenigstens sich der Störung
bewusst zu werden und wenigstens nicht unbewusst mit dem
Fehler zu rechnen; so wie es, wenn ich mit dem Mikroskope
arbeite, meine erste Sorge ist, das Instrument rein und klar
zu stellen. Dass es aber nicht unmöglich ist, selbst von dem
beibehaltenen unrichtigen Standpunkte aus, wenn man sich
nur desselben bewesst bleibt, richtig zu konstruieren, darüber
kann uns ja einfach wieder der überwundene geozentrische
Standpunkt belehren. Sind wir uns dann des normalen
geschöpflichen und menschlichen Standpunktes bewusst geworden,



— 365 —

so wissen wir auch, dass wir das geschöpfliche Bewusstsein
nicht als solches auf den Schöpfer, dass wir die endliche Denkform

nicht auf das Unendliche übertragen dürfen, und darin
ist das zweite Gesetz, das Gesetz der Umkehr begründet. Wir
vergessen aber nicht, dass wir, solange wir im empirischen
Erkennen, so lange wir, um dem Glauben gemäss zu sprechen,
im sterblichen Leibe sind, diesen Standpunkt des reinen Denkens
nur unter der fortdauernden Bindung des Denkens durch die

Vorstellung im empirischen Denken nicht eigentlich gewinnen,
sondern nur bezeichnen und uns desselben bewusst bleiben
können, also nur unter einer unaufhörlich bewussten Anwendung

des Gesetzes der Rektifikation, was die grosse Schwierigkeit

der wahren Denkarbeit von vornherein begreiflich macht.
Nehmen wir dann die nach unserer Auffassung im Dogma
begründete Tatsache hinzu, dass die ganze diesseitige Ausgestaltung

des Stoffes, die erscheinende Natur, eben nur ein in der
Urstörung der Schöpfungsverhältnisse begründeter vergänglicher
Schein ist (die Form dieser Welt geht vorüber und die Kreatur
seufzt nach der Vollendung der Kinder Gottes), und dass die

Bindung des empirischen und natürlichen menschlichen Denkens
und Bewusstseins wesentlich mit diesem Scheine zusammenhängt
und auf ihn basiert ist, so möchte sich leicht die oben in
Anspruch genommene Parallele zwischen den beiden in den
Tatsachen der Schöpfung und der Störung der Schöpfungsverhältnisse

durch die Sünde begründeten Stufen der Korrektion des

Denkens in der Rektifikation und der Umkehr und jenen beiden
in der Korrektur der Vorstellung (als Vorstellen und Vorstellung)

durch das Denken bezeichneten Stufen nachweisen lassen".
Sodann vollzieht der Verfasser die Anwendung des

korrigierten Denkgesetzes auf die Hauptpunkte der Dogmatik derart,
dass er, die dogmatische Ausführung rekapitulierend, die in
derselben noch gelassenen Lücken ausfüllt. So kommt zunächst
zur Behandlung die Trinitäts- und Schöpfungslehre mit dem

Ergebnis, dass der definitive Beweis für das Dasein Gottes sich
deckt mit dem korrigierten Grundgesetz des Denkens, so wie das
Wesen Gottes mit dem absoluten Bewusstsein und die Tatsache
der Schöpfung mit dem Denken, als der Tätigkeit des
endlichen Bewusstseins. — In der Anwendung auf die Erlösungs-
lehre wird u. a. der Begriff einer stellvertretenden Genugtuung
im Sinne des sittlichen und insoweit auch des rechtlichen Ein-



— 366 —

tretens des einen für den andern — wie auch der Begriff der
Erbsünde als einer ererbten Sünde oder Schuld, weil das Wesen
der Sittüchkeit aufhebend — abgelehnt und auf den im Wesen
der Menschheit als einer geistigen Vielheit bei organischer Einheit

begründeten Begriff der Solidarität zurückgeführt. — In
der Lehre von der Kirche bemerkt M. u. a., „dass auch unser
altkatholischer Katechismus den ganz richtigen Ausdruck an
diesem Punkte (Unterscheidung der sichtbaren und der unsichtbaren

Kirche) noch nicht gegeben hat. Es darf nicht heissen,
dass die Kirche an sich und ihrem Wesen nach unsichtbar ist,
dass es aber auch eine sichtbare Kirche gibt, sondern die Kirche
ist ihrem Wesen nach als Organismus sichtbar, aber als die
eine heilige katholische und apostolische Kirche ist sie ihrem
Wesen nach ideal, aber nicht als ein menschlich subjektiver,
sondern ein göttlich objektiver in Christo realisierter Gedanke,
der für die Ewigkeit gewonnen ist, in der Zeit sich aber in
fortschreitender Entwicklung realisieren soll, natürlich in der
Form, die Christus gesetzt hat". Nachdem M. noch einmal den
aristotelisch-scholastischen Substanzbegriff berührt, der „auf
dem nichtüberwundenen vorstellungsmässigen Standpunkte des
Denkens beruht, welches aus der Stofferscheinung mittels der
Form der Sprache den Begriff der Substanz als das reale
abstrahiert, an dem dann alles andere als Accidens gedacht wird",
will er den Anstoss, den der Protestant am Messopfer nimmt,
durch die folgende Definition überwinden, die ihm den wahren
Sinn des katholischen Dogmas der realen Gegenwart ausdrückt:
„Das hl. Messopfer ist, wie nur die Erfüllung des Gebotes
Christi beim hl. Abendmahl: Tuet dies zu meinem Andenken,
so von Seiten der Kirche nur der Akt, worin sie das Bewesst-
sein ihres Glaubens an Christus den Auferstandenen und seine
Gegenwart in der Kirche oder vielmehr der Kirche in ihm
bekennt. Dagegen opponieren kann nur der Unglaube oder
der Eigenwille, von denen der eine so wenig ein Recht hat,
wie der andere. Insoweit im Messopfer der alttestamentliche
Begriff' des Opfers (die Opferung, Darbringung der Gaben)
aufrechterhalten ist, denken wir nur an den ersten der drei
wesentlichen Teile, als die physische Vorbedingung, so wie die
Kommunion der moralische Zweck ist. Der Begriff des Opfers
selbst liegt in dem Akte der Vergegenwärtigung, der weder
als subjektiv noch als objektiv nach den jetzt geltenden Ter-



— 367 —

minis richtig bezeichnet wird, nicht als subjektiv im Sinne der
individuellen Subjektivität und nicht als objektiv im Sinne der
Vorstellung, cl. h. der Umwandlung einer materiellen Form in
eine andere, sondern der uns in die höhere (ideale) Realität
versetzt, die in dem auferstandenen Erlöser die Wahrheit des

ewigen Lebens uns gibt". Mit Bezug auf das Bussakrament
heisst es: „Wir dürfen behaupten, dass durch die Bestimmungen
der altkatholischen Synode in Deutschland der rechte kirchliche

Begriff wiederhergestellt ist, wonach die Beichte als ein
integrierender Teil des Bussakramentes festgehalten, das Urteil

aber über die Notwendigkeit des Empfanges des
Sakramentes in das Gewissen des Einzelnen gelegt wird, natürlich
des Mündiggewordenen; denn zur richtigen Ausführung der
Reform wird es ohne Zweifel gehören, das pädagogische
Moment im Sakramente der Busse nicht einfach wegzuwerfen."

Nachdem er mit Bezug auf den Primat ausgeführt, dass

über „die Frage, ob Christus, indem er im Apostolate seine
Kirche begründete, in die Verfassung derselben das Moment
hineinlegte, welches wir dogmatisch als den richtig verstandenen

Primat bezeichnen, so wenig ein Zweifel sein kann, wie
über irgend ein anderes katholisches Dogma", bemerkt er
bezüglich der gegenwärtigen Lage, „dass der römische Bischof
den etwa geschichtlich begründeten Anspruch auf den Primat
rechtskräftig jedenfalls durch die vatikanische Häresie verloren
hat; das hat aber mit der katholischen Dogmatik, die über die
geschichtliche Frage der Zuständigkeit des römischen
Anspruches nicht entscheiden kann, nichts zu schaffen und sie

muss es der Politik der Reformbewegung- in der Kirche
anheimstellen, inwieweit es zweckmässig ist, dem römischen
Bischöfe, nachdem er durch das vatikanische Attentat als Häretiker

und Zerstörer der Kirche selbst nach kanonischem Rechte
den Anspruch auf den Primat verwirkt hat, etwa mittels einer
legitimen Fortsetzung des abgebrochenen vatikanischen Konzils

den Weg einer weltgeschichtlichen Busse und aufrichtigen
Remedur zu eröffnen".

Den Schluss bildet der Paragraph „Die kritische Stellung
der katholischen Dogmatik", aus welchem die ausführliche
Erörterung über den Neuplatonismus als ein wichtiger Beitrag
zur Geschichte der Theologie und Philosophie besonders
hervorzuheben ist.



— 368 —

Beim Studium des inhaltreichen Buches fällt es besonders
wohltuend auf, dass der energische Vorkämpfer des
Katholizismus stets das Gute auf beiden Seiten — beim Protestantismus

sowohl als bei der Scholastik — rückhaltlos anerkennt,
die Irrtümer, wenn auch entschieden, doch durchweg ruhig
und milde, ablehnt. So ist das WTerk nicht nur eine zeitgemässe
Symbolik, sondern kann geradezu als vorbildliche Irenik be
zeichnet werden. — Beiläufig sei bemerkt, dass angesichts dieser

Dogmatik der dem Verfasser hier und da gemachte Vorwurf,
als ob er zu schroff' gegenüber dem Protestantismus sei, sich
als gänzlich unbegründet herausstellt. —

Über den eben erwähnten Neuplatonismus hielt M. in der
Philosophischen Gesellschaft zu Berlin einige Jahre später einen

Vortrag, der im 8. Heft der Neuen Folge der „Philos. Vorträge,
herausgegeben von der Philosophischen Gesellschaft zu Berlin"
erschien unter dem Titel : Über die Bedeutung des Neuplatonismus

für die Entwicklung der christlichen Spekulation". Halle
a. d. S. 1885.

Von Freiburg aus war M. fortgesetzt in den verschiedensten
Gemeinden tätig. Eine bei einer solchen Gelegenheit gehaltene
Rede ist die ^Predigt gehalten bei der Einweihung der neuen

Orgel in der St. Fridolinskirche zu Säckingen am 7. Januar 1883".

Säckingen 1883. Ausgehend vom Evangelium : Der zwölfjährige
Jesus im Tempel, und auf Grundlage des Introitus der hl. Messe

am Sonntag nach Weihnachten : Als alles im tiefsten Schweigen
war und Mitternacht auf der Erde lag, da ist dein allmächtiges
Wort, o Gott, von dem königlichen Sitze auf die Erde
herabgestiegen, um der Erlöser der Menschen zu sein, verbreitet
sich der Redner über die Entstehung, die Bedeutung und die
Gewalt der Orgel. Sodann schildert er, anknüpfend an die
Erneuerung der Orgel, die altkatholische Aufgabe der Erneuerung

der Kirche an Haupt und Gliedern. „Dann wird sie, wie
diese Orgel in der Fridolinskirche, wieder den rechten Klang
geben, wenn, wie jetzt hier, überall in ihr der reine kathoüsche
Glaube wieder wird gepredigt werden, wie ihn der hl. Fridolin
gebracht hat". Wie in der Wissenschaft, so ist auch in der
Kirche Versöhnung sein Ziel; daher schliesst er mit der
Mahnung: „Erneuern wir in uns das klare Bewusstsein, dass

wir im Kampfe stehen für die hl. Sache der Wahrheit in der



— 369 —

Kirche ohne Bitterkeit gegen die Personen, und der Segen Gottes

wird mit unserm Werke sein".
Michelis war nicht nur von vorbildlichem kirchlichem Eifer

beseelt, sondern auch ein deutscher Patriot, der die politischen
Vorgänge in seinem Vaterlande aufmerksam verfolgte und,
soweit er es vermochte, die werdenden Verhältnisse zu gestalten
bestrebt war. Als anfangs der 80er Jahre der sog. Kulturkampf,
über dessen Gefährlichkeit und Aussichtslosigkeit er nie im
Zweifel war, aufhörte, und es immer deutlicher wurde, dass
die unkatholische und unpatriotische Zentrumspartei auf der

ganzen Linie Siegerin sei, veröffentlichte er i. J. 1883 einen
Aufruf: Deutschlands Zukunft. Ein Mahnwort an alle Katholiken
und Protestanten, welche redliche Deutsche bleiben wollen. Löbau
i. Westp. o. J. Was ihm in der damaligen Lage nötig zu sein
schien, fasst er in die Worte zusammen: Die nächste politische
Tat in Deutschland muss eine Vereinigung der Altkatholiken
oder überhaupt der aufrichtig liberalen Katholiken mit den

aufrichtig gläubigen liberalen Protestanten gegenüber der
Verbindung des ultramontanen Zentrums mit den orthodoxen
Konservativen sein. Die Gegensätze im Glauben oder vielmehr
in der Kirche mögen bestehen, so lange Gott sie bestehen lässt;
aber das kann und soll doch das gemeinsame Handeln zu dem
einen höchsten Zweck nicht hindern in dem Augenblick, wo
es so not tut. Eine solche verständige Vereinigung könnte
schon bei den nächsten Reichstagswahlen eine poütische
Bedeutung gewinnen.

Seine Ausführung formuliert er in folgenden Sätzen :

1. In dem Bestände der sogenannten katholischen Zentrumsfraktion

im deutschen Reichstage und im preussischen
Abgeordnetenhause, namentlich in ihrer Vereinigung mit den
orthodoxen Protestanten, liegt eine nahe und grosse, aber auch die
einzige wirkliche Gefahr für die Zukunft des deutschen Volkes.
Nicht die sozialen, nicht die volkswirtschaftlichen, nicht die
intellektuellen Gegensätze, um von den totgeborenen partiku-
laristischen Bestrebungen ganz abzusehen, bergen die Gefahr
einer Entartung der Parteikämpfe in sich, sondern allein die
religiösen und die kirchlichen in der Form, wie sie von der
Zentrumsfraktion als angebliche Vertretung der Interessen der
katholischen Kirche in die politischen Kämpfe und Fragen, nicht
in versöhnender, sondern in fanatisch aufregender Weise, nicht

Internat, kirchl. Zeitschrift, Heft 3, 1914. 24



— 370 -
als ein HeUmittel, sondern als ein Gift hineingetragen werden.
Da die Religion und das Ewige auch in der Verzerrung doch
immer das massgebende und das tiefste Interesse des Menschen
bleibt, so kann der Erfolg nur eine Verbitterung der Gemüter
sein, welche schliesslich die Flammen patriotischer Begeisterung
erstickt.

2. Diese dem deutschen Volke von dem Bestände der
Zentrumsfraktion drohende Gefahr liegt nicht in dem
katholischen, sondern in dem ultramontauen, römisch-jesuitischen
Charakter derselben begründet. Die Altkatholiken halten fest
an dem von Christus grundgelegten Primat und Episkopat,
während die Politik die Umwandlung des katholischen Glaubens
in den römischen Afterglauben akzeptiert hat. Es ist ein
verhängnisvolles Missverständnis der Protestanten, wenn sie meinen,
sich deshalb von der katholischen Kirche fernhalten und den
Riss fortbestehen lassen zu sollen, weil wir eine, an und für
sich äussere, Ordnung nicht aufgeben können, die wir als eine
von Christus gesetzte ohne revolutionär zu werden nicht
verleugnen dürfen. Die reine Ordnung in der Kirche zum wahren
und ewigen Heile der Menschheit nach den Absichten der
göttlichen Liebe in Christus dem Erlöser wird dann wieder
hergestellt sein, wenn so wenig den Protestanten ihr protestantisches,
wie den Katholiken ihr katholisches Prinzip zum einseitigen
Schibboleth und zur Häresie wird. „Und das ist es, was aus
der Krisis der jetzigen Verwicklung nach meiner altkatholischen
Überzeugung auf deutschem Boden hervorgehen soll, und worin
ich den gegenwärtigen Beruf des deutschen Volkes erkenne,
von dessen Ergreifung und Erfüllung seine Zukunft abhängt".

3. Es gibt, wie die Sachen liegen, keinen andern Weg die
Zukunft Deutschlands zu retten und zu sichern, als die
Verbindung der wahren Katholiken und der wahren Protestanten
zu einer politischen Partei mit dem ausgesprochenen Zwecke,
die undeutschen Tendenzen des Zentrums zu entlarven und
demselben auf parlamentarischem Wege die durch den Schein
einer Vertretung der katholischen Kirche errungene entscheidende

Stellung wieder zu entreissen. Der Ultramontanismus
an sich, das römische Kirchenwesen, wie es durch die vatikanische

Häresie geworden ist, als solches macht einen aufrichtigen

und in specie einen aufrichtigen deutschen Patriotismus
unmöglich. Aber der Begriff der Kirche fasst seinem Wesen



— 371 —

nach die höchsten Interessen der Menschen in sich. Um nun
bei dieser Überzeugung von der Bedeutung der Kirche für das

ewige Heil des Menschen nicht zu jenem fanatischen Dilemma
zu kommen, welches den Katholiken, der seiner Kirche treu
bleiben will, vor die Wahl zwischen seinem himmlischen und
seinem irdischen Vaterlande stellt, muss man Katholizismus
und Vatikanismus scharf und klar unterscheiden. Nur einen
Weg gibt es, die Macht des Zentrums, das in allen Fragen die
Entscheidung in der Hand hat, zu brechen. Das Ziel würde
in demselben Augenblicke erreicht, wo zwischen Katholiken
und Protestanten in Deutschland der innere Zwiespalt
überwunden wäre, wo das Prinzip des Altkatholizismus, welcher
die Reformation in der Kirche über den Riss hinaus auf der
Grundlage der alten Reformkonzilien, die dem Deutschland des

alten Reiches wenigstens auf dem Papiere das privilegierte
Recht eingetragen haben, an die Unfehlbarkeit des Papstes
nicht glauben zu müssen, anerkannt und siegreich durchgeführt
wäre. Wenn alle deutschen Katholiken und Protestanten, denen,
neben der Zukunft des Vaterlandes, Religion, Christentum und
Kirche noch soweit am Herzen liegt, dass sie in der lügenhaft
missbrauchten Kirche die unbedingt grösste Gefahr für die
Zukunft des Vaterlandes erkennen, sich zu einer politischen
Aktion verbinden, so ist es möglich, die Machtstellung des

Zentrums durch die Aufdeckung des scheinbaren und
verlogenen katholischen Charakters zu vernichten. Die Macht
des Zentrums ist die Fabel vom Esel in der Löwenhaut. „Man
packe mit fester Hand die Larve an und ziehe ihm die Löwenhaut

ab, und man wird sich ärgern über den Schrecken, den
man sich hat einjagen lassen".

Schon diese Skizze wird dem Leser zeigen, dass die Schrift
heute noch gerade so aktuell ist, wie damals. Die „aufrichtig
liberalen Katholiken" und die „aufrichtig gläubigen liberalen
Protestanten" haben sich aber immer noch nicht gefunden. —

Als der sog. Kulturkampf zu Ende ging, wandte sich der
unentwegte Streiter an zwei ehemalige Freunde mit der Frage:
„Was sagt das Gewissen dazu? Ein nicht kulturkämpferischer
Freundesbrief an Johann Bernhard Brinkmann, Bischof von
Münster, und den Domkapitular und Regens des dortigen
Priesterseminars, Wilhelm Kramer". Dortmund 1884. Ich möchte, so

sagt er, „mit euch, meinen alten katholischen und priesterlichen



— 372 —

Freunden, den Tatbestand der Kirche nach der vatikanischen
Katastrophe untersuchen". Das tut er nun, indem er der
Entstehung und Durchsetzung der Infallibilität nachgeht und
zugleich zeigt, dass freilich in der Kirche ihrer menschliche Seite
nach Ärgernisse vorkommen können. Er gelangt zu dem
Ergebnis, dass das Vatikanum in Wahrheit nur den authentischen
Beweis geliefert hat für den häretischen Charakter des Papal-
systems und für die Akatholizität und Unchristlichkeit des
vorläufig sich so breit machenden Ultramontanismus. „Nach meiner
Gewissensüberzeugung und meinem alten katholischen Glauben
ist das bisherige Werk des Vatikanums, wenn es auch äusserlich

höchstens nur als eine Verfassungsveränderung, ja nur als
die Legalisierung und Dogmatisierung des bereits in der
katholischen Kirche bestehenden Zustandes erscheint, innerlich und
nach seinem wahren Werte beurteilt der-Gipfel aller Häresie,
die Krönung aller Revolution, die Spitze alles Verbrechens
gegen Gott und die Menschheit, das reine Werk des Vaters
der Lüge, das teufliche Gegenteil von dem, was die himmlischen
Heerschaaren bei der Geburt des Erlösers verkündet: Ehre
sei Gott in der Höhe und Frieden den Menschen auf Erden,
die eines guten Willens sind ; die Verleugnung und der Widerruf

des: Weiche von mir Satan, womit der Erlöser beim
Beginn seines Lehramtes die satanische Verkehrung seines Werkes
auf Erden von sich wies". —

Nach Schopenhauer kann man nicht Dichter und Philosoph
zugleich sein. Ähnlich dachte M., als er eine Gedichtsammlung
herausgab unter dem Titel: Hobelspäne, Gedichte mit einem
geharnischten Vorwort. Mainz 1885, obwohl er „dabei doch nicht
vergessen haben will, dass es auch bei Hobelspänen nicht
ganz gleichgültig ist, von welchem Holz sie gefallen sind".
Ferner finden wir in der Vorrede die merkwürdigen Worte,
die für die Erkenntnis seiner wissenschaftlichen Richtung und
kirchlichen Haltung wichtig sind: „Mein Leben ist durch den
einen Gedanken bestimmt, dass in Piaton, dem Hellenen und
Schüler des Sokrates, im grossen Entwicklungsgange der
Menschheit auf Erden der Punkt bezeichnet ist, wo die Poesie
in die Philosophie umschlug, und wie dieser früh in meine Seele

gepflanzte Gedanke die treibende Kraft in der ersten Hälfte
meines Lebens und bei meiner Berufswahl zum Priestertum
war, so hat er in der zweiten mich aufrecht erhalten zum



— 373 —

Kampf für die Wahrheit und Würde meines katholischen
Priestertums gegenüber der Verunstaltung der Kirche durch
den Jesuitismus, die in ihrem tiefsten Grunde nichts anderes
ist, als die kirchliche Dogmatisierung des nur halben
wissenschaftlichen Verständnisses der Wirklichkeit, welches aus dem

von Piaton gegebenen Anstosse durch seinen Schüler Aristoteles
hervorgegangen ist". Das will sagen: Während bis auf Piaton
in den versuchten Lösungen der Welträtsel das Gefühl und
die Phantasie die Hauptrolle spielten, ist in Piaton das Grund-
denken des Menschen in dem ersten wahrhaft vernünftigen
Anfange zur Geltung gekommen. Der erste Wurf der
Philosophie war auch zugleich der genialste; hätte die Menschheit
diesen glücklichen Anfang in vollem Verständnis festgehalten
und weiter entwickelt, dann wäre die Wirklichkeit ganz
erfasst worden, soweit die Vernunft sie zu erkennen vermag,
und der Versuch des Ausgleichs zwischen Wissen und Glauben,
zwischen Natur und Offenbarung hätte gelingen müssen. Und
hätte man diesen Ausgleich durchgeführt, dann wäre das meiste
Unheil der Kirche und der Welt vermieden worden. Aber
Piatons Schüler, Aristoteles, verstand den Meister nur halb,
und gerade der Irrtum in seinem Verständnisse ist für die
scholastische Philosophie massgebend geworden. Unseres
Philosophen Bestreben war es nun, innerhalb der Kirche in Plato
die rechte Grundlage zur Anerkennung zu bringen und dadurch
die wahre Entwicklung der christlichen Ideen herbeizuführen ').

Zwei Proben möge der Leser freundlich aufnehmen. Das
Gedicht „Die Kirche" stammt aus dem Jahre 1837 und lautet:

Die Kirche ist der Zeiten Ziel und Ende,
Sie ruhet nicht, wenngleich in ihr zu ruhen
Das Streben alles Seins ist.
Auch schläft sie nicht; sie kämpft,
Doch Glaube ist ihr Schild und Liebe ihre Waffe.
Und sie zerstöret nicht;
Durch sich verklärend nimmt sie
Das Haus, den Staat und was in diesen kreisend
Von höherem Sein je der Mensch begriff,
Die Wissenschaft, die Kunst, des Lebens Blüten
An ihres Busens voller Schöne auf.

Das andere Gedicht entstand 1875 auf dem Wege nach
Kappel am Rhein. Leider hat die dortige Gemeinde später

') Vgl. diese Zeitschrift 1911, S. 319 f. D. Merkur 1886, 362.



— 374 —

die Prüfung eines Kirchentausches nicht bestanden und sich
trotz des Eingreifens des sel. B. Weber aufgelöst.

Hinaus, hinaus in die dunkle Nacht,
Wo der Stern nicht scheint, wo der Mond nicht wacht;
Wo der Nebel sich schwer auf die Erde legt,
Und kein Laut sich mehr und kein Leben sich regt.

Wo Tier und Mensch in Schlaf sich gesenkt,
Wo die Liebe nicht sorgt und der Hass nicht kränkt,
Wo Farbe auf Farbe in Grau sich verliert,
Die Gestaltung ein neues Chaos gebiert.

Da geh' ich hinaus — meiner selbst bewusst;
Der Glaube gibt Kraft, die Liebe gibt Lust,
Aus dem Chaos der Kirche Bild sich erhebt,
Wie's lauter und rein vor der Seele schwebt.

Was den Apostel trieb über Meer und Land,
Was die Scheidewand stürzt und den Dämon band;
Was die Liebe auf Erden hat angefacht,
Das treibt mich hier durch die dunkle Nacht. —

Aus Anlass des 70. Geburtstages Bismarcks erschien:
Suum cuique Ein altkatholischer Festgruss an den Fürsten
Reichskanzler zu seinem Ehrentag. Mainz 1885. M. kommt aber nicht,
wie er sagt, „als ein devoter Gratulant, nicht als Querulant
oder Bettler; nicht als Mephistopheles oder Loki, sondern mit
der Forderung des sittlichen Bewrusstseins der deutsehen Nation,
welche die richtige Durchführung der Reformation als den
weltgeschichtlichen Beruf des deutschen Volkes erkennt.
So lange der Druck der päpstlich römischen Weltherrschaft
auf dem deutschen Gemute liegt, wird die deutsche Politik
keinen reinen Aufschwung mehr nehmen; selbst die Kolonialpolitik

und die in ihrer inneren Güte etwas zweifelhaftere
Sozialpolitik geben uns keinen genügenden Ersatz für das

Defizit, das die Sünde der Unterhandlungs- und Kompromisspolitik

mit dem Usurpator der Unfehlbarkeit, der den Absolutismus

und die Revolution zugleich, oder vielmehr die
Revolution in der Form des Absolutismus für ewige Zeiten über
Europa und die Welt verhängt, in die deutsche Rechnung
bringt. Wo die innere freudige Gewissheit des sittlichen und
des geistigen Fortschritts im Kampfe für die ewige Wahrheit
fehlt; wo die Nation auf ihrem Plöhepunkte die leitende Politik
unter das Joch einer lügenhaften Pfaffenpolitik sich beugen



— 375 —

sieht, da kann kein Völker-, kein Menschheitsfrühling mehr
zur freudigen Blüte und zur Frucht gedeihen "

„Die Lösung des kirchlichen Kampfes ist aussichtslos, so

lange die katholische Kirche, die eingestandenermassen
weltgeschichtlich den äusserlich bestbegründeten Anspruch hat, die
Idee der Kirche auf Erden zu vertreten, in der Form, die
sie durch den Vatikanismus angenommen hat, als Kirche, ich
sage ausdrücklich als Kirche, und nicht als die Kirche, vom
Staate anerkannt wird. Der Vatikanismus ist nicht mehr
Kirche ; der Vatikanismus beruht lediglich auf der scheindogmatischen

Verabsolutierung der Form, welche die Kirche im
Mittelalter durch die Politik der Päpste angenommen hat —
eine Form, die nur als eine Übergangsform im weltgeschichtlichen

Prozess der Menschheit möglich war und zu verstehen
ist, wo einerseits der Staat von der Kirche seinen ganzen
sittlichen Inhalt und anderseits die Kirche vom Staate ihre Form
nahm. So lange nun der Vatikanismus vom Staate als die
oder als eine zu Recht bestehende Form der Kirche angesehen
wird, kämpft der Staat, der dann nicht umhin kann, in irgend
einer Weise in die wirklichen Rechte der Kirche einzugreifen,
nicht gegen die Kirche, sondern gegen einen anderen Staat,
der ihm in der Form der Kirche gegenübersteht, und der ihm,
auch wenn er in der Machtstellung der jetzigen deutschen
Politik ihm gegenübersteht, doch als ein die ganze Menschheit
umspannender und neben den irdischen Mitteln des Geldes und
der politischen Erfahrung die ewigen Interessen, den Glauben
und das Gewissen, in seinen Dienst stellender Organismus so

überlegen ist, dass der Staat in dem ungleichen Kampfe sicher
unterliegen wird."

Die deutsche Politik in der kirchlichen Frage verdankt
nach Michelis ihre bisherigen Misserfolge dem Mangel an
Prinzipien. Es ist in sich unmöglich und daher auf die Dauer
unhaltbar, was das Altkatholikengesetz, insoweit es im Reiche
gilt, aufstellt und will, dass der Vatikanismus und der
Altkatholizismus zugleich als das kathoüsche Bekenntnis resp. die
kathoüsche Kirche vom Staate anerkannt werden. Diese Stellung
involviert eine contradictio in adjecto; sie ist ein logischer
Fehler, und dieser logische Fehler wird zu einem politischen
und zu einem weltpolitischen, der die Zukunft der ganzen
Stellung, die Deutschland wieder gewonnen hat, in Frage und



— 376 —

die grosse deutsche Politik vor den Vorwurf stellt, aus der
Geschichte nichts gelernt und im entscheidenden Moment ihren
Beruf nicht verstanden zu haben. Die Politik musste sich
doch die klare Frage stellen, ob sie die in den vatikanischen
Dekreten durchgesetzte Verfassungsänderung der katholischen
Kirche den bestehenden Verhältnissen gegenüber als zu Recht
bestehend anerkennen wollte oder nicht. Sie hat sich diese
Frage nicht gestellt, ist sich der Lage der Sache nicht bewusst
geworden. Die Politik wollte sich in den theologischen
Streit nicht einmischen; aber musste sie deshalb auch die
Rechtsfrage beiseite schieben? Oder war es selbst für
einen Nichttheologen so schwer einzusehen, was es für eine
politische Bedeutung hat, wenn eine die Welt umspannende
und die Nationen durchsetzende Organisation, die die
römischkatholische Kirche, den Absolutismus, den Willen eines
Einzigen, der dabei freilich nur von der Partei, wie ihr System
durchgesetzt hat, regiert und geleitet wird, zum Glaubens- und
Gewissenszwange macht?

Die Konzessionen, mit denen die deutsche Politik bisher
dem Vatikanismus und Ultramontanismus in Deutschland
entgegengekommen ist, müssen eine Grenze haben, wenn nicht
über sie das verhängnisvolle Zuspät kommen soll. Vor allem
sind es zwei Punkte, die die Politik ins Auge zu fassen hat".

„Der erste Punkt ist die Forderung, dass sich die deutsche
Politik nicht bis zu dem Grade ferner den jesuitischen und
ultramontanen Praktiken beuge, dass sie, dem bestehenden
Altkatholikengesetz zuwider, auf die von der römischen Kurie
verordnete Massregel eingehe, dass die römischen Katholiken
nicht mit den Altkatholiken in demselben Lokale den Gottesdienst

haben dürfen. Es soll im katholischen Volke die Lüge
befestiget werden, dass die Altkatholiken nicht wahre, nur gegen
die vatikanische Neuerung protestierende Katholiken, sondern
eine gottlose und ungläubige Rotte seien, die es noch über die
Protestanten hinaus, mit denen ja der Gottesdienst in demselben
Lokale gestattet ist, gleich den Freimaureren nach römischer
Vorstellung auf den Umsturz aller Religion und speziell der
katholischen Religion abgesehen haben, weil sie an den unfehlbaren

Papst nicht glauben. Nur durch die Befestigung einer
solehen Lüge konnte überhaupt im katholischen Volke Deutschlands

die aufkeimende Begeisterung für den Altkatholizismus
bis dahin niedergehalten werden."



— 377 —

„Nicht so einfach, aber desto nachhaltiger in seiner
Wirkung ist der zweite Punkt, nämlich die Verbesserung des Alt-
katholikengesetzes in dem Sinne, dass nicht den dem alten
Glauben und der alten Verfassung treuen Katholiken, sondern
denen, welche der Neuerung sich anschliessen, die Pflicht der
Anzeige und des Bekenntnisses bei der staatlichen Behörde
zum Behufe der Anerkennung als Mitglieder der katholischen
Kirche und der Erlangung des Genusses der staatlich ihnen
zustehenden Rechte und Vorteile, auferlegt werde. Wenn der
Staat den umgekehrten Weg geht, so hat er indirekt schon
die Neuerung, den Vatikanismus, als die katholische Kirche
anerkannt."

„Wenn der Reichskanzler, dem es, wie die Erfahrung im
vollsten Masse zeigt, weder an den Mitteln noch an der Energie
fehlt, das durchzusetzen, was er als ein für Deutschland
erstrebenswertes Ziel erkannt hat, in dem angedeuteten Sinne die
Initiative zum Austrag der kirchlichen Wirren ergreift, so wird
dadurch auf ruhigem Wege die Grundlage für die glückliche
Weiterentwicklung der Menschheit gewonnen werden, welche
seine deutsche Politik bis dahin so glücklich eingeleitet hat,
und welche allein die wahre Krönung seiner deutschen Politik
bieten kann, wenn sie nicht im entgegengesetzten Falle mit
einer unsäglichen sittlichen und geistigen Niederlage enden
soll". —

Eine in der Form eines Hirtenbriefes veröffentlichte
exegetische Studie des Bischofes Dr. E. Herzog über die bekannten
drei den Primat Petri betreffenden Hauptstellen der Evangelien
veranlasste den temperamentvollen Michelis zu der kritischen
Abhandlung: „Der exegetische Hirtenbrief des Bischofes Herzog
in seiner Beziehung zum Primat". Freiburg i. Br. 1885. Zunächst
konstatiert M., „dass es sich direkt wenigstens für mich nur
um die Erklärung der biblischen Stellen, nicht um die Primatsfrage

an sich handelt, dass also ein direkter Widerspruch des

schweizer. Bischofes und insoweit der schweizer. Altkatholiken
in dem Hirtenbriefe des Bischofes Herzog nicht vorliegt. Ein
solcher Widerspruch liegt auch in der wissenschaftlichen
Haltung der exegetischen Studie des Hirtenbriefes nicht vor,
indem Bischof Herzog den Worten des Herrn im Evangelium nur
den Vatikanismus mit seiner exzessiven und, wie keinem
Katholiken, der mit seinem Gewissen an seinem Glauben festhält,



— 378 —

zweifelhaft sein kann, häretischen Forderungen direkt
gegenüberstellt, nicht den vorvatikanischen römisch-katholischen
Glauben, wie überhaupt die exegetische Studie sich streng innerhalb

ihrer Grenze als solche hält und von jeder Rücksicht auf
die Überlieferung und die geschichtliche Entwicklung absieht.
Wie aber nicht zweifelhaft ist, dass dies unter der Voraussetzung

geschieht, dass dieselbe zugunsten der im Hirtenbriefe
dargelegten Auffassung spreche, so ergibt sich selbstverständlich,

dass, wenn der Primat im römisch-katholischen
vorvatikanischen Sinne in den betreffenden Hauptstellen, also
überhaupt, keine biblische oder evangelische Begründung hat, auch
höchstens nur noch von einer geschichtlichen Entstehung, nicht
mehr von einer göttlichen Institution des Primates in
überzeugender Weise die Rede sein kann". M. legt aber überall
darauf den Nachdruck, dass der Primat als solcher eine
göttliche Institution ist, wenn auch die Bindung desselben an Rom

nur geschichtliche und insofern zufällige Bedeutung hat.
M. charakterisiert nun das Ergebnis des Hirtenbriefes dahin,

„dass nach dem Sinne desselben eben nur die Tat, die
einmalige Tat des Bekenntnisses Petri es sein soll, weshalb er
das Fundament der Kirche genannt wird".

Dagegen wird nun folgendes ausgeführt:
Es ist überaus schwer, sich in diese Auffassung des Hirtenbriefes

von der blossen Tat des Bekenntnisses, als dem Fundamente

der Kirche, abgesehen von der Person und den Verhältnissen

hineinzudenken, ganz gelingt es auch dem Hirtenbriefe
nicht ; und in demselben Masse zeigen sich schon die Schwächen
des exegetischen Versuches. Es ist schon nicht zulässig, bei
dem Hirtenamt, bei der Macht zu binden und zu lösen oder

gar dem Sündenvergeben und Nichtvergeben nur an die
Verkündigung der Lehre zu denken. Wenn ferner die dem Petrus
verliehene Schlüsselgewalt deshalb, weil Jesus an einer anderen
Stelle (Luk. 11, 52) mit Beziehung auf die Pharisäer von einem
Schlüssel der Erkenntnis spricht, auch auf die Worte Christi
an Petrus nur in diesem Sinne bezogen wird, so ist übersehen,
dass von einem Schlüssel der Erkenntnis eben bei unserer
Stelle nicht die Rede ist. Das Bild vom Schlüssel hat nach
allgemeinem Gebrauche eine weitere Bedeutung. Was aber
die natürlich von dem Bekenntnisse schlechthin nicht
abzutrennende Person angeht, so wird der Hirtenbrief, wie in dem



— 379 —

Bekenntnisse ganz einzeitig nur auf die Lehre, so ganz auf das

psychologische Moment in der Person hinausgedrängt, und
dadurch verschliesst er sich dem richtigen Verständnisse des
einzelnen Momentes, das er über die drei allein behandelten Stellen
hinaus aus dem ganzen wahren Zusammenhange noch festhält;
dass nämlich Christus schon gleich bei der Berufung dem Simon
den Namen Kephas, Petrus, gibt, mit Beziehung worauf dann
offenbar die entscheidenden Worte nach dem Bekenntnisse
gesprochen sind. Wenn wir die im Glauben an die Gottheit
Christi begründete Einsicht festhalten, dass doch der Herr bei
seiner Wirksamkeit sein Ziel im Auge hatte und wusste, was
er tat, so können wir die Beziehung der Namensänderung gleich
bei der Berufung zu den entscheidenden Worten am Abschlüsse
des Lehramtes doch nur so verstehen, dass Christus, wie er
überhaupt in der Auswahl der 12 Apostel (offenbar mit Rücksicht

auf die Zwölfzahl der Stämme Israels, so dass der
Zusammenhang des A. T. mit dem N., der Vorbereitung mit der
Erfüllung, hervorgehoben wird) sein Werk für die Zukunft in
der Gründung der Kirche grundlegte, so auch namentlich dem
Petrus seine besondere Stelle anwies. Wenn nebenbei
erwähnt wird, dass eine solche Namensänderung nichts Ausser -

gewöhnliches gewesen sei, und dafür auf die Bezeichnung des
Johannes und Jakobus als Donnerssöhne (Boanerges)
hingewiesen wird, so möchte ich doch bemerken, dass es gerade
nur diese drei Jünger Petrus, Jakobus und Johannes, die der
Heiland auch bei anderen Gelegenheiten — bei der Erweckung
der Tochter des Jairus, bei der Verklärung auf dem Berge
Tabor und beim Anfange seiner Leiden am Ölberge — zu
seinen besonderen Zeugen macht, sind, welche in dieser Weise
hervorgehoben werden, und dass es denn doch wohl nicht ganz
zufällig ist, dass nur beim Simon an diese Namensänderung
sich eine positive Bedeutung knüpft. Der Hirtenbrief ist
also im Irrtume, wenn er meint, dass diese spitzfindige Deutung

der an Petrus gerichteten Worte auf die einmalige Tat
des Bekenntnisses im Sinne der Väter sei. Sie ist vielmehr mit
ihrer doktrinellen Beschränkung auf die Lehre und ihrer rein
psychologischen Begründung ganz im Sinne der modernen Denkweise,

und dem Verfasser selbst entgeht es nicht, dass, wenn
man bei seiner Auslegung der Worte noch an eine über die
Person Petri hinausgehende Geltung der an ihn gerichteten



— 380 —

Worte denken wollte, gerade durch sie der Meinung von der
persönlichen Unfehlbarkeit dessen, der als Nachfolger Petri
gilt, die kräftigste Grundlage gegeben sein würde ; deshalb ist
es nicht zufällig, sondern wesentlich — und das möchte das
Motiv seiner Stellungnahme sein — dass er dieser Konsequenz

nur durch die skrupulöseste Leugnimg jeder über die
Person des Petrus hinausgehenden Geltung der Worte
entgehen kann. Dass wenn die Väter im allgemeinen unter
dem Felsen, worauf Christus seine Kirche bauen will, das
in der Person Petri ausgesprochene Bekenntnis der wahren
Gottheit Christi verstehen, sie dies nicht in dem im Hirtenbriefe

urgierten Sinne der einmaligen Tat des Bekenntnisses
gemeint haben, ist daraus klar, dass sie ebenso allgemein in
den Worten Christi den Primat des römischen Bischofs als
Nachfolgers Petri im vorvatikanischen römisch-katholischen
Sinne in demselben ausgesprochen finden, wobei ich davon
absehe, ob diese Annahme von dem römischen Episkopate des

Petrus geschichtlich begründet ist oder nicht. Dass Christus
in diesem Sinne, und nicht in dem doktrinell psychologischen
modernen Verständnisse, hinter welchem die ganze
Missentwicklung unserer Philosophie und unserer Intelligenz liegt, auf
die ich hier nicht eingehen will, seine wie an Petrus so an die
Apostel überhaupt gerichteten Worte gemeint hat, dafür brauchen
wir uns ja nur an das eine bekannte Wort zu erinnern : Ich
bleibe bei euch bis zum Ende der Welt. In seinen Aposteln
gründet Christus die Ordnung seiner Kirche auf Erden, die
deshalb so wenig wie ein Samenkorn als ein organisch
Unbestimmtes und Zweifelhaftes in die Wirklichkeit eintritt. Und
wie es in dem Wesen der Kirche, welche eine oder vielmehr
die organisierte menschliche Gesellschaft und nicht eine blosse
Schule sein soll, begründet ist, wird in den klaren Worten
Christi: „Wie mich der Vater gesandt hat, so sende ich euch;
wer euch hört, der hört mich; wer euch verachtet, der
verachtet mich", der kathoüsche Gedanke der Stellvertretung
Christi und in dem anderen Worte „Gehet hin in alle Welt,
lehret alle Völker, taufet sie im Namen des Vaters, des Sohnes
und des hl. Geistes und lehret sie alles halten, was ich euch

gesagt habe", ein dreifacher Auftrag und also das. dreifache
Amt der Kirche, das Lehramt, das Priesteramt und das
Vorsteheramt begründet.



— 381 —

Und wenn nun Christus die Worte, worin dieses ganze
apostolische Amt zusammengefasst ist: „Was ihr binden werdet
auf Erden, das soll auch gebunden sein im Himmel, und was
ihr lösen werdet auf Erden, das soll auch im Himmel gelöset
sein", das eine Mal an die Apostel insgesamt und das andere
Mal unter den besonderen Umständen und mit den besonderen
Zusätzen an Petrus insbesondere richtet, so ist damit klar das,
aber auch nur das ausgesprochen, was wir nach dem alten
katholischen Glauben darin finden und immer gefunden haben,
dass Christus die stellvertretende apostolische Gewalt und das

apostolische Amt in der Kirche in dem Kollegium der Apostel
gründet, in welchem sowie diese Gemeinschaft eine sichtbare
sein, so auch die organische Einheit durch einen vertreten
sein soll. So verstehen wir vollständig, in welchem Sinne
Petrus der Fels genannt wird, und wir verstehen es auch, dass
diese von Christus gelegte Grundlage und Grundordnung in
der Kirche ebensogut aufgehoben ist, wenn das Band der
Einheit zerstört wird, als wenn der die Einheit Repräsentierende

die ganze apostolische Vollgewalt für seine Person in
Anspruch nimmt, was gar nicht möglich ist, ohne dass er sich
in einer den Begriff der Stellvertretung verhöhnenden Weise
an die Stelle Christi und Gottes setzt, weshalb wir als Katho-
Uken mit Recht im Vatikanismus den formeüen Gipfelpunkt
aller Verirrung in der Kirche erblicken, bei dem nur noch
fehlt, dass sich ein materieller Irrlehrer oder Gottesleugner
auf den unfehlbaren Stuhl einschleiche, um den Antichrist ver-
wirkücht zu sehen. Und so verstehen wir endlich auch
vollständig, weshalb im Evangelium gleich hinter dem gewichtigen
Wort von Petrus, als dem Felsen, worauf als dem Vertreter
der Einheit die Kirche gebaut sein soll, das nicht weniger ernste
Wort folgt, worin er als der Widersacher Christi zurückgewiesen

wird. Wir müssen natürlich das eine so gut wie das
andere von der Stelle, die Petrus in der Kirche, im Apostolate
einnehmen soll, also vom Primate verstehen, und dann folgt
gerade aus diesem vorausgesehen möglichen menschlichen
Missbrauch der göttlichen Institution, dass diese als solche doch
ihre Gültigkeit, für die kämpfende Kirche auf Erden natürlich,
haben soll, geradeso wie wegen des Missbrauchs der
väterlichen oder der königlichen Gewalt doch die Ordnung der
Vaterschaft oder des Königtums nicht soll abgeschafft werden.



— 382 —
'

Wenn wir dann beachten, wie enge sich die Worte, die Christus
hier zu dem irdisch gesinnten Petrus spricht, an die Worte
anschliessen, mit denen er den Satan, der ihm die Reiche dieser
Welt zeigte, zurückwies, so können wir als Katholiken über
den Moment der Unfehlbarkeitserklärung, die nur eine
Konsequenz der Weltherrschaft der Päpste ist, nicht in Ungewiss-
heit sein

Es ist aber, was das Verhältnis der Grundlegung der Kirche
im Apostolate und im Evangelium zu der geschichtlichen
Entwicklung angeht, ein Punkt noch besonders zu bemerken, der
vielleicht am ersten die Exegese auf den richtigen Weg
zurückbringen könnte; ich meine den Umstand, dass Christus in den

Worten, in denen er dem Petrus den Primat nach der
altkatholischen Auffassung überträgt, nur in bildlichen Ausdrücken
spricht im Gegensatze zu dem Worte, das Christus in Beziehung
auf den Fall desselben spricht Nicht als ob Christus mit
diesen Bildern nichts hätte sagen wollen, sondern dass es offenbar

und klar daliege, dass er in seiner Kirche etwas ganz
Neues, nicht ein weltliches, nicht ein politisches Verhältnis
gründe ; dass, wenn er Aufträge gibt, Ämter und Ordnungen
gründet, er deshalb nicht in den Fusstapfen des A. T. stehen
bleiben will; dass dieses der Ordnung wegen Erforderliche
nicht den Geist, nicht das Leben in ihm, durch den allein wir
das Heil haben, nicht den Kindessinn und die für alle gleiche
Liebe ertöten soll. Und das ist eben das ganze Ziel, um welches
wir im Altkatholizismus kämpfen ; nicht dass die Ordnung, die
Christus in der Kriche gesetzt hat, umgestossen werde,
sondern dass die Umsetzung dieser im Sinne des Evangeliums nur
sittlich zu verstehenden und nur auf das Gewissen angewiesenen

Ordnung in eine politische, auf das Zwangsrecht
angewiesene Ordnung, die in der Infallibilität gipfelt, weltgeschichtlich

überwunden werde in der Kirche; das ist es, warum wir
kämpfen". —

Aus Anlass einer kirchlichen Feier erschien: rDie Spendung
des heiligen Sakramentes der Firmung und die Feier des

zehnjährigen Bestandes der Gemeinde zu Freiburg i. Br. Ein
altkatholisches Lebenszeichen. Freiburg i. Br. 1885". Richtiger wäre
zu sagen: „des zwölfjährigen Bestandes". Das Büchlein
enthält ausser einem Bericht über die kirchlichen und die
ausserkirchlichen Veranstaltungen eine Rede des praktischen Arztes



— 383 —

Franz Lang und daran anschliessend eine Ansprache von
Michelis. Darin verbreitet er sich über die mittelalterlichen
Kämpfe zwischen Kaisertum und Papsttum und zeigt an einem
Beispiel, in wie schlauer Weise das harmlose katholische Volk
für den Vatikanismus eingefangen wird, gibt aber auch der
Hoffnung Ausdruck, dass die Masse der Betörten dieses Intrigenspiel

— die Verwechslung des katholischen Primates mit
dem häretischen Papat — über kurz oder lang durchschauen
werde. —

Michelis' zwei Jahre älterer Bruder Eduard war Kaplan
und Sekretär des Erzbischofs Clemens August von Droste-Vische-
ring von Köln; er starb schon 1855 als Professor am Seminar
zu Luxemburg. Unser Michelis gab 1857 unter dem Titel:
„Lieder aus Westphalen" seine hinterlassenen Gedichte mit einer
Biographie heraus.

Manche Anregung, namentlich in der Philosophie der
Sprache, verdankte M. seinem Lehrer auf dem Gymnasium,
Anton Bernard Limberg. Zusammen mit Chr. Schlüter gab er
heraus: „Gedanken und Aussprüche Ant. Bern. Limberg's,
Oberlehrers am Kgl. Preuss. Gymnasium zu Münster, nebst einem Le-
bensabriss des Verewigten. Münster 1861".

Für die erste Auflage des Freiburger Kirchenlexikons schrieb
M. einen längeren Aufsatz über Wolfram von Eschenbach. —
Zudem war er Mitarbeiter einer grossen Anzahl von
Zeitschriften. Er gründete 1855 „Natur und Offenbarung" und war
bis 1869, von wo ab sie in die Hände der Jesuiten geriet, der
hervorragendste Mitarbeiter dieser Zeitschrift1). Eine Reihe von
kleinen Arbeiten stehen in den zu Paderborn erschienenen
Blättern : „Westphälisches Kirchenblatt" und „Bonifaziusblatt"
sowie in den zu Münster erschienenen „Katholisches Magazin"
und „Katholische Zeitschrift"s). Für das von Reusch
herausgegebene Bonner „Theologische Literaturblatt" schrieb er 1866
bis 1879 eine Reihe von Besprechungen. In den letzten Wochen

x) Über die Gründung vom «Natur und Offenbarung» spricht er im
«Deutschen Merkur» 1879, 13, 368; 1885, 261.

Die Beiträge für die Münsterschen Zeitschriften sind einzeln
verzeichnet bei Rassmann. Nachrichten von Münsterländ. Schriftstellern
1866, 213 und N. F. 1881, 14.



— 384 -
des Jahres 1871 gab er die Probenummern des von ihm in
Verbindung mit Dr. Wollmann und Pfarrer Grunert gegründeten

Wochenblattes „Der Katholik. Organ zum Kampfe gegen
die jesuitische Neuerung in der Kirche" heraus, welches vom
1. Januar 1872 ab regelmässig erschien, anfangs unter der
verantwortlichen Leitung von Michelis (von 1873 an noch drei
Jahre unter der Redaktion Grunert's). Er war ferner ein fleis-
siger Mitarbeiter des Rheinischen und Deutschen „Merkur". In
einem Artikel (1881, 29) sagt er, seine Korrespondenz im
„Merkur" sei ihm ein Stück seines Lebens. Von Zeit zu Zeit
schrieb er auch Artikel für den „Altkatholischen Boten" *). Seit
Dezember 1885 bis zu seinem Tode gab er bei Poppen in Freiburg

i. Br. das wöchenlich erscheinende „Altkatholische
Sonntagsblatt" heraus, das er allein schrieb2). Ferner sind zu
erwähnen die Jahrgänge 1880 und 1881 des bei Willmann in
Lahr anonym erschienenen Zehn-Pfennig-Kalenders. Ausserdem

fand er Gelegenheit, sich in verschiedenen andern nicht
altkatholischen, ja nichts weniger als altkatholischen Blättern
zu äussern.

Theologie, Philosophie, Naturwissenschaft waren die
Gebiete, die M. vorwiegend bearbeitete. In welch ausgiebiger
Weise dies geschah, haben die bibliographischen Angaben
angedeutet. Dazu kam noch die gleichfalls ausgedehnte Tätigkeit

als Professor, Pfarrer, Agitator. Fürwahr, er hat nach
dem Worte gehandelt, das er an Döllinger richtete: Wir müssen

tun, was wir können3).

*) Wegen eines derselben wurde er von dem Bistumsverweser Kübel
verklagt; das Schwurgericht zu Mannheim sprach ihn aber am 15. Dez.
1880 frei. « Deutscher Merkur » 1880, 393, 421 ; 1881, 12, 20.

2) Die letzte Nummer enthält die Grabrede auf Michelis von Prof.
Watterich.

3) S. sein Schreiben an Döllinger vom 14. Mai 1882 in dieser Zeitschrift
1913, Heft 1.

Menn.


	Friedrich  Michelis als Schriftsteller : 1815-1886 [Fortsetzung]

