
Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 4 (1914)

Heft: 3

Artikel: Der römische Katholizismus und die bulgarische Kirche

Autor: Ilitsch, Jordan

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-403851

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 31.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-403851
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


302 —

Der römische Katholizismus

und die bulgarische Kirche.

Wiederholte Anstrengungen und erfolglose Bemühungen
des kleinen Bulgarenvolkes, eine Hegemonie auf der Balkan-
halbinsel zu erlangen, brachten ihm die jahrhundertelange Feindschaft

aller benachbarten Völker, besonders der Griechen, der
bedeutendsten Nation der mittelalterlichen Balkangeschichte.
Zahlreiche Konflikte und blutige Kriege unterbrachen oft alle,
selbst die kirchlichen Beziehungen und veranlassten die Bulgaren,
Unterstützung zur Durchführung ihrer grossen Pläne im byzanz-
feindlichen Westen zu suchen. Sie unterstellten zeitweise die
bulgarische Kirche der römischen Jurisdiktion. Allein hier
konnten die Bulgaren auf die Dauer nicht Fuss fassen. Ihre
Kirche wurde, je nach den Staatsinteressen und politischen
Umwälzungen, bald Konstantinopel, bald Rom untergeordnet. Sie
befand sich wie kaum eine andere in unaufhörlichem Hin- und
Herschwanken zwischen dem Osten und Westen, in grosser
Unbeständigkeit, die sich schon zur Zeit der Christianisierung
der Bulgaren zeigte, und die bis zum heutigen Tage noch nicht
ganz aufgehört hat. Die griechischen Glaubensboten, welche im
Bulgarenreiche des ersten christlichen Fürsten Michael Boris
(852—888) das Christentum zuerst predigten, wurden (866) zur
Zeit des bekannten Photiusstreites schändlich verfolgt. Sie wurden
durch lateinische Bischöfe und ihren Anhang ersetzt, da die

hervorragende Stellung von Rom während des erwähnten Streites
und die in Byzanz selbst zu Einfluss gekommene romfreundliche

Partei den neubekehrten Bulgaren die sicherere Stütze im
Westen bot. Die lateinischen Bischöfe organisierten die Kirche
von Bulgarien nach ihrem Ritus. Sie spendeten den früher
getauften Christen die Firmung noch einmal, führten die neue



— 303 -
Lehre über das Filioque ein und diskreditierten überall die-

griechischen Geistlichen. Diese Tätigkeit des abendländischen
Klerus wurde auf der orientalischen Kirchenversammlung zu
Konstantinopel 867 verurteilt und der Papst Nikolaus I. (858—867)
exkommuniziert. Das Urteil sollte der in Italien residierende
Frankenkaiser Ludwig IL (855—876) zur Ausführung bringen,
aber bald änderte sich die Situation. Papst Nikolaus starb, ehe

ihn das Urteil erreichen konnte, und im Osten wurde mit der
Absetzung des Patriarchen Photius (857—867 und 878—868) —
nach der Thronbesteigung Basilius' I. (867—886) — die Stellung
gegenüber Rom verschoben. Um diese neue und günstigere Lage
zu befestigen, wurde der früher entlassene Patriarch Ignatius
(846—857 und 867—878), den Rom bearbeitet hatte, auf den
Patriarchenstuhl zurückberufen. Es wurde auch eine Synode zu
Konstantinopel 869 abgehalten, welche den Patriarchen Photius
verurteilen und die zwischen Ost und West entstandenen Kontroversen

ausgleichen sollte. Die Absichten des Papstes, den
Bischofsstuhl von Rom universal zu machen, brachten den alten
Kampf wieder zum Ausbruch. Er wurde jetzt noch mehr durch
die Frage der Gründung und Zugehörigkeit eines Archiepis-
kopats im Staate der Bulgaren verschärft, besonders weil sie

jetzt stets nach Konstantinopel neigten. Alle Nachweise der
Okzidentalen, dass die von den Bulgaren eroberten Gebiete
nach dem historischen Rechte nur der römischen Kirche
gehören können, blieben ebenso wie ihre Missbilligungen und
Drohungen erfolglos. Für die Bulgaren war die damalige
Restauration der byzantinischen Herrschaft stärker als alles
übrige. Schon am Anfang des folgenden Jahres (870) verjagten
sie die römischen Kleriker und riefen die Griechen, in ihrem
neugegründeten Preslavarchiepiskopat das Christentum wieder
zn predigen.

Die Einführung des slawischen Gottesdienstes und die
Übersetzungstätigkeit slawischer Kleriker, die nach der Verfolgung
der Schüler der Slawenapostel Kyrillos und Methodios (885)
aus Mähren als eine Fortsetzung der griechischen Arbeiten
erschien, waren sowohl am bulgarischen Hofe als auch in den
breitesten Volksmassen von grossem Einfluss. Der Gegensatz
zwischen den herrschenden Bulgaren und den ihnen
unterworfenen Slawen- und Thrakerstämmen wurde dadurch
ausgeglichen, und die Kriegskräfte des jungen Staates wurden be-



— 304 —

deutend verstärkt. Symeon (893—927), Boris zweiter Sohn,
ging mit aller Kraft einem Ziele nach, Konstantinopel zu
erobern und die byzantinische Kaiserkrone zu erlangen. Kräftige
Unterstützung zur Ausführung seiner Pläne fand er in Rom,
das sich bemühte, Bulgarien — damals von grosser Bedeutung —
für sich zu gewinnen. Der Papst Formosus (891—896) schickte
Symeon während des ersten Krieges der Bulgaren mit den
Byzantinern (ungefähr 893—896) die Krone und anerkannte
ihn als König. Gleichzeitig wurde der Archiepiskop von Preslav
mit dem Rang des Bischofs von Konstantinopel, als Vikar des
römischen Stuhles bezeichnet. Im zweiten bulgarischen Kriege
(913—927), für welchen der Überfall von Thessalonich durch
die Araber (904) bezeichnend ist, erschien Symeon einigemal
vor Konstantinopel selbst. Er nahm den Titel eines Kaisers
der Bulgaren und Griechen an, erhob selbst die bulgarische
Kirche zum Patriarchat und verlangte von den Byzantinern
alle Gebiete im Westen der Halbinsel. Die Byzantiner wollten
ihn bloss als Kaiser der Bulgaren innerhalb der Grenzen aus
der Zeit seines Vaters anerkennen. Der lange Krieg, welcher
darauf geführt wurde, endete mit einem glänzenden Sieg der
Bulgaren über die Griechen bei Anehialos (917). Vom Schwarzen
bis zum Adriatischen Meere und von der Draumündung bis
Thessalonich erstreckten sich die Grenzen des Staates Symeons.
Sie umfassten fast alle Gebiete des privilegierten und vom
fünften ökumenischen Konzil (553) anerkannten autokephalen
Archiepiskopats Justinians, dessen Residenz zur Zeit der ersten
Erwerbungen durch die Bulgaren im Südwesten nach Lychnidus
(Ochrid) verlegt worden war. Neben dem Patriarchat von Preslav,

der bulgarischen Nationalkirche, bestand im grossen Reiche
Symeons auch das Archiepiskopat Justiniana Prima, die erste
serbische nationale Organisation.

Nach dem Tode Symeons versöhnte sich sein Sohn Peter
(927—969), ein frommer und friedüebender Herrscher, der später
unter die Heiligen der bulgarischen Kirche aufgenommen wurde,
mit Byzanz. Er warf die Oberhoheit der römischen Kirche
(um 932) ab und erwirkte vom Patriarchat in Konstantionopel,
dass dem bulgarischen Erzbischof die gleichen Rechte wie den
orientalischen Patriarchen zuerkannt wurden. Während seiner
langen Regierung mehrten sich die Anzeichen des Verfalles.
Byzanz bewog zuerst die Ungarn und nachher die Russen zu



— 305 —

"Einfällen nach Bulgarien, Der russische Grossfürst Sviatoslav
bedrohte in seinem Feldzug über die Donau auch die Griechen
in Thrakien, wurde aber bald sowohl aus Preslav als auch aus
Dorostolon (Siüstria) vertrieben. Das byzantinische Reich, unter
Kaiser Johannes Tzimiskes (969—976), ergriff damals wieder
die Offensive und eroberte Donaubulgarien im Jahre 971. „In
diesen blutigen Kriegen wurde die alte herrschende Gesellschaft

Bulgariens bis auf geringe Reste aufgerieben und das Gebiet
zwischen Donau und Hämus für zweihundert Jahre politisch
bedeutungslos gemacht", schreibt Prof. Const. Jireöek in seiner
„Geschichte der Serben", Gotha (1911), S. 203. Der
Kriegsschauplatz befand sich nicht mehr im Gebiet des eroberten
und mit der Kirche von Konstantinopel vereinigten Archiepiskopats

von Preslav, sondern meist in dem der Justiniana Prima.
Dieser Westen des bulgarischen Reiches ersetzte unter Kaiser
Samuel die bestehende Oligarchie noch einige Jahrzehnte. Das
Zentrum des politischen und kirchüchen Lebens wurde langsam
nach Westen gerückt und konzentrierte sich zuletzt um die
westmazedonischen Seen. Neben dem Herrscher auf einem
Inselchen des Prespasees, welcher den bulgarischen Kaisertitel
führte, residierte in Ochrid der Erzbischof der Justiniana Prima.
Er wird seit dieser Zeit nach dem Residenzort und dem
regierenden Element Erzbischof von Ochrid und Patriarch der
Bulgaren genannt. Bei der oligarchischen Verfassung des Staates
konnten weder Samuels rasche Invasionen noch seine EinfäUe
in die Waldländer die Erfolge Symeons wiederholen. Kurz nach
seinem Tode (1014) gelang dem byzantinischen Kaiser Basilios H.
(976—1025) die vollständige Eroberung des Landes, mehr durch
innere Wirren und durch Verteilung von Privilegien und Würden,
als durch Schlachten1).

Die unaufhörüchen Kämpfe und grossen Eroberungen der
Bulgaren führten dazu, dass sie immer mehr zusammenschmolzen
und sich zwischen den andern Balkanvölkern weit zerstreuten.
Durch das Christentum näherten sie sich den ihnen
untergeordneten Völkern und amalgamierten sich allmähüch mit
ihnen. Als die Griechen aber selbst die letzten Reste des

Bulgarenreiches vernichteten und für längere Zeit die Donau
bis jenseits der Savemündung zur Grenze ihres Reiches machten,
verschwand das bulgarische Element vollständig. In der jüngeren

') Jirecek, a. a. 0., S. 203.

Internat, kirchl. Zeitschrift, Heft 3, 1914. 20



— 306 —

thrakischen Periode entstand auf der Halbinsel, dem Heimatland
hunnischer Ansiedler, aus der Mischung der Bulgaren, Slawen und
romanisierten Thraker ein neues Slawenvolk. Dieses Volk behielt
psychische und physische Eigenschaften, viele Sitten und
Gewohnheiten, selbst den Namen der hunnischen Bulgaren und.
trennte sich dadurch von den benachbarten Serben. Durch
einen Aufstand, der von den Kumanen (Polovcen der Russen)
unterstützt wurde, befreite es sich 1186 von Byzanz und
erneuerte das bulgarische Reich mit der Residenz in der „Dornen-
burgtt (Trnowo oder Trnov). An der Spitze standen zwei Brüder:
Assen (Assanus) und Peter (1186—1196). Beide wurden von
einheimischen Gegnern ermordet, worauf dem dritten, dem
„schönen Johannes" oder Kalojan (1197—1207), der Thron
eingeräumt wurde. Die Wirren in Byzanz, noch mehr die
Eroberung seines Landes und die Gründung des lateinischen
Balkankaisertums (1204) bewirkten nach alten Vorbildern eine
Annäherung des neuen Herrschers von Bulgarien an den
päpstlichen Stuhl. Er verhandelte seit 1200 mit Innozenz III. (1198—
1216). Als sich die Bulgaren der römischen Jurisdiktion
unterstellten, wurde er am 8. November 1204 feierlich zum Kaiser
gekrönt. Der zweite Nachfolger Kalojans, der bedeutende
Johannes Äsen IL (1218—1241) machte der bulgarisch-römischen
Freundschaft ein plötzliches Ende. Er versöhnte sich mit den
Griechen, und im Bunde mit Kaiser Johannes Dukas Vatatzes
von Nikaia (1222—1254) bekämpfte er die fast auf Konstantinopel

allein beschränkten Franken. Die bulgarische Kirche,
als das koordinierte Patriarchat von Trnovo, wurde 1235 dem
Nikaischen angeschlossen, was die anderen morgenländischen
Patriarchen anerkannten und erstreckte ihre Herrschaft über
alle ethnischen Bulgarenlandschaften auf der Balkanhalbinsel.
Sie wurde, nach der gänzlichen Eroberung des Bulgarenreiches
durch die Türken (1393—1398), der Metropoütankirche von
Moldau untergeordnet und 1403 mit dem ökumenischen Patriarchat
vereinigt. Die Macht der Bulgaren wurde durch die Bedrängnisse

von seiten der Tataren, Bewohner der nordwestlichen
Küste des Schwarzen Meeres, so gebrochen, dass sie dem
Vordringen der Türken und der Ausbreitung der griechischen
Hierarchie keinen Widerstand leisten konnten. Sie verfielen,
wie selbst der bulgarische Dichter Iwan Wasoff in seinem
Lied „Pametnizite na B'lgaria" (Bulgariens Denkmale) sagt, „ohne



— 307 —

Gelübde und Kossowo"1). Sie gerieten als gehorsame Rajah
(Sklaven) in jene Vergessenheit, aus der sie erst die neue
russische Expansivpolitik erweckte.

Neben der offiziellen Kirche der Bulgaren verbreitete sich
in ihrem Reiche die Sekte der Paulikianer, die sich durch die
Ansiedelung der kleinasiatischen Griechen und Armenier zuerst
an der Grenze bei Adrianopel und Phiüppopel festgesetzt hatte.
Sie wurde unter Kaiser Peter, Symeons Sohn, durch den neuen
Organisator Pfarrer Bogomil, weit verbreitet. Der Bischof der
Bogomilen in Serdica, so wurden daselbst die Paulikianer
genannt, wurde als „der kleine Alte" bezeichnet2). Seine
Herrschaft erstreckte sich nur über die Bulgarengebiete; ähnliche
Organisationen bestanden auch in anderen Landschaften auf
der Halbinsel, in Thrakien, Mazedonien, Bosnien etc. Die grossen
Verfolgungen unter den christlichen Herrschern vermochten
die Paulikianer nicht auszurotten. Unter der Gebirgsbevölkerung
der Rhodope erhielten sie sich bis zum 17. Jahrhundert. Erst
durch die furchtbaren Verfolgungen und Gräueltaten der Türken
wurden ihre letzten Spuren vollständig vernichtet. Die Pauü-
kianer wurden meist Mohammedaner, später unter dem Namen
„Pomaken", d. h. die Helfer (der Türken gegen die Christen),
bekannt. Eine geringe Zahl derselben unterstellte sich der
päpstlichen Kurie, deren Propaganda in der morgenländischen Kirche,
nach Trennung der protestantischen Gebiete und Gründung des
Jesuitenordens (1534), noch mehr erstarkte. Papst Gregor XIIL
(1572—1585), zu dessen Zeit die Jesuiten in den östlichen Balkanländern

zuerst erschienen, gründete zu Rom für die orthodoxen
Proselyten eine Schule, das „Collegium graecum*. Sein fünfter
Nachfolger Klemens VIII. (1592—1605) bemühte sich durch einen
Christenbund alle Balkanvölker zu befreien und seiner
Jurisdiktion unterzuordnen, aber die verfeindeten europäischen Höfe
Hessen Österreich allein dafür sorgen. Zur Ausführung der
päpstlichen Pläne, die im politischen Sinne österreichisch wurden,
fand das Kaiserreich grosse Unterstützungen ausser beim Jesuitenorden

noch bei den Zöglingen des später begründeten
„Collegium illyricum", daun in der „Congregatio de Propaganda
Fide" und seinem Seminar, dem „Collegium Urbanum", das als
Ersatz des Collegium graecum betrachtet werden kann. Die

a) Auf dem Kossowo (Amselfeld) unterlagen am 15. Juni 1389 die
gegen die Türken ihre Freiheit tapfer verteidigenden serbischen Armeen.

*) „Sbornik zu Ehren Lamonskys". Florinski, Petersburg (1833), S. 37.



— 308 —

Kroaten und oft selbst die Serben dienten der österreichischen
Politik ebenfalls. Ihre öfteren Aufstände erleichterten das
Vordringen Österreichs, so dass die Save und der untere Teil der
mittleren Donau fast zu einer festen Grenze wurde. Österreich
erschien zu wiederholten Malen auch in Bosnien und Serbien
und strebte energisch, die Othodoxen unter die Flügel der
römischen Kirche zu bringen. Dem leisteten die Serben grossen
Widerstand. Sie setzten all ihre Befreiungshoffnungen auf die
verwandten und dazu mit Erfolg gegen die Türken kämpfenden
Russen. Der russische Einfluss fing an sich unter den Serben,
dann unter den Rumänen, Griechen und Bulgaren mit
Blitzesschnelle zu verbreiten. Er brachte bald eine rasche Umwälzung
in allen früher zur Eroberung der Balkangebiete im europäischen
Westen beschlossenen Plänen. Ohne Russland wurde jede
Unternehmung im nahen Orient unmöglich; mit ihm musste man
rechnen, um die europäische Türkei vernichten zu können. In
zahlreichen Projekten über die Aufteilung des Balkans, die darauf
zwischen Österreich und Russland gemacht wurden, ging die
Grenzlinie immer über die serbischen Gebiete, indem ein Teil
der Serben in Russlands Sphäre einbezogen wurde. Diese
russische Interessensphäre auf der Halbinsel entpuppte sich in
der zweiten Hälfte des vorigen Jahrhunderts aus rein politischen

Gründen als das ethnische Bulgarengebiet.
Das nach den Traditionen aus der Zeit Peters des Grossen

(1682—1725) stammende Protektorat Russlands über die Christen
in der Türkei wurde in der zweiten Hälfte des 18. Jahrhunderts
eine gesetzliche Tatsache. Durch den bekannten internationalen
Vertrag, der nach dem Kriege 1768—1774 im jetzt rumänischen
Dorf Kainardschi geschlossen wurde, erwarb Russland ein
unbeschränktes Interventionsrecht zugunsten der Orthodoxen,
beziehungsweise zugunsten ihrer Kirche und ihres Glaubens. Die
russische Schutzherrschaft in der Türkei blieb nicht lange in Kraft,
aber ihr mächtiger Einfluss brachte doch gute Früchte für die
Zukunft der ganzen christlichen Bevölkerung. Bei den Balkanvölkern
erstarkten die Hoffnungen auf die Befreiung von den Türken,
teilweise auch von den unerträglichen Phanarioten, die als
Rivalen Russlands auf der Halbinsel auftraten. Es vermehrten
sich die Befreiungskämpfe. Fast nacheinander, parallel mit dem
russischen Vordringen nach Süden, konsolidierten sich dieBalkan-
stätchen: Montenegro, Serbien, Griechenland und Rumänien



— 309 —

mit ihren autokephalen Kirchen. Sie sagten sich, durch die

Befreiung von der Türkei, auch von den anderen daselbst
herrschenden Einflüssen los. Der grosse Einfluss Russlands und
seine Bedeutung in der orthodoxen Welt, aus denen sich die

panslawistischen Russenideen entwickelten, ebenso auch die

grossgriechische ^Meydlrj îâéaa der Phanarioten, fingen an auf
den befreiten Territorien allmählich zurückzugehen. Günstigen
Boden zu ihrer Verbreitung fanden sie nur auf den unter der
Türkei gebliebenen Territorien. Diese gemeinschaftliche Zone
der russischen Panslawisten und griechischen Panhellenisten
wurde bald heiss umstritten. In den Bulgarengebieten, über
welche der russische Weg nach Konstantinopel führte, musste die

expansive Russenpolitik bleibenden Fuss fassen. Daselbst musste
sie ihre ganze Unterrichtsarbeit konzentrieren und gegen
Konstantinopel, den Sitz der Phanarioten, eine dominierende Position
schaffen. Wie viel Russland bis zu den dreissiger Jahren des

vorigen Jahrhunderts für alle Christen, selbst die Balkanslawen,
unternahm, so viel widmete es seine Kräfte seit dieser Zeit
dem Bulgarenvolke. Schon damals hatte es die Absicht seine
Rivalen auf der Halbinsel durch eine Kirchenrevolution, mit dem
Bulgarenvolke an der Spitze, niederzuwerfen, aber um die Serben
in der Türkei für sich behalten zu können, wurde die günstige
Parole erlassen : „Kampf der Slawen gegen die Hellenen ;

Kampf gegen die griechische Hierarchie und Sprache in den
slawischen Kirchen und Gemeinden". Um die Mitte des 19.
Jahrhunderts trachtete die russische Diplomatie nach der Regierung
über die christlichen Kirchen in der Türkei, was ihr bis zu
einem gewissen Masse nach dem Vertrag von Kainardschi
zukam. Dieser Versuch führte im September 1853 zum blutigen
Krimkriege, welcher mit der Niederlage Russlands endete. Im
Frieden von Paris (März 1856) wurden die Christen in der
Türkei dem russischen Einfluss entzogen. Sie erreichten mehr
Freiheit und Autonomie; allen wurde vollständige Gleichheitgarantiert.

Durch ein Manifest (Hatihumayun), welches darauf folgte,
fielen auch die Schranken der verschiedenen Bekenntnisse und
Nationalitäten, aber alles das blieb meist nur auf dem Papier.

Der kirchliche Kampf zwischen den Slawen und den
Griechen, noch mehr die Niederlage Russlands im Krimkriege,
hatte auch seine Folgen im Westen. Von allen Seiten sammelten
sich, um die Balkankämpfe auszunutzen und die Ostkirche in



— 310 —

eine gewisse Abhängigkeit vom Papste zu bringen, die in der
Türkei unter dem Schutze Frankreichs stehenden und von
Österreich immer unterstützten römischkatholischen Missionäre.
Sie erwirkten bei der türkischen Pforte, dass die früheren
Beschränkungen zum Fortschritt der Romkirche seit 1830 ihre
Bedeutung allmählich verloren, und der Weg für die Union
vorbereitet wurde. Papst Pius IX. konnte schon 1848 die
Morgenländer feierlich einladen, die Oberhoheit des römischen
Bischofs anzuerkennen. Zum gleichen Zweck gründete er 1853
die „Congregatio rituum orientalium". Seine Propaganda
verbreitete sich zuerst unter den Griechen ; aber durch viele
Fehlschläge, die sich schnell auf dem Operationsfeld zeigten, wurde
sie auf den Boden der mit griechischer Kirchenregierung
unzufriedenen Slawenstämme übertragen. Die Gründung zahlreicher
wohltätiger Institutionen und Schulen, noch mehr die unauf-
hörüchen Hetzereien gegen die Griechen und übertriebene
Hoffnungen, womit die Missionäre Propaganda trieben, erweckten
bei den unterjochten Slawenstämmen die Freude an der Union.
Der römische Katholizismus erstarkte besonders in bulgarischen
Landschaften, wo an Stelle der frühern Paulikianer seit 1759
das lateinische apostolische Vikariat Sophia - Philippopel und
seit 1789 das Bistum Nikopolis mit der Residenz in Rustschuck
errichtet wurden. Er erschien nach dem Krimkriege als der zweite
mächtige Träger der grossbulgarischen Idee, und sammelte um
seine Zeitschrift „Bulgarien" in Konstantinopel die einheimischen
Agitatoren, welche in dortigen Jesuitenschulen und in Österreich,

als Zöglinge des Bischofs Strossmayer von Diakovar
(1849—1905), erzogen wurden. Diese örtlichen Erfolge der
römischkatholischen Propaganda befriedigten ihre Führer noch
nicht. Sie suchten einen unierten Archiepiskop, der alle Slawen
in der Türkei unter seiner Jurisdiktion vereinigen und dem

Papste unterwerfen konnte. Das dem Papst 1861 mit einigen
hundert Unterschriften eingereichte Gesuch der Bulgaren, ihre
Kirche zu organisieren, erfreute den ganzen in der Balkanfrage

interessierten Westen. Die bulgarischen Volksvertreter
wurden in Rom sehr freundlich empfangen, und am 8. April
des gleichen Jahres erreichten sie die Erfüllung ihrer Wünsche.
Es wurde ihnen die Orthodoxie, ebenso der slawische Kultus
garantiert, und der Archimandrit Josef, genannt nach dem
Kloster wo er lebte „Sokolski", zum Archiepiskop geweiht.
Die römischkatholischen Schriftsteller nennen für damals 200,000,



— 311 -
sogar 2,000,000 unierte Bulgaren und setzten grosse Erwartungen
.auf dieselben. Ihr Hoffen hatte aber ein unerwartetes Ende.
Schon nach zwei Monaten verliess der neugeweihte Archiepiskop
Josef seinen Patriarchenstuhl und vertauschte ihn mit der
Büsserzelle in einem Kiewkloster. Das von den russischen

Agitatoren aufgehetzte Bulgarenvolk verteidigte seine wankend
-gemachte slawische Orthodoxie. Sowohl die Priesterschaft als
auch die Volksführer näherten sich seitdem den verwandten
Serben, deren Einfluss damals auf der ganzen Halbinsel sehr

gross war. Der Serbenfürst Michael (1838—1842 und 1860—
1868) traf 1867 mit dem bulgarischen Emigrantenkomitee in
Bukarest ein Übereinkommen zur Befreiung Bulgariens und
seiner Vereinigung mit dem serbischen Staate. Sein Bund mit
Montenegro, Griechenland und Rumänien, und die gemeinschaftliche

Aktion gegen die jahrhundertelange Fremdherrschaft
erschütterte von Grund auf das europäische Türkenreich. Über
die ganze Halbinsel bereiteten die Agenten des begabten Serbenfürsten

den Boden für eine grosse Revolution vor, welche die
heiss ersehnte Freiheit bringen sollte. Der einsichtsvollen
türkischen Diplomatie wurde es aber das grösste Anliegen, unter
den Balkanchristen Feindschaft zu pflanzen und doch das orthodoxe

Russland, dessen Annäherung an Konstantinopel sich
bemerkbar machte, zufrieden zu stellen. Zu diesem Zweck gründete
sie 1870 das bulgarische Exarchat, den Streitkeim der Balkanvölker.

Diese Politik der Türkei wurde in Russland mit grosser
Freude als eigener Erfolg begrüsst. Es rüstete rasch und führte
1877 den Krieg, um auf dem Balkan seine weiteren Pläne
auszuführen. Durch den Vorfrieden von St. Stephano 1878 gelang
es der russischen Diplomatie, ihre Wünsche für den Augenblick
zu erfüllen und in dem neugeschaffenen „Grossbulgarien" den
Umfang und das Ziel ihrer Ansprüche öffentlich zu bekunden.
Dieser russische Einfluss wurde aber auf dem Berliner Kongress
(1879) von den europäischen Mächten unterdrückt. Er setzte
sich seitdem nur als die hegemonistische Bulgarenpolitik auf
-der Halbinsel fort. Erst nach dem neuesten Kriege und dem

Vertrag von Bukarest (1913) gab, wie es scheint, die russische
Neutralität die Ausführung solcher Pläne auf und zeigte sich
allen Völkern auf dem Balkan als echten Freund.

Nach "der Beseitigung des Unionsbischofs Sokolski und der
¦Gründung des Exarchats wurde die Union fast ganz vernichtet.
Eine kleine Gemeinde, die in Konstantinopel zuerst unter der



— 312 —

Führung des apostoüschen Administrators Peter Arabitschiski,.
dann Raphael Popow stand, umfasste die kleine Zahl der in
verschiedenen Gebieten auf der Halbinsel noch gebliebenen
Unionsgemeinden. Für die Bulgarengebiete wurde, seit der
Ankunft des neugeweihten Bischofs Josef Popow (1865), Adrianopel

der Sitz der Propaganda. Im Jahre 1883 ernannte
der Papst Nil Isworow zum Archiepiskop von Konstantinopel
und unterstellte ihm vier politische Provinzen der europäischen
Türkei : Konstantinopel, Thessalonich, Adrianopel und Monastir.
Bulgarien selbst behielt die frühere römischpaulikianische
Teilung: das apostolische Vikariat Sophia-Philippopel und
Bistum Nikopoli (Rustschuck), welches in Verbindung mit dem
Archiepiskopat von Delbenischti stand. In beiden Bistümern
befand sich am Ende des vorigen Jahrhunderts, nach den
Angaben des bulgarischen Geschichtsforschers S. Stanimirow
(Geschichte der bulgarischen Kirche), für die ungefähr 26,800
unierten Bulgaren : 33 Kirchen, 41 Priester und 47 verschiedene
Unterrichtsanstalten (neuere statistische Angaben siehe „Intern.
Kirchl. Zeitschrift" 1913, S. 258 f.). Der Erfolg der Missionstätigkeit

in Bulgarien ist nicht gross, obwohl sie von oben
unterstützt wird. Gegen sie richtet sich die Masse des
orthodoxen Volkes, die Kleriker und viele Volksführer. Der
ehemalige Führer der Union Dragan Zankow schrieb 1897 in seiner
Zeitschrift „Sname" („Die Fahne") Nr. 38: „Union ist eine
demoralisierende Kraft, welche das trockene, schwache Bulgarenskelett

abnagt." Weder die römische Kanonisierung der Slawenapostel

Kyrillos und Methodios 1880, noch die öfteren Anträge
des apostoüschen Vikariats von Sophia, die Bulgaren dem Papst
unterzuordnen, konnten einen grösseren Aufschwung in das

Volk bringen. Es schien, dass bessere Aussichten für eine erfolgreiche

Arbeit der 1911 zum Verein der hl. Kyrill und Methodios
organisierten Missionäre nach dem neuesten Balkankriege sich
eröffnen sollten. Bei den Bulgaren wurde gleich nach dem
Frieden von Bukarest (1913) eine starke Agitation betrieben,
sie von den Slawen — beziehungsweise von den Russen —
und von der Ostkirche zu trennen. Es wurden die grossen
Propagandaversammlungen, die Unionsreden und andere
Vorträge abgehalten, auf welchen aber immer mit guten
Argumenten auch gegen die Union gesprochen wurde. Die gegen
die Kirche indifferenten Kreise erklärten sich meist für die
Trennung von allem, was sie mit Russland, Serbien und Griechen-



— 313 —

land verbindet; sie suchen den Schutz ihrer Nation in den
römischkatholischen Ländern. Allein die kirchlichen Kreise,
ebenso auch das Volk, sind der Union abgeneigt. Das offizielle
Organ der bulgarischen Kirche „Zerkowen Wjestnik" (Der
kirchliche Bericht) lehnt jeden Entwurf für Unionsverhandlungen
und die Wahl einer Kommission ab. Es sagt: „Für die Union gibt
es keine Verhandlungen, und keine Kommission ist dafür
bestimmt ; niemand ist erlaubt Verhandlungen über den Glauben
unserer Ahnen zu führen und ihn zu ändern. Man dürfe keine
Gedanken über ähnliche Anschläge auf das Gewissen des

Bulgarenvolkes haben, das so sehr durch seine Existenz, seine
Wiedergeburt und Freiheit seiner orthodoxen Religion
verpflichtet ist." Gegen die Union erliess die bulgarische Synode
an das Volk einen Hirtenbrief, um es zu ermahnen, geduldig
zu sein. Im Brief wurde gesagt : „. Wenn die römische
Propaganda dem Bulgarenvolk versprechen will, sie würde sein
Kyrill-Methodioschristentum nicht untergraben, welches ihm
tausend Jahre heilig war und sein ganzes Wesen durchdrang ..." ;

weiter wird gesagt : Die Rettung des Volkes liegt nur in der Orthodoxie,

im Slawentum und im Vertrauen auf das orthodoxe
Russland. Weder sich selbst, noch Russland und das Slawentum

dürfen die Bulgaren verraten, weil das Slawentum
evangelisch kulturelle Aufgaben hat. Das bulgarische Volk darf
seine Fahne, unter welcher es 1912 kämpfte, nicht in Schmutz
und Staub lassen. Es muss sie noch mehr hochhalten in
dem tiefen Glauben, dass Gott die ihm Vertrauenden nicht
verlässt." Der Hirtenbrief wurde in Bulgarien ungleich
aufgenommen. Die Presse der Hauptstadt und der Intelligenz
kritisierte ihn, weü er das Volk zum Russentum und Pansla-
wismus überrede, aber sie geht eben dadurch mit dem eigentlichen

Volk auseinander. Von Phiüppopel wurde dem Exarchen
Josef ein Telegramm geschickt, in dem der Synode grosser
Dank ausgesprochen wurde, dass sie dem Bulgarenvolk neue
Hoffnung auf die slawische Volkskirche und auf die bessere
Zukunft eingepflanzt habe. „Die Orthodoxie und das Slawentum"

— wird im Telegramm gesagt — „gaben uns unsere
Kultur und politische Freiheit; nur sie können auch in
Zukunft die beste Garantie für unsere Selbständigkeit und Einheit

sein."
Jordan Ilitsch.


	Der römische Katholizismus und die bulgarische Kirche

