Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 4 (1914)

Heft: 3

Artikel: Der romische Katholizismus und die bulgarische Kirche
Autor: llitsch, Jordan

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-403851

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 31.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-403851
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

— 302 —

Der romische Katholizismus
und die bulgarische Kirche.

Wiederholte Anstrengungen und erfolglose Bemiihungen
des kleinen Bulgarenvolkes, eine Hegemonie auf der Balkan-
halbinsel zu erlangen, brachten ihm die jahrhundertelange Feind-
schaft aller benachbarten Volker, besonders der Griechen, der
bedeutendsten Nation der mittelalterlichen Balkangeschichte.
Zahlreiche Konflikte und blutige Kriege unterbrachen oft alle,
selbst die kirchlichen Beziehungen und veranlassten die Bulgaren,
Unterstiitzung zur Durchfithrung ihrer grossen Pliane im byzanz-
feindlichen Westen zu suchen. Sie unterstellten zeitweise die
bulgarische Kirche der romischen Jurisdiktion. Allein hier
konnten die Bulgaren auf die Dauer nicht Fuss fassen. Ihre
Kirche wurde, je nach den Staatsinteressen und politischen Um-
wilzungen, bald Konstantinopel, bald Rom untergeordnet. Sie
befand sich wie kaum eine andere in unaufhérlichem Hin- und
Herschwanken zwischen dem Osten und Westen, in grosser
Unbestidndigkeit, die sich schon zur Zeit der Christianisierung
der Bulgaren zeigte, und die bis zum heutigen Tage noch nicht
ganz aufgehort hat. Die griechischen Glaubensboten, welche im
Bulgarenreiche des ersten christlichen Fiirsten Michael Boris
(852—888) das Christentum zuerst predigten, wurden (866) zur
Zeit des bekannten Photiusstreites schédndlich verfolgt. Sie wurden
durch lateinische Bischdfe und ihren Anhang ersetzt, da die
hervorragende Stellung von Rom wihrend des erwidhnten Streites
und die in Byzanz selbst zu Einfluss gekommene romfreund-
liche Partei den neubekehrten Bulgaren die sicherere Stiitze im
Westen bot. Die lateinischen Bischife organisierten die Kirche
von Bulgarien nach ihrem Ritus. Sie spendeten den {riither
getauften Christen die Firmung noch einmal, fiihrten die neue



— 303 —

Lehre iiber das Filioque ein und diskreditierten {berall die-
griechischen Geistlichen. Diese Titigkeit des abendléndischen
Klerus wurde auf der orientalischen Kirchenversammlung zu
Konstantinopel 867 verurteilt und der Papst Nikolaus I. (858—867)
exkommuniziert. Das Urteil sollte der in Italien residierende
Frankenkaiser Ludwig II. (805—~876) zur Ausfiihrung bringen,
aber bald &dnderte sich die Situation. Papst Nikolaus starb, ehe
ihn das Urteil erreichen konnte, und im Osten wurde mit der
Absetzung des Patriarchen Photius (857—867 und 878—868) —
nach der Thronbesteigung Basilius’ I. (867—886) — die Stellung
gegeniiber Rom verschoben. Um diese neue und giinstigere Lage
zu befestigen, wurde der friher entlassene Patriarch Ignatius
(846—85T7 und 867—878), den Rom bearbeitet hatte, auf den Patri-
archenstuhl zuriickberufen. Es wurde auch eine Synode zu
Konstantinopel 869 abgehalten, welche den Patriarchen Photius
verurteilen und die zwischen Ost und West entstandenen Kontro--
versen ausgleichen sollte. Die Absichten des Papstes, den
Bischofsstuhl von Rom universal zu machen, brachten den alten
Kampf wieder zum Ausbruch. Er wurde jetzt noch mehr durch
die Frage der Grindung und Zugehorigkeit eines Archiepis-
kopats im Staate der Bulgaren verschirft, besonders weil sie
jetzt stets nach Konstantinopel neigten. Alle Nachweise der-
Okzidentalen, dass die von den Bulgaren eroberten Gebiete
nach dem historischen Rechte nur der roémischen Kirche ge-
horen konnen, blieben ebenso wie ihre DMissbilligungen und
Drohungen erfolglos. Fiir die Bulgaren war die damalige Re-
stauration der byzantinischen Herrschaft stirker als alles
iibrige. Schon am Anfang des folgenden Jahres (870) verjagten
sie die romischen Kleriker und riefen die Griechen, in ihrem
neugegriindeten Preslavarchiepiskopat das Christentum wieder
zn predigen.

Die Einfiihrung des slawischen Gottesdienstes und die Uber-
setzungstitigkeit slawischer Kleriker, die nach der Verfolgung-
der Schiiler der Slawenapostel Kyrillos und Methodios (885)
aus Méahren als eine Fortsetzung der griechischen Arbeiten er-
schien, waren sowohl am bulgarischen Hofe als auch in den
breitesten Volksmassen von grossem Einfluss. Der Gegensatz
zwischen den herrschenden Bulgaren und den ihnen unter-
worfenen Slawen- und Thrakerstimmen wurde dadurch aus-
geglichen, und die Kriegskrifte des jungen Staates wurden be--



— 304 —

-deutend verstirkt. Symeon (893—927), Boris zweiter Sohn,
-.ging mit aller Kraft einem Ziele nach, Konstantinopel zu
erobern und die byzantinische Kaiserkrone zu erlangen. Kriftige
Unterstiitzung zur Ausfithrung seiner Pline fand er in Rom,
-das sich bemiihte, Bulgarien — damals von grosser Bedeutung —
far sich zu gewinnen. Der Papst Formosus (891—896) schickte
Symeon wihrend des ersten Krieges der Bulgaren mit den
Byzantinern (ungefdhr 893—896) die Krone und anerkannte
ihn als Konig. Gleichzeitig wurde der Archiepiskop von Preslav
mit dem Rang des Bischofs von Konstantinopel, als Vikar des
‘romischen Stuhles bezeichnet. Im zweiten bulgarischen Kriege
(913—-927), fur welchen der Uberfall von Thessalonich durch
die Araber (904) bezeichnend ist, erschien Symeon einigemal
vor Konstantinopel selbst. Er nahm den Titel eines Kaisers
der Bulgaren und Griechen an, erhob selbst die bulgarische
Kirche zum Patriarchat und verlangte von den Byzantinern
alle Gebiete im Westen der Halbinsel. Die Byzantiner wollten
ihn bloss als Kaiser der Bulgaren innerhalb der Grenzen aus
der Zeit seines Vaters anerkennen. Der lange Krieg, welcher
darauf gefiihrt wurde, endete mit einem glinzenden Sieg der
Bulgaren tiber die Griechen bei Anchialos (917). Vom Schwarzen
bis zum Adriatischen Meere und von der Draumiindung bis
‘Thessalonich erstreckten sich die Grenzen des Staates Symeons.
‘Sie umfassten fast alle Gebiete des privilegierten und vom
finften O0kumenischen Konzil (053) anerkannten autokephalen
Archiepiskopats Justinians, dessen Residenz zur Zeit der ersten
Erwerbungen durch die Bulgaren im Stidwesten nach Lychnidus
(Ochrid) verlegt worden war. Neben dem Patriarchat von Pres-
lav, der bulgarischen Nationalkirche, bestand im grossen Reiche
Symeons auch das Archiepiskopat Justiniana Prima, die erste
serbische nationale Organisation.

Nach dem Tode Symeons versohnte sich sein Sohn Peter
(927—969), ein frommer und friedliebender Herrscher, der spiter
‘unter die Heiligen der bulgarischen Kirche aufgenommen wurde,
mit Byzanz. Er warf die Oberhoheit der rémischen Kirche
(um 932) ab und erwirkte vom Patriarchat in Konstantionopel,
-dass dem bulgarischen Erzbischof die gleichen Rechte wie den
orientalischen Patriarchen zuerkannt wurden. Wéihrend seiner
langen Regierung mehrten sich die Anzeichen des Verfalles.
Byzanz bewog zuerst die Ungarn und nachher die Russen zu



— 305 —

Einfallen nach Bulgarien. Der russische Grossfiurst Sviatoslav
‘bedrohte in seinem Feldzug tiber die Donau auch die Griechen
in Thrakien, wurde aber bald sowohl aus Preslav als auch aus
Dorostolon (Silistria) vertrieben. Das byzantinische Reich, unter
Kaiser Johannes Tzimiskes (969—976), ergriff damals wieder
die Offensive und eroberte Donaubulgarien im Jahre 971. ,In
-diesen blutigen Kriegen wurde die alte herrschende Gesell-
~ schaft Bulgariens bis auf geringe Reste aufgerieben und das Gebiet
zwischen Donau und Hémus fir zweihundert Jahre politisch
bedeutungslos gemacht®, schreibt Prof. Const. Jireéek in seiner
,Geschichte der Serben“, Gotha (1911), S. 203. Der Kriegs-
-schauplatz befand sich nicht mehr im Gebiet des ‘eroberten
und mit der Kirche von Konstantinopel vereinigten Archiepis-
kopats von Preslav, sondern meist in dem der Justiniana Prima.,
Dieser Westen des bulgarischen Reiches ersetzte unter Kaiser
Samuel die bestehende Oligarchie noch einige Jahrzehnte. Das
Zentrum des politischen und kirchlichen Liebens wurde langsam
mnach Westen geriickt und konzentrierte sich zuletzt um die
westmazedonischen Seen. Neben dem Herrscher auf einem
Inselchen des Prespasees, welcher den bulgarischen Kaisertitel
fihrte, residierte in Ochrid der Erzbischof der Justiniana Prima.
Er wird seit dieser Zeit nach dem Residenzort und dem regie-
renden Element Erzbischof von Ochrid und Patriarch der Bul-
.garen genannt. Bei der oligarchischen Verfassung des Staates
konnten weder Samuels rasche Invasionen noch seine Einfille
in die Waldlédnder die Erfolge Symeons wiederholen. Kurz nach
-gseinem Tode (1014) gelang dem byzantinischen Kaiser Basilios 1I.
(976—1025) die vollstindige Eroberung des Landes, mehr durch
innere Wirren und durch Verteilung von Privilegien und Wiirden,
.als durch Schlachten?).

Die unaufhorlichen Kdmpfe und grossen Eroberungen der
Bulgaren fiihrten dazu, dass sie immer mehr zusammenschmolzen
und sich zwischen den andern Balkanvolkern weit zerstreuten.
Durch das Christentum nédherten sie sich den ihnen unter-
.geordneten Volkern und amalgamierten sich allmihlich mit
ihnen. Als die Griechen aber selbst die letzten Reste des
Bulgarenreiches vernichteten und fir lingere Zeit die Donau
bis jenseits der Savemiindung zur Grenze ihres Reiches machten,
-verschwand das bulgarische Element vollstindig. In der jiingeren

1) Jirecek, a. a. O., S. 203.
Internat. kirchl. Zeitschrift, Heft 3, 1914, 20



— 306 —

thrakischen Periode entstand auf der Halbinsel, dem Heimatland
hunnischer Ansiedler, aus der Mischung der Bulgaren, Slawen und.
romanisierten Thraker ein neues Slawenvolk. Dieses Volk behielt
psychische und physische Eigenschaften, viele Sitten und Ge-
wohnheiten, selbst den Namen der hunnischen Bulgaren und
trennte sich dadurch von den benachbarten Serben. Durch
einen Aufstand, der von den Kumanen (Polovcen der Russen)
unterstiitzt wurde, befreite es sich 1186 von Byzanz und er-
neuerte das bulgarische Reich mit der Residenz in der ,Dornen-
burg* (Trnowo oder Trnov). An der Spitze standen zwei Briider:
Assen (Assanus) und Peter (1186—1196). Beide wurden von
einheimischen Gegnern ermordet, worauf dem dritten, dem
,schonen Johannes“ oder Kalojan (1197—1207), der Thron ein-
geraumt wurde. Die Wirren in Byzanz, noch mehr die Er-
oberung seines Landes und die Griindung des lateinischen Balkan-
kaisertums (1204) bewirkien nach alten Vorbildern eine An-
naherung des neuen Herrschers von Bulgarien an den pépst-
lichen Stuhl. Er verhandelte seit 1200 mit Innozenz III. (1198—
1216). Als sich die Bulgaren der rémischen Jurisdiktion unter-
stellten, wurde er am 8. November 1204 feierlich zum Kaiser
gekront, Der zweite Nachfolger Kalojans, der bedeutende Jo-
hannes Asen II. (1218—1241) machte der bulgarisch-romischen
Freundschaft ein plotzliches Ende. Er verschnte sich mit den
Griechen, und im Bunde mit Kaiser Johannes Dukas Vatatzes.
von Nikaia (1222—1254) bekidmpfie er die fast auf Konstan-
tinopel allein beschrankten Franken. Die bulgarische Kirche,.
als das koordinierte Patriarchat von Trnovo, wurde 1235 dem
Nikaischen angeschlossen, was die anderen morgenldndischen
Patriarchen anerkannten und erstreckte ihre. Herrschaft tber
alle ethnischen Bulgarenlandschaften auf der Balkanhalbinsel.
Sie wurde, nach der génzlichen Eroberung des Bulgarenreiches
durch die Tirken (1393—1398), der Metropolitankirche von
Moldau untergeordnet und 1403 mit dem 6kumenischen Patriarchat
vereinigt. Die Macht der Bulgaren wurde durch die Bedring-
nisse von seiten der Tataren, Bewohner der nordwestlichen.
Kiiste des Schwarzen Meeres, so gebrochen, dass sie dem Vor-
dringen der Tirken und der Ausbreitung der griechischen
Hierarchie keinen Widerstand leisten konnten. Sie verfielen,.
wie selbst der bulgarische Dichter Iwan Wasoff in seinem
Lied ,Pametnizite na B’lgaria“ (Bulgariens Denkmale) sagt, ,ohne:



— 307 —

Geliibde und Kossowo“?). Sie gerieten als gehorsame Rajah
(Sklaven) in jene Vergessenheit, aus der sie erst die neue
russische Expansivpolitik erweckte.

Neben der offiziellen Kirche der Bulgaren verbreitete sich
in ihrem Reiche die Sekte der Paulikianer, die sich durch die
Ansiedelung der kleinasiatischen Griechen und Armenier zuerst
an der Grenze bei Adrianopel und Philippopel festgesetzt hatte.
Sie wurde unter Kaiser Peter, Symeons Sohn, durch den neuen
Organisator Pfarrer Bogomil, weit verbreitet. Der Bischof der
Bogomilen in Serdica, so wurden daselbst die Paulikianer ge-
nannt, wurde als ,der kleine Alte“ bezeichnet®). Seine Herr-
schaft erstreckte sich nur tiber die Bulgarengebiete; &ahnliche
Organisationen bestanden auch in anderen Landschaften auf
der Halbinsel, in Thrakien, Mazedonien, Bosnien etc. Die grossen
Verfolgungen unter den christlichen Herrschern vermochten
die Paulikianer nicht auszurotten. Unter der Gebirgsbevolkerung
der Rhodope erhielten sie sich bis zum 17. Jahrhundert. Erst
durch die furchtbaren Verfolgungen und Gréaueltaten der Tiirken
wurden ihre letzten Spuren vollstdndig vernichtet. Die Pauli-
kianer wurden meist Mohammedaner, spiter unter dem Namen
,Pomaken“, d. h. die Helfer (der Tirken gegen die Christen),
bekannt. Eine geringe Zahl derselben unterstellte sich der papst-
lichen Kurie, deren Propaganda in der morgenldndischen Kirche,
nach Trennung der protestantischen Gebiete und Grindung des
Jesuitenordens (1534), noch mehr erstarkte. Papst Gregor XIII.
(1572—1585), zu dessen Zeit die Jesuiten in den 6stlichen Balkan-
lindern zuerst erschienen, griindete zu Rom fir die orthodoxen
Proselyten eine Schule, das ,Collegium graecum®. Sein fiinfter
Nachfolger Klemens VIII. (1592—1605) bemiihte sich durch einen
Christenbund alle Balkanvélker zu befreien und seiner Juris-
diktion unterzuordnen, aber die verfeindeten europiischen Héfe
liessen Osterreich allein dafiir sorgen. Zur Ausfithrung der
pépstlichen Pléne, die im politischen Sinne 6sterreichisch wurden,
fand das Kaiserreich grosse Unterstiitzungen ausser beim Jesuiten-
orden noch bei den Zoglingen des spiter begriindeten ,Col-
legium illyricum“, dann in der ,Congregatio de Propaganda
Fide“ und seinem Seminar, dem ,Collegium Urbanum, das als
Ersatz des Collegium graecum betrachtet werden kann. Die

1) Auf dem Kossowo (Amselfeld) unterlagen am 15. Juni 1389 die

gegen die Tiirken ihre Freibeit tapfer verteidigenden serbischen Armeen.
*) ,Sbornik zu Ehren Lamonskys*. Florinski, Petersburg (1833), S. 387.



— 308 —

Kroaten und oft selbst die Serben dienten der osterreichischen
Politik ebenfalls. Ihre ofteren Aufstinde erleichterten das Vor-
dringen Osterreichs, so dass die Save und der untere Teil der
mittleren Donau fast zu einer festen Grenze wurde. Osterreich
erschien zu wiederholten Malen auch in Bosnien und Serbien
und strebte energisch, die Othodoxen unter die Fliigel der romi-
schen Kirche zu bringen. Dem leisteten die Serben grossen
Widerstand. Sie setzten all ihre Befreiungshoffnungen auf die
verwandten und dazu mit Erfolg gegen die Tirken kdmpfenden
Russen. Der russische Einfluss fing an sich unter den Serben,
dann unter den Ruminen, Griechen und Bulgaren mit Blitzes-
schnelle zu verbreiten. Er brachte bald eine rasche Umwélzung
in allen frither zur Eroberung der Balkangebiete im européischen
Westen beschlossenen Plidnen. Ohne Russland wurde jede Unter-
nehmung im nahen Orient unméglich; mit ihm musste man
rechnen, um die européische Tiirkei vernichten zu kénnen. In
zahlreichen Projekten tiber die Aufteilung des Balkans, die darauf
zwischen Osterreich und Russland gemacht wurden, ging die
Grenzlinie immer iiber die serbischen Gebiete, indem ein Teil
der Serben in Russlands Sphidre einbezogen wurde. Diese
russische Interessensphéire auf der Halbinsel entpuppte sich in
der zweiten Hilfte des vorigen Jahrhunderts aus rein politi-
schen Griinden als das ethnische Bulgarengebiet.

Das nach den Traditionen aus der Zeit Peters des Grossen
(1682—1725) stammende Protektorat Russlands tiber die Christen
in der Tiirkei wurde in der zweiten Hilfte des 18. Jahrhunderts
eine gesetzliche Tatsache. Durch den bekannten internationalen
Vertrag, der nach dem Kriege 1768—1774 im jetzt ruménischen
Dort Kainardschi geschlossen wurde, erwarb Russland ein unbe-
schrinktes Interventionsrecht zugunsten der Orthodoxen, bezie-
hungsweise zugunsten ihrer Kirche und ihres Glaubens. Die rus-
sische Schutzherrschaft in der Tiirkei blieb nicht lange in Kraft,
aber ihr machtiger Einfluss brachte doch gute Friichte fiir die Zu-
kunft der ganzen christlichen Bevolkerung. Beiden Balkanvélkern
erstarkten die Hoffnungen auf die Befreiung von den Tiirken,
teilweise auch von den unertriglichen Phanarioten, die als
Rivalen Russlands auf der Halbinsel auftraten. Es vermehrten
sich die Befreiungskdmpfe. Fast nacheinander, parallel mit dem
russischen Vordringen nach Siiden, konsolidierten sich die Balkan-
stitchen: Montenegro, Serbien, Griechenland und Ruménien



— 309 —

mit ihren autokephalen Kirchen. Sie sagten sich, durch die
Befreiung von der Tiirkei, auch von den anderen daselbst herr-
schenden Einfliissen los. Der grosse Einfluss Russlands und
seine Bedeutung in der orthodoxen Welt, aus denen sich die
panslawistischen Russenideen entwickelten, ebenso auch die
grossgriechische ,Meydiy (dée" der Phanarioten, fingen an auf
den befreiten Territorien allméhlich zuriickzugehen, Giinstigen
Boden zu ihrer Verbreitung fanden sie nur auf den unter der
Tiirkei gebliebenen Territorien. Diese gemeinschaftliche Zone
der russischen Panslawisten und griechischen Panhellenisten
wurde bald heiss umstritten. In den Bulgarengebieten, iiber
welche der russische Weg nach Konstantinopel fithrte, musste die
expansive Russenpolitik bleibenden Fuss fassen. Daselbst musste
sie ihre ganze Unterrichtsarbeit konzentrieren und gegen Kon-
stantinopel, den Sitz der Phanarioten, eine dominierende Position
schaffen. Wie viel Russland bis zu den dreissiger Jahren des
vorigen Jahrhunderts fiir alle Christen, selbst die Balkanslawen,
unternahm, so viel widmete es seine Kriafte seit dieser Zeit
dem Bulgarenvolke. Schon damals hatte es die Absicht seine
Rivalen auf der Halbinsel durch eine Kirchenrevolution, mit dem
Bulgarenvolke an der Spitze, niederzuwerfen, aber um die Serben
in der Tiirkei fiir sich behalten zu kénnen, wurde die giinstige
Parole erlassen: ,Kampf der Slawen gegen die Hellenen;
Kampt gegen die griechische Hierarchie und Sprache in den
slawischen Kirchen und Gemeinden“. Um die Mitte des 19. Jahr-
hunderts trachtete die russische Diplomatie nach der Regierung
iiber die christlichen Kirchen in der Tirkei, was ihr bis zu
einem gewissen Masse nach dem Vertrag von Kainardschi zu-
kam. Dieser Versuch fihrte im September 1853 zum blutigen
Krimkriege, welcher mit der Niederlage Russlands endete. Im
Frieden von Paris (Méarz 1856) wurden die Christen in der
Tirkei dem russischen Einfluss entzogen. Sie erreichten mehr
Freiheitund Autonomie; allen wurde vollstindige Gleichheit garan-
tiert. Durch ein Manifest (Hatihumayun), welches darauf folgte,
fielen auch die Schranken der verschiedenen Bekenntnisse und
Nationalititen, aber alles das blieb meist nur auf dem Papier.

Der kirchliche Kampf zwischen den Slawen und den
Griechen, noch mehr die Niederlage Russlands im Krimkriege,
hatte auch seine Folgen im Westen. Von allen Seiten sammelten
sich, um die Balkankdmpfe auszunutzen und die Ostkirche in



— 310 —

eine gewisse Abhingigkeit vom Papste zu bringen, die in der
Tiurkei unter dem Schutze Frankreichs stehenden und von
Osterreich immer unterstiitzten rémischkatholischen Missionire.
Sie erwirkten bei der tiirkischen Pforte, dass die fritheren Be-
schriankungen zum Fortschritt der Romkirche seit 1830 ihre
Bedeutung allméhlich verloren, und der Weg fiir die Union
vorbereitet wurde. Papst Pius IX. konnte schon 1848 die
Morgenlidnder feierlich einladen, die Oberhoheit des romischen
Bischofs anzuerkennen. Zum gleichen Zweck grindete er 1853
die ,Congregatio rituum orientalium“. Seine Propaganda ver-
breitete sich zuerst unter den Griechen; aber durch viele Fehl-
schlige, die sich schnell auf dem Operationsfeld zeigten, wurde
sie auf den Boden der mit griechischer Kirchenregierung unzu-
friedenen Slawenstimme iibertragen. Die Griindung zahlreicher
wohltitiger Institutionen und Schulen, noch mehr die unauf-
horlichen Hetzereien gegen die Griechen und tbertriebene
Hoffnungen, womit die Missionire Propaganda trieben, erweckten
bei den unterjochten Slawenstimmen die Freude an der Union.
Der romische Katholizismus erstarkte besonders in bulgarischen
Landschaften, wo an Stelle der frithern Paulikianer seit 1759
das lateinische apostolische Vikariat Sophia - Philippopel und
seit 1789 das Bistum Nikopolis mit der Residenz in Rustschuck
errichtet wurden. Er erschien nach dem Krimkriege als der zweite
miichtige Triager der grossbulgarischen Idee, und sammelte um
seine Zeitschrift ,Bulgarien“ in Konstantinopel die einheimischen
Agitatoren, welche in dortigen Jesuitenschulen und in Oster-
reich, als Zoglinge des Bischofs Strossmayer von Diakovar
(1849—1905), erzogen wurden. Diese ortlichen Erfolge der
romischkatholischen Propaganda befriedigten ibre Fiihrer noch
nicht. Sie suchten einen unierten Archiepiskop, der alle Slawen
in der Tirkei unter seiner Jurisdiktion vereinigen und dem
Papste unterwerfen konnte. Das dem Papst 1861 mit einigen
hundert Unterschriften eingereichte Gesuch der Bulgaren, ihre
Kirche zu organisieren, erfreute den ganzen in der Balkan-
frage interessierten Westen. Die bulgarischen Volksvertreter
wurden in Rom sehr freundlich empfangen, und am 8. April
des gleichen Jahres erreichten sie die Erfiillung ihrer Wiinsche.
Es wurde ihnen die Orthodoxie, ebenso der slawische Kultus
garantiert, und der Archimandrit Josef, genannt nach dem
Kloster wo er lebte ,Sokolski“, zum Archiepiskop geweiht.
Die romischkatholischen Schriftsteller nennen fiir damals 200,000,



— 311 —

sogar 2,000,000 unierte Bulgaren und setzten grosse Erwartungen
.auf dieselben. Ihr Hoffen hatte aber ein unerwartetes Ende.
Schon nach zwei Monaten verliess der neugeweihte Archiepiskop
Josef seinen Patriarchenstuhl und vertauschte ihn mit der
Biisserzelle in einem Kiewkloster. Das von den russischen
Agitatoren aufgehetzte Bulgarenvolk verteidigte seine wankend
gemachte slawische Orthodoxie. Sowohl die Priesterschaft als
auch die Volksfithrer niherten sich seitdem den verwandten
Serben, deren Einfluss damals auf der ganzen Halbinsel sehr
gross war. Der Serbenfiirst Michael (1838—1842 und 1860—
1868) traf 1867 mit dem bulgarischen Emigrantenkomitee in
Bukarest ein Ubereinkommen zur Befreiung Bulgariens und
seiner Vereinigung mit dem serbischen Staate. Sein Bund mit
Montenegro, Griechenland und Rumiinien, und die gemeinschaft-
liche Aktion gegen die jahrhundertelange Fremdherrschaft
erschiitterte von Grund auf das europiische Tirkenreich. Uber
die ganze Halbinsel bereiteten die Agenten des begabten Serben-
fursten den Boden fiir eine grosse Revolution vor, welche die
heiss ersehnte Freiheit bringen sollte. Der einsichtsvollen tiir-
kischen Diplomatie wurde es aber das grosste Anliegen, unter
den Balkanchristen Feindschaft zu pflanzen und doch das ortho-
-doxe Russland, dessen Anndherung an Konstantinopel sich be-
merkbar machte, zufrieden zu stellen. Zu diesem Zweck griindete
sie 1870 das bulgarische Exarchat, den Streitkeim der Balkan-
wvolker. Diese Politik der Tiirkei wurde in Russland mit grosser
Freude als eigener Erfolg begriisst. Es ristete rasch und fiihrte
1877 den Krieg, um auf dem Balkan seine weiteren Pline aus-
zufithren. Durch den Vorfrieden von St. Stephano 1878 gelang
es der russischen Diplomatie, ihre Wiinsche fiir den Augenblick
zu erfiillen und in dem neugeschaffenen ,Grossbulgarien® den
Umfang und das Ziel ihrer Anspriiche o6ffentlich zu bekunden.
Dieser russische Einfluss wurde aber auf dem Berliner Kongress
(1879) von den europdischen Mé&chten unterdriickt. Er setzte
sich seitdemn nur als die hegemonistische Bulgarenpolitik auf
«der Halbinsel fort. Erst nach dem neuesten Kriege und dem
Vertrag von Bukarest (1913) gab, wie es scheint, die russische
Neutralitit die Ausfihrung solcher Pline auf und zeigte sich
allen Volkern auf dem Balkan als echten Freund.

Nach -der Beseitigung des Unionsbischofs Sokolski und der
Grindung des Exarchats wurde die Union fast ganz vernichtet.
Eine kleine Gemeinde, die in Konstantinopel zuerst unter der



— 312 —

Fihrung des apostolischen Administrators Peter Arabitschiski,.
dann Raphael Popow stand, umfasste die kleine Zahl der in
verschiedenen Gebieten auf der Halbinsel noch gebliebenen
Unionsgemeinden. Fur die Bulgarengebiete wurde, seit der
Ankunft des neugeweihten Bischofs Josef Popow (1865), Adria-
nopel der Sitz der Propaganda. Im Jahre 1883 ernannte
der Papst Nil Isworow zum Archiepiskop von Konstantinopel
und unterstellte ihm vier politische Provinzen der européischen
Tiurkei: Konstantinopel, Thessalonich, Adrianopel und Monastir.
Bulgarien selbst behielt die frihere roémischpaulikianische-
Teilung: das apostolische Vikariat Sophia-Philippopel und Bis-
tum Nikopoli (Rustschuck), welches in Verbindung mit dem
Archiepiskopat von Delbenischti stand. In beiden Bistiimern
befand sich am Ende des vorigen Jahrhunderts, nach den An--
gaben des bulgarischen Geschichtsforschers S. Stanimirow (Ge-
schichte der bulgarischen Kirche), fiir die ungefdhr 26,800
unierten Bulgaren: 33 Kirchen, 41 Priester und 47 verschiedene
Unterrichtsanstalten (neuere statistische Angaben siehe ,Intern..
Kirchl, Zeitschrift® 1913, S. 258 £.). Der Erfolg der Missions-
tatigkeit in Bulgarien ist nicht gross, obwohl sie von oben:
unterstiitzt wird. Gegen sie richtet sich die Masse des ortho-
doxen Volkes, die Kleriker und viele Volksfithrer. Der ehe-
malige Fihrer der Union Dragan Zankow schrieb 1897 in seiner-
Zeitschrift ,Sname“ (,Die Fahne“) Nr. 38: ,Union ist eine demo-
ralisierende Kraft, welche das trockene, sechwache Bulgaren-
skelett abnagt. Weder die romische Kanonisierung der Slawen--
apostel Kyrillos und Methodios 1880, noch die &fteren Antrige
des apostolischen Vikariats von Sophia, die Bulgaren dem Papst
unterzuordnen, konnten einen grosseren Aufschwung in das
Volk bringen. Es schien, dass bessere Aussichten fir eine erfolg-
reiche Arbeit der 1911 zum Verein der hl. Kyrill und Methodios-
organisierten Missiondre nach dem neuesten Balkankriege sich
eroffnen sollten. Bei den Bulgaren wurde gleich nach dem.
Frieden von Bukarest (1913) eine starke Agitation betrieben,
sie von den Slawen — beziehungsweise von den Russen —
und von der Ostkirche zu trennen. Es wurden die grossen
Propagandaversammlungen, die Unionsreden und andere Vor-
trige abgehalten, auf welchen aber immer mit guten Argu-
menten auch gegen die Union gesprochen wurde. Die gegen
die Kirche indifferenten Kreise erklirten sich meist fir die
Trennung von allem, was sie mit Russland, Serbien und Griechen--



— 3138 —

land verbindet; sie suchen den Schutz ihrer Nation in den
romischkatholischen Liandern. Allein die kirchlichen Kreise,
ebenso auch das Volk, sind der Union abgeneigt. Das offizielle
Organ der bulgarischen Kirche ,Zerkowen Wjestnik“ (Der
kirchliche Bericht) lehnt jeden Entwurf fiir Unionsverhandlungen
und die Wahl einer Kommission ab. Essagt: ,Fir die Union gibt
es keine Verhandlungen, und keine Kommission ist dafir be-
stimmt; niemand ist erlaubt Verhandlungen tiber den Glauben
unserer Ahnen zu filhren und ithn zu dndern. Man diirfe keine-
Gedanken iiber dhnliche Anschlige auf das Gewissen des Bul-
garenvolkes haben, das so sehr durch seine Existenz, seine
Wiedergeburt und Freiheit seiner orthodoxen Religion ver-
pflichtet ist.* Gegen die Union erliess die bulgarische Synode
an das Volk einen Hirtenbrief, um es zu ermahnen, geduldig
zu sein. Im Brief wurde gesagt: ,... Wenn die romische Pro-
paganda dem Bulgarenvolk versprechen wiil, sie wiirde sein
Kyrill - Methodioschristentum nicht untergraben, welchés ihm
tausend Jahre heilig war und sein ganzes Wesen durchdrang . . .%;
weiter wird gesagt: Die Rettung des Volkes liegt nur in der Ortho-
doxie, im Slawentum und im Vertrauen auf das orthodoxe-
Russland. Weder sich selbst, noch Russland und das Slawen-
tum dirfen die Bulgaren verraten, weil das Slawentum evan-
gelisch kulturelle Aufgaben hat. ... Das bulgarische Volk darf
seine Fahne, unter welcher es 1912 kampfte, nicht in Schmutz
und Staub lassen. Es muss sie noch mehr hochhalten in
dem tiefen Glauben, dass Gott die ihm Vertrauenden nicht
verlasst.“ Der Hirtenbrief wurde in Bulgarien ungleich auf-
genommen. Die Presse der Hauptstadt und der Intelligenz
kritisierte ihn, weil er das Volk zum Russentum und Pansla--
wismus iliberrede, aber sie geht eben dadurch mit dem eigent-
lichen Volk auseinander. Von Philippopel wurde dem Exarchen
Josef ein Telegramm geschickt, in dem der Synode grosser
Dank ausgesprochen wurde, dass sie dem Bulgarenvolk neue
Hoffnung auf die slawische Volkskirche und auf die bessere
Zukunft eingepflanzt habe.  Die Orthodoxie und das Slawen-
tum* — wird im Telegramm gesagt — ,gaben uns unsere
Kultur und politische Freiheit; nur sie konnen auch in Zu-
kunft die beste Garantie fiir unsere Selbstindigkeit und Ein--
heit sein.“
Jordan ILITSCH.




	Der römische Katholizismus und die bulgarische Kirche

