Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 4 (1914)

Heft: 2

Artikel: Friedrich Michelis als Schriftsteller : 1815-1886 [Schluss]
Autor: Menn

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-403847

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 01.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-403847
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

— 203 —

Friedrich Michelis als SChriitsteller.

(1815—1886.)

(Schluss von III.)

Ungefdhr ein halbes Jahr vor Eroffnung des Konzils er-
schien das pseudonyme Werk: P.P. Rudis: ,Petra Romana“,
dessen Verfasser, trotz seiner ausdriicklichen gegenteiligen Ver-
sicherung, ein Jesuit namens J. B. Andries war. Das Buch ent-
lehnte sein Beweismaterial hauptsédchlich aus Schneemann und
Schrader und behandelte, unter rohen Ausfillen?!) gegen Anders-
denkende, die Infallibilititsmeinung bereits als dogma decla-
ratum. M. setzte alsbald eine scharfe Abfertigung, die in
zwei Auflagen erschien, entgegen: Die Unfehlbarkeit des
Papstes im Lichte der katholischen Wahrheit und der Humbug,
den die neueste Verteidigung damit treibt. Braunsberg 1869. Indem
er ,die organische Auffassung der Kirche als die katholische*
entwickelt, spricht er sich iiber die Frage selbst etwa so aus:
Als Meinung ist die Meinung von der Unfehlbarkeit des Papstes
zulassig und begreifiich, weil ja in der Tat fir jeden Katho-
liken die Stimme des Papstes die hochste Autoritdt hat und,
so lange nicht tatsichlich durch dieselbe etwas dem Glauben
oder dem Gewissen Zuwiderlaufendes an ihn gelangt, ihm als
das Organ jener Einheit des Glaubens und der Lehre erscheint,
deren Verheissung wir durch den hl. Geist im Lehramt der
Kirche besitzen. Wenn man dem Papa ex cathedra loquens
die Unfehlbarkeit beilegt, so ist dabei vorausgesetzt, dass der
Papst nicht nur &usserlich der Form nach dem geniige, was
nach der Meinung der Theologen zu einer Erklirung ex cathedra

1 Das erkannte selbst der ,Lit. Handweiser an (1869), wihrend der
»Katholik“ (49, 121) Rudis in Schutz nahm.



— 204 —

gehort, sondern dass sein Ausspruch der Ausdruck des in der
Kirche vorhandenen Glaubens ist, dass der Papst also auch
nicht in einer neuen dogmatischen Definition mit einem De- .
krete vorgeht, ohne vorher die Bischofe berufen oder wenig-
stens befragt zu haben?). Diese Form der kirchlichen Lehr-
entscheidung durch den Papst als ex cathedra loquens ist eine
aus besondern geschichtlichen Entwicklungen hervorgegangene,
der friihern Kirche unbekannte, die dem organischen Wesen
der Kirche nicht widerspricht, aber ebenso wenig wesentlich
oder auch nur besonders entsprechend ist. Dass aber der Papst
der einzige Tréager der der Kirche verheissenen Unfehlbarkeit
sei, kann nicht als Dogma erklirt werden. Der Gedanke, dass
der Papst selbst mit einem Dekrete vor die Kirche hintrite,
wodurch er sich zum alleinigen Inhaber der Unfehlbarkeit er-
klédrte, ist monstrés. Durch ein Konzil kann eine solche Er-
kldrung nicht erfolgen, hdochstens durch Bischofe, die wie zu
einem Konzil versammelt sind; denn die Bischoéfe, welche ein
solches Dekret abfassen wiirden, wiirden eben dadurch sich
den selbstdndigen Anteil am Lehramte abdekretieren, sie wiirden
den einzigen Rechtstitel ausléschen, auf den hin sie als stimm-
berechtigte Bischofe das Konzil konstituieren, sie wiirden sich
faktisch in die Lage eines Abgeordnetenhauses versetzen, in
dem alle Vertreter zugleich ihr Mandat niederlegten. — Fiir-
wahr, klarer und eindringlicher kann man die Sachlage nicht
schildern.

Im zweiten Abschnitt geht M. zun#ichst auf den Kirchen-
begriff des P. P. Rudis ein und weist diesen als die Quelle nach,
aus dem seine I.ehre von der pépstlichen Unfehlbarkeit her-
vorfliesst: ,Er hat sich mit einem Worte den Begriff des Or-
ganismus und der organischen Einrichtung der Kirche gebildet
nicht nach dem, was Christus wirklich in der Stiftung der Kirche
getan, und die ganze Kirche immer von sich gewusst und ge-
glaubt hat, sondern nach dem, was etwa in einer Ordensgesell-
schaft, am vollkommensten in dem Orden der Jesuiten, reali-
siert ist, wo eine solche Organisation durch schlechthinige Unter-
ordnung aller miteinander in verschiedenen Abstufungen unter
dem einen absoluten Oberhaupte stattfindet“. Hierauf wird der
versuchte Schrift- und Traditionsbeweis beleuchtet und dann

1 Cone. Vat.: Ex sese, non autem ex consensu ecclesiaz!



— 206 —

werden die weiteren Beziehungen der prétendierten Lehre zur
Vernunft, Freiheit, Wissenschaft dargelegt, wobei M. auch auf
die Miinchener Gelehrtenversammlung, die Bedeutung der Scho-
lastik und die Erziehung des Klerus zu reden kommt. Aus
diesen Darlegungen heben wir nur eine Stelle hervor, welche
fir die Haltung unseres Gelehrten charakteristisch ist. Rudis
hatte gesagt: ,Es liegt ganz im Interesse der Wissenschaft
selbst, dass es eine unfehlbare Autoritidt hier auf Erden gebe,
welche die Pflicht, das Recht und die Macht hat, die Verir-
rungen der Wissenschaft zu riigen, auf dass aus denselben
weder fiir die Wahrheit des Glaubens noch fiir die Glaubigen
selbst irgend ein Schaden erwachse, anderseits aber sicher dafiir
zu sorgen, dass die Wissenschaft eine reiche den Absichten
Gottes entsprechende Bliite entfalte. Darauf antwortete M.:
,Diesen Satz unterschreibe ich Wort fir Wort mit dem Be-
merken, erstens, dass ich unter Macht nicht eine polizeiliche
Gewalt, die allenfalls bis zum Verbrennen voranschreiten kann,
verstehe, und zweitens, dass eben dieses die Erklidrung ist,
auf welche die Miinchener Gelehrtenversammlung sich gestellt
hat, von der der Verteidiger der Unfehlbarkeit verlaumderisch
sagt, dass sie ein freies Gelehrtenparlament habe sein wollen“?).

Als am 18. Juli 1870 das Unerhérte geschehen war, ver-
offentlichte unser Bekenner, noch ehe der Monat zu Ende ging,
am 217., seinem Geburtstage, in der ,Allgemeinen Zeitung* fol-
gende ,Offene Anklage gegen Pius IX.“ ,Ich, ein siindhafter
Mensch, aber fest im katholischen Glauben, erhebe hiermit vor
dem Angesichte der Kirche Gottes offene und laute Anklage
gegen Papst Pius IX. als einen Héiretiker und Verwiister der-
Kirche, weil und insoweit er durch die missbrauchte Form
eines allgemeinen Konziliums den weder in der hl. Schrift
noch in der Uberlieferung begriindeten, vielmehr der von
Christus angeordneten Verfassung der Kirche direkt wider-
sprechenden Satz, dass der Papst getrennt von dem Lehrkorper
der unfehlbare Lehrer der Kirche sei, als einen geoffenbarten
(Glaubenssatz hat verkiindigen lassen, und somit versucht hat,
das gottlose System des Absolutismus in die Kirche einzufiihren.
Ich kann bei meinem Verstindnis des katholischen Glaubens

1) Die Gegenschrift des P. P. Rudis hat den Titel: Katholisch oder
Humbug? Offene und freie Fragen an Dr. F. Michelis, Professor der Phi-
losophie, Regensburg, 1869.



— 206 —

meinem Gewissen nur durch diesen entschiedenen Schritt ge-
niigen, indem ich von dem kanonisch verbiirgten Rechte Ge-
brauch mache, dem Papste, der nach dem Ausspruche Inno-
zenz III., wenn er ein Héretiker ist, dem Urteile der Kirche
unterliegt, wenn er auf den Ruin der Kirche hinarbeitet, ins
Angesicht zu widerstehen.“ Die hierdurch mit Bischof Krementz
entstandene Korrespondenz war die Veranlassung fiir folgende
Publikation: Offener Brief an den Bischof Philippus Krementz
von Ermeland. Braunsberg 1870. Eingangs wird ein bischof-
liches Schreiben vom 14. August mitgeteilt, das wegen der
eben erwiithnten offenen Anklage von Missachtung aller kirch-
lichen Disziplin und Ordnung, von mass- und riicksichtsloser
Polemik redet und zum Widerruf durch eine vor ihrer Ver-
offentlichung dem Bischof einzureichenden Erkldarung auffordert.
Darauf teilt er sein Schreiben vom 18. dieses Monats mit, worin
er betont, dass die von ihm iiber den Papst gebrauchten Aus-
driicke selbstverstiandlich sachlich zu nehmen sind, ,ganz in
demselben Sinne, wie die Kirche in ihren Anathemen immer
und nur die Sache, die Lehre, und nie die Person, iiber die
das Urteil Gott allein zusteht, im Auge hat.“ Gerne wolle er
durch eine angemessene Erklirung den Anschein einer be-
sonderen Hirte beseitigen. ,In der Sache aber kann ich kein
Haar breit zuriickgehen. Denn ,es handelt sich nicht um eine
subjektive Anschauung, um eine Meinung, sondern um den
tiberlieferten, unwandelbaren katholischen Glaubensschatz, um
einen wesentlichen Punkt in der gottlichen Institution der
Kirche, zu deren Aufrechthaltung zwar in erster Linie die
Bischofe berufen sind, fiir welche aber, als fiir das eine hochste
Gut, weiterhin und nach Umstidnden ein jeder, dem die Gnade
des Glaubens von Gott zuteil geworden ist, einzustehen hat.“
Nachdem durch bischéflichen Erlass vom 20. dieses Monats,
ihm ,die Fortsetzung der in dieser Angelegenheit gepflogenen
amtlichen Privatkorrespondenz abgeschnitten* worden, blieb
ihm nur der Weg des offentlichen Schreibens tibrig, den er
ungesiumt betrat .in der Uberzeugung, dass die Reinerhaltung
der gefahrdeten Grundlage unserer hl. Kirche in diesem Augen-
blicke, wie jedes Opfer erheischt, so auch jedes rechtliche Mittel
erlaubt.“ Nach den besprochenen Mitteilungen betont M. seine
Schritte erlduternd, dass es sich hier wie auch in der Ange-
legenheit seiner fiinfzig Thesen, nicht um Missachtung der



— 207 —

Autoritdt handle. ,Ich wiirde heute am Abende meines Lebens
wohl nicht den Mut haben, einem verirrten Autoritéitsgefiihl
gegeniiber die kirchliche Verfassung offen zu verteidigen, wenn
ich nicht in der ersten Zeit meiner aufkeimenden Ideale mit
der Gnade Gottes jenen natiirlichen Zug auf Missachtung der
Autoritdt, welcher so leicht mit einem hoheren Streben ver-
bunden ist, mit Bewusstsein in mir niedergekiémpft héatte.*
Sodann verbreitet M. sich iiber den hiretischen Charakter der
Infallibilitdtslehre und weist namentlich auf den dadurch ge-
schaffenen Zustand der Unwahrhaftigkeit hin, ,worin das ganze
Bewusstsein der katholischen Kirche durch die dogmatisierte
und doch nicht wirklich geglaubte Infallibilitit des Papstes
versetzt wird. Ich mochte den katholischen Pfarrer sehen, der
seiner Gemeinde offen zu verkiindigen wagte, dass die ganze
Kirche bisher im Irrtum gewesen sei mit dem Glauben und
der Lehre, dass das unfehlbare Lehramt aus dem Papste in
Vereinigung mit den Bischofen bestehe. Und das allein ist der
Sinn des neumodischen Dogmas.“ Er schliesst mit den Worten:
,Was die Gewalt mir antun kann, das muss ich erdulden; zu
einer eines katholischen Priesters unwiirdigen Handlung werde
ich mich mit Gottes Beistand nicht fortreissen lassen, aber
unverzagt den Kampf fortsetzen . . .“

Der erste Fuldaer Hirtenbrief vom 6. September 1869 1)
war in so vorsichtig diplomatischer Sprache abgefasst, dass er
fir und gegen die Infallibilitat sich deuten liess. Er enthielt
z. B. den Satz: ,Nie und nimmer wird und kann ein allge-
meines Konzil eine neue Lehre aussprechen, welche in der
hl. Schrift oder der apostolischen Uberlieferung nicht enthalten
ist.“ Immerhin aber brauchte man noch nicht alle Hoffnung
aufzugeben. Zu dem unzweifelhaften Zwecke, den Eindruck
dieses Schreibens zu verwischen, die Bischofe durch einen
neuen Hirtenbrief zu binden und sie von fernerer Opposition
gegen das neue Dogma abzuhalten, fand am 30. August 1870
eine weitere Versammlung zu Fulda?) statt, als deren Ergebnis
eine Ansprache als zweiter ,Fuldaer Hirtenbrief“?) erschien.
Noch im selben Jahre verdéffentlichte M.: Der neue Fuldaer Hirten-

1) Das Nihere siehe in der ausfiihrlichen Darstellung von J. Friedrich,
Kz.-Gesch. II, 171 ff.

%) Vgl. dariiber v. Schulte, Altkath., 109 ff.

) Gedruckt bei Friedberg, Sammlung, 639.



— 208 —

brief in seinem Verhdltnis zur Wahrheit. Braunsberg 1870. Seiner
Schrift gab er das Motto: ,Die Schwiache der Bischofe ist nicht
der Grund unseres Glaubens“. Der Gedankengang ist ungefihr
folgender: der zweite ignoriert den ersten Hirtenbrief und ent-
hilt die positive und ausdriickliche Anerkennung der vatika-
nischen Versammlung als eines wahren okumenischen Konzils.
Es fehlt der kanonische Nachweis fiir die Giiltigkeit der Synodal-
beschliisse. Die angebliche Freiheit der Versammlung wird
durch die eigenen Worte der Bischofe als nicht vorhanden
erwiesen. Aus dem entschiedenen Protest der Minoritatsbischofe
vor ihrem Verlassen des Konzils wird sehr zu Unrecht seitens
der Neuerer ein consensus konstruiert. Die Unhaltbarkeit der
ganzen Fuldaer Argumentation wird aufgezeigt an der 12 Ar-
tikel umfassenden Erklirung, die Bischof Krementz der Kon-
stitution mit auf den Weg gab. Wiederholt und mit besonderm
Nachdruck wird die bischéfliche Ausserung bekampft, als ob es
sich auf einem Konzil um Ansichten und Meinungen handelte.
Nicht um tber Ansichten und Meinungen zu disputieren sind
die Bischofe zum Konzil berufen, sondern um den immer be-
stehenden Glauben der Kirche zu bezeugen. Das Schiusswort
. enthilt einen warmen Appell an die mitunterzeichneten Bischofe
Brinkmann, Melchers, Ketteler und Martin, die unserm Gelehrten
von frither her personlich bekannt waren. Er erinnert sie an
ihre frithere Ubereinstimmung. ,Was liegt denn nun zwischen
uns, was hat’s gemacht, dass wir nun einander so gegeniiber-
stehen, dass ihr als Kirchenfiirsten mich — soweit ihr als
Menschen das konnt — als Priester, als katholischen Christen
vernichten werdet, wihrend ich euch als solche anklage, die
als Bischofe falsches Zeugnis gegen die Wahrheit ablegen?
Nun was anderes denn, als jene Sophistik des jesuitischen
Systems, der ihr euch beuget, weil ihr derselben nicht ge-
wachsen seid, weil ihr sie nicht beherrscht, die ich aber klar
durchschaue . . . Ihr habt die Autoritit ohne Griinde, ohne
Wahrheit, ohne festes und klares Gewissen (das beweisen die
Schwankungen), ohne sicheres Denken; ich habe die Tatsachen,
die Griinde, die Wahrheit, ein sicheres Denken, ein klares Ge-
wissen und dazu freilich keine Autoritit, aber nicht den Kampf
gegen die Autoritdt als Prinzip, sondern nur gegen die miss-
brauchte Autoritit . . . Ihr kénnt vermoége eurer Autoritit nicht
zunichte machen, was der Kampf der Minoritidt auf dem Konzil



— 209 —

der Kirche und der Menschheit geleistet hat; ihr konnt das
Zeugnis des Glaubens, womit die Minoritiat von der Versammlung
geschieden ist, und die Tatsache, dass nach der blossen Majo-
ritat tber einen wesentlichen Glaubenspunkt dogmatisch ent-
schieden ist, nicht ungeschehen machen; ihr kénnt durch eine
nachtrigliche Unterwerfung einen Beweis eurer Schwiche, aber
nicht einen neuen Grund unseres Glaubens geben ... Ihr
konnt den einzelnen seinem Gewissen und seinem Glauben ge-
treuen Priester zum Mértyrer machen . . . Thr koénnt die
schwachen Priester zwingen, dass sie gegen ihre positive Uber-
zeugung annehmen und lehren, was sie nicht glauben . . . Ihr
konnt den Glauben in vielen katholischen Herzen zerstoren;
ihr konnt jedem Denkenden den Glauben unmdoglich machen;
ihr kénnt den Indifferentismus permanent machen; ihr koénnt
wiihlen in den Eingeweiden der Kirche, wie nie ein #usserer
und innerer Feind gewiitet hat . . . Das ist es, was ihr konnt;
genau das, und mehr nicht. Ich kann keinen Hirtenbrief er-
lassen, aber sprechen kann auch ich, ja ich auch als katho-
lischer Priester, der das Bewusstsein hat, im Leben nichts
anderes gesucht zu haben, als die Ehre Gottes und das Heil
der Menschheit in der einen wahren katholischen Kirche.
Kehret um auf den Weg der Wahrheit; gebet Gott die Ehre;
seid Bischofe und nicht Verwiister der Kirche und nicht Werk-
zeuge des Teufels zum Verderben der Seelen!®

Ende 1870 und Anfang 1871 erschienen drei , Fliegende
Bldtter in der Infallibilititssache.* Braunsberg 1871. Das erste
Heft ist betitelt: ,Zur Abwehr des Angriffes auf mich im
neuesten Hirtenbriefe“ und enthilt eine Verteidigung gegeniiber
Bischof Krementz. Im zweiten wird behandelt: ,Der Gallika-
nismus oder der franzosische und der beginnende deutsche
Kampf gegen die Infallibilitdt. Die dritte Broschire enthélt:
sEine Entgegnung gegen Dr. Hipler“. Dieser hatte u. a. ihm
Leugnung des Primates vorgeworfen, weil M. nicht miide wurde,
den Zusammenhang zwischen Primat und Episkopat zu betonen. —

Hier mag noch im Vorbeigehen Erwihnung finden eine
interessante lateinische Korrespondenz zwischen M. und dem
anglikanischen Geistlichen Biber aus dem Jahre 1870. Sie
wurde in England gedruckt unter dem Titel: De unitate ecclesiae
et de concilio oecumenico libero congregando epistolae a Georgio
Eduardo Biber et Frederico Michelis invicem datae. — .

Internat. kirchl. Zcitschrift, Heft 2, 1914 14



— 210 —

Sein Versuch, im Herzen des katholischen Westfalens in
der zu so furchtbarer Hohe angewachsenen Krisis der Wahrheit
durch miindlichen Vortrag Eingang zu verschaffen, war mit
einem nur zur Not zustande gekommenen Vertrage zu Pader-
born und einem ganz unterdriickten in Miinster idusserlich ge-
scheitert. Etwas hatten die Infallibilisten damit allerdings
erreicht: Die Macht, die in dem mit Uberzeugung und aus
dem Gewissen gesprochenen Worte immer liegt, hatten sie von
sich und den durch sie Verfihrten abgehalten. Aber M. gab
die Hoffnung nicht auf. Die beiden Vortrige erschienen gedruckt
unter dem Titel: Zur Infallibilitit. Zwei Vortrige nebst Vorbericht.
Miinster 1871. In dem Vorbericht bekennt er seinen unge-
brochenen Mut und erzihlt namentlich von den vielerlei miss-
gliickten Versuchen, in Miinster ein Lokal zu erhalten. Aber
auch von Pobelexzessen meldet er. ,Alles dieses geschah mir,
der ich nie einen andern Ehrgeiz gekannt habe, als meinen
Beruf als katholischer Priester gewissenhaft zu erfiillen, aus
keinem andern Grunde, als weil ich meinen alten katholischen
Glauben nicht verleugnen, sondern offen bekennen will.“ Ferner
macht er aui eine sehr bedenkiiche Konsequenz des Vatikanums
aufmerksam mit Worten, die auch heute noch volle Geltung
haben: ,Wenn es moglich ist, dass in solcher Weise die Stimme
des katholischen Gewissens totgeschlagen und eine wirkliche
Neuerung in den katholischen Glauben eingefiihrt wird, so ist
offenbar der Schluss schlechthin berechtigt, dass das ganze
katholische Dogma moglicherweise auf diesem Wege zustande
gekommen ist, und offenbar konnte das in jeder fritheren Zeit
leichter geschehen als heute . .. Der einzige Gegenbeweis
liegt im Siege des kirchlichen Bewusstseins iiber das ange-
legte Werk der Intrige und des Liigengeistes durch das offene
Bekenntnis der Wahrheit, und jeder Katholik ist ein Verriter
am Prinzipe der Kirche, der das Bekenntnis der Wahrheit
scheut.“ Welch hohe Aufgaben fiur die Altkatholiken!

Aus dem am 29. Juli 1871 zu Paderborn gehaltenen Vor-
trage sei folgendes hervorgehoben. Eingangs betont der Redner:
wir werden siegen, aber wir miissen mitarbeiten. Diese Mit-
arbeit ist eine doppelte: 1. miissen wir energisch Zeugnis ab-
legen fiir die Wahrheit der Kirche gegeniiber der missbrauchten
Autoritdt; 2. miissen wir mit lebendigem Interesse den Ge-
danken und das Werk der Erneuerung der Kirche nach ihrer



— 211 —

gottlichen Idee ergreifen. Diese beiden Punkte werden nun
nidher entwickelt. Ad 1 wird dargelegt, dass die Bischéfe mit
ihrem Kampf gegen die sogenannte persinliche Unfehlbarkeit
den eigentlichen Gegenstand der Streitfrage noch gar nicht
ins Auge gefasst haben. Dann rechnet er mit Bischof Martin
ab, der in seinem Lehrbuche sich ganz anders ausgesprochen
hatte, als nach dem Vatikanum. Weiterhin wird nachgewiesen,
dass die der Kirche verheissene Irrtumslosigkeit keine me-
chanische, und dass unser Glaube ein verniinftiger ist. Im 2.
praktischen Teil werden folgende wichtige Gegenstinde ange-
deutet. Die Kirche, als die Realisierung des gottlichen Liebes-
gedankens fiir die Menschheit, muss wieder die Form ihrer
ersten Periode annehmen, die eine Kirche der Liebe war gegen-
iber der des Mittelalters, die eine Kirche der Herrschaft und
bald auch der Herrschsucht geworden ist. — Dadurch, dass
die alten Katholiken den Rechtsschutz des Staates anrufen,
wird die Entscheidung tiber den Glauben durchaus nicht dem
Staate iiberlassen. Denn dieser hat nur mit jenen, nicht mit den
Neuerern, sein Verhéltnis eingegangen. Die Hiresie der In-
fallibilitit haben die Katholiken allein zu tiberwinden. — Wenn
den Opponenten gegen das Vatikanum Absicht der Griindung
einer deutschen Nationalkirche vorgeworfen wird, so ist so daran
so viel Wahres, als der Begriff einer Nationalkirche, unbeschadet
ihrer Katholizitit, ein berechtigter ist.

Der zweite Vortrag weist zunéichst drei Unwahrheiten im
2. Fuldaer Hirtenbrief nach: 1. Die Beschuldigung, dass die
wissenschaftliche Intention der Theologen, welche die Oppo-
sition gegen das vatikanische Dogma aufrecht halten, eine der
katholischen Kirche und ihrem Autoritéitsprinzip feindliche sei;
2. die Beschuldigung, dass die katholische Opposition gegen
die vatikanischen Dekrete dem Staate die Entscheidung iiber
das Dogma in die Hand gebe, dadurch, dass sie den Rechts-
schutz desselben anrufe; 3. die falsche Definition der person-
lichen Unfehlbarkeit, die in einem Sinne ausgelegt wird, der
den Opponenten durchaus fernliegt. — Weiterhin wird ausge-
fuhrt, ,dass der Infallibilititsschwindel nichts anderes ist, als
die spate Nachgeburt des mittelalterlichen pépstlichen Absolu-
tismus, der selbst nichts anderes war, als eine Verquickung
alttestamentlicher Anschauung und rémischer Weltherrschafts-
gedanken mit der Idee der universalen Einheit, die im kirch-



e DB —

lichen Begriffe des Primates liegt . . .“ Schliesslich findet der
Redner das Aufgeben der bischoflichen Opposition begriindet
1. in dem falschen, zu abstrakt gefassten Begriff der Einheit
der Kirche, 2. in dem Gedanken, dass im Primate der Episkopat
es ipso eingeschlossen sei, was beides auf scholastische Sophistik
hinausléuft. Endlich betont er den zur Verséhnung und Ver-
stindigung filhrenden Charakter seiner Auffassung und Téatigkeit.

Der Bischof von St. Polten hatte in einer Predigt zu Krems
die vatikanische Neuerung als die alte katholische Lehre aus-
gegeben und M. sogar als ,hergelaufenen Priester® bezeichnet.
Dieser antwortete in einer Versammlung von fast 2000 Per-
sonen, worunter viele Landleute. Der Vortrag erschien ge-
druckt als Extrabeilage zum ,Kremser Wochenblatt* Nr 33:
Vortrag idiber die Unfehlbarkeit des Papstes, gehalten in der stdd-
tischen Turnhalle in Krems am 13. August 1871. Zuniachst ver-
breitet er sich Uber den Begriff der persinlichen Unfehlbarkeit,
worunter nichts anderes zu verstehen ist, als dass die Unfehl-
barkeit der Kirche nach dem Vatikanum dem Papste fiir seine
Person ohne die aktive Mitbeteiligung des Gesamtepiskopates
beigelegt werden soll. Sodann zeigt er, dass ein Konzilsbe-
schluss iiber die Unfehlbarkeit des Papstes ein sich selbst auf-
hebendes, nichtiges Ding ist.

Der ,Vortrag des Herrn Prof. Dr. M. in der offentlichen
Generalversammlung der altgldubigen Katholiken Kinigsbergs, ge-
halten in der Birgerressource am 31. Mai 1872, nach der steno-
graphischen Aufnahme herausgegeben vom Komitee des Katholiken-
veretns, Insterburg 1872, knilipft vornehmlich an die Namen
Luther und Kant an. ,Fassen wir die beiden gewonnenen welt-
geschichtlichen Resultate, die in dem bisher vollzogenen Re-
formationswerke in der Kirche sich uns ergeben, die Gewissens-
freiheit als die Tat Luthers, die Denkfreiheit als die Tat Kants
zusammen, so kann ich mein Bewusstsein als Katholik in der
Opposition gegen die Infallibilitdt dahin bezeichnen: ich akzep-
tiere mit Freuden die Gewissensfreiheit aus der Hand Luthers,
ich akzeptiere mit Freuden die Denkfreiheit aus der Hand
Kants; aber ich lasse deshalb von dem Prinzip der Kirche
und ihrer Autoritdt und ihrer Verfassung, wie sie der gottliche
Heiland auf Erden gegriindet hat, nichts fahren und mich nicht
darin irre machen, sondern ich habe das Vertrauen, dass dieses
wahre Prinzip der Kirche auch durch Qiesen Kampf der Zeit



— 213 —

glorreich hindurch gehen werde.* Den Jesuitenorden charak-
terisiert der Redner kurz als den Triger des formellen Ein-
heitsprinzips, withrend der Protestantismus in die verschiedensten
Richtungen auseinanderging. Durch die Entwicklung der Gegen-
siitze des Katholizismus und des Protestantismus war das Uber-
nationale und wahrhaft Humane verloren gegangen. Fiir diesen
wahren Gedanken der Kirche ist der Freimaurerorden ein
Surrogat. Mit einem Hinweis auf die durch die Infallibilitat
wiedergewonnene Freiheit des Katholiken, der jetzt wieder
offen reden kann, mit einer Betonung des iibernationalen Cha-
rakters der Kirche und einer Mahnung zur Geduld schliesst
der Vortrag, der zur Festigung der eben gegriindeten Gemeinde
viel beitrug. —

Verhaltnisméssig spidt wurde iiber M. die grosse Exkom-
munikation verhéngt. Er rechtfertigte seinen Standpunkt in
der Schrift: Der hdreiische Charakter der Infullibilitiislehre.
Eine katholische Antwort auf die rémische Exkommunikation.
Hannover 1872. Seine Ausfiihrungen bewegen sich zumeist auf
dem Boden seiner an den Platonismus ankniipfenden Philosophie,
deren genauere Darlegung hier zu weitldufig wire, weshalb
einige Andeutungen gentigen miissen. Im ersten Kapitel ,Prali-
minarien“ betont er einerseits sein Festhalten an der Idee des
Primates und weist andererseits darauf hin, dass fiir die bi-
blische und die traditionelle, die Kkirchengeschichtliche und
kirchenrechtliche Unhaltbarkeit des neuen Scheindogmas, fiir
die rein oder vielmehr sehr unrein menschliche Genesis, fir
den auf einem angelegten Betrug beruhenden Missbrauch der
konziliarischen Form zur Durchsetzung desselben der Beweis
bereits in bilindiger Weise erbracht sei. Demnach unternimmt
er als Philosoph die Losung der folgenden Aufgabe: Den Ab-
fall der Oppositionsbischofe von ihrer eigenen besseren Uber-
zeugung geradezu und allgemein nur auf die Rechnung per-
sonlicher Schwache oder Schlechtigkeit zu setzen, widerstrebt
dem Gefithl und dem Urteile. Also muss im theologischen
Denken, im Begriffe der Kirche, in der Idee der iibernatiir-
lichen Wahrheit, wie sie in diesen Vertretern der Kirche leben,
etwas stecken, was sie der Versuchung gegeniiber so schwach
gemacht hat. Das will er nun herausstellen. Im zweiten Ab-
schnitt: ,Sophistik der Infallibilitatslehre“ geht er mit den
Versuchen ins Gericht, die Ketteler, Martin und Haynald unter-



— 214 —

nahmen, um die neue Lehre annehmbar erscheinen zu lassen.
Den Kern ihrer Argumentation fasst er in die Worte zusammen:
»Da doch nun einmal ohne ein Konzil ein Dogma der Infalli-
bilitit nicht in die Welt zu bringen war, so bleibt fiir alle
Zeiten auch fir die feinste Logik als das grossartigste Beispiel
der Sophistik der proponierte Konzilsbeschluss iiber die Infalli-
bilitit bestehen, wonach die Unfehlbarkeit des Einen durch
die Abstimmung einer Mehrheit motiviert werden soll, wiahrend
schon das Betragen der Mehrheit die Unfehlbarkeit des Einen
verleugnet, und die Abstimmung fiir die Unfehlbarkeit des
Einen die Mehrheit des Rechtsgrundes ihrer Abstimmung be-
raubt.“ _Die Infallibilitdtssophistik in ihren weltgeschichtlichen
Griinden® soll das dritte Kapitel darstellen. Als solche Griinde
werden drei Punkte angefiithrt: 1. die weltbeherrschende Stellung
Roms, dessen Erbschaft die Pépste antraten; 2. der zur jiidischen
Orthodoxie erstarrte Monotheismus des A. T.; 3. die durch
Plotinus im III. christlichen Jahrhundert zu Alexandria be-
griindete neuplatonische Philosophie der absoluten Zentralisation,
worin der abstrakte Seinsgedanke bis zum reinen, alle reale
Mannigfaltigkeit negierenden Eins gesteigert wird. Der vierte
Abschnitt tragt die Uberschrift: ,Der ddamonische Hintergrund
der Infallibilititssophistik. Ein Kapitel fiir die Theologen,
welches die Weltleute ungelesen lassen konnen.“ Der wesent-
liche Inhalt ist in folgenden Worten ausgedriickt: ,Wenn der
Versucher an Christus — indem er ihm vom Berge alle Reiche
dieser Welt zeigt — mit dem Worte herantritt: Dieses alles
will ich dir geben, wenn du niederfdllst und mich anbetest,
so korrespondiert das mit der eben in dieser Zeit aufgerichteten
Weltherrschaft der romischen Kaiser. Und dann wird man
mich nicht mehr missverstehen, wenn ich in der erneuten Auf-
richtung der romischen Weltherrschaft in der Kirche auf der
Grundlage und auf Kosten der kirchlichen Idee des Primates
zum zweiten Male, und in der vatikanischen Forderung, welche
ihrem Gehalte nach nichts als diese zur Absolutheit umgestem-
pelte irdisch-alterierte Primatsidee ist, und deren Realisierung
nur moglich war durch die damit parallel gehende Knechtung
der kirchlichen Intelligenz unter die heidnische Schulform, zum
dritten Male den Teufel mit dieser Versuchung wie das erste
Mal an Christus, so an den angemassten einen Stellvertreter
Christi auf Erden herantreten sehe.“ An fiinfter Stelle verbreitet



— 215 —

er sich iiber ,Die Losung der Krisis und die Hoffnung der
Zukunft“, Nachdem in der Infallibilitatserkldrung der scholastisch-
mechanisch gefasste Begriff der Kirche so zur Héresie umge-
schlagen ist, wie im starren Monismus der Einheitsbegriff die
lebendige christliche Erkenntnis der Personlichkeit Gottes ab-
sorbiert hat, erwartet er die Besserung von der Anerkennung
des von ihm vertretenen auf die Kirche angewandten Begriffs
des Organismus. ,Erfahrenes und Erlebtes“ schildert er im
sechsten Kapitel, worin er lber seinen wissenschaftlichen Ent-
wicklungsgang und seine Kkirchlichen Bestrebungen berichtet.
Das wihrend des Druckes seiner Schrift von J. Friedrich ver-
offentlichte Tagebuch gab die Veranlassung zu dem an siebter
Stelle stehenden ,Nachtrag“, der ein auf Erkenntnis, Verstin-
digung und Vers6hnung hinzielendes Schlusswort und den Aus-
druck seines ungeschwichten Vertrauens zu einer bessern
Wendung der Sache enthilt. —

Am 20. Oktober 1872 fand eine Delegiertenversammlung
von 23 pfilzischen Gemeinden zu Edesheim statt. Dort  wurde
der von M. verfasste ,Herdebrief der Pfilzer Altkatholiken auf
den ersten Hirtenbrief des Bischofs Haneberg von Speier“ unter-
schrieben und abgesandt. —

Am 31. Oktober 1872 wurde der Vortrag gehalten: Die
Pflicht des deutschen Gewissens gegeniiber den romischen Anmas-
sungen. Vortrag gehalten bei der ersten dffentlichen Versammlung
der (Alt-) Katholiken zu Offenbach a. M. Offenbach a. M. 1872,
Ausgehend von der Gewissheit, die allein ihn aufrecht hielt:
»lch wiirde an diesem Abende nicht vor Ihnen stehen, wenn
ich mir nicht sagen konnte, dass ich meinem Gewissen als
katholischer Priester treu geblieben bin“, verbreitet der Redner
sich zunéchst iiber das Gewissen, sodann iiber den christlichen
Glaubensinhalt und das kirchliche Glaubensprinzip, die beide
nichts Unverniinftiges und Unannehmbares enthalten. Den Haupt-
inhalt des Schriftchens bildet die biindige Widerlegung der
Infallibilitit, und auch heute noch verdient diese Darlegung
wegen ihrer Klarheit und ihrer Kiirze alle Beachtung. Im ein-
zelnen wird nachgewiesen: Was ein hatholisches Dogma sein
soll, das muss erstens in der hl. Schrift oder in der géttlichen
Offenbarung enthalten sein; es muss zweitens in der bestén-
digen und allgemeinen Uberlieferung als in der gottlichen
Offenbarung enthalten bezeugt; es muss drittens in rechtmiissiger



— 216 —

Weise durch das Lehramt als ein Dogma ausgesprochen und
formuliert sein. Die Infallibilitat ist erstens nicht in der gott-
lichen Offenbarung enthalten; sie ist zweitens nicht in der
Uberlieferung bezeugt; sie ist drittens nicht in rechtmissiger
Weise als Dogma formuliert und proklamiert; also kann die
Infallibilitit kein katholisches Dogma sein und nur scheinbarer
und trigerischer Weise als ein solches geltend gemacht werden.
— Nachdem er nun gegeniiber diesem Versuche, die Infalli-
bilitdit des Papstes zum Dogma der katholischen Kirche zu er-
heben, den katholischen Gewissens- und Rechtsstandpunkt dar-
gelegt und seine Auffassung der Reform der Kirche, die . nicht
eine Revolution, sondern eine innere Erneuerung der Kirche
nach ihrer wahren Idee ist“, entwickelt, schliesst er mit dem
Bekenntnis: ,Mein katholischer Gewissenswiderstand gegen die
Verunstaltung der Kirche und mein sittliches Bewusstsein als
Deutscher fallen mit meinem priesterlichen Bewusstsein zu-
sammen, und deshalb rufe ich so laut und so energisch wie
ich kann der romanischen Infallibilitit entgegen: Weiche von
mir Satan, denn du bist nicht aus Gott, sondern aus der Welt.“

Anfangs Februar 1873 fand in Konstanz eine grosse Ver-
sammlung statt, bei der die Professoren Friedrich und Michelis
Reden hielten, die nach stenographischen Aufzeichnungen ver-
offentlicht wurden: Reden gehalten bei der Katholiken-Versamm-
lung im Konziliumssaale zu Konstanz, am 9. Februar 1873.
Konstanz 1873. Professor Friedrich, mit Hochrufen empfangen,
wies auf das Konstanzer Konzil hin und dessen dem Vatikanum
direkt entgegengesetzten Beschluss: Jedes rechtmiissig berufene
Okumenische oder allgemeine Konzil hat seine Autoritdt un-
mittelbar von Christus selbst. In Sachen des Glaubens, der
Beilegung der Spaltung und Reformation der Kirche an Haupt
und Gliedern ist ihm jedermann, auch der Papst unterworfen.
Der mit einem Beifallssturm begriisste Prof. Michelis kniipfte
seine Ausfithrungen gleichfalls an die vorgenannte Synode an
und wies dann auf die kirchliche Aufgabe hin, die nach Losung
der politischen dem deutschen Volke gestellt sei. Zwei Punkte
wollte er dabei in ihrem innern Zusammenhang behandeln:
unser katholisches Gewissen und unser deutsches Gefiihl oder
Bewusstsein. Somit schildert er die Verkehrung des Primates,
der nicht eine menschliche und zufillige, sondern eine gottliche
Bestimmung und Grundlegung sei, in den Papat, dessen Kon-



— 21T —

sequenz die Infallibilitdt ist. Diese ist eine Verleugnung des
katholischen Traditionsprinzips, nach dem nur das Dogma sein
kann, was zu allen Zeiten und iiberall als Glaube in der Kirche
gewesen ist. Der Widerstand gegen das Scheindogma verstosst
nicht gegen das katholische Autorititsprinzip, das nicht rein
mechanisch verstanden werden kann. Zum zweiten Punkte
bemerkt er, dass gerade die deutsche Nation, die jetzt nach
dem siegreichen Kriege auf den Gipfel der Weltgeschichte
erhoben sei, die Aufgabe habe, nach dem ungeheuren Fall
und Abfall des Lehramtes als Werkzeug der gottlichen Vor-
sehung fiir die gute Sache der Kirche einzutreten, wobei M.
ein Idealbild des Verhiltnisses von Priester und Gemeinde
zeichnet. Beildufig sei erwihnt, dass er politisch fiir das tat-
sichlich gewordene und bis heute bestehende Biindnis zwischen
Deutschland und Osterreich eintritt: ,Ich wiirde nicht hier
stehen, wenn ich nicht die Uberzeugung hitte, dass in dem
politischen Zustande, wie er geschaffen ist, Deutschland unter
Preussens Fiihrung im innigsten Verein mit dem Kaisertum
Osterreich die richtige Konstellation der Zukunft bildet. Am
Schlusse finden wir das kraftvolle Bekenntnis: ,Ich bin nicht
katholischer Priester geworden, . . . erstens um mein priester-
liches Gewissen und meinen katholischen Glauben zu verraten,
und zweitens habe ich nicht die Weihe genommen, um Verriter
meines deutschen Vaterlandes zu werden®,

Der Vortrag des Herrn Professor Dvr. Michelis gehalten bei
der Altkatholikenversammlung zw Stihlingen am 13. Mdrz 1873,
Waldshut 1873, enthilt eine populdre Abhandlung tiber die
brennende Frage. Er zeigt unsern Gelehrten so recht als
volkstimlichen Redner, der vom Gewissen getrieben, das Ge-
wissen des katholischen Volkes wecken und stédrken will; als
einen Priester, dem es wirklich um die Sache, um das neue
Scheindogma, zu tun ist, und der es selbstverstindlich ver-
schmiht, irgendwie demagogische Mittel anzuwenden. Vier
Punkte sind es vornehmlich, auf die der Inhalt der Rede sich
zuriickfihren ldsst. Zundchst wird gezeigt, dass durch das
katholische Glaubensprinzip der Katholik nicht nur berechtigt,
sondern vielmehr verpflichtet ist, versuchten Glaubensneue-
rungen zu widerstehen. Sodann wird die Frage: Ist denn
wirklich dieses Dogma der pépstlichen Unfehlbarkeit eine Neue-
rung, oder ist es der Glaube, der bisher schon in der Kirche



— 218 —

bestanden hat? ausfiithrlich an der Hand der Geschichte und
des vatikanischen Konzils dahin beantwortet, dass in diesem
Dogma etwas geboten wird, was, weit entfernt, wirklich katho-
lisch zu sein, in der Tat die allerdrgste Umkehrung des katho-
lischen Glaubens ist, welche bis dahin in die Welt gekommen.
An dritter Stelle finden wir den Nachweis, dass, wenn dieser
Widerstand nach Pflicht und Gewissen ruhig, klar, fest, ord-
nungsgeméss durchgefiihrt werde, er der Weg sei, um in der
Kirche wieder solche bessere Zustinde herzustellen, die den
Menschen auch wieder mit Freuden an die Religion und Kirche
binden. Endlich fordert das begeisternde Schlusswort auf, nach
Erringung des Sieges iiber den &dussern Feind weiterhin noch
in Kraft des Gewissens und im Vertrauen auf jenen Gott,
welcher seine Kirche auf Erden gegriindet hat, zu erkidmpfen
den Sieg tiber den andern Feind: ,,Die missbrauchte Form der
Religion, deren Umwandlung in Jesuitismus, welche in der In-
fallibilitat seinen (ihren) Ausdruck gefunden hat.“

Nach stenographischen Aufzeichnungen wurde gedruckt:
nDie wahre Idee von der Reform der Kirche. Vortrag ..., ge-
haiten in der Versammlung freisinniger Katholiken, Freitag den
14. Mdrz 1873 in der Martinskirche zu Basel. Basel 1873. Ein-
gangs bekennt der Redner, dass er sich durch die augenblick-
lichen traurigen Erscheinungen in der Kirche nicht beirren
lasse, sondern das Bewusstsein in sich trage, sich selbst und
seinem priesterlichen Berufe treu geblieben zu sein. Er ver-
breitet sich dann tber das Basler Reformkonzil; zeigt, dass
der Gedanke der Reformation in der Idee der Kirche gegriindet
ist und der tiefste Gedanke in der Kirche ist; er erkennt das
Gute der Reformation des 16. Jahrhunderts an, wenn sie auch
zu weit ging; stellt den Ausspruch Bismarcks in einer Herren-
hausrede richtig, als ob der damalige Kampf schlechtweg ein
Kampf des Priestertums und des Kaisertums sei und zeigt dann
die wahre Idee des Priestertums und die Aufgabe der Kirche,
die allerdings eine Weltherrschaft austiben soll, aber eine gei-
stige Herrschaft auf Grund der ewigen Wahrheit, bestimmt zur
Vollziehung der hochsten sittlichen Idee der Menschheit.

Der am 5. November 1872 im Schrannensaale zu Wirz-
burg vor etwa 1000 Zuhorern gehaltene 21/sstiindige Vortrag
erschien unter dem Titel: Zu» Unfehlbarkeit des pcipstlichen Lehr-
amtes. Nebst einem Anhang: Hergenrither und die Logik. Wirz-



— 219 —

burg 1873. Vorerst wollen wir das Bekenntnis vernehmen, wo-
mit die Rede eingeleitet wird: ,Zunéchst wiederhole ich auch
hier, was ich in der Regel bei jedem Vortrage, bei dem ich
eben mich und meine Verhiltnisse nicht als bekannt voraus-
setzen konnte, gesagt und hervorgehoben habe, dass ich ein,
Gott sei Dank! unbescholtener katholischer Priester bin, der
sein Leben lang kein anderes Interesse gekannt hat, als eben
in der katholischen Kirche fiir die Ehre Gottes und fiir das
Heil der Menschen zu wirken. Ich kenne sehr gut die Pflicht
der christlichen Demut und Bescheidenheit, ich kenne aber
auch sehr gut die Pflicht des Selbstbewusstseins, da wo die
Lage es mit sich bringt. Gott sei Dank! Auf meinen priester-
lichen Wandel, auf mein priesterliches Bewusstsein und Leben
wird kein Mensch einen Stein zu werfen imstande sein.“ —
Gliicklich wer so reden kann!

Der Vortrag selbst geht aus von dem zweiten Fuldaer
Hirtenbrief und erortert zunichst die Frage: wie hat es ge-
schehen koénnen, dass der katholische Episkopat, den Papst an
der Spitze, zu einem solchen Fall kommen konnte ? Die erste
Grundlage der Infallibilitit findet er in dem Absolutismus, den
die Péapste des Mittelalters durch ihre Machtstellung eingefiihrt
haben. Aus der Weltstellung der Pipste ist der Absolutismus
der Papste und daraus ihre Infallibilitit hervorgegangen, und
dadurch schon ist sie verurteilt und kann nicht als Gotteswerk
bestehen. Der zweite Grund der Herrschaft der Infallibilitit
liegt in dem System der sogenannten kirchlichen Wissenschaft
und des kirchlichen Denkens, schlechtweg Scholastik genannt.
Wire nicht das Denken in der katholischen Kirche brach ge-
legt worden durch diese falschen Wege der Philosophie, deren
Durchfithrung als kirchliche Wissenschaft sich vor allen die
Jesuiten haben angelegen sein lassen, dann wiirde zur Zeit der
Entscheidung ein besseres Selbstbewusstsein, ein kriiftigeres
Gewissen in den Bischofen und der Geistlichkeit gewesen sein.
Nachdem die scholastische Sophistik an mehreren Beispielen
aufgewiesen, kommt der Redner im zweiten Teile zur Beant-
wortung der Frage: Welche Hoffnung hat die katholische Oppo-
sition? ,Meine Hoffnung steht auf Gott und seinem Werke.“
Ist die Kirche Gottes Werk, ,so wird Gott auch fir sein Werk
sorgen, und ich mag nicht diese é&ngstliche Menschenfurcht,
welche fragt, wie wird es werden ?“ Dieses Gottvertrauen war



— 9220 —

fiir ihn stets nur den Ansporn zu ernstlicher Arbeit., Er er-
ortert sodann in schonenden Worten das unbegreifliche Ver-
halten der Bischofe, von denen vorerst nichts mehr zu hoffen
sei. Ein wenig mehr erwartet er vom Klerus, seine eigent-
liche Hoffnung aber ist auf den Stand der katholischen Laien
gerichtet. Wenn nicht in Deutschland noch eine hinldngliche
Zahl von katholischen Mannern und Frauen vorhanden wiren,
welche einerseits noch eine feste Uberzeugung von ihrem katho-
lischen Glauben und anderseits eine klare Erkenntnis von der
Unrechtmissigkeit des Unfehlbarkeitsdogmas héatten, dann wiirde
er allerdings, so bekennt er, menschlich verzweifeln miissen
an dem Bestande der Kirche auf Erden. Schliesslich kommt
er auf den Gedanken der Reform der Kirche zu sprechen, wo-
durch das Unternehmer der Konzilien von Konstanz und Basel
fortgesetzt und vollendet werden solle.

Auf eine Herausforderung zur Verteidigung der Infallibi-
litit in einem Vortrage zu Waldshut antwortete mit einer
Druckschrift Pfarrer Dr. Rolfus von Reute (bei Emmendingen).
Darauf schrieb Michelis: Pfarrer Rolfus, Sekundant des Herrn
v. Kiibel oder Vertreter des badischen Klerus? Eine Antwort auf
den offenen Brief. Konstanz 1873. Unter Ubergehung verschie-
dener Einzelheiten beschrinken wir uns auf eine kurze An-
deutung des Hauptinhalts. Die ganze Kontroverse wird auf
zwel Fragen zuruckgefiihrt: 1. ob es iliberhaupt moglich und
im vorliegenden Falle tatsichlich ist, dass das ganze Lehramt
der Kirche, d. i. alle die menschlichen Personen, welche in
einer bestimmten Zeit die Trager des Lehramtes sind, in Irr-
tum verfallen; und 2. ob, wenn dieser Fall eintritt, deshalb
die katholische Kirche in ihrem Prinzipe und in ihrem Bestande
zerstért und vernichtet ist.

Die erste Frage wird bejaht aus folgenden Griinden: 1, der
ganzen Kirche hat Christus die Unfehlbarkeit verheissen. Es
versteht sich, dass im Begriffe der Kirche Primat und Epi-
skopat als Fortsetzung des Apostolates eingeschlossen sind. Die
Personen aber, welche jeweils diese Amter vertreten, kénnen
einzeln oder alle in Irrtum fallen, ohne dass der wahre Glaube
untergeht; auch die rechte Ordnung wird sich siegreich wie-
der herstellen. Beweis: Das Wort vom schal gewordenen
Salz; der Arianismus. 2. Die allgemeinen Konzilien sind ohne
Zweifel der Idee nach die vollstindigste Représentation der



e O] e

Kirche und die legitime Darstellung des L.ehramtes, aber sie
sind nicht wie die Kirche selbst eine gottliche Institution mit
unbedingter Garantie der Irrtumslosigkeit, sondern sie sind eine
menschliche geschichtliche Entwicklung, welche in ihrer Form,
wie alles Menschliche, der Moglichkeit des Missbrauchs unter-
liegt, und daher in jedem Falle als wahres und wirkliches
Konzil, als eine wirkliche Représentation der ganzen Kirche,
konstatiert sein muss, um ihre Autoritit in Anspruch nehmen
zu konnen. Man erinnere sich an die Konzilien zu Rimini
und Vienne. Der Einwand, diese, tibrigens durchaus altkirch-
liche, Auffassung untergrabe das Autoritdtsprinzip in der Kirche,
wiirde den Stifter der Kirche selbst treffen, der zwar seiner
Kirche eine feste Grundverfassung gab, deren Entwicklung
und Ausiibung aber der geschichtlichen Entwicklung anheim-
gegeben blieb. 3. Die Unfehlbarkeitserklirung des Papstes
durch ein Konzil ist ein Widerspruch in sich selber. Ein solcher
Akt schliesst in thesi die Aufhebung der bestehenden Ver-
fassung in sich und ist deshalb null und nichtig, selbst wenn
er in formellster Weise vollzogen wird. Ist der Papst unfehl-
bar, so kann nur er dies mit Unfehlbarkeit erklaren. Ist die
Gesamtheit der Bischofe, insoweit sie den Gesamtglauben der
Kirche reprisentieren, unfehlbar, so haben sie offenbar in dem-
selben Augenblick ihr Stimmrecht aus der Hand gegeben, wo
sie die Unfehlbarkeit in die Person des Papstes verlegten. Hier
ist immer in thesi gesprochen, d. i. in der Voraussetzung, als
ob ein solcher Akt rechtsgiltig vollzogen werden konnte. Er
ist aber in sich null und nichtig. Die formell richtig versam-
melten Bischofe koénnen ihre Pflicht nicht erfiilien, aber die
von Christus grundgelegte Verfassung koénnen sie nicht dndern,
sie konnen dem bischoflichen Amte nichts vergeben, iber das
sie als Personen nicht Herr sind. Entweder miissen sie ihr
Unrecht gut machen, oder andere Personen treten an die Stelle
des schal gewordenen apostolischen Salzes. Darum gilt der
Kampf der treugebliebenen Katholiken nicht dem Amte, sondern
den Tragern des Amtes, die dasselbe verraten haben. 4. Diesen
a priori nichtigen Charakter des Konzils kann die nachtréagliche
Unterwerfung der Bischofe und ihre Behauptung, die Versamme-
lung sei frei gewesen, nicht dndern. Das eigene Verhalten der
Bischofe genligt vollstindig und iiberflissig zum Nachweis,
dass sie hier kein kompetentes Urteil abgeben konnen. M. unter-



— 222 —

lasst nicht, ausdriicklich zu betonen, dass diese Ansicht kein
Verlassen des katholischen Autoritatsprinzips einschliesst. Denn
nicht das wird in Abrede gestellt, dass Papst und Bischofe in
der Kirche sein und in ihrer Autoritit bestehen sollen, sondern
es wird nur konstatiert, dass der augenblickliche Papst eine
die Kirche zerstérende Tendenz verfolgt, und dass die Bischofe
diesem Treiben nicht den pflichtgeméssen Widerstand leisten.
5. Wenn der Papst, so lehrt es das Kirchenrecht und die ganze
alte Kirche, etwas unternimmt zum Schaden und Ruin der
Kirche, so ist jeder Katholik im Gewissen berechtigt und ver-
pflichtet, ihm offen ins Angesicht zu widerstehen, wie Paulus
dem Petrus. Auch hier weist M. darauf hin, dass ,das gottlich
gegrindete, geschichtlich gegebene und dem wahren Bedirfnis
der Menschheit durchaus entsprechende Autorititsprinzip der
katholischen Kirche“ .in eine aberwitzige Karikatur“ umge-
wandelt werde, wenn, was gestern Unsinn war, heute Wahr-
heit ist bloss, weil die Bischofe den Mut verloren, die erkannte
Wahrheit zu bekennen.

Die zweite Frage wird entschieden verneint. Wir wollen
die Ausfiihrungen unseres Bekenners im Wortlaut vernehmen:
»Die Wahrheit ist in Gott, und sie hort deshalb nicht auf in
ihm, wenn sie in uns getriibt ist. ... In Christus ist die gott-
liche Wahrheit auf die Erde gekommen; er hat in der Kirche
die ersehnte hochste Idee der Menschheit zur Wirklichkeit ge-
macht, indem er, in ihr bleibend, die Form schuf, in der sie
durch die Menschen mehr und mehr realisiert werden kann.
Die Menschen, die diese Idee reprisentieren und tragen auf
Erden, der Primas, die Bischofe, die Glaubigen sind nicht die
Wirklichkeit dieser Idee in Gott und in Christus, sie sind nicht
die Inhaber der Kirche, sondern die verantwortlichen Triger
ihrer Idee. Wenn einer von ihnen von der Idee abfillt, so
fallt er eben fiir sich, aber die Idee fallt nicht mit ihm; und
wenn hundert fallen, so fallen sie fiir sich, aber die Idee fillt
nicht mit ihnen, und wenn alle, die als Triger des Lehramtes
zur Verkiindigung der Wahrheit, zur Vertretung der Idee der
Kirche auf Erden in erster Linie berufen sind, fallen, so fallen
sie fiir sich, aber die Idee vermogen sie nicht in den Fall hin-
abzuziehen. Allerdings irgend einen Anhalt, irgend einen treuen
Menschen muss die Idee auf Erden noch finden, sonst wire es,
als ob Christus nichi wire auf Erden gewesen. Aber das



— 223 —

wissen wir ja auch, dass Christus der Kirche, der Gesamtheit
die Verheissung gegeben hat; auf der der Gesamtheit gegebenen
Verheissung beruht die Bewdhrung der goéttlichen Treue; und
eben deshalb kampfen wir als gldubige Katholiken gegen die
gefallene Hierarchie; deshalb lassen wir uns im Bewusstsein
unseres katholischen Glaubens . .. nicht mit hinabziehen in den
sittlichen Fall . .. “.

Zum Schlusse richtet er an den badischen Klerus folgende
Worte: ,Lassen Sie uns einmal klar und fest die Frage ins
Auge fassen: Was wollt Ihr und was wollen wir? ... Was ist
die eigentliche Bedeutung der Infallibilitit? — Ihr wollt das
hochste Werk der gottlichen Liebe und Wahrheit auf Erden
umwandeln in ein Werkzeug des Hasses und der Liige. ..
Statt die Argernisse fortzuschaffen und vergessen zu machen,
womit die Unvollkommenheit menschlicher Entwicklung in
einer hinter uns liegenden Zeit die gottliche Idee der Kirche
behaftet hat, wollt Ihr diese Argernisse im Prinzip sanktio-
nieren und auf den Thron erheben. Statt die edlen und hei-
ligen Gefiihle zu hegen, die den Menschen an das Vaterland
kniipfen und die grosse Aufgabe mitzuergreifen, die Gott in
diesem Augenblicke unserm deutschen Vaterlande fiir die ganze
Menschheit und im wahren Sinne auch fiir die Kirche gegeben,
wollt Thr, nicht der Kirche, sondern der pharisiischen Ver-
unstaltung der Kirche zu Liebe, den Pfahl der Zwietracht in
das Fleisch des deutschen Volkes hineintreiben. Alle Gnaden-
mittel der Kirche wollt Thr umwandeln in ein Werkzeug Eurer
jesuitischen Parteizwecke. Die Familien wollt Thr zerreissen,
die Gewissen wollt Ihr ertdten, das Denken wollt 1hr vernichten,
die Menschenwiirde und den freien Geist wollt Thr unter die
Fusse treten. . . . Die dogmatisierte Infallibilitit ist die Frage . . .,
ob die Kirche als die Hiiterin oder die Feindin der héchsten
Giiter der Menschheit fortan bestehen soll. — Was wollen wir,
die wir als Katholiken uns so dem Dogma der Infallibilitat
widersetzen, wie ein sonst gehorsames Kind sich doch dem
ungerechten Befehl seiner Eltern widersetzen muss. Wollen
wir die Kirche verleugnen? Nein, wir bekennen sie. Wollen
wir die Kirche schidigen? Nein, wir wollen sie erhohen. Hassen
wir den Papst? Nein, wir wollen nur den Primat auf seine
richtige von Gott gesetzte Schranke zuriickfithren. Entehren
wir die Bischofe? Nein, wir schiitzen ihr besseres Ich vor dem



— 224 —

Abfall von sich selbst. Erniedrigen wir den Klerus? Nein, wir
nehmen jene selbstandige sittliche Wiirde fiir ihn in Anspruch,
die ihm gebithrt. Achten wir unser Vaterland hoher als die
Kirche, das Menschliche hoher als das Gottliche? Nein, aber
wir wollen Deutschland frei machen von der unter dem Titel
Das Papsttum angemassten romischen Weltherrschaft. Wir
kimpfen den Kampf fir die hochsten Giliter der Menschheit
nicht in Opposition zur Kirche, sondern in Opposition zur miss-
brauchten Autoritit der Kirche; unser Ziel ist die Ausséhnung
der fortgeschrittenen Menschheit mit der Kirche; wir nehmen
auf den reinen Gedanken der durchgefiihrten Reformation in
der Kirche, den die deutsche Nation als Erbteil aus der Zeit
ihrer ersten Grosse uns lberliefert hat. Gerne gestehen wir,
dass weder bei uns dieses Ziel schon von allen klar erkannt
und diese Intention rein ergriffen ist, noch bei Euch die Kon-
sequenzen Euerer Unterwerfung; aber nicht auf die Personen
kommt es an, sondern auf die Wahrheit und Giite der Sache.“

Im Schlusswort wendet sich M. gegen den Vorwurf Kette-
lers, dass er das katholische Prinzip verlassen habe und pro-
testantisch geworden sei mit dem Nachweis, dass er, wie auch
seine Gesinnungsgenossen, nicht die Autoritit des Lehramtes
leugne, sondern dass ein rechtsgiiltiger Ausspruch des katho-
lischen Lehramtes in den vom Papste trotz der nicht zustande
gekommenen moralischen Unanimitit des Konzils proklamier-
ten vatikanischen Dekreten, denen dann nachher die opponie-
renden Bischofe nicht vermoge eines Aktes besserer Erkenntnis,
sondern vermoge einer gegen bessere Erkenntnis geiibten Unter-
werfung des Willens sich unterworfen haben, gar nicht vorliege.

Es ist begreiflich, dass immer h&ufiger an Michelis von
Katholiken und Protestanten die Frage gerichtet wurde, ob er
denn in Wirklichkeit alles glaube, was er als katholischer
Priester zu glauben habe. Dass und wie er, als selbstbewusster
Lehrer der Philosophie, diese Frage mit einem ganzen vollen
und freudigen Ja beantworte, zeigt er in der kleinen Schrift:
Mein Glaubensbekenntnis. Leipzig 1873. Ausgehend von der
Uberzeugung, dass sein Glaube mit seinem Denken koinzidiere,
entwickelt er zunfchst seine Ansicht iliber die zu weite Aus-
dehnung des Identititsgesetzes: ,Nicht das Denken und das
Denkgesetz, sondern das in der Verwechslung seiner formalen
Seite im Identitdtsgesetz mit dem ganzen Denkgesetze verkiim-



— 225 —

merte Denken ist es, was uns dem Grundgeheimnisse des
Glaubens heute entfremdet.“ Dann formuliert er folgendes
Bekenntnis, das er in weiteren Ausfiihrungen erlidutert: ,Ich
glaube an einen Gott, einfach in der Wesenheit und dreifach
in der Person. — Ich glaube an Gott den Schopfer des Himmels
und der Erde, des Sichtbaren und Unsichtbaren, d. h. ich glaube,
dass das, was als nicht Gott seiend real vorhanden ist, die
Geisterwelt, die Natur und der Mensch, der als die Vereinigung
von Geist und Natur, Bewusstsein und (organisiertem) Stoff das
Mittelwesen zwischen dem Unsichtbaren und dem Sichtbaren,
die Krone und Vollendung der Schopfung ist, durch den freien
Willen Gottes da ist und im Dasein besteht. — Ich glaube an
Jesus Christus, den gottmenschlichen Erloser, in dem, um mit
dem athanasianischen Symbolum zu reden, die Gottheit und
die Menschheit so zu der einen Person des Gottmenschen ver-
bunden ist, wie im Menschen Leib und Seele zu der.einen
menschlichen Person. Indem ich Christum als den Erléser be-
kenne, so spreche ich damit zugleich aus einerseits die Aner-
kennung einer in die Schopfung aus dem freien Willen der
Kreatur heraus, also durch die Siinde eingetretenen Storung,
welche in das Menschengeschlecht durch die Stammeltern ein-
getreten ist (Erbsiinde), anderseits die in Christo tatsidchlich
wiedergegebene Rehabilitation des richtigen (idealen) Zustandes
der Schopfung in ihrem Verhéltnisse zu Gott, was ich vorlaufig
mit dem Begriffe der Kirche bezeichne.* Somit erstrecken
sich seine Ausfilhrungen vornehmlich auf die Trinitit und die
dreigliedrige Schopfung, auf den Erloser und die FErlosung.
Besondere Beachtung verdienen die Bemerkungen iiber die
wirkliche Gegenwart Christi im hl. Altarsgeheimnisse und die
Transsubstantiation. Letzterer Ausdruck enthilt, weil es eine
Substanz im Sinne des Aristoteles nicht gibt und nie gegeben
hat, einen gerechten Anstoss fiir das Denken. Michelis zeigt
aber, wie man auch ohne diesen scholastischen Terminus der
schéirfsten Kkirchlichen Fassung des Dogmas von der wirklichen
(Gegenwart gerecht werden kann. — Zum Schlusse finden wir
das Bekenntnis: ,Mit der Hiresie der Infallibilitit ist es ent-
weder dem Feinde gelungen, die Kirche Christi zu zerstoren,
oder — da dies nicht moglich ist — so wird sie erneut und
verschont durch die echte Reformation aus diesem Kampfe
hervorgehen.“

Internat. kirchl. Zeitschrift, Heft 2, 1914. 15



— 226 —

Verwandten Inhalts ist die im selben Jahre erschienene
Schrift: Meine Ansichten iiber Wissen und Glauben und iiber das
Ziel der katholischen Reformbewegung. Bern 1873. Im ersten
Teil entwickelt er vom Standpunkte des von ihm sogenannten
skorrigierten Denkens“ aus seine anthropologische und seine
christologische Anschauung, wobei er sich auch tiber die Auf-
erstehung Jesu, tiber den biblischen Kanon und iiber die Be-
deutung dogmatischer Formulierungen verbreitet. Uns interes-
siert an dieser Stelle besonders das im Epilog iiber die Auf-
gabe der katholischen Reformbewegung und iiber die allein
mogliche Art der erfolgreichen Bekimpfung des Ultramontanis-
mus Gesagte. ,Ihr Ziel“, so heisst es zunéchst beziiglich des
ersten Punktes, ,ist die Durchfiihrung des weltgeschichtlichen
Gedankens der Reform der Kirche an Haupt und Gliedern,
d. h. in ihrem ganzen Organismus, das Denken und die Wissen-
schaft mit eingeschlossen; des Gedankens, der in demselben
Momente in der Kirche aufwacht, wo sie in der rémisch-pépst-
lichen Weltherrschaft dusserlich von der Welt Besitz ergriffen
hat. Die geschichtliche Bedeutung dieser Tatsache desavouieren,
ist einfach kindisch. Der Kampf gegen Roms geistliche Welt-
herrschaft bedeutet nicht einen Fortschritt, sondern einen Riick-
schritt in der Entwicklung der Menschheit im ganzen und zu
einem Ganzen, wenn er als eine Zerbrockelung der Kirche und
nicht als die Durchfithrung der Reform der Kirche in Haupt
und Gliedern verstanden wird.“ Als wie richtig haben sich in
der Folgezeit die weiteren Worte herausgestellt:  Der Sozialis-
mus, die Nationen und die Internationale, die Loge, die Schule
und die Wissenschaft, die Staaten, die Polizei und die Politik,
sie werden vergebens gegen Rom und den Jesuitismus kdmpfen,
sie werden schliesslich das Spiel verlieren, weil dieser mit dem
Tiefsten im Menschen, mit der Religion und dem Gewissen,
und mit dem Ho6chsten in der Menschheit, mit der Idee der
Kirche operiert. Es gibt nur einen erfolgreichen und unzweifel-
haften Weg zum Siege der fortgeschrittenen Menschheit tiber
die missbrauchte Idee der Kirche, namlich die energisch fest-
gehaltene und im ernsten Reformbestreben nach Moglichkeit
durchgefiihrte ‘'wahre, gottlich fundierte Idee der Kirche, wo
dann natiirlich nichts von dem, was gottlich in ihr fundiert
ist, preisgegeben werden kann. Man hat es in der Schweiz
von einer Seite gar iibel aufgenommen, dass ich diese Seite



— 227 —

der Sache entschieden hervorgekehrt habe; ich hoffe aber, man
wird bei ruhiger Besinnung sich bald davon iiberzeugen, dass
die katholische Reformbewegung in keinem Lande Aussicht
auf Erfolg hat, wenn sie nicht in jedem Lande auf den wahr-
haft katholischen tibernationalen Boden der Kirche sich stellt.“

Mit den beiden vorher erwidhnten Schriften steht die nun
zu nennende in einem innern Zusammenhang und bildet im
Verein mit ihnen einen schétzbaren Beitrag zur spekulativen
Theologie. Die Schrift ,Der Organismus und die Kirche*, Bern
1883, zeigt auf lehrreiche Weise, wie ihr Verfasser naturwissen-
schaftliche und theologische Dinge zu verkniipfen verstand.
Das erste Kapitel: Was lehrt uns die Naturwissenschaft iiber
den Organismus? enthélt zunéchst eine ausgedehnte Polemik
gegen den Darwinismus, von dem M. meinte, er gleiche dem
Infallibilismus darin, dass beide Zweige aus derselben Wurzel
— der Gedankenlosigkeit seien. Als positives Ergebnis ist zu
bezeichnen die Feststellung des Begriffes des Organismus, wo-
nach der gewohnlich so genannte Organismus (abgesehen von
den Einzelzellen) aus der Verbindung einer Vielheit von selbst-
stindigen lebendigen Individuen — Zellen — besteht, die in
der Verbindung ein Ganzes darstellend unter einander direkt
oder indirekt in lebendiger Wechselwirkung stehen. Dieser
Begriff wird im zweiten Kapitel ,Die Kirche als Organismus“
auf die Kirche angewendet. Diese ist die lebendige Verbin-
dung aller menschlichen Individuen zu einem Ganzen, worin
sowohl das volle Recht des Individuums, als die Verbindung
der Individuen zu der Einheit des universalen Ganzen der
Menschheit in der Kirche zur bewussten Anerkennung gelangt.
Das dritte Kapitel bespricht ,Die reale Bedeutung der katho-
lischen Reformbewegung¥, betont die im Begriffe des Organis-
mus enthaltene Notwendigkeit des Primates und entwickelt
dann die Meinung, dass in der altkatholischen Kirchenordnung
die Voraussetzung und Grundlage fiir die gedeihliche Heraus-
gestaltung des richtigen Kirchenbegriffes gegeben sei.

Der ,Katholische Katechismus mit bischiflicher Gutheissung",
Leipzig 1874, erschien, weil, wie im Vorwort bemerkt, dem
Verfasser vor allem daran lag, ,die Kontinuitit des katholi-
schen Bewusstseins in der Bewegung nicht abhanden kommen
zu lassen und so von der unverriickt festgehaltenen Idee der
Kirche aus, wenn auch langsam, so doch sicher den Grund



— 228 —

fiir eine bessere Zukunft legen zu helfen.* Mit der bischof-
lichen Gutheissung hat es folgende Bewandtnis. Das Manuskript
war vom Bischof Miiller von Miinster zum Drucke genehmigt
worden, der Druck selbst aber unterblieb. Bei der Veroffent-
lichung hatte der Verfasser selbst das Gefiihl, dass es sich
mehr um den ,Entwurf zu einem Katechismus“ handle. Er
sagt in der Vorrede: Es versteht sich von selbst, dass ich,
wenn es nicht meine Absicht gewesen wire, den Text gerade
so herauszugeben, wie er damals dem Bischofe vorgelegen hat,
manches wiirde geéindert haben, nicht allein in den Punkten,
die jetzt die brennenden Fragen geworden sind, sondern auch
in vielen andern und in der ganzen Haltung, die noch eine
zu scholastische ist. ... Das jetzt zum Ausbruche gekommene
Argernis wird so gewiss iiberwunden werden, als die Kirche ihre
weltgeschichtliche Mission in der Menschheit noch nicht erfiillt

hat; es wird aber nicht {iberwunden, ohne dass....in der
Wissenschaft die mittelalterliche Scholastik {iberwunden . . .,
und durch etwas besseres ... ersetzt worden ist.... So wird

auch der Katechismus, der zunédchst in Deutschland an die
Stelle des krankhaft scholastischen Jesuitenkatechismus zu treten
hat, die der Scholastik innewohnende Idee einer begrifflichen
Erfassung der Glaubenswahrheit nicht einfach zu ignorieren,
sondern in einer richtigeren und vollkommeneren Weise zu
verwirklichen haben. Von diesem Gesichtspunkte aus ist dieser
Entwurf gearbeitet, und so unvollkommen er ist, so glaube ich
doch, dass er einen kleinen Beitrag zur Ausfiihrung dieser Idee
enthilt.“ In diesem Sinne einer Vorarbeit ist das Biichlein auch
heute noch schiitzenswert. Das sinnige Gleichnis als Einleitung
und das Schlusswort verdienen Beachtung.

Im August 1874 hielten die beiden ultramontanen Fihrer
Buss und Edelmann in Stihlingen Vortrige gegen den Alt-
katholizismus. Der Eintritt war nur gegen Karten gestattet.
Da tauchte am Eingang die Hiinengestalt von Michelis auf,
»Es ist niemand gestattet, diesen Saal jetzt zu betreten, der
keine Einlasskarte hat“, sagte stockend der Redner. Da nahm
Michelis seine Eintrittskarte aus der Tasche, hob sie in die
Hohe und riickte unter dem homerischen Gelidchter der An-
wesenden gegen den Redner vor, so dass dieser von der Echt-
heit sich leicht {iberzeugen konnte. Die Situation war so komisch,
dass selbst der ernste Michelis, der sonst fiir diese Dinge kein



— 229 —

Verstiandnis hatte, davon erfasst wuarde und es durch den Titel
des gedruckten Vortrages zum Ausdruck brachte: Der neue
Don-Quixote und sein Sancho Pansa. Gegenvortrag gegen die
Herren v. Buss und Edelmann gehalten am 16. August zu Stiih-
lingen. Konstanz 1874. Er widerlegt darin die von Buss vor-
gebrachten Scheinbeweise von einem inappellabeln Gericht,
von einer Unfehlbarkeit des pépstlichen Lehramtes u. dgl.
Zuletzt legt er sein ,altkatholisches Bekenntnis aus vollem
Herzen“ ab: ,Ja, ich bin Altkatholik, weil ich die Wirde
meines katholischen Priestertums bewahren und nicht als liigen-
hafter Pfaff mich zum jesuitischen Werkzeug zum Ruin meines
deutschen Vaterlandes gebrauchen lassen will. Ich bin Alt-
katholik, weil ich an eine Zukunft der katholischen Kirche
und der Menschheit glaube. Ich bin Altkatholik, weil ich nicht
als Egoist lau und indifferent gegen die heiligen Giuter der
Menschheit triige die Hande in den Schoss legen will. Ich bin
Altkatholik, weil ich auch als Katholik, als katholischer Priester
im entscheidenden Augenblicke die Pflicht gegen mein deutsches
Vaterland erfiillen will. Und so ermahne ich Sie denn, sehen
Sie nicht zu, was aus dem Dinge werden wird, sondern greifen
Sie alle ein mit der ganzen Energie einer klar priifenden Er-
kenntnis; priifen Sie und erwéihlen Sie das Beste und lassen
Sie sich durch nichts an dem hohen Ziele irre machen. Das

walte Gott.* —

MENN.
(Fortsetzung folgt).




	Friedrich Michelis als Schriftsteller : 1815-1886 [Schluss]

