
Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 4 (1914)

Heft: 2

Artikel: Friedrich Michelis als Schriftsteller : 1815-1886 [Schluss]

Autor: Menn

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-403847

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 01.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-403847
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


203

Friedrich Michelis als Schriftsteller.

(1815-1886.)
(Schluss von III.)

Ungefähr ein halbes Jahr vor Eröffnung des Konzils
erschien das pseudonyme Werk: P. P. Rudis: „Petra Romana",
dessen Verfasser, trotz seiner ausdrücklichen gegenteiligen
Versicherung, ein Jesuit namens J. B. Andries war. Das Buch
entlehnte sein Beweismaterial hauptsächlich aus Schneemann und
Schrader und behandelte, unter rohen Ausfällen*) gegen
Andersdenkende, die Infallibili tätsmeinung bereits als dogma decla-
ratum. M. setzte alsbald eine scharfe Abfertigung, die in
zwei Auflagen erschien, entgegen : Die Unfehlbarkeit des

Papstes im Lichte der katholischen Wahrheit und der Humbug,
den die neueste Verteidigung damit treibt. Braunsberg 1869. Indem
er „die organische Auffassung der Kirche als die katholische"
entwickelt, spricht er sich über die Frage selbst etwa so aus:
Als Meinung ist die Meinung von der Unfehlbarkeit des Papstes
zulässig und begreiflich, weil ja in der Tat für jeden Katholiken

die Stimme des Papstes die höchste Autorität hat und,
so lange nicht tatsächlich durch dieselbe etwas dem Glauben
oder dem Gewissen Zuwiderlaufendes an ihn gelangt, ihm als
das Organ jener Einheit des Glaubens und der Lehre erscheint,
deren Verheissung wir durch den hl. Geist im Lehramt der
Kirche besitzen. Wenn man dem Papa ex cathedra loquens
die Unfehlbarkeit beilegt, so ist dabei vorausgesetzt, dass der
Papst nicht nur äusserlich der Form nach dem genüge, was
nach der Meinung der Theologen zu einer Erklärung ex cathedra

') Das erkannte selbst der „Lit. Handweiser" an (1869), während der
„Katholik" (49, 121) Kudis in Schutz nahm.



# — 204 —

gehört, sondern dass sein Ausspruch der Ausdruck des in der
Kirche vorhandenen Glaubens ist, dass der Papst also auch
nicht in einer neuen dogmatischen Definition mit einem
Dekrete vorgeht, ohne vorher die Bischöfe berufen oder wenigstens

befragt zu haben1). Diese Form der kirchlichen
Lehrentscheidung durch den Papst als ex cathedra loquens ist eine

aus besondern geschichtlichen Entwicklungen hervorgegangene,
der frühern Kirche unbekannte, die dem organischen Wesen
der Kirche nicht widerspricht, aber ebenso Avenig wesentlich
oder auch nur besonders entsprechend ist. Dass aber der Papst
der einzige Träger der der Kirche verheissenen Unfehlbarkeit
sei, kann nicht als Dogma erklärt werden. Der Gedanke, dass
der Papst selbst mit einem Dekrete vor die Kirche hinträte,
wodurch er sich zum alleinigen Inhaber der Unfehlbarkeit
erklärte, ist monströs. Durch ein Konzil kann eine solche
Erklärung nicht erfolgen, höchstens durch Bischöfe, die wie zu
einem Konzil versammelt sind; denn die Bischöfe, welche ein
solches Dekret abfassen würden, würden eben dadurch sich
den selbständigen Anteil am Lehramte abdekretieren, sie würden
den einzigen Rechtstitel auslöschen, auf den hin sie als
stimmberechtigte Bischöfe das Konzil konstituieren, sie würden sich
faktisch in die Lage eines Abgeordnetenhauses versetzen, in
dem alle Vertreter zugleich ihr Mandat niederlegten. —
Fürwahr, klarer und eindringlicher kann man die Sachlage nicht
schildern.

Im zweiten Abschnitt geht M. zunächst auf den Kirchenbegriff

des P. P. Rudis ein und weist diesen als die Quelle nach,
aus dem seine Lehre von der päpstlichen Unfehlbarkeit her-
vorfliesst: „Er hat sich mit einem Worte den Begriff des

Organismus und der organischen Einrichtung der Kirche gebildet
nicht nach dem, was Christus wirklich in der Stiftung der Kirche
getan, und die ganze Kirche immer von sich gewusst und
geglaubt hat, sondern nach dem, was etwa in einer Ordensgesellschaft,

am vollkommensten in dem Orden der Jesuiten, realisiert

ist, wo eine solche Organisation durch schlechthinige
Unterordnung aller miteinander in verschiedenen Abstufungen unter
dem einen absoluten Oberhaupte stattfindet". Hierauf wird der
versuchte Schrift- und Traditionsbeweis beleuchtet und dann

') Conc. Vat.: Ex sese, non autem ex consensu ecclesiae!



— 205 —

werden die weiteren Beziehungen der prätendierten Lehre zur
Vernunft, Freiheit, Wissenschaft dargelegt, wobei M. auch auf
die Münchener Gelehrtenversammlung, die Bedeutung der
Scholastik und die Erziehung des Klerus zu reden kommt. Aus
diesen Darlegungen heben wir nur eine Stelle hervor, welche
für die Haltung unseres Gelehrten charakteristisch ist. Rudis
hatte gesagt: „Es liegt ganz im Interesse der Wissenschaft
selbst, dass es eine unfehlbare Autorität hier auf Erden gebe,
welche die Pflicht, das Recht und die Macht hat, die
Verirrungen der Wissenschaft zu rügen, auf dass aus denselben
weder für die Wahrheit des Glaubens noch für die Gläubigen
selbst irgend ein Schaden erwachse, anderseits aber sicher dafür
zu sorgen, dass die Wissenschaft eine reiche den Absichten
Gottes entsprechende Blüte entfalte." Darauf antwortete M. :

„Diesen Satz unterschreibe ich Wort für Wort mit dem
Bemerken, erstens, dass ich unter Macht nicht eine polizeiliche
Gewalt, die allenfalls bis zum Verbrennen voranschreiten kann,
verstehe, und zweitens, dass eben dieses die Erklärung ist,
auf welche die Münchener Gelehrtenversammlung sich gestellt
hat, von der der Verteidiger der Unfehlbarkeit verläumderisch
sagt, dass sie ein freies Gelehrtenparlament habe sein wollen" *).

Als am 18. Juli 1870 das Unerhörte geschehen war,
veröffentlichte unser Bekenner, noch ehe der Monat zu Ende ging,
am 27., seinem Geburtstage, in der „Allgemeinen Zeitung"
folgende „Offene Anklage gegen Pius IX." „Ich, ein sündhafter
Mensch, aber fest im katholischen Glauben, erhebe hiermit vor
xiem Angesichte der Kirche Gottes offene und laute Anklage
gegen Papst Pius IX. als einen Häretiker und Verwüster der
Kirche, weil und insoweit er durch die missbrauchte Form
eines allgemeinen Konziliums den weder in der hl. Schrift
noch in der Überlieferung begründeten, vielmehr der von
Christus angeordneten Verfassung der Kirche direkt
widersprechenden Satz, dass der Papst getrennt von dem Lehrkörper
der unfehlbare Lehrer der Kirche sei, als einen geoffenbarten
Glaubenssatz hat verkündigen lassen, und somit versucht hat,
das gottlose System des Absolutismus in die Kirche einzuführen.
Ich kann bei meinem Verständnis des katholischen Glaubens

*) Die Gegenschrift des P. P. Eudis hat den Titel: Katholisch oder
Humbug? Offene und freie Fragen an Dr. F. Michelis, Professor der
Philosophie, Regensburg, 1869.



— 206 —

meinem Gewissen nur durch diesen entschiedenen Schritt
genügen, indem ich von dem kanonisch verbürgten Rechte
Gebrauch mache, dem Papste, der nach dem Ausspruche Innozenz

III., wenn er ein Häretiker ist, dem Urteile der Kirche
unterliegt, wenn er auf den Ruin der Kirche hinarbeitet, ins
Angesicht zu widerstehen." Die hierdurch mit Bischof Krementz
entstandene Korrespondenz war die Veranlassung für folgende
Publikation : Offener Brief an den Bischof Philippus Krementz
von Ermeland. Braunsberg 1870. Eingangs wird ein bischöfliches

Schreiben vom 14. August mitgeteilt, das wegen der
eben erwähnten offenen Anklage von Missachtung aller
kirchlichen Disziplin und Ordnung, von mass- und rücksichtsloser
Polemik redet und zum Widerruf durch eine vor ihrer
Veröffentlichung dem Bischof einzureichenden Erklärung auffordert.
Darauf teilt er sein Schreiben vom 18. dieses Monats mit, worin
er betont, dass die von ihm über den Papst gebrauchten
Ausdrücke selbstverständlich sachlich zu nehmen sind, „ganz in
demselben Sinne, wie die Kirche in ihren Anathemen immer
und nur die Sache, die Lehre, und nie die Person, über die
das Urteil Gott allein zusteht, im Auge hat." Gerne wolle er
durch eine angemessene Erklärung den Anschein einer
besonderen Härte beseitigen. „In der Sache aber kann ich kein
Haar breit zurückgehen." Denn „es handelt sich nicht um eine
subjektive Anschauung, um eine Meinung, sondern um den
überlieferten, unwandelbaren katholischen Glaubensschatz, um
einen wesentlichen Punkt in der göttlichen Institution der
Kirche, zu deren Aufrechthaltung zwar in erster Linie die
Bischöfe berufen sind, für welche aber, als für das eine höchste
Gut, weiterhin und nach Umständen ein jeder, dem die Gnade
des Glaubens von Gott zuteil geworden ist, einzustehen hat."
Nachdem durch bischöflichen Erlass vom 20. dieses Monats,
ihm „die Fortsetzung der in dieser Angelegenheit gepflogenen
amtlichen Privatkorrespondenz abgeschnitten" worden, blieb
ihm nur der Weg des öffentlichen Schreibens übrig, den er
ungesäumt betrat „in der Überzeugung, dass die Reinerhaltung
der gefährdeten Grundlage unserer hl. Kirche in diesem Augenblicke,

wie jedes Opfer erheischt, so auch jedes rechtliche Mittel
erlaubt." Nach den besprochenen Mitteilungen betont M. seine
Schritte erläuternd, dass es sich hier wie auch in der
Angelegenheit seiner fünfzig Thesen, nicht um Missachtung der



- 207 —

Autorität handle. „Ich würde heute am Abende meines Lebens
wohl nicht den Mut haben, einem verirrten Autoritätsgefühl
gegenüber die kirchliche Verfassung offen zu verteidigen, wenn
ich nicht in der ersten Zeit meiner aufkeimenden Ideale mit
der Gnade Gottes jenen natürlichen Zug auf Missachtung* der
Autorität, welcher so leicht mit einem höheren Streben
verbunden ist, mit Bewusstsein in mir niedergekämpft hätte."*
Sodann verbreitet M. sich über den häretischen Charakter der
Infallibilitätslehre und weist namentlich auf den dadurch
geschaffenen Zustand der Unwahrhaftigkeit hin, „worin das ganze
Bewusstsein der katholischen Kirche durch die dogmatisierte
und doch nicht wirklich geglaubte Infallibilität des Papstes
versetzt wird. Ich möchte den katholischen Pfarrer sehen, der
seiner Gemeinde offen zu verkündigen wagte, dass die ganze
Kirche bisher im Irrtum gewesen sei mit dem Glauben und
der Lehre, dass das unfehlbare Lehramt aus dem Papste in
Vereinigung mit den Bischöfen bestehe. Und das allein ist der
Sinn des neumodischen Dogmas." Er schliesst mit den Worten:
„Was die Gewalt mir antun kann, das muss ich erdulden; zu
einer eines katholischen Priesters unwürdigen Handlung werde
ich mich mit Gottes Beistand nicht fortreissen lassen, aber
unverzagt den Kampf fortsetzen ..."

Der erste Fuldaer Hirtenbrief vom 6. September 1869')
war in so vorsichtig diplomatischer Sprache abgefasst, dass er
für und gegen die Infallibilität sich deuten liess. Er enthielt
z. B. den Satz: „Nie und nimmer wird und kann ein
allgemeines Konzil eine neue Lehre aussprechen, welche in der
hl. Schrift oder der apostolischen Überlieferung nicht enthalten
ist." Immerhin aber brauchte man noch nicht alle Hoffnung
aufzugeben. Zu dem unzweifelhaften Zwecke, den Eindruck
dieses Schreibens zu verwischen, die Bischöfe durch einen
neuen Hirtenbrief zu binden und sie von fernerer Opposition
gegen das neue Dogma abzuhalten, fand am 30. August 1870
eine weitere Versammlung* zu Fulda3) statt, als deren Ergebnis
eine Ansprache als zweiter „Fuldaer Hirtenbrief"3) erschien.
Noch im selben Jahre veröffentlichte M. : Der neue Fuldaer Hirten-

*) Das Nähere siehe in der ausführlichen Darstellung von J. Friedrich,
Kz.-Gesch. U, 171 ff.

2) Vgl. darüber v. Schulte, Altkath., 109 ff.
3) Gedruckt bei Friedberg, Sammlung, 639.



— 208 —

brief in seinem Verhältnis zur Wahrheit. Braunsberg 1870. Seiner
Schrift gab er das Motto : „Die Schwäche der Bischöfe ist nicht
der Grund unseres Glaubens". Der Gedankengang ist ungefähr
folgender : der zweite ignoriert den ersten Hirtenbrief und
enthält die positive und ausdrückliche Anerkennung der
vatikanischen Versammlung als eines wahren ökumenischen Konzils.
Es fehlt der kanonische Nachweis für die Gültigkeit der
Synodalbeschlüsse. Die angebliche Freiheit der Versammlung wird
durch die eigenen Worte der Bischöfe als nicht vorhanden
erwiesen. Aus dem entschiedenen Protest der Minoritätsbischöfe
vor ihrem Verlassen des Konzils wird sehr zu Unrecht seitens
der Neuerer ein consensus konstruiert. Die Unhaltbarkeit der
ganzen Fuldaer Argumentation wird aufgezeigt an der 12

Artikel umfassenden Erklärung, die Bischof Krementz der
Konstitution mit auf den Weg gab. Wiederholt und mit besonderm
Nachdruck wird die bischöfliche Äusserung bekämpft, als ob es
sich auf einem Konzil um Ansichten und Meinungen handelte.
Nicht um über Ansichten und Meinungen zu disputieren sind
die Bischöfe zum Konzil berufen, sondern um den immer
bestehenden Glauben der Kirche zu bezeugen. Das Schlusswort
enthält einen warmen Appell an die mitunterzeichneten Bischöfe
Brinkmann, Melchers, Ketteier und Martin, die unserm Gelehrten
von früher her persönlich bekannt waren. Er erinnert sie an
ihre frühere Übereinstimmung. „Was liegt denn nun zwischen
uns, was hat's gemacht, dass wir nun einander so gegenüberstehen,

dass ihr als Kirchenfürsten mich — soweit ihr als
Menschen das könnt — als Priester, als katholischen Christen
vernichten werdet, während ich euch als solche anklage, die
als Bischöfe falsches Zeugnis gegen die Wahrheit ablegen?
Nun was anderes denn, als jene Sophistik des jesuitischen
Systems, der ihr euch beuget, weil ihr derselben nicht
gewachsen seid, weil ihr sie nicht beherrscht, die ich aber klar
durchschaue Ihr habt die Autorität ohne Gründe, ohne

Wahrheit, ohne festes und klares Gewissen (das beweisen die

Schwankungen), ohne sicheres Denken; ich habe die Tatsachen,
die Gründe, die Wahrheit, ein sicheres Denken, ein klares
Gewissen und dazu freilich keine Autorität, aber nicht den Kampf
gegen die Autorität als Prinzip, sondern nur gegen die
missbrauchte Autorität Ihr könnt vermöge eurer Autorität nicht
zunichte machen, was der Kampf der Minorität auf dem Konzil



— 209 —

der Kirche und der Menschheit geleistet hat; ihr könnt das

Zeugnis des Glaubens, womit die Minorität von der Versammlung
geschieden ist, und die Tatsache, dass nach der blossen Majorität

über einen wesentlichen Glaubenspunkt dogmatisch
entschieden ist, nicht ungeschehen machen; ihr könnt durch eine

nachträgliche Unterwerfung einen Beweis eurer Schwäche, aber
nicht einen neuen Grund unseres Glaubens geben Ihr
könnt den einzelnen seinem Gewissen und seinem Glauben
getreuen Priester zum Märtyrer machen Ihr könnt die
schwachen Priester zwingen, dass sie gegen ihre positive
Überzeugung* annehmen und lehren, was sie nicht glauben Ihr
könnt den Glauben in vielen katholischen Herzen zerstören;
ihr könnt jedem Denkenden den Glauben unmöglich machen;
ihr könnt den Indifferentismus permanent machen; ihr könnt
wühlen in den Eingeweiden der Kirche, wie nie ein äusserer
und innerer Feind gewütet hat Das ist es, was ihr könnt;
genau das, und mehr nicht. Ich kann keinen Hirtenbrief
erlassen, aber sprechen kann auch ich, ja ich auch als
katholischer Priester, der das Bewusstsein hat, im Leben nichts
anderes gesucht zu haben, als die Ehre Gottes und das Heil
der Menschheit in der einen wahren katholischen Kirche.
Kehret um auf den Weg der Wahrheit; gebet Gott die Ehre;
seid Bischöfe und nicht Verwüster der Kirche und nicht Werkzeuge

des Teufels zum Verderben der Seelen!"
Ende 1870 und Anfang 1871 erschienen drei „Fliegende

Blätter in der Infallibilitätssache." Braunsberg 1871. Das erste
Heft ist betitelt: „Zur Abwehr des Angriffes auf mich im
neuesten Hirtenbriefe " und enthält eine Verteidigung gegenüber
Bischof Krementz. Im zweiten wird behandelt: „Der Gallika-
nismus oder der französische und der beginnende deutsche
Kampf gegen die Infallibilität." Die dritte Broschüre enthält:
„Eine Entgegnung gegen Dr. Hipler". Dieser hatte u. a. ihm
Leugnung des Primates vorgeworfen, weil M. nicht müde wurde,
den Zusammenhang zwischen Primat und Episkopat zu betonen.—

Hier mag noch im Vorbeigehen Erwähnung finden eine
interessante lateinische Korrespondenz zwischen M. und dem

anglikanischen Geistlichen Biber aus dem Jahre 1870. Sie

wurde in England gedruckt unter dem Titel : De unitate ecclesiae

et de concìlio oecumenico libero congregando epistolae a Georgio
Eduardo Biber et Frederico Michelis invicem datae. —

Internat, kirchl. Zeitschrift. Heft 2, 1914. 14



— 210 -
Sein Versuch, im Herzen des katholischen Westfalens in

der zu so furchtbarer Höhe angewachsenen Krisis der Wahrheit
durch mündlichen Vortrag Eingang zu verschaffen, war mit
einem nur zur Not zustande gekommenen Vortrage zu Paderborn

und einem ganz unterdrückten in Münster äusserlich
gescheitert. Etwas hatten die Infallibilisten damit allerdings
erreicht : Die Macht, die in dem mit Überzeugung und aus
dem Gewissen gesprochenen Worte immer liegt, hatten sie von
sich und den durch sie Verführten abgehalten. Aber M. gab
die Hoffnung nicht auf. Die beiden Vorträge erschienen gedruckt
unter dem Titel : Zur Infallibilität. Zwei Vorträge liebst Vorbericht.
Münster 1871. In dem Vorbericht bekennt er seinen
ungebrochenen Mut und erzählt namentlich von den vielerlei
missglückten Versuchen, in Münster ein Lokal zu erhalten. Aber
auch von Pöbelexzessen meldet er. „Alles dieses geschah mir,
der ich nie einen andern Ehrgeiz gekannt habe, als meinen
Beruf als katholischer Priester gewissenhaft zu erfüllen, aus
keinem andern Grunde, als weil ich meinen alten katholischen
Glauben nicht verleugnen, sondern offen bekennen will." Ferner
macht er auf eine sehr bedenkliche Konsequenz des Vatikanums
aufmerksam mit Worten, die auch heute noch volle Geltung*
haben: „Wenn es möglich ist, dass in solcher Weise die Stimme
des katholischen Gewissens totgeschlagen und eine wirkliche
Neuerung in den katholischen Glauben eingeführt wird, so ist
offenbar der Schluss schlechthin berechtigt, dass das ganze
katholische Dogma möglicherweise auf diesem Wege zustande
gekommen ist, und offenbar konnte das in jeder früheren Zeit
leichter geschehen als heute Der einzige Gegenbeweis
liegt im Siege des kirchlichen Bewusstseins über das angelegte

Werk der Intrige und des Lügengeistes durch das offene
Bekenntnis der Wahrheit, und jeder Katholik ist ein Verräter
am Prinzipe der Kirche, der das Bekenntnis der Wahrheit
scheut." Welch hohe Aufgaben für die Altkatholiken!

Aus dem am 29. Juli 1871 zu Paderborn gehaltenen
Vortrage sei folgendes hervorgehoben. Eingangs betont der Redner:
wir werden siegen, aber wir müssen mitarbeiten. Diese
Mitarbeit ist eine doppelte: 1. müssen Avir energisch Zeugnis
ablegen für die Wahrheit der Kirche gegenüber der missbrauchten
Autorität; 2. müssen wir mit lebendigem Interesse den
Gedanken und das Werk der Erneuerung der Kirche nach ihrer



— 211 —

göttlichen Idee ergreifen. Diese beiden Punkte werden nun
näher entwickelt. Ad 1 wird dargelegt, dass die Bischöfe mit
ihrem Kampf gegen die sogenannte persönliche Unfehlbarkeit
den eigentlichen Gegenstand der Streitfrage noch gar nicht
ins Auge gefasst haben. Dann rechnet er mit Bischof Martin
ab, der in seinem Lehrbuche sich ganz anders ausgesprochen
hatte, als nach dem Vatikanum. Weiterhin wird nachgewiesen,
dass die der Kirche verheissene Irrtumslosigkeit keine
mechanische, und dass unser Glaube ein vernünftiger ist. Im 2.

praktischen Teil werden folgende wichtige Gegenstände
angedeutet. Die Kirche, als die Realisierung des göttlichen
Liebesgedankens für die Menschheit, muss wieder die Form ihrer
ersten Periode annehmen, die eine Kirche der Liebe war gegenüber

der des Mittelalters, die eine Kirche der Herrschaft und
bald auch der Herrschsucht geworden ist. — Dadurch, dass
die alten Katholiken den Rechtsschutz des Staates anrufen,
wird die Entscheidung über den Glauben durchaus nicht dem
Staate überlassen. Denn dieser hat nur mit jenen, nicht mit den
Neuerern, sein Verhältnis eingegangen. Die Häresie der
Infallibilität haben die Katholiken allein zu überwinden. — Wenn
den Opponenten gegen das Vatikanum Absicht der Gründung
einer deutschen Nationalkirche vorgeworfen wird, so ist so daran
so viel Wahres, als der Begriff einer Nationalkirche, unbeschadet
ihrer Katholizität, ein berechtigter ist.

Der zweite Vortrag weist zunächst drei Unwahrheiten im
2. Fuldaer Hirtenbrief nach: 1. Die Beschuldigung, dass die
wissenschaftliche Intention der Theologen, welche die Opposition

gegen das vatikanische Dogma aufrecht halten, eine der
katholischen Kirche und ihrem Autoritätsprinzip feindliche sei ;

2. die Beschuldigung, dass die katholische Opposition gegen
die vatikanischen Dekrete dem Staate die Entscheidung über
das Dogma in die Hand gebe, dadurch, dass sie den Rechtsschutz

desselben anrufe; 3. die falsche Definition der persönlichen

Unfehlbarkeit, die in einem Sinne ausgelegt wird, der
den Opponenten durchaus fernliegt. — Weiterhin wird ausgeführt,

„dass der Infallibilitätsschwindel nichts anderes ist, als
die späte Nachgeburt des mittelalterlichen päpstlichen Absolutismus,

der selbst nichts anderes war, als eine Verquickung
alttestamentlicher Anschauung und römischer Weltherrschaftsgedanken

mit der Idee der universalen Einheit, die im kirch-



— 212 —

liehen Begriffe des Primates liegt A Schliesslich findet der
Redner das Aufgeben der bischöflichen Opposition begründet
1. in dem falschen, zu abstrakt gefassten Begriff der Einheit
der Kirche, 2. in dem Gedanken, dass im Primate der Episkopat
es ipso eingeschlossen sei, was beides auf scholastische Sophistik
hinausläuft. Endlich betont er den zur Versöhnung und
Verständigung führenden Charakter seiner Auffassung und Tätigkeit.

Der Bischof von St. Polten hatte in einer Predigt zu Krems
die vatikanische Neuerung als die alte katholische Lehre
ausgegeben und M. sogar als „hergelaufenen Priester" bezeichnet.
Dieser antwortete in einer Versammlung von fast 2000
Personen, worunter viele Landleute. Der Vortrag erschien
gedruckt als Extrabeilage zum „Kremser Wochenblatt" Nr 33:
Vortrag über die Unfehlbarkeit des Papstes, gehalten in der
städtischen Turnhalle in Krems am 13. August 1871. Zunächst
verbreitet er sich über den Begriff der persönlichen Unfehlbarkeit,
worunter nichts anderes zu verstehen ist, als dass die Unfehlbarkeit

der Kirche nach dem Vatikanum dem Papste für seine
Person ohne die aktive Mitbeteiligung des Gesamtepiskopates
beigelegt werden soll. Sodann zeigt er, dass ein Konzilsbe-
schluss über die Unfehlbarkeit des Papstes ein sich selbst
aufhebendes, nichtiges Ding ist.

Der „Vortrag des Herrn Prof. Dr. M. in der öffentlichen
Generalversammlung der altgläubigen Katholiken Königsbergs,
gehalten in der Bürgerressource am 31. Mai 1872, nach der
stenographischen Aufnahme herausgegeben vom Komitee des Katholikenvereins,

Insterburg 1872, knüpft vornehmlich an die Namen
Luther und Kant an. „Fassen wir die beiden gewonnenen
weltgeschichtlichen Resultate, die in dem bisher vollzogenen
Reformationswerke in der Kirche sich uns ergeben, die Gewissensfreiheit

als die Tat Luthers, die Denkfreiheit als die Tat Kants
zusammen, so kann ich mein Bewusstsein als Katholik in der
Opposition gegen die Infallibilität dahin bezeichnen: ich akzeptiere

mit Freuden die Gewissensfreiheit aus der Hand Luthers,
ich akzeptiere mit Freuden die Denkfreiheit aus der Hand
Kants; aber ich lasse deshalb von dem Prinzip der Kirche
und ihrer x4.utorität und ihrer Verfassung, wie sie der göttliche
Heiland auf Erden gegründet hat, nichts fahren und mich nicht
darin irre machen, sondern ich habe das Vertrauen, dass dieses
wahre Prinzip der Kirche auch durch diesen Kampf der Zeit



— 213 —

glorreich hindurch gehen werde." Den Jesuitenorden
charakterisiert der Redner kurz als den Träger des formellen
Einheitsprinzips, während der Protestantismus in die verschiedensten
Richtungen auseinanderging. Durch die Entwicklung der Gegensätze

des Katholizismus und des Protestantismus war das
Übernationale und wahrhaft Humane verloren gegangen. Für diesen
wahren Gedanken der Kirche ist der Freimaurerorden ein
Surrogat. Mit einem Hinweis auf die durch die Infallibilität
wiedergewonnene Freiheit des Katholiken, der jetzt wieder
offen reden kann, mit einer Betonung des übernationalen
Charakters der Kirche und einer Mahnung zur Geduld schliesst
der Vortrag, der zur Festigung der eben gegründeten Gemeinde
viel beitrug. —

Verhältnismässig spät wurde über M. die grosse
Exkommunikation verhängt. Er rechtfertigte seinen Standpunkt in
der Schrift: Der häretische Charakter der Infallibilitäislehre.
Eine katholische Antwort auf die römische Exkommunikation.
Hannover 1872. Seine Ausführungen bewegen sich zumeist auf
dem Boden seiner an den Piatonismus anknüpfenden Philosophie,
deren genauere Darlegung* hier zu weitläufig wäre, weshalb
einige Andeutungen genügen müssen. Im ersten Kapitel
„Präliminarien" betont er einerseits sein Festhalten an der Idee des
Primates und weist andererseits darauf hin, dass für die
biblische und die traditionelle, die kirchengeschichtliche und
kirchenrechtliche Unhaltbarkeit des neuen Scheindogmas, für
die rein oder vielmehr sehr unrein menschliche Genesis, für
den auf einem angelegten Betrug beruhenden Missbrauch der
konziliarischen Form zur Durchsetzung desselben der Beweis
bereits in bündiger Weise erbracht sei. Demnach unternimmt
er als Philosoph die Lösung der folgenden Aufgabe: Den Abfall

der Oppositionsbischöfe von ihrer eigenen besseren
Überzeugung geradezu und allgemein nur auf die Rechnung
persönlicher Schwäche oder Schlechtigkeit zu setzen, widerstrebt
dem Gefühl und dem Urteile. Also muss im theologischen
Denken, im Begriffe der Kirche, in der Idee der übernatürlichen

Wahrheit, wie sie in diesen Vertretern der Kirche leben,
etwas stecken, was sie der Versuchung gegenüber so schwach
gemacht hat. Das will er nun herausstellen. Im zweiten
Abschnitt: „Sophistik der Infallibilitätslehre" geht er mit den
Versuchen ins Gericht, die Ketteier, Martin und Haynald unter-



— 214 —

nahmen, um die neue Lehre annehmbar erscheinen zu lassen.
Den Kern ihrer Argumentation fasst er in die Worte zusammen :

„Da doch nun einmal ohne ein Konzil ein Dogma der Infallibilität

nicht in die Welt zu bringen war, so bleibt für alle
Zeiten auch für die feinste Logik als das grossartigste Beispiel
der Sophistik der proponierte Konzilsbeschluss über die Infallibilität

bestehen, wonach die Unfehlbarkeit des Einen durch
die Abstimmung einer Mehrheit motiviert werden soll, während
schon das Betragen der Mehrheit die Unfehlbarkeit des Einen
verleugnet, und die Abstimmung* für die Unfehlbarkeit des
Einen die Mehrheit des Rechtsgrundes ihrer Abstimmung
beraubt." „Die Infallibilitätssophistik in ihren weltgeschichtlichen
Gründen" soll das dritte Kapitel darstellen. Als solche Gründe
werden drei Punkte angeführt: 1. die weltbeherrschende Stellung-
Roms, dessen Erbschaft die Päpste antraten ; 2. der zur jüdischen
Orthodoxie erstarrte Monotheismus des A. T.; 3. die durch
Plotinus im III. christlichen Jahrhundert zu Alexandria
begründete neuplatonische Philosophie der absoluten Zentralisation,
worin der abstrakte Seinsgedanke bis zum reinen, alle reale
Mannigfaltigkeit negierenden Eins gesteigert wird. Der vierte
Abschnitt trägt die Überschrift: „Der dämonische Hintergrund
der Infallibilitätssophistik. Ein Kapitel für die Theologen,
welches die Weltleute ungelesen lassen können." Der wesentliche

Inhalt ist in folgenden Worten ausgedrückt: „Wenn der
Versucher an Christus — indem er ihm vom Berge alle Reiche
dieser Welt zeigt — mit dem Worte herantritt: Dieses alles
will ich dir geben, wenn du niederfällst und mich anbetest,
so korrespondiert das mit der eben in dieser Zeit aufgerichteten
Weltherrschaft der römischen Kaiser. Und dann wird man
mich nicht mehr missverstehen, wenn ich in der erneuten
Aufrichtung der römischen Weltherrschaft in der Kirche auf der
Grundlage und auf Kosten der kirchlichen Idee des Primates
zum zweiten Male, und in der vatikanischen Forderung, welche
ihrem Gehalte nach nichts als diese zur Absolutheit umgestempelte

irdisch-alterierte Primatsidee ist, und deren Realisierung
nur möglich war durch die damit parallel gehende Knechtung
der kirchlichen Intelligenz unter die heidnische Schulform, zum
dritten Male den Teufel mit dieser Versuchung wie das erste
Mal an Christus, so an den angemassten einen Stellvertreter
Christi auf Erden herantreten sehe." An fünfter Stelle verbreitet



— 215 —

er sich über „Die Lösung der Krisis und die Hoffnung der
Zukunft". Nachdem in der Infallibilitätserklärung der scholastischmechanisch

gefasste Begriff der Kirche so zur Häresie
umgeschlagen ist, wie im starren Monismus der Einheitsbegriff die
lebendige christliche Erkenntnis der Persönlichkeit Gottes
absorbiert hat, erwartet er die Besserung von der Anerkennung
des von ihm vertretenen auf die Kirche angewandten Begriffs
des Organismus. „Erfahrenes und Erlebtes" schildert er im
sechsten Kapitel, worin er über seinen wissenschaftlichen
Entwicklungsgang und seine kirchlichen Bestrebungen berichtet.
Das während des Druckes seiner Schrift von J. Friedrich
veröffentlichte Tagebuch gab die Veranlassung zu dem an siebter
Stelle stehenden „Nachtrag", der ein auf Erkenntnis, Verständigung

und Versöhnung hinzielendes Schlusswort und den
Ausdruck seines ungeschwächten Vertrauens zu einer bessern
Wendung der Sache enthält. —

Am 20. Oktober 1872 fand eine Delegiertenversammlung
von 23 pfälzischen Gemeinden zu Edesheim statt. Dort wurde
der von M. verfasste „Herdebrief der Pfälzer Altkatholiken auf
den eisten Hirtenbrief des Bischofs Haneberg von Speier"-
unterschrieben und abgesandt. —

Am 31. Oktober 1872 wurde der Vortrag gehalten: Die
Pflicht des deutschen Gewissens gegenüber den römischen Anmas-

sungen. Vortrag gehalten bei der ersten öffentlichen Versammlung
der (Alt-) Katholiken zu Offenbach a. M. Offenbach a. M. 1872.

Ausgehend von der Gewissheit, die allein ihn aufrecht hielt:
„Ich würde an diesem Abende nicht vor Ihnen stehen, wenn
ich mir nicht sagen könnte, dass ich meinem Gewissen als
katholischer Priester treu gebheben bin", verbreitet der Redner
sich zunächst über das Gewissen, sodann über den christlichen
Glaubensinhalt und das kirchliche Glaubensprinzip, die beide
nichts Unvernünftiges und Unannehmbares enthalten. Den Hauptinhalt

des Schriftchens bildet die bündige Widerlegung der
Infallibilität, und auch heute noch verdient diese Darlegung
wegen ihrer Klarheit und ihrer Kürze alle Beachtung*. Im
einzelnen wird nachgewiesen: Was ein hatholisches Dogma sein
soll, das muss erstens in der hl. Schrift oder in der göttlichen
Offenbarung enthalten sein; es muss zweitens in der beständigen

und allgemeinen Überlieferung als in der göttlichen
Offenbarung enthalten bezeugt; es muss drittens in rechtmässiger



— 216 —

Weise durch das Lehramt als ein Dogma ausgesprochen und
formuliert sein. Die Infallibilität ist erstens nicht in der
göttlichen Offenbarung enthalten; sie ist zweitens nicht in der
Überlieferung bezeugt; sie ist drittens nicht in rechtmässiger
Weise als Dogma formuliert und proklamiert; also kann die
Infallibilität kein katholisches Dogma sein und nur scheinbarer
und trügerischer Weise als ein solches geltend gemacht werden.
— Nachdem er nun gegenüber diesem Versuche, die Infallibilität

des Papstes zum Dogma der katholischen Kirche zu
erheben, den katholischen Gewissens- und Rechtsstandpunkt
dargelegt und seine Auffassung der Reform der Kirche, die „nicht
eine Revolution, sondern eine innere Erneuerung der Kirche
nach ihrer wahren Idee ist", entwickelt, schliesst er mit dem
Bekenntnis : „Mein katholischer Gewissenswiderstand gegen die
Verunstaltung der Kirche und mein sittliches Bewusstsein als
Deutscher fallen mit meinem priesterlichen Bewusstsein
zusammen, und deshalb rufe ich so laut und so energisch wie
ich kann der romanischen Infallibilität entgegen: Weiche von
mir Satan, denn du bist nicht aus Gott, sondern aus der Welt."

Anfangs Februar 1873 fand in Konstanz eine grosse
Versammlung statt, bei der die Professoren Friedrich und Michelis
Reden hielten, die nach stenographischen Aufzeichnungen
veröffentlicht wurden: Reden gehalten bei der Katholiken-Versammlung

im Konziliumssaale zu Konstanz, am 9. Februar 1873.
Konstanz 1873. Professor Friedrich, mit Hochrufen empfangen,
wies auf das Konstanzer Konzil hin und dessen dem Vatikanum
direkt entgegengesetzten Beschluss: Jedes rechtmässig berufene
ökumenische oder allgemeine Konzil hat seine Autorität
unmittelbar von Christus selbst. In Sachen des Glaubens, der
Beilegung der Spaltung und Reformation der Kirche an Haupt
und Gliedern ist ihm jedermann, auch der Papst unterworfen.
Der mit einem Beifallssturm begrüsste Prof. Michelis knüpfte
seine Ausführungen gleichfalls an die vorgenannte Synode an
und wies dann auf die kirchliche Aufgabe hin, die nach Lösung
der politischen dem deutschen Volke gestellt sei. Zwei Punkte
wollte er dabei in ihrem innern Zusammenhang behandeln:
unser katholisches Gewissen und unser deutsches Gefühl oder
Bewusstsein. Somit schildert er die Verkehrung des Primates,
der nicht eine menschliche und zufällige, sondern eine göttliche
Bestimmung und Grundlegung sei, in den Papat, dessen Kon-



— 217 —

sequenz die Infallibilität ist. Diese ist eine Verleugnung des

katholischen Traditionsprinzips, nach dem nur das Dogma sein

kann, was zu allen Zeiten und überall als Glaube in der Kirche
gewesen ist. Der Widerstand gegen das Scheindogma verstösst
nicht gegen das katholische Autoritätsprinzip, das nicht rein
mechanisch verstanden werden kann. Zum zweiten Punkte
bemerkt er, dass gerade die deutsche Nation, die jetzt nach
dem siegreichen Kriege auf den Gipfel der Weltgeschichte
erhoben sei, die Aufgabe habe, nach dem ungeheuren Fall
und Abfall des Lehramtes als Werkzeug der göttlichen
Vorsehung für die gute Sache der Kirche einzutreten, wobei M.
ein Idealbild des Verhältnisses von Priester und Gemeinde
zeichnet. Beiläufig sei erwähnt, dass er politisch für das
tatsächlich gewordene und bis heute bestehende Bündnis zwischen
Deutschland und Österreich eintritt: „Ich würde nicht hier
stehen, wenn ich nicht die Überzeugung hätte, dass in dem

politischen Zustande, wie er geschaffen ist, Deutschland unter
Preussens Führung im innigsten Verein mit dem Kaisertum
Österreich die richtige Konstellation der Zukunft bildet." Am
Schlüsse finden wir das kraftvolle Bekenntnis: „Ich bin nicht
katholischer Priester geworden, erstens um mein priesterliches

Gewissen und meinen katholischen Glauben zu verraten,
und zweitens habe ich nicht die Weihe genommen, um Verräter
meines deutschen Vaterlandes zu werden".

Der Vortrag des Herrn Professor Dr. Michelis gehalten bei

der Altkatholikenversammlung zu Stühlingen am 13. März 1873,
Waldshut 1873, enthält eine populäre Abhandlung über die
brennende Frage. Er zeigt unsern Gelehrten so recht als
volkstümlicheu Redner, der vom Gewissen getrieben, das
Gewissen des katholischen Volkes wecken und stärken will; als
einen Priester, dem es wirklich um die Sache, um das neue
Scheindogma, zu tun ist, und der es selbstverständlich
verschmäht, irgendwie demagogische Mittel anzuwenden. Vier
Punkte sind es vornehmlich, auf die der Inhalt der Rede sich
zurückführen lässt. Zunächst wird gezeigt, dass durch das
katholische Glaubensprinzip der Katholik nicht nur berechtigt,
sondern vielmehr verpflichtet ist, versuchten Glaubensneuerungen

zu widerstehen. Sodann wird die Frage : Ist denn
wirklich dieses Dogma der päpstlichen Unfehlbarkeit eine Neuerung,

oder ist es der Glaube, der bisher schon in der Kirche



— 218 —

bestanden hat? ausführlich an der Hand der Geschichte und
des vatikanischen Konzils dahin beantwortet, dass in diesem
Dogma etwas geboten wird, was, weit entfernt, wirklich katholisch

zu sein, in der Tat die allerärgste Umkehrung des
katholischen Glaubens ist, welche bis dahin in die Welt gekommen.
An dritter Stelle finden wir den Nachweis, dass, wenn dieser
Widerstand nach Pflicht und Gewissen ruhig, klar, fest,
ordnungsgemäss durchgeführt werde, er der Weg sei, um in der
Kirche wieder solche bessere Zustände herzustellen, die den
Menschen auch wieder mit Freuden an die Religion und Kirche
binden. Endlich fordert das begeisternde Schlusswort auf, nach
Erringung des Sieges über den äussern Feind weiterhin noch
in Kraft des Gewissens und im Vertrauen auf jenen Gott;
welcher seine Kirche auf Erden gegründet hat, zu erkämpfen
den Sieg über den andern Feind: „Die missbrauchte Form der
Religion, deren Umwandlung in Jesuitismus, welche in der
Infallibilität seinen (ihren) Ausdruck gefunden hat."

Nach stenographischen Aufzeichnungen wurde gedruckt:
„Die wahre Idee von der Reform der Kirche." Vortrag
gehalten in der Versammlung freisinniger Katholiken, Freitag den
14. März 1873 in der Martinskirche zu Basel. Basel 1873.

Eingangs bekennt der Redner, dass er sich durch die augenblicklichen

traurigen Erscheinungen in der Kirche nicht beirren
lasse, sondern das Bewusstsein in sich trage, sich selbst und
seinem priesterlichen Berufe treu geblieben zu sein. Er
verbreitet sich dann über das Basler Reformkonzil; zeigt, dass
der Gedanke der Reformation in der Idee der Kirche gegründet
ist und der tiefste Gedanke in der Kirche ist; er erkennt das
Gute der Reformation des 16. Jahrhunderts an, wenn sie auch
zu weit ging ; stellt den Ausspruch Bismarcks in einer
Herrenhausrede richtig, als ob der damalige Kampf schlechtweg ein
Kampf des Priestertums und des Kaisertums sei und zeigt dann
die wahre Idee des Priestertums und die Aufgabe der Kirche,
die allerdings eine Weltherrschaft ausüben soll, aber eine
geistige Herrschaft auf Grund der ewigen Wahrheit, bestimmt zur
Vollziehung der höchsten sittlichen Idee der Menschheit.

Der am 5. November 1872 im Schrannensaale zu Würzburg

vor etwa 1000 Zuhörern gehaltene 2V2Stündige
Vortragerschien unter dem Titel: Zur Unfehlbarkeit des päpstlichen
Lehramtes. Nebst einem Anhang: Hergenröther und die Logik. Würz-



— 219 —

burg 1873. Vorerst wollen wir das Bekenntnis vernehmen, womit

die Rede eingeleitet wird: „Zunächst wiederhole ich auch
hier, was ich in der Regel bei jedem Vortrage, bei dem ich
eben mich und meine Verhältnisse nicht als bekannt voraussetzen

konnte, gesagt und hervorgehoben habe, dass ich ein,
Gott sei Dank! unbescholtener katholischer Priester bin, der
sein Leben lang kein anderes Interesse gekannt hat, als eben
in der katholischen Kirche für die Ehre Gottes und für das
Heil der Menschen zu wirken. Ich kenne sehr gut die Pflicht
der christlichen Demut und Bescheidenheit, ich kenne aber
auch sehr gut die Pflicht des Selbstbewusstseins, da wo die
Lage es mit sich bringt. Gott sei Dank Auf meinen priesterlichen

Wandel, auf mein priesterliches Bewusstsein und Leben
wird kein Mensch einen Stein zu werfen imstande sein." —
Glücklich wer so reden kann!

Der Vortrag selbst geht aus von dem zweiten Fuldaer
Hirtenbrief und erörtert zunächst die Frage: wie hat es
geschehen können, dass der katholische Episkopat, den Papst an
der Spitze, zu einem solchen Fall kommen konnte?.Die erste
Grundlage der Infallibilität findet er in dem Absolutismus, den
die Päpste des Mittelalters durch ihre Machtstellung eingeführt
haben. Aus der Weltstellung der Päpste ist der Absolutismus
der Päpste und daraus ihre Infallibilität hervorgegangen, und
dadurch schon ist sie verurteilt und kann nicht als Gotteswerk
bestehen. Der zweite Grund der Herrschaft der Infallibilität
liegt in dem System der sogenannten kirchlichen Wissenschaft
und des kirchlichen Denkens, schlechtweg Scholastik genannt.
Wäre nicht das Denken in der katholischen Kirche brach
gelegt worden durch diese falschen Wege der Philosophie, deren
Durchführung als kirchliche Wissenschaft sich vor allen die
Jesuiten haben angelegen sein lassen, dann würde zur Zeit der
Entscheidung ein besseres Selbstbewusstsein, ein kräftigeres
Gewissen in den Bischöfen und der Geistlichkeit gewesen sein.
Nachdem die scholastische Sophistik an mehreren Beispielen
aufgewiesen, kommt der Recfner im zweiten Teile zur
Beantwortung der Frage : Welche Hoffnung hat die katholische
Opposition? „Meine Hoffnung steht auf Gott und seinem Werke."
Ist die Kirche Gottes Werk, „so wird Gott auch für sein Werk
sorgen, und ich mag nicht diese ängstliche Menschenfurcht,
welche fragt, wie wird es werden ?" Dieses Gottvertrauen war



— 220 —

für ihn stets nur den Ansporn zu ernstlicher Arbeit. Er
erörtert sodann in schonenden Worten das unbegreifliche
Verhalten der Bischöfe, von denen vorerst nichts mehr zu hoffen
sei. Ein wenig mehr erwartet er vom Klerus, seine eigentliche

Hoffnung aber ist auf den Stand der katholischen Laien
gerichtet. Wenn nicht in Deutschland noch eine hinlängliche
Zahl von katholischen Männern und Frauen vorhanden wären,
welche einerseits noch eine feste Überzeugung von ihrem
katholischen Glauben und anderseits eine klare Erkenntnis von der
Unrechtmässigkeit des Unfehlbarkeitsdogmas hätten, dann würde
er allerdings, so bekennt er, menschlich verzweifeln müssen

an dem Bestände der Kirche auf Erden. Schliesslich kommt
er auf den Gedanken der Reform der Kirche zu sprechen,
wodurch das Unternehmen der Konzilien von Konstanz und Basel
fortgesetzt und vollendet werden solle.

Auf eine Herausforderung zur Verteidigung der Infallibilität

in einem Vortrage zu Waldshut antwortete mit einer
Druckschrift Pfarrer Dr. Rolfus von Reute (bei Emmendingen).
Darauf schrieb Michelis: Pfarrer Rolfus, Sekundant des Herrn
o. Kübel oder Vertreter des badischen Klerus? Eine Antwort auf
den offenen Brief. Konstanz 1873. Unter Übergebung verschiedener

Einzelheiten beschränken wir uns auf eine kurze
Andeutung des Hauptinhalts. Die ganze Kontroverse wird auf
zwei Fragen zurückgeführt: 1. ob es überhaupt möglich und
im vorliegenden Falle tatsächlich ist, dass das ganze Lehramt
der Kirche, d. i. alle die menschlichen Personen, welche in
einer bestimmten Zeit die Träger des Lehramtes sind, in
Irrtum verfallen ; und 2. ob, wenn dieser Fall eintritt, deshalb
die katholische Kirche in ihrem Prinzipe und in ihrem Bestände
zerstört und vernichtet ist.

Die erste Frage wird bejaht aus folgenden Gründen: 1. der

ganzen Kirche hat Christus die Unfehlbarkeit verheissen. Es
versteht sich, dass im Begriffe der Kirche Primat und
Episkopat als Fortsetzung des Apostolates eingeschlossen sind. Die
Personen aber, welche jeweils diese Ämter vertreten, können
einzeln oder alle in Irrtum fallen, ohne dass der w7ahre Glaube
untergeht; auch die rechte Ordnung wird sich siegreich wieder

herstellen. Beweis: Das Wort vom schal gewordenen
Salz; der Arianismus. 2. Die allgemeinen Konzilien sind ohne
Zweifel der Idee nach die vollständigste Repräsentation der



— 221 —

Kirche und die legitime Darstellung des Lehramtes, aber sie
sind nicht wie die Kirche selbst eine göttliche Institution mit
unbedingter Garantie der Irrtumslosigkeit, sondern sie sind eine
menschliche geschichtliche Entwicklung, welche in ihrer Form,
wie alles Menschliche, der Möglichkeit des Missbrauchs unterliegt,

und daher in jedem Falle als wahres und wirkliches
Konzil, als eine wirkliche Repräsentation der ganzen Kirche,
konstatiert sein muss, um ihre Autorität in Anspruch nehmen
zu können. Man erinnere sich an die Konzilien zu Rimini
und Vienne. Der Einwand, diese, übrigens durchaus altkirchliche,

Auffassung untergrabe das Autoritätsprinzip in der Kirche,
würde den Stifter der Kirche selbst treffen, der zwar seiner
Kirche eine feste Grundverfassung* gab, deren Entwicklung
und Ausübung aber der geschichtlichen Entwicklung
anheimgegeben blieb. 3. Die Unfehlbarkeitserklärung des Papstes
durch ein Konzil ist ein Widerspruch in sich selber. Ein solcher
Akt schliesst in thesi die Aufhebung der bestehenden
Verfassung in sich und ist deshalb null und nichtig, selbst wenn
er in formellster Weise vollzogen wird. Ist der Papst unfehlbar,

so kann nur er dies mit Unfehlbarkeit erklären. Ist die
Gesamtheit der Bischöfe, insoweit sie den Gesamtglauben der
Kirche repräsentieren, unfehlbar, so haben sie offenbar in
demselben Augenblick ihr Stimmrecht aus der Hand gegeben, wo
sie die Unfehlbarkeit in die Person des Papstes verlegten. Hier
ist immer in thesi gesprochen, d. i. in der Voraussetzung, als
ob ein solcher Akt rechtsgültig vollzogen werden könnte. Er
ist aber in sich null und nichtig. Die formell richtig versammelten

Bischöfe können ihre Pflicht nicht erfüllen, aber die
von Christus grundgelegte Verfassung- können sie nicht ändern,
sie können dem bischöflichen Amte nichts vergeben, über das
sie als Personen nicht Herr sind. Entweder müssen sie ihr
Unrecht gut machen, oder andere Personen treten an die Stelle
des schal gewordenen apostolischen Salzes. Darum gilt der
Kampf der treugebliebenen Katholiken nicht dem Amte, sondern
den Trägern des Amtes, die dasselbe verraten haben. 4. Diesen
a priori nichtigen Charakter des Konzils kann die nachträgliche
Unterwerfung der Bischöfe und ihre Behauptung, die Versammlung

sei frei gewesen, nicht ändern. Das eigene Verhalten der
Bischöfe genügt vollständig und überflüssig zum Nachweis,
dass sie hier kein kompetentes Urteil abgeben können. M. unter-



— 222 —

lässt nicht, ausdrücklich zu betonen, dass diese Ansicht kein
Verlassen des katholischen Autoritätsprinzips einschliesst. Denn
nicht das wird in Abrede gestellt, dass Papst und Bischöfe in
der Kirche sein und in ihrer Autorität bestehen sollen, sondern
es wird nur konstatiert, dass der augenblickliche Papst eine
die Kirche zerstörende Tendenz verfolgt, und dass die Bischöfe
diesem Treiben nicht den pflichtgemässen Widerstand leisten.
5. Wenn der Papst, so lehrt es das Kirchenrecht und die ganze
alte Kirche, etwas unternimmt zum Schaden und Ruin der
Kirche, so ist jeder Katholik im Gewissen berechtigt und
verpflichtet, ihm offen ins Angesicht zu widerstehen, wie Paulus
dem Petrus. Auch hier weist M. darauf hin, dass „das göttlich
gegründete, geschichtlich gegebene und dem wahren Bedürfnis
der Menschheit durchaus entsprechende Autoritätsprinzip der
katholischen Kirche" „in eine aberwitzige Karikatur"
umgewandelt werde, wenn, was gestern Unsinn war, heute Wahrheit

ist bloss, weil die Bischöfe den Mut verloren, die erkannte
Wahrheit zu öekennen.

Die zweite Frage wird entschieden verneint. Wir wollen
die Ausführungen unseres Bekenners im Wortlaut vernehmen :

„Die Wahrheit ist in Gott, und sie hört deshalb nicht auf in
ihm, wenn sie in uns getrübt ist. In Christus ist die
göttliche Wahrheit auf die Erde gekommen ; er hat in der Kirche
die ersehnte höchste Idee der Menschheit zur Wirklichkeit
gemacht, indem er, in ihr bleibend, die Form schuf, in der sie
durch die Menschen mehr und mehr realisiert werden kann.
Die Menschen, die diese Idee repräsentieren und tragen auf
Erden, der Primas, die Bischöfe, die Gläubigen sind nicht die
Wirklichkeit dieser Idee in Gott und in Christus, sie sind nicht
die Inhaber der Kirche, sondern die verantwortlichen Träger
ihrer Idee. Wenn einer von ihnen von der Idee abfällt-, so

fällt er eben für sich, aber die Idee fällt nicht mit ihm; und
wenn hundert fallen, so fallen sie für sich, aber die Idee fällt
nicht mit ihnen, und wenn alle, die als Träger des Lehramtes
zur Verkündigung der Wahrheit, zur Vertretung* der Idee der
Kirche auf Erden in erster Linie berufen sind, fallen, so fallen
sie für sich, aber die Idee vermögen sie nicht in den Fall
hinabzuziehen. Allerdings irgend einen Anhalt, irgend einen treuen
Menschen muss die Idee auf Erden noch finden, sonst wäre es,
als ob Christus nicht wäre auf Erden gewesen. Aber das



— 223 —

wissen wir ja auch, dass Christus der Kirche, der Gesamtheit
die Verheissung gegeben hat ; auf der der Gesamtheit gegebenen
Verheissung beruht die Bewährung* der göttlichen Treue; und
eben deshalb kämpfen wir als gläubige Katholiken gegen die
gefallene Hierarchie; deshalb lassen wir uns im Bewusstsein
unseres katholischen Glaubens nicht mit hinabziehen in den
sittlichen Fall ".

Zum Schlüsse richtet er an den badischen Klerus folgende
Worte: „Lassen Sie uns einmal klar und fest die Frage ins
Auge fassen : Was wollt Ihr und was wollen wir Was ist
die eigentliche Bedeutung der Infallibilität? — Ihr wollt das
höchste Werk der göttlichen Liebe und Wahrheit auf Erden
umwandeln in ein Werkzeug des Hasses und der Lüge.
Statt die Ärgernisse fortzuschaffen und vergessen zu machen,
womit die Unvollkommenheit menschlicher Entwicklung in
einer hinter uns liegenden Zeit die göttliche Idee der Kirche
behaftet hat, wollt Ihr diese Ärgernisse im Prinzip sanktionieren

und auf den Thron erheben. Statt die edlen und
heiligen Gefühle zu hegen, die den Menschen an das Vaterland
knüpfen und die grosse Aufgabe mitzuergreifen, die Gott in
diesem Augenblicke unserm deutschen Vaterlande für die ganze
Menschheit und im wahren Sinne auch für die Kirche gegeben,
wollt Ihr, nicht der Kirche, sondern der pharisäischen
Verunstaltung der Kirche zu Liebe, den Pfahl der Zwietracht in
das Fleisch des deutschen Volkes hineintreiben. Alle Gnadenmittel

der Kirche wollt Ihr umwandeln in ein Werkzeug Eurer
jesuitischen Parteizwecke. Die Familien wollt Ihr zerreissen,
die Gewissen wollt Ihr ertöten, das Denken wollt Ihr vernichten,
die Menschenwürde und den freien Geist wollt Ihr unter die
Füsse treten. Die dogmatisierte Infallibilität ist die Frage
ob die Kirche als die Hüterin oder die Feindin der höchsten
Güter der Menschheit fortan bestehen soll. — Was wollen wir,
die wir als Katholiken uns so dem Dogma der Infallibilität
widersetzen, wie ein sonst gehorsames Kind sich doch dem

ungerechten Befehl seiner Eltern widersetzen muss. Wollen
wir die Kirche verleugnen? Nein, wir bekennen sie. Wollen
wir die Kirche schädigen Nein, wir wollen sie erhöhen. Hassen
wir den Papst? Nein, wir wollen nur den Primat auf seine

richtige von Gott gesetzte Schranke zurückführen. Entehren
wir die Bischöfe Nein, wir schützen ihr besseres Ich vor dem



— 224 —

Abfall von sich selbst. Erniedrigen wir den Klerus Nein, wir
nehmen jene selbständige sittliche Würde für ihn in Anspruch,
die ihm gebührt. Achten wir unser Vaterland höher als die
Kirche, das Menschliche höher als das Göttliche? Nein, aber
wir wollen Deutschland frei machen von der unter dem Titel
Das Papsttum angemassten römischen Weltherrschaft. Wir
kämpfen den Kampf für die höchsten Güter der Menschheit
nicht in Opposition zur Kirche, sondern in Opposition zur
missbrauchten Autorität der Kirche ; unser Ziel ist die Aussöhnung
der fortgeschrittenen Menschheit mit der Kirche; wir nehmen
auf den reinen Gedanken der durchgeführten Reformation in
der Kirche, den die deutsche Nation als Erbteil aus der Zeit
ihrer ersten Grösse uns überliefert hat. Gerne gestehen wir,
dass weder bei uns dieses Ziel schon von allen klar erkannt
und diese Intention rein ergriffen ist, noch bei Euch die

Konsequenzen Euerer Unterwerfung; aber nicht auf die Personen
kommt es an, sondern auf die Wahrheit und Güte der Sache."

Im Schlusswrort wendet sich M. gegen den Vorwurf Kettelers,

dass er das katholische Prinzip verlassen habe und
protestantisch geworden sei mit dem Nachweis, dass er, wie auch
seine Gesinnungsgenossen, nicht die Autorität des Lehramtes
leugne, sondern dass ein rechtsgültiger Ausspruch des
katholischen Lehramtes in den vom Papste trotz der nicht zustande
gekommenen moralischen Unanimität des Konzils proklamierten

vatikanischen Dekreten, denen dann nachher die opponierenden

Bischöfe nicht vermöge eines Aktes besserer Erkenntnis,
sondern vermöge einer gegen bessere Erkenntnis geübten
Unterwerfung des Willens sich unterworfen haben, gar nicht vorliege.

Es ist begreiflich, dass immer häufiger an Michelis von
Katholiken und Protestanten die Frage gerichtet wurde, ob er
denn in Wirklichkeit alles glaube, was er als katholischer
Priester zu glauben habe. Dass und wie er, als selbstbewusster
Lehrer der Philosophie, diese Frage mit einem ganzen vollen
und freudigen Ja beantworte, zeigt er in der kleinen Schrift:
Mein Glaubensbekenntnis. Leipzig 1873. Ausgehend von der
Überzeugung, dass sein Glaube mit seinem Denken koinzidiere,
entwickelt er zunächst seine Ansicht über die zu weite
Ausdehnung des Identitätsgesetzes: „Nicht das Denken und das

Denkgesetz, sondern das in der Verwechslung seiner formalen
Seite im Identitätsgesetz mit dem ganzen Denkgesetze verküm-



— 225 —

merte Denken ist es, was uns dem Grundgeheimnisse des

Glaubens heute entfremdet." Dann formuliert er folgendes
Bekenntnis, das er in weiteren Ausführungen erläutert: „Ich
glaube an einen Gott, einfach in der Wesenheit und dreifach
in der Person. — Ich glaube an Gott den Schöpfer des Himmels
und der Erde, des Sichtbaren und Unsichtbaren, d. h. ich glaube,
dass das, was als nicht Gott seiend real vorhanden ist, die
Geisterwelt, die Natur und der Mensch, der als die Vereinigung
von Geist und Natur, Bewusstsein und (organisiertem) Stoff das
Mittelwesen zwischen dem Unsichtbaren und dem Sichtbaren,
die Krone und Vollendung der Schöpfung ist, durch den freien
Willen Gottes da ist und im Dasein besteht. — Ich glaube an
Jesus Christus, den gottmenschlichen Erlöser, in dem, um mit
dem athanasianischen Symbolum zu reden, die Gottheit und
die Menschheit so zu der einen Person des Gottmenschen
verbunden ist, wie im Menschen Leib und Seele zu der einen
menschlichen Person. Indem ich Christum als den Erlöser
bekenne, so spreche ich damit zugleich aus einerseits die
Anerkennung einer in die Schöpfung aus dem freien Willen der
Kreatur heraus, also durch die Sünde eingetretenen Störung,
welche in das Menschengeschlecht durch die Stammeltern
eingetreten ist (Erbsünde), anderseits die in Christo tatsächlich
wiedergegebene Rehabilitation des richtigen (idealen) Zustandes
der Schöpfung in ihrem Verhältnisse zu Gott, was ich vorläufig
mit dem Begriffe der Kirche bezeichne." Somit erstrecken
sich seine Ausführungen vornehmlich auf die Trinität und die
dreigliedrige Schöpfung, auf den Erlöser und die Erlösung.
Besondere Beachtung verdienen die Bemerkungen über die
wirkliche Gegenwart Christi im hl. Altarsgeheimnisse und die
Transsubstantiation. Letzterer Ausdruck enthält, weil es eine
Substanz im Sinne des Aristoteles nicht gibt und nie gegeben
hat, einen gerechten Anstoss für das Denken. Michelis zeigt
aber, wie man auch ohne diesen scholastischen Terminus der
schärfsten kirchlichen Fassung des Dogmas von der wirklichen
Gegenwart gerecht werden kann. — Zum Schlüsse finden wir
das Bekenntnis: „Mit der Häresie der Infallibilität ist es
entweder dem Feinde gelungen, die Kirche Christi zu zerstören,
oder — da dies nicht möglich ist — so wird sie erneut und
verschönt durch die echte Reformation aus diesem Kampfe
hervorgehen."

Internat, kirchl. Zeitschrift, Heft 2, 1914. 15



— 226 —

Verwandten Inhalts ist die im selben Jahre erschienene
Schrift : Meine Ansichten über Wissen und Glauben und über das
Ziel der katholischen Reformbewegung. Bern 1873. Im ersten
Teil entwickelt er vom Standpunkte des von ihm sogenannten
„korrigierten Denkens" aus seine anthropologische und seine
christologische Anschauung, wobei er sich auch über die
Auferstehung Jesu, über den biblischen Kanon und über die
Bedeutung dogmatischer Formulierungen verbreitet. Uns interessiert

an dieser Stelle besonders das im Epilog über die
Aufgabe der katholischen Reformbewregung und über die allein
mögliche Art der erfolgreichen Bekämpfung des Ultramontanismus

Gesagte. „Ihr Ziel", so heisst es zunächst bezüglich des
ersten Punktes, „ist die Durchführung des weltgeschichtlichen
Gedankens der Reform der Kirche an Haupt und Gliedern,
d. h. in ihrem ganzen Organismus, das Denken und die Wissenschaft

mit eingeschlossen; des Gedankens, der in demselben
Momente in der Kirche aufwacht, wo sie in der römisch-päpstlichen

Weltherrschaft äusserlich von der Welt Besitz ergriffen
hat. Die geschichtliche Bedeutung dieser Tatsache desavouieren,
ist einfach kindisch. Der Kampf gegen Roms geistliche
Weltherrschaft bedeutet nicht einen Fortschritt, sondern einen
Rückschritt in der Entwicklung der Menschheit im ganzen und zu
einem Ganzen, wenn er als eine Zerbröckelung der Kirche und
nicht als die Durchführung der Reform der Kirche in Haupt
und Gliedern verstanden wird." Als wie richtig haben sich in
der Folgezeit die weiteren Worte herausgestellt: „Der Sozialismus,

die Nationen und die Internationale, die Loge, die Schule
und die Wissenschaft, die Staaten, die Polizei und die Politik,
sie werden vergebens gegen Rom und den Jesuitismus kämpfen,
sie werden schliesslich das Spiel verlieren, weil dieser mit dem
Tiefsten im Menschen, mit der Religion und dem Gewissen,
und mit dem Höchsten in der Menschheit, mit der Idee der
Kirche operiert. Es gibt nur einen erfolgreichen und unzweifelhaften

Weg zum Siege der fortgeschrittenen Menschheit über
die missbrauchte Idee der Kirche, nämlich die energisch
festgehaltene und im ernsten Reformbestreben nach Möglichkeit
durchgeführte -wahre, göttlich fundierte Idee der Kirche, wo
dann natürlich nichts von dem, was göttlich in ihr fundiert
ist, preisgegeben werden kann. Man hat es in der Schweiz
von einer Seite gar übel aufgenommen, dass ich diese Seite



— 227 —

der Sache entschieden hervorgekehrt habe ; ich hoffe aber, man
wird bei ruhiger Besinnung sich bald davon überzeugen, dass
die katholische Reformbewegung in keinem Lande Aussicht
auf Erfolg hat, wenn sie nicht in jedem Lande auf den wahrhaft

katholischen übernationalen Boden der Kirche sich stellt."
Mit den beiden vorher erwähnten Schriften steht die nun

zu nennende in einem innern Zusammenhang und bildet im
Verein mit ihnen einen schätzbaren Beitrag zur spekulativen
Theologie. Die Schrift „Der Organismus und die Kirche'-'-, Bern
1883, zeigt auf lehrreiche Weise, wie ihr Verfasser naturwissenschaftliche

und theologische Dinge zu verknüpfen verstand.
Das erste Kapitel: Was lehrt uns die Naturwissenschaft über
den Organismus? enthält zunächst eine ausgedehnte Polemik
gegen den Darwinismus, von dem M. meinte, er gleiche dem
Infallibilismus darin, dass beide Zweige aus derselben Wurzel
— der Gedankenlosigkeit seien. Als positives Ergebnis ist zu
bezeichnen die Feststellung des Begriffes des Organismus,
wonach der gewöhnlich so genannte Organismus (abgesehen von
den Einzelzellen) aus der Verbindung einer Vielheit von
selbstständigen lebendigen Individuen — Zellen — besteht, die in
der Verbindung ein Ganzes darstellend unter einander direkt
oder indirekt in lebendiger Wechselwirkung stehen. Dieser
Begriff wird im zweiten Kapitel „Die Kirche als Organismus"
auf die Kirche angewendet. Diese ist die lebendige Verbindung

aller menschlichen Individuen zu einem Ganzen, worin
sowohl das volle Recht des Individuums, als die Verbindung
der Individuen zu der Einheit des universalen Ganzen der
Menschheit in der Kirche zur bewussten Anerkennung gelangt.
Das dritte Kapitel bespricht „Die reale Bedeutung der
katholischen Reformbewegung", betont die im Begriffe des Organismus

enthaltene Notwendigkeit des Primates und entwickelt
dann die Meinung, dass in der altkatholischen Kirchenordnung-
die Voraussetzung und Grundlage für die gedeihliche
Herausgestaltung des richtigen Kirchenbegriffes gegeben sei.

Der „Katholische Katechismus mit bischöflicher Gutheissung",
Leipzig 1874, erschien, weil, wie im Vorwort bemerkt, dem
Verfasser vor allem daran lag, „die Kontinuität des katholischen

Bewusstseins in der Bewegung nicht abhanden kommen
zu lassen und so von der unverrückt festgehaltenen Idee der
Kirche aus, wenn auch langsam, so doch sicher den Grund



— 228 —

für eine bessere Zukunft legen zu helfen." Mit der bischöflichen

Gutheissung hat es folgende Bewandtnis. Das Manuskript
war vom Bischof Müller von Münster zum Drucke genehmigt
worden, der Druck selbst aber unterblieb. Bei der Veröffentlichung

hatte der Verfasser selbst das Gefühl, dass es sich
mehr um den „Entwurf zu einem Katechismus" handle. Er
sagt in der Vorrede: Es versteht sich von selbst, dass ich,
wenn es nicht meine Absicht gewesen wäre, den Text gerade
so herauszugeben, wie er damals dem Bischöfe vorgelegen hat,
manches würde geändert haben, nicht allein in den Punkten,
die jetzt die brennenden Fragen geworden sind, sondern auch
in vielen andern und in der ganzen Haltung, die noch eine
zu scholastische ist. Das jetzt zum Ausbruche gekommene
Ärgernis wird so gewiss überwunden werden, als die Kirche ihre
weltgeschichtliche Mission in der Menschheit noch nicht erfüllt
hat; es wird aber nicht überwunden, ohne dass in der
Wissenschaft die mittelalterliche Scholastik überwunden
und durch etwas besseres ersetzt worden ist. So wird
auch der Katechismus, der zunächst in Deutschland an die
Stelle des krankhaft scholastischen Jesuitenkatechismus zu treten
hat, die der Scholastik innewohnende Idee einer begrifflichen
Erfassung der Glaubenswahrheit nicht einfach zu ignorieren,
sondern in einer richtigeren und vollkommeneren Weise zu
verwirklichen haben. Von diesem Gesichtspunkte aus ist dieser
Entwurf gearbeitet, und so unvollkommen er ist, so glaube ich
doch, dass er einen kleinen Beitrag zur Ausführung dieser Idee
enthält." In diesem Sinne einer Vorarbeit ist das Büchlein auch
heute noch schätzenswert. Das sinnige Gleichnis als Einleitung
und das Schlusswort verdienen Beachtung.

Im August 1874 hielten die beiden ultramontanen Führer
Buss und Edelmann in Stühlingen Vorträge gegen den
Altkatholizismus. Der Eintritt war nur gegen Karten gestattet.
Da tauchte am Eingang die Hünengestalt von Michelis auf.
„Es ist niemand gestattet, diesen Saal jetzt zu betreten, der
keine Einlasskarte hat", sagte stockend der Redner. Da nahm
Michelis seine Eintrittskarte aus der Tasche, hob sie in die
Höhe und rückte unter dem homerischen Gelächter der
Anwesenden gegen den Redner vor, so dass dieser von der Echtheit

sich leicht überzeugen konnte. Die Situation war so komisch,
dass selbst der ernste Michelis, der sonst für diese Dinge kein



— 229 —

Verständnis hatte, davon erfasst wurde und es durch den Titel
des gedruckten Vortrages zum Ausdruck brachte: Der neue
Don-Quixote und sein Sancho Pansa. Gegenvortrag gegen die
Herren v. Buss und Edelmann gehalten am 16. August zu
Stühlingen. Konstanz 1874. Er widerlegt darin die von Buss
vorgebrachten Scheinbeweise von einem inappellabeln Gericht,
von einer Unfehlbarkeit des päpstlichen Lehramtes u. dgl.
Zuletzt legt er sein „altkatholisches Bekenntnis aus vollem
Herzen" ab: „Ja, ich bin Altkatholik, weil ich die Würde
meines katholischen Priestertums bewahren und nicht als lügenhafter

Pfaff mich zum jesuitischen Werkzeug zum Ruin meines
deutschen Vaterlandes gebrauchen lassen will. Ich bin
Altkatholik, weil ich an eine Zukunft der katholischen Kirche
und der Menschheit glaube. Ich bin Altkatholik, weil ich nicht
als Egoist lau und indifferent gegen die heiligen Güter der
Menschheit träge die Hände in den Schoss legen will. Ich bin
Altkatholik, weil ich auch als Katholik, als katholischer Priester
im entscheidenden Augenblicke die Pflicht gegen mein deutsches
Vaterland erfüllen will. Und so ermahne ich Sie denn, sehen
Sie nicht zu, was aus dem Dinge werden wird, sondern greifen
Sie alle ein mit der ganzen Energie einer klar prüfenden
Erkenntnis; prüfen Sie und erwählen Sie das Beste und lassen
Sie sich durch nichts an dem hohen Ziele irre machen. Das
walte Gott." —

Menn.
(Fortsetzung folgt).


	Friedrich Michelis als Schriftsteller : 1815-1886 [Schluss]

