
Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 4 (1914)

Heft: 1

Artikel: Friedrich Michelis als Schriftsteller : 1815-1886 [Fortsetzung]

Autor: Menn

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-403842

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 31.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-403842
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


47

Friedrich Michelis als Schriftsteller.

(1815—1886.)

(Fortsetzung *).

II.
„Herrn Prof. Dr. Ch. Schlüter zu Münster, dem verehrten

Lehrer und treuen Freunde, dankbar gewidmet" ist die
„Geschichte der Philosophie von Thaies bis auf unsere Zeit". In
allgemein fasslicher Darstellung. Braunsberg 1865. „Der Titel dieser
Schrift", heisst es im Vorwort, „könnte das Vorurteil erwecken,
als ob es sich in derselben nur um einen populären Abriss
der Geschichte der Philosophie nach der gangbaren Auffassung
handle. Weit davon entfernt, will sie vielmehr eine von der
Wurzel aus in allen ihren Wendungen innerlich korrigierte
und kritisch berichtigte Darstellung der Geschichte der
Philosophie geben." Mit anderen Worten: Der Verfasser will von
seinem auf Plato gegründeten Standorte aus die philosophische
Entwicklung beurteilen. Der Kern der platonischen Philosophie,
„ihre wirkliche höchste Intention, wenn auch nicht vollständig
erreichtes Resultat", ist „die im Denken erfasste und festgestellte

Unterscheidung des realen Unendlichen und des realen
Endlichen, so dass jenes mit dem Begriffe des persönlichen
Gottes, dieses mit dem Begriffe des durch den Willen Gottes
Gewordenen, also Geschaffenen zusammenfällt" (S. 50). Aber
„in demselben Momente, wo das endliche Denken, um sich
selbst zu konservieren, das persönliche Absolute setzt, muss
es erkennen, dass es diesen Denkakt umkehren muss, dass es
in Wahrheit nicht das absolut Persönliche als seine Setzung,

') Siehe Heft 3, Jahrg. 1913, dieser Zeitschrift.



— 48 —

sondern umgekehrt sich nur als Setzung* des absolut Persönlichen

begreifen kann. Durch diese Umkehr ist dann die
Möglichkeit, die Wahrheit des Denkens durchzuführen, gegeben,
indem alles, was im endlichen Gegensatze des Geschaffenen
als ein relatives ist, in Gott nicht als solches, sondern absolut
ist. Die Hemmung, welche das empirische Denken in dem

diesseitigen Zustande in dieser an sich als möglich erkannten
Durchführung erfährt, erkennt das christliche Bewusstsein als
Folge der Störung, die in dem Verhältnisse des Geschaffenen
zu Gott durch die Kreatur eingetreten ist, einer Störung, die
in Christo, dem Menschgewordenen, und seinem Werke
objektiv wieder aufgehoben und überwunden ist und durch das
Denken und die Philosophie subjektiv mehr und mehr wieder
aufgehoben werden soll. (S. 331 f.) Eine wichtige Rolle in der
Auffassung des Verfassers spielen die platonischen Begriffe des

Seins und der Bewegung, woran „das wirkliche Verständnis
des ganzen geschichtlichen Entwicklungsganges hängt, und
wovon nicht minder die wirkliche Lösung der Aufgabe der
christlichen Philosophie abhängt" (S. 230). Diese Aufgabe, „der
innerste und wahre Herzpunkt der christlichen und aller
Philosophie" ist das „Bestreben, die Welt aus dem innern Leben
des dreieinigen Gottes zu verstehen". Mehrfach wird auch auf
die Bedeutung der Sprache hingewiesen und z. B. gesagt, „dass
das den Begriff fixierende Wort als Glied im Baue der Sprache
ein jedem individuellen denkenden Subjekte vorausliegendes ist.
Fassen wir daher die Sprache nur als ein objektives und
allgemeines in ihrem Zusammenhange mit dem schaffenden Logos,
so werden wir eben durch den Denkakt in der Sprache in den
wahren und ewigen Zusammenhang des Seins eingeführt, worin
allein alles einzelne in seinem wahren Wesen erkannt werden
kann" (S. 232). Diese wenigen Andeutungen müssen an dieser
Stelle genügen.

Die Darstellung selbst richtet sich nach den drei
Hauptperioden, welche die wesentlichen Wendungen ihrer innern
Entwicklung bezeichnen. Die erste umfasst die freie und
selbständige Entwicklung der Philosophie bei den Hellenen vom
6. Jahrhundert vor Christus bis zur Zeit der Geburt Christi.
Gleich im Eingange wird die besondere Bedeutung des Ana-
ximander hervorgehoben, der zuerst den so wichtigen Gegensatz

des Endlichen und des Unendlichen in die Philosophie



- 49 —

einführte. Eine gründliche Darstellung ist der Trias jener im
Verhältnis von Lehrer und Schüler zueinander stehenden

Männer, Sokrates, Plato und Aristoteles, zuteil geworden.
Die zweite Periode umfasst die Zeit der freundschaftlichen

Verbindung der hellenischen Philosophie mit der kirchlichen
Wissenschaft, vom Anfang des Christentums bis zum Ausgang
des Mittelalters und der grossen abendländischen
Kirchenspaltung, von Christi Geburt bis gegen 1500. Wir berühren
hier nur einen Punkt: die Beurteilung des hl. Thomas von Aquin.
M. ist weit davon entfernt, ihn zu unterschätzen, stellt ihn
vielmehr so hoch, wie nur immer möglich. Auf der anderen
Seite ist er aber ebensoweit davon entfernt, ihm eine Stellung
einzuräumen, wie es die Neuscholastiker tun, als ob es sich
hier um die vollkommene philosophia perennis handle, so dass

der Gegenwart nichts anderes übrig bliebe, als in die Schule
des Thomas zu gehen und sich mit seinen Resultaten lediglich
zu bescheiden, wie es heutzutage der zweite und der dritte
unfehlbare Papst tatsächlich haben wollen.

Die dritte Periode umfasst die neue selbständige Erhebung
der Philosophie nach der Kirchenspaltung. Auch hier weist die
Darstellung stets auf die Notwendigkeit des besseren
Verständnisses der platonisch-aristotelischen Philosophie hin.

Zum Schluss noch ein kurzer Hinweis auf den Kontrast
zwischen damals und später. Wenn der „Literarische
Handweiser" in Münster von dem Buche bereits „viel Schönes
gehört und gelesen", wenn das „Westfälische Kirchenblatt" „dem
vortrefflichen Buche eine möglichst grosse Verbreitung"
besonders unter der studierenden Jugend und dem jüngeren Klerus
wünscht, wenn die „Kölnischen Blätter" sich sogar bewusst
sind, „nicht zu viel zu sagen, wenn sie dieses Werk als eine
der wenigen grossen Erscheinungen in unserer Literatur
begrüssen", so liegt es deutlich vor aller Augen, welcher Wandel
bezüglich der Scholastik sich seither vollzogen hat.

Es muss Staunen erregen, dass ein einzelner Mann, der
als Pfarrer und Professor der Philosophie, als philosophischer
und theologischer Schriftsteller eine aussergewöhnlich
ausgedehnte Tätigkeit entfaltete, noch dazu in den Naturwissenschaften,

speziell in der Botanik, tiefe fachmännische Kenntnisse

erwerben und auf Grund derselben eine auf gründlichster
Bekanntschaft mit den verschiedenen Tatsachen beruhende

Internat, kirclil. Zeitschrift, Heft 1, 1914. 4



— 50 —

naturphilosophische Schrift, wie die jetzt zu nennende,
verfassen konnte: „Das Formentwicklungsgesetz im Pflanzenreiche,
oder das natürliche Pfianzensystein nach idealem Prinzipe
ausgeführt." Bonn 1869. Da sieh später noch Gelegenheit bieten
wird, auf ähnliche Arbeiten einzugehen und die Tendenz
des Verfassers darzulegen, so müssen wir uns hier auf eine
kurze Andeutung beschränken. Beweisthema ist, „dass die
anscheinend unübersehbare Formmannigfaltigkeit im Pflanzenreiche

von einem einzigen erkennbaren Gedanken beherrscht
sei". Seinen Standpunkt deutet er in der Vorrede folgendermassen

an: „In der Tat ist jede Pflanzenform die resultierende
Wirkung der Kombination einer Mehrheit von Gestaltungsrichtungen,

deren jede nur dadurch möglich ist, dass sie innerhalb
der Idee der Urform liegt, deren Darstellung selbst nicht das

Prinzip der erscheinenden Pflanzenwelt ist, sondern zu der
diese sich gegensätzlich verhält, indem die Urform ph anero -

gamisch zwar erreicht, aber sofort durch den mit ihr
verknüpften, mit der Entwicklung des Individuums kontrastierenden
Prozess der Blüte zur Grundform alteriert, kryptogamisch aber
noch nicht erreicht, sondern nur in der Zerlegung angedeutet
ist. Eine notwendige Folge dieses Tatbestandes ist, dass jede
unterschiedene Pflanzenform ein singuläres, ein individuell
charakteristisches ist, und daher die Erkenntnis entweder zu
der Annahme einer unberechenbaren Menge von nebeneinander
stehenden Zufälligkeiten, wodurch die Wissenschaft und das
Denken aufgehoben wird, oder zur Durchführung der idealen
Auffassung* als zu ihrem endlichen Resultate gelangen muss.
In der als Deszendenz- oder Transmutationstheorie geltend
gemachten Lamarck-Darwinischen Hypothese ist die Wissenschaft

in diesem Augenblicke auf das erste Glied dieser
Alternative eingegangen, und ich werde daher zum Schlüsse meines
kritischen Vorwortes die Berechtigung einer versuchten
Durchführung des idealen Standpunktes durch den gegebenen Nachweis

dafür darlegen, dass dieses das ernste Denken erröten
machende Gaukelspiel eine, wenn auch nicht unausweichbare,
so doch eine sehr naheliegende Konsequenz des unhaltbaren
Zustandes ist, in dem sich die Wissenschaft infolge des nicht
ideal beherrschten empirischen Fortschrittes befindet."

Als Parergon zum vorgenannten Buche ist zu erwähnen:
„Der Gedanke in der Gestaltung des Pflanzenreiches.a Bonn 1871.



— 51 —

Der Verfasser will damit in einfacher und für jeden, dem die
botanischen Grundbegriffe nicht ganz abgehen, verständlicher
Weise eine kurze und fassliche Darstellung seines in der Schrift:
„Das Formentwicklungsgesetz im Pflanzenreiche" ausgeführten
Systèmes geben.

Wie auf dem Titelblatt vermerkt, wurde auf wiederholtes
Verlangen veröffentlicht: „Über den Satz Piatons: Dass, wenn
es besser werden soll, entweder die Philosophen Könige oder die

Könige Philosophen werden müssen". Festrede am Geburtstag
S. M. des Königs am 22. März 1868 beim Kgl. Lyzeum zu Braunsberg.

Braunsberg 1869. Dieser paradox klingende Satz will nicht
besagen, dass die Philosophie zu einer äusseren Macht gelangen,
oder dass die Machthaber, ihre politische Tätigkeit aufgebend,
sich aufs Philosophieren legen sollten, sondern die Regierungskunst

und die Philosophie, welche die richtigen ewigen
Prinzipien vertritt, sollen dasselbe sein ; die Regierung* soll von
echt philosophischen Prinzipien geleitet, und jene höhere
Anschauung der ewigen Wahrheiten, welche die Philosophie
vertritt, soll nicht eine untätige und unwirksame Theorie sein.
Dadurch soll ein solcher Zustand herbeigeführt werden, dass

solche, die nicht beides in der rechten Weise miteinander zu
verbinden vermögen, so wenig Anspruch auf den Namen eines

Philosophen, als auf die Stellung eines Regierenden haben,
und von selbst durch eine innere Notwendigkeit, nicht durch
äusseren Zwang, von diesen höheren Ansprüchen ausgeschlossen
bleiben. Nachdem dies festgestellt, wird gezeigt, wie die
paradoxen und zum Teil unnatürlichen Forderungen Piatos in seiner
„Republik" auf Gütergemeinschaft, auf Zerstörung des Familienlebens,

auf Unterdrückung der individuellen Freiheit, in der
Ordnung des christlichen Lebens und der Kirche ohne jene
Gewaltsamkeiten und Unnatürlichkeiten verwirklicht sind, und
mehr und mehr verwirklicht werden können; wie uns der
Staat nicht mehr das alle individuelle Selbständigkeit, alle
anderen Rechtsbestände Verschlingende ist, sondern Familie,
Staat und Kirche selbständig nebeneinander und ineinander
sich entwickeln. Somit ist die Forderung, dass die Philosophen
regieren sollten, in anderer Weise freilich, als Plato es sich
denken konnte, aber doch in seinem wahren Sinne, in dem
Masse erfüllt, als Wissenschaft, Kunst und Leben von dem
Geiste der ewigen himmlischen Wahrheit durchdrungen sind,



- 52 —

die Christus auf die Erde gebracht hat. Die ausgezeichnete
Festrede schliesst mit dem Hinweis darauf, dass die Geschichte
des preussischen Staates ein unvergängliches Zeugnis jener
höheren Weisheit und Gerechtigkeit ist, die nach Piatos Idee
das Ruder der Regierung führen soll.

Die lebhafte Aufmerksamkeit, die er den Vorgängen auf
kirchlichem Gebiete widmete, hinderte unsern streitbaren
Gelehrten nicht an philosophischer Arbeit. Gleichzeitig mit der
Katastrophe, welche so urplötzlich durch das absolutistisch
überschlagende Autoritätsprinzip in der Kirche herbeigeführt
wurde, war auf dem Gebiete der Philosophie in der Polemik
zwischen Trendelenburg und Kuno Fischer über die Grundlage
der kritischen Philosophie Kants ein prinzipieller Kampf von
nicht minderer Heftigkeit und Tragweite, wenn auch nicht so
laut hervortretend, ausgebrochen. Die beiden Vorgänge hatten
etwas Verwandtes. Angesichts des Infallibilitätsstreites musste
die Welt sich mit Recht staunend fragen, ob denn in der
katholischen Kirche das Bewusstsein über das eigene Wesen so

abhanden gekommen sei, dass ein solcher Streit überhaupt möglich
war. Auf der anderen Seite aber lag die Frage nahe, ob denn
die doch durch seine Schriften uns vollständig zugängliche
Doktrin des Trägers des modernen Denkens in sich so unklar
sei, dass auch nur die Möglichkeit der Polemik zwischen den
beiden hervorragenden Repräsentanten der Philosophie
begreiflich erscheine. Die tiefeinschneidende Bedeutung dieser
Polemik, deren Wichtigkeit durch die angedeutete Beziehung
der beiden Prinzipienfragen im Gebiete der Autorität und der
Kirche einerseits und des freien Denkens und der Philosophie
anderseits noch erhöht wurde, veranlasste M. zur Herausgabe
der Säkularschrift : „Kant vor und nach dem Jahre 1770. Eine
Kritik der gläubigen Vernunft."- Braunsberg 1871. Das Vorwort
ist vom 18. Juli 1870 datiert. Infolge einer glücklichen Wendung
des Krieges erschien das Buch noch in jenem Jahre. Wie in
kirchlicher, so wollte M. auch in philosophischer Beziehung
auf Verständigung und Versöhnung hinarbeiten, und durfte
hoffen, durch diese Schrift im rechten Sinne Kants einen
Beitrag zu Deutschlands innerer Wiedergeburt zu geben. — Das
genannte Buch liefert durch die Darlegung des ganzen
Entwicklungsganges Kants, wobei besonders seine erste Periode
bis 1770 in ihrer inneren Beziehung zur zweiten berücksichtigt



— 53 —

wird, den Beweis, dass weder die ältere Denkweise, die
Trendelenburg, noch die jüngere, die Kuno Fischer vertritt, dem

wirklichen Kant wahrhaft gerecht wird, dass aber dieser in
einer viel wesentlicheren Beziehung zur positiven Religion
und zum Christentum steht, als diejenigen zu glauben scheinen,
welche ihn gerade zum Träger der antichristlichen Richtung
des modernen Geistes machen.

Als Parergon zum Kantbuche und zur Geschichte der
Philosophie ist anzusehen die im Braunsberger Vorlesungsverzeichnis

für das Wintersemester 1870/71 veröffentlichte
Abhandlung : De Immanuelis Kantii libello, qui de mundi sensibilis
et intelligibilis forma et principiis inscribitur. Braunsberg 1870.

Darin trägt M. seine Meinung vor betreffend eine Differenz
zwischen der Habilitationsschrift von 1770 und der elf Jahre
später erschienenen Kritik der reinen Vernunft.

Mit der ähnlichen Schrift über das Pflanzenreich gehört
zusammen : Der Gedanke in der Gestaltung des Tierreiches. Eine
neue Instanz gegen den Darwinismus und seine Herrschaft in
Deutschland. Bonn 1872. Als Ziel seiner Auseinandersetzung
schwebt dem Verfasser vor „die Beantwortung der Frage, ob
naturwissenschaftlich der Mensch als ein Abkömmling des

Affengeschlechtes betrachtet werden muss oder darf". „Haben
wir uns überzeugt, dass die beiden organischen Reiche, das
Pflanzenreich und das Tierreich, nicht wie eine unendliche
verworrene Menge zufälliger Gestaltungen vor dem Blicke des
Forschers liegen bleiben, sondern dass ein Organisationsplan,
eine Idee, sowohl einzelne Gestaltungen des einen und des
anderen Reiches beherrscht, als auch die beiden Reiche
untereinander in wesentliche innere Beziehung setzt, so tritt der
Mensch oder der Menschenleib, in dem der vollendete Tierleib
mit dem idealen Typus des Pflanzenwachstums verschmolzen
ist, in sein Recht auch für das naturwissenschaftliche Bewusstsein

wieder ein, und die in dem mosaischen Schöpfungsberichte
enthaltene Offenbarungswahrheit hat ihre wissenschaftliche
Rechtfertigung gefunden. Die Differenzierung der typisch auf
vier reduzierten Bewegungswerkzeuge zu einem Paar Hände
und einem Paar Füsse bedingt die ganze exakte Unterscheidung

des Menschenleibes von den übrigen Säugetieren ; die
Stellung der unteren Extremitäten, die Breite des Beckens,
die Lage des Kopfes auf der Wirbelsäule, des grossen Gehirnes



— 54 —

zum kleinen, alle wesentlichen Unterscheidungsmerkmale des
menschlichen Baues haben in der einen Tatsache der Erektion
der Achse aus der horizontalen in die senkrechte Richtung* ihr
Motiv ; eben damit aber ist ja die typische Wachstumsrichtung
der Pflanze ideal wieder aufgenommen." Speziell folgert M. aus
seiner Darstellung, „dass die jetzt beliebte Zurückführung des
Menschenleibes auf die Form des Affengeschlechtes
naturwissenschaftlich unhaltbar" sei.

In der später zu erwähnenden Abhandlung „Der
Organismus und die Kirche" hat M. seine Ansicht über das Gestal-
tungsprin/.ip im ganzen Organismus, die er in seinen Schriften :

„Das Formentwicklungsgesetz im Pflanzenreiche" und „Der
Gedanke in der Gestaltung des Pflanzenreichs" sowie in der
eben besprochenen: „Der Gedanke in der Gestaltung des
Tierreichs" ausführlich auseinandergesetzt, kurz zusammen gefasst.
Wenigstens das Wichtigste aus seiner interessanten Hypothese
mag hier Platz finden: „Die Grundform der Pflanze können
wir uns vergegenwärtigen durch ein junges, noch ganz
einfaches, also nicht mit Seitenknospen und Sprossen versehenes
Bäumchen; d h. also, die Grundform ist eine in entgegengesetzter

Richtung mit der unteren Spitze nach dem Zentrum
der Erde, mit der oberen Spitze nach der Sonne, dem Zentrum
unseres Weltsysteines, zuwachsende Achse, welche an dem
oberen der Sonne zugewandten Ende unterhalb der
emporwachsenden Spitze zu ihr peripherisch sich verhaltende seitliche
Organe, die Blätter nämlich, in gesetzlicher Abfolge erzeugt,
welche nicht selbst wieder eine fortwachsende Spitze, sondern
ein in sich abgeschlossenes begrenztes Wachstum haben
Wie im Pflanzenreiche, so liegt auch im Tierreiche eine
typische Form als Zielpunkt und Massstab der ganzen
Ausgestaltung des Organismus zugrunde, nämlich die Form einer
um eine Mittellinie, die entweder nur gedacht ist, bei den
Wirbellosen, oder materiell dargestellt, bei den Wirbeltieren ;

angedeutet zuerst in den Schnecken und vollkommen erreicht
in den Säugetieren Vergleichen wir nun die Wirbelsäule,
um die sich rechts und links paarweise die Organe gliedern,
mit der Achse der Pflanzen, so ergibt sich der Gegensatz der
senkrechten Hauptrichtung bei der Pflanze und der
wagerechten bei den Tieren, und dieser ebenso augenscheinliche
wie tief ideal begründete Gegensatz ist es dann, der den rieh-



— 55 —

tigen Blick in die Stellung des Menschen (menschlichen Leibes)
zu oder über den beiden Stufen des Organismus eröffnet. Der
Menschenleib ist die vollendetste Darstellung des tierischen
Organismus, der aber unter die ideale Richtung der Pflanzenachse

gestellt, d. h. aus der horizontalen in die senkrechte
Richtung gebracht ist, sich aufgerichtet hat ..."

Im Index Lectionum des Lyceum Hosianum für das
Sommersemester 1874 veröffentlichte M. eine Studie über das arrsioor
des Anaximander Milesius (geb. 611 v. Chr.): De Anaximandri
infinito disputatio. Braunsberg 1874. Er polemisiert darin gegen
den von Aristoteles zu sehr beeinflussten Zeller, der in der
„Philos, der Griechen" I, 180, 3. Aufl., das „Unendliche" des

Anaximander als die „unendliche Materie" erklärt. Mehr an
Schleiermacher und Brandis sich anschliessend, obschon er
auch deren Abhängigkeit von Aristoteles noch für zu
weitgehend hält, weist er als ein Missverständnis zurück, wenn
man dem Anaximander einen unbegrenzten oder unbestimmten
Stoff als Prinzip der Dinge unterschiebe. Tatsächlich behaupte
er vielmehr, dass das Prinzip der wirklichen Dinge nicht ein
einzelnes, sondern nur das Unendliche oder Unbegrenzte (denn
eben der Gegensatz macht erst die Grenze und damit das

Endliche) sein könne. Damit ist diese Gelegenheitsschrift eine
Ergänzung und Vertiefung dessen, was der Verfasser in seiner
Schrift über die Philosophie Piatons (I, S. 66 ff.) geäussert hatte.

Gegen Häckels Anthropogenie, worin der Jenenser seine

Entstehungslehre vom Menschen nach Darwinischen Grundsätzen

entwickelt, verfasste M. : „Hceckelogonie. Ein akademischer

Protest gegen Häckels Anthropogenie". Bonn, 1875. Nicht
gegen die Tatsachen kämpft M., sondern gegen die Aufstellung
unrichtiger Tatsachen, nicht gegen die Deutung der Tatsachen,
sondern gegen die unrichtige Verarbeitung derselben. Auf die
naturwissenschaftlichen und philosophischen Einzelheiten kann
hier nicht eingegangen werden. Dem Proteste gegen den
Häckelismus kann man sich sehr wohl anschliessen, auch wenn
man des Verfassers naturwissenschaftliche und philosophische
Anschauungen im einzelnen nicht teilt. Denn es handelt sich
hier nicht bloss um irgend eine, wenn auch sehr wichtige,
Frage wissenschaftlicher und theoretischer Art, sondern um
ein Attentat auf die Wahrheit der Offenbarung, auf die Grundlage

der Religion und auf die Bedingung der Sittlichkeit, also
um etwas eminent Reales und Praktisches.



— 56 —

Der Verfasser hatte die ihm nicht oft beschiedene Freude,
dass bald eine zweite Auflage notwendig wurde, die im folgenden

Jahre herauskam. Das Vorwort dazu erschien auch
gesondert („für die Besitzer der ersten Auflage") unter dem Titel :

„Kritische Abrechnung. Separatabdruck des Vorworts zur zweiten
Auflage der Hceckelogonie". Bonn 1876.

Mit liebevollem Sinne nicht nur, sondern auch mit
wissenschaftlichem Interesse betrachtete unser Gelehrter fortgesetzt
das Naturleben und hatte sich schon frühe auf diesem Gebiete
eingehende Kenntnisse erworben, die ihn in den Stand setztem
in Braunsberg neben den Vorlesungen in seinem Fache auch
solche naturwissenschaftlicher Art zu halten. Diese Studien
setzte er auch nach 1870, trotz seiner ausgedehnten und
anstrengenden Wirksamkeit in der katholischen Opposition, fort.
So begegnen wir jetzt der Schrift: „Antidarwinistische
Beobachtungen". Bonn, 1879. Das Buch enthält nicht eine direkte
Kritik der Darwinschen Theorie, sondern es sind darin eine
Reihe von Beobachtungen, besonders auf einem von ihm seit
langem kultivierten Gebiete, in der Pflanzenwelt, die der
Verfasser zum Teil selbst gemacht hatte, zusammengetragen, zu
dem im Titel angedeuteten Zwecke. Diese Beobachtungen, so

zeigt der Verfasser, passen nicht zu den Darwinschen
Anschauungen, weisen vielmehr auf einen durch die Einzelheiten
der organischen Schöpfung hindurchgehenden Grundgedanken
hin. Die Beobachtungen betreffen: 1. Die Andeutung* einer
Gliederung" in der Spreite der Gräser, welche als eine bisher
übersehene Tatsache nachgewiesen wird. 2. Die Stellung der
Cupuliferen im Pflanzensystem. 3. Eine merkwürdige
Missbildung bei Taraxacum officinale. 4. Die rote Blüte bei Daucus
Carota. 5. Gefüllte Blüten. 6. Das Zahlengesetz in der
Pflanzenentwicklung. 7. Die Blüte von Passiflora. — Als Grundgedanke
geht durch die streng wissenschaftlich vorgetragenen
Beobachtungen hindurch die Nachweisung eines statischen Gesetzes
zwischen der Entwicklung der Blüte und des Individuums.
Ganz abgesehen von der Frage, ob alle Ausführungen wirklich
in dem vom Verfasser intendierten Sinne beweisend sind, wird
man das Buch als ein erfreuliches Zeichen der spekulativen
Vielseitigkeit unseres Gelehrten begrüssen.

Den Titel, nicht den Inhalt, verdankt die Schrift: „Die
Philosophie des Bewusstseins", Bonn 1877, der „Philosophie des



— 57 —

Unbewussten". Eine Philosophie des Unbewussten ist nach M.

nur möglich gewesen, weil die Desorganisation des
wissenschaftlichen Denkens durch lange Verjährung in ähnlicher
Weise in possessione ist, wie in der Kirche die Hierarchie.
Beides hänge miteinander enge zusammen, und nur eine
allgemeine Sammlung und Erhebung der Menschheit zu ihrem
wahren Bewusstsein könne die glückliche Abschüttelung des
einen wie des andern Joches zustande bringen. Darin erkennt
er die wahre Aufgabe des wiedererstandenen deutschen
Vaterlandes.

Die Tendenz der Schrift ist kurz folgende. Die ungläubige
Richtung unserer fortschreitenden Wissenschaft hängt mit einer
tatsächlichen Desorganisation des Denkens zusammen, welche
aus dem einseitig in der Philosophie festgehaltenen aristotelischen
Denkstandpunkte entsprungen ist. Diese tiefgreifende Behauptung

soll das Buch durch die Richtigstellung der
platonischaristotelischen Kritik erhärten, womit eine polemische
Auseinandersetzung mit den ersten damaligen Fachautoritäten : Zeller,
Peipers, Bonitz, Prantl usw. verbunden wird. Nicht aber ist
deshalb Polemik das Hauptziel, sondern der positive Aufbau.
Und weil das Resultat seiner Kritik dahin geht, dass die
Beschuldigungeiner Desorganisation des wissenschaftlichen Denkens
durch die Philosophie greifbar gemacht wird durch den Nachweis

der Abhängigkeit des individuellen Denkens von dem in
der Sprache ausgeprägten Organismus, also auf den Xoyoç

zunächst in seiner sprachlichen und grammatischen, weiterbin
aber auch in seiner theologischen Bedeutung zurückgeht, so

durfte der Verfasser annehmen, in gleichem Masse das
philosophisch-kritische, grammatische und theologische Interesse
durch sein Buch berührt zu haben, und zwar in einer praktisch
eingreifenden Weise, indem die Schrift in die Beantwortung
der Frage ausläuft: Welche Garantie bietet uns der'gegenwärtige

Stand der Philosophie, resp. der Wissenschaft, zunächst
zu Berlin, für die Möglichkeit eines Reichsunterrichtsgesetzes?
„Von einem Reichsunterrichtsgesetze erwarte ich aber vor
allem eine solche geistige Grundlage, welche die Einheit im
Bewusstsein der Nation im Sinne der fortschreitenden Entwicklung

der Menschheit zu bewahren, resp. wiederherzustellen
imstande ist, und nicht eher erachte ich die Grundlage des
erneuten Deutschen Reiches und seine grosse Aufgabe für die



— 58 —

Zukunft der Menschheit für gesichert, als bis der Unterricht
von der Volksschule bis zur Universität wieder auf ein und
derselben Grundlage der Wahrheit steht, die nur eine ist.
Sollte ich daran verzweifeln, mit dem Nachweise durchzudringen,

dass der Kampf auf Leben und Tod, der zwischen
dem Wissen und dem Glauben besteht, auf einem nichts weniger
als unverbesserlichen Fehler in der Anwendung unseres in der
Sprache begründeten Denkorganismus beruht? — Wenn
wir mit dem Denken in Ordnung sind, so ist mir für den Sieg
der wirklichen göttlichen Wahrheit in der Kirche nicht bange!"

Auch das Problem des vierdimensionalen Raumes zog M.

in den Bereich seiner Betrachtung. Nachdem Kant den
Gedanken ausgesprochen, dass es mehr als bloss drei Dimensionen
geben könne, haben Mathematiker, wie Gauss und andere,
diesen Gedanken weiter verfolgt, und endlich hatte Zöllner,
gestützt auf Experimente mit dem spiritistischen Medium Sadle,
eine mathematisch - metaphysische Hypothese aufgestellt und
daraus die Möglichkeit von Vorgängen in der Sinnenwelt, die
uns als Wunder erscheinen mussten, begreiflich zu machen
gesucht. M. glaubte nicht, dass durch solche, immerhin zweifelhafte

Experimente der Materialismus überwunden werden könnte.
In diesem Sinne setzte er sich mit dem Leipziger Gelehrten
auseinander in der Schrift: „Ist die Annahme eines Raumes mit
¦mehr als drei Dimensionen wissenschaftlich berechtigt? Eine an
die Adresse des Herrn Prof. Dr. Zöllner zu Leipzig gerichtete
Frage"-. Freiburg i. B. 1879. Der Widerspruch in den Grundvoraussetzungen

hindert ihn aber nicht, dem genannten Naturforscher
seine Anerkennung auszusprechen dafür, dass er sich nicht
gescheut habe, die abergläubische Furcht der „exakten" Wissenschaft

vor dem Wunder abzutun, und freut sich, in ihm einen
Mitarbeiter begrüssen zu können, der eine Versöhnung der
Wissenschaft mit der Religion in die Wege leite, also das zurzeit

für die Menschheit Notwendigste anbahne.
Piaton hat seine Erkenntnistheorie entwickelt vornehmlich

im Dialoge „Theätet". Nachdem M. schon früher in seiner
„Philosophie Piatons in ihrer inneren Beziehung zur geoffenbarten
Wahrheit" eine Analyse des Theätet gegeben, veröffentlichte
er als Frucht seiner fortgesetzten platonischen Studien: „Piatons
Theätet mit spezieller Beziehung auf den Kommentar von Dr. H.
Schmidt in Fleckeisens Jahrbüchern für klassische Philologie —



- 59 -
neunter und zwölfter Supplementband — sowie auf Cartesius'
Meditationen und Kants Kritik der reinen Vernunft als Grundlage

einer richtigen Erkenntnislehre bearbeitet". Freiburg i. B.,
1881. Nachdem M. zunächst die Frage nach der Zeit der
Abfassung und dann die Personen des Dialogs besprochen
hat, gibt er im ersten Hauptabschnitt seinen Kommentar und
im zweiten Teil einen Überblick über die Entwicklung der
Erkenntnistheorie von Cartesius bis Kant und zur Gegenwart,
um im richtig verstandenen Piaton die Grundlage für das
Denken nachzuweisen.

Wir kommen nunmehr zu den folgenden zusammenfassenden

Darstellungen seines theistisch-naturphilosophischen Systems :

Das Gesamtergebnis der Naturforschung denkend erfasst. Freiburg*

i. B., 1885. Der Verfasser findet die Möglichkeit einer
Durchführung der denkend erfassten Ergebnisse der
Naturforschung einesteils darin, dass durch die Entwicklung der
Naturwissenschaften nunmehr das Material vorliege, anderseits
in seinem philosophischen Standpunkte, der nur scheinbar auf
die platonische Idee, in Wirklichkeit auf den sokratischen
Begriffsstandpunkt zurückführt. Seine Untersuchung zerlegt er
in zehn Kapitel. Er hebt an mit der Gestaltung der Welt
(Astronomie, Stoff, Bewegung), geht dann zu den drei
Naturreichen und ihrem Verhältnisse zueinander über, bespricht
darauf das Werden und die Geologie und behandelt weiterhin
speziell den Menschen. Das Schlusskapitel tut einen Blick auf
die Geschichte der Naturwissenschaft in ihrer Beziehung zur
Geschichte der Philosophie und enthält eine Auseinandersetzung
mit der Geschichte des Materialismus von Lange.

Die Schrift enthält eine doppelte Polemik; zunächst eine
solche gegen die modern-materialistische Naturerklärung, als
deren nicht zu verneinende Konsequenz er die Darwinistische
Hypothese von dem Entstehen des Menschen aus dem tierischen
Organismus ansieht; sodann gegen die scholastische Naturphilosophie,

in der er eine Annäherung an den Materialismus erblickt.
Den Grundgedanken der ganzen Ausführung fasst M. so

zusammen :

„Die Erde, als der dritte in der Reihe der Planeten unseres
Sonnensystems, ist der Punkt, wo das gestaltende Individuali-
sationsprinzip ansetzen kann, um aus der scheinbaren
Unendlichkeit des atomisierten und differenzierten Stoffes diejenige



— 60 —

lebendige Stoffverbindung, d. h. denjenigen Organismus zu
gewinnen, der als der positive Contrepunkt dieser scheinbaren
Unendlichkeit in der Synthese mit dem bewussten Geiste das
wirklich Unendliche, den Schöpfer, seinen Willen und seine
Absichten, erkennen könnte. Der Kristall ist die erste Wirkung
des gestaltenden Individualisationsprinzipes, welche in ihrer
typischen Form die Beherrschung des ganzen scheinbar unendlichen

Raumes durch das gestaltende Individualisationsprinzir>
bezeugt, zugleich aber, als das in der ersten Wirkung
Erstarrende, dass dasselbe einen Kampf ums Leben mit dem Tode
unternommen hat. Daher gestaltet sich die lebendige Organisation

so, dass nicht in einer Zelle eine typische Form
ausgeprägt wird, wie im Kubus bei der Kristallisation, sondern
dass die Zellverbindung den Organismus darstellt, der nun,
weil einerseits das Moment des blossen Mechanismus und anderseits

die Macht der Zeit und die Vergänglichkeit und der in
die Reproduktion sich eindrängende Dualismus überwunden
werden muss, in dem Gegensatze der beiden grossen
Organisationen sich vollzieht, deren Zielpunkte wir nur im Menschenleibe

verstehen. Der ideale Kampf im Pflanzenreiche findet
seinen Abschluss in der dikotylen Baumform, als dem
durchgesetzten Individuum nach der Urform der Pflanze; im
Tierreiche, in dein vollkommenen Säugetier, aber nicht in einer
Spitze, sondern in dem Gegensatze des Huftieres und des

Krallentieres (des Pferdes und des Löwen etwa), welcher Gegensatz

dann eben erst überwunden wird in der Form des Menschenleibes,

indem der horizontal gestreckte Tierleib unter die ideale
Form der Pflanze, des Baumes, gestellt wird. Das ist die reine
Darstellung des Individuums im vollendeten lebendigen
Organismus. Der Kampf kommt aber hinein durch die geschlechtliche

Reproduktion, deren Bedeutung darin liegt, dass sie erstens,
insoweit sie überhaupt Reproduktion, Lebenserneuerung, ist,
als die Überwindung der den lebendigen Organismus über den
Kristall hinaus beherrschenden Vergänglichkeit, d. h. der negativen

Macht der Zeit, und zweitens, insoweit sie geschlechtliche

Reproduktion ist, als die Überwindung der ins organische
Leben zur Differenzierung des Elementarorgans eindringenden
Herrschaft des Dualismus erscheint. Darauf, dass bei der Pflanze
ihrer idealen Stellung entsprechend der geschlechtliche Prozess
in der Blüte zur Grundlage einer ästhetisch-schönen Gestaltung



— 61 —

am Individuum gemacht wird, beruht die Entwicklung des

Pflanzenreichs als des Kampfes um die typische Baumform und
die typische Blütenform, welche beide den Grundcharakter der
direkten kosmischen Beziehung zum Sonnensystem in sich tragen,
während beim Tiere in demselben Masse, wie die geschlechtliche

Reproduktion eine organische Notwendigkeit geworden
ist, einerseits die ästhetischgestaltende Macht desselben am
Individuum zurücktritt (der geschlechtliche Prozess mit der
negativen Seite in der Gestaltung des Individuums verknüpft
wird), anderseits aber das ganze Individuum unter diese Macht
gestellt wird, was dann genau damit zusammenhängt, dass das

Tier als Individuum in seiner typischen Gestaltung die kosmische
Beziehung der Pflanze aufgibt und mehr an die irdischen
Verhältnisse gebunden ist. So erfassen wir die ganze Tätigkeit
des gestaltenden Individualisationsprinzipes vom Kristalle an,
der durch die Feststellung der Aggregatzustände des ponde-
rablen Stoffes in seinem Verhältnisse zum Imponderablen in
der Bildung des Erdkörpers bedingt war, bis zum Menschenleibe,

der als ideales Ziel der ganzen individualisierenden
Gestaltung vor Augen steht, als ein zusammenhängendes Ganzes,
als ein in sich abgeschlossener Kreislauf der Entwicklung und
Gestaltung, der in Beziehung auf dies Ziel als ein idealer
Kampf ums Dasein erscheint. Und wie Pflanze und Tier sowohl
in ihrem Gestaltungsprozesse mit Rücksicht auf den in das
Individuum eingreifenden geschlechtlichen Reproduktionsprozess
ineinander übergreifen (ich bemerke noch ergänzend, dass

gerade die den pflanzlichen Prozess beim Tier vermittelnden
Organe, Magen, Lunge, Herz, zentral, die die tierische Bewegung

vermittelnden Systeme, Muskeln, Knochen, exzentrisch
angelegt sind, um dann im zentralisierten Nervensystem die
volle Ausgleichung dieses Gegensatzes zu erreichen), als auch
in ihrem Lebensprozess aufeinander angewiesen sind, indem
die Pflanze den Sauerstoff ausscheidet, den das Tier braucht,
und das Tier die Kohlensäure, die die Pflanze braucht, wobei
der Umstand, dass auch die chlorophyllbildenden Pflanzen den
Desoxydationsprozess nur am Tage beim Sonnenlicht vollziehen,
auf den tiefinneren Zusammenhang hinweist, der in diesem

ganzen Stoffwechsel und Assimilationsprozess, auf dem das
Leben der Organismen beruht, mit der Erde, ihrer Stellung im
Weltall und ihrer Stoffdifferenzierung stattfindet, und wie dann



— 62 —

ferner die ganze Organisation, insoweit kein Organismus als
solcher etwas anderes sein kann, als stoffliche Raumerfüllung,
in wesentlicher Beziehung steht zum Kubus, als der typischen
Kristallform; so können wir in der Tat, wie wir mit einem
Blick Himmel und Erde überschauen, von dem geistigen
Standpunkte aus, den wir jetzt denkend gewonnen haben, die ganze
Naturerscheinung auf den einen Prozess des die Störung, welche
durch die Atomisierung und Differenzierung in den Urstoff
gekommen ist, relativ bis zu dem Punkt, wo mit dem Menschenleibe

das die ganze Erscheinung überschauende und bis auf
den Urstoff zurückgehende denkende Prinzip eintritt, gestaltenden

Individualisationsprinzipes zurückführen, wo wir dann an
der Frage stehen, als was wir dann dieses gestaltende Prinzip
selbst zu denken und wie wir das Verhältnis des denkenden
Bewusstseins im Menschen in ihm zu verstehen haben. Die
scheinbare Unendlichkeit, weder die räumliche und zeitliche, noch
die in der makrokosmischen Gestaltung am Himmel und in der
mikrokosmischen auf Erden, geniert uns nicht mehr, nachdem
wir denkend das Prinzip erfasst haben."

Wie manche andere Schriften, so ist auch dieses Buch
nur schwer leserlich. Dieser Umstand — abgesehen von der
ganzen Richtung — erklärt einigermassen die von M. wiederholt

beklagte Ignorierung seiner wissenschaftlichen
Bestrebungen J).

Zwei Ergänzungen zu diesem grösseren Werke sind zu
erwähnen. Zunächst der Vortrag über „Die naturwissenschaft-

') Folgendes Zitat wird vielleicht den Leser interessieren. In seiner
Geschichte der biologischen Theorien, IL Teil, Leipzig, 1909, S. 199 f., sagt
Em. Radi : Eine ganz eigenartige Stellung unter den Bekämpfern der
Entwicklungslehre nimmt F. Michelis ein. Ursprünglich katholischer Geistlicher

(als ob er jemals etwas anderes gewesen wäre!), fand er an der
Erklärung der päpstlichen Unfehlbarkeit Anstoss und wurde mit Döllinger
Begründer der altkatholischen Religion ; nebst theologischen
Streitschriften verfasste er eine Reihe naturphilosophischer Abhandlungen, in
welchen der Darwinismus prinzipiell verworfen und eine platonische
Auffassung der Natur empfohlen wird. Nach materiellen und formellen
Einwendungen wird fortgefahren: Trotzdem kann man sich nicht des
Gedankens erwehren, dass es Michelis sehr ernst um die Darlegung seiner
Philosophie und um den Kampf gegen Häckel war. Es folgt eine kurze
Skizze seiner Anschauung, dann heisst es weiter: Mit solchen Theorien...
war M. den Darwinisten unschädlich ; sie konnten ihn nicht verstehen und
gaben sich damit auch keine Mühe. So kam es, dass M. in der Wissenschaft

nicht einmal angeführt wird.



liehe Unhaltbarkeit der Darwinschen Hypothese". Heidelberg 1885.

Hierin will M. den im „Gesamtergebnis" versuchten Beweis,
dass die Hypothese Darwins von der Entstehung der Arten
durch Abstammung voneinander ihren Wert als naturwissenschaftliche

Hypothese nicht zu behaupten vermag, in
vereinfachter und populärer Weise entwickeln.

Ähnliche Bewandtnis hat es mit der zweiten Abhandlung.
Kurz vor seinem Tode sandte M. das Manuskript zu der
folgenden Schrift nach Heidelberg, die nicht lange nach seinem
Ableben erschien : „Antidarwinismus. Webers Kritik der Welt-
ansicht Du Bois Reymonds und Sachs, Vorlesungen über
Pflanzenphysiologie, zwei stumme Zeugen für die Richtigkeit meiner idealen

Weltauffassung". Heidelberg, 1886. Aus Dankbarkeit für die

Geneigtheit, mit der im Jahre 1873, anlässlich seines Aufenthaltes

in Heidelberg zum Zwecke der Förderung der
katholischen Opposition, die Universität ihm für akademische
Vorlesungen einen Hörsaal überliess, ist die Abhandlung „Der
Heidelberger Universität zu ihrer Jubelfeier am 3. bis 8. August
1886 ehrfurchtsvoll gewidmet".

Gleichfalls im Todesjahr wurde veröffentlicht: Aristoteli»
TTìQi sQfi-qvti'aç librum pro restituendo totius philosophice funda-
mento interpretatus est F. M. Heidelberg, 1886. Zweck dieses
Kommentars ist es, den inneren Zusammenhang zwischen
Philosophie und Sprache und die Bedeutung der letzteren für die
erstere aufzuzeigen.

III.
Im ersten Artikel fanden alle bis 1864 einschliesslich

erschienenen Schriften Berücksichtigung. Der zweite Aufsatz
befasste sich mit den von da ab erfolgten Publikationen nicht-
theologischen Inhalts. In den folgenden Beiträgen sollen die
theologischen Schriften von 1865 ab skizziert werden.

Um eine Vorstellung von der Umwandlung des Katholizismus

in den Ultramontanismus zu erhalten, genügt es, den
ersten Band der grossen Konzilsgeschichte von Prof. Dr. theol.
et phil. Joh. Friedrich1) zu studieren. Dort findet man alles
Wissenswerte in durchsichtiger Darstellung zusammengefasst.
Auch der wegen seiner Verdienste um den Ultramontanismus

') J. Friedrich, Gesch. d. Vat. Kzls. Erster Band. Vorgeschichte bis
zur Eröffnung des Konzils. Bonn 1877.



— 64 —

mit dem Purpur beschenkte Kardinal Hergenröther erkannte
in seiner Kritik die Richtigkeit dieser Exposition an und nur in
der Beurteilung der ganzen Entwickelung wich er vom
Verfasser ab'). Worin der Katholik eine Missbildung sieht, darin
erblickt der Ultramontane die normale und richtige Gestaltung*.

Zu denjenigen, die von Anfang an dieser verhängnisvollen
Wendung entschieden ablehnend gegenüberstanden, die den
werdenden nicht minder wie den dogmatisierten Ultramontanismus

unablässig bis zum letzten Atemzuge bekämpften, gehört
der Mann, dessen Name die Überschrift trägt. Sobald er sich
über die ultramontanen Bestrebungen klar wurde, trat er nach
dem Grundsatze Principiis obsta offen und mutig dagegen auf.
Von jetzt ab haben alle seine Schriften, auch die philosophischen
und naturwissenschaftlichen, eine altkatholische Note, indem
er bei sich bietender Gelegenheit stets auf den kirchlichen
Kampf zurückgeht. —

Wenn hier zunächst die Schrift: Kirche oder Partei? Ein
offenes und freies Wort an den deutschen Episkopat, Münster 1865,
erwähnt wird, so geschieht es aus dem Grunde, weil auch sie
altkatholischen Charakter hat. Zwar wird darin die alsbald
brennend werdende Frage nur an einer Stelle und beiläufig-
erwähnt, indem es Seite 26 heisst: „Über den Satz von der
persönlichen Unfehlbarkeit des Papstes will ich hier nicht
streiten — obwohl es zu verwundern ist, wie sich die Tatsache
damit vereinigt, dass bis heute noch so ziemlich in allen
Katechismen zu lesen ist, dass die persönliche Unfehlbarkeit des

Papstes kein katholisches Dogma ist." Es ist aber die Münchener
Gelehrtenversammlung vom Jahre 1863, an deren Zustandekommen

und Durchführung Michelis einen lebhaften Anteil
nahm, mehr und mehr als eine Art Vorspiel und Gegenstück
zum Vatikanum erkannt worden2). Im Anschluss an diese
Versammlung entstand ein heftiger Federkrieg, an dem M. sich
sofort mit der oben genannten Schrift beteiligte. Aber
vergebens machte er die Bischöfe aufmerksam auf „den
Krankheitszustand der Kirche", auf die „innere Verrenkung und
Verschiebung der wahren Verhältnisse in der Kirche, schlimmer

') Siehe das Vorwort zum zweiten Bande der Konzilsgesch., Bonn 1883.
2) Das Nähere siehe bei J. Friedrich, Kz. Gesch. I, 284 ff. Michelis

äusserte sich über die Gelehrtenversammlung auch im D. Merkur 1879,
352; 1883, 343.



— 65 —

als die verwirrtesten Zustände des Mittelalters". Ausgehend
vom Begriffe des Organismus weist er darauf hin, dass aus
dem krankhaften Tendieren zum Zentrum ein Ultramontanismus
entspringe, zu dem er sich nicht bekennen könne. Aber er
predigte tauben Ohren und feigen Seelen. Die Partei trat
&n die Stelle der Kirche, ein Zustand, der 1870 dogmatisiert
wurde.

Im Anhange liess er einen für die „Historisch-politischen
Blätter" bestimmten Bericht über die Gelehrtenversammlung
abdrucken, in dem eine „jüngere Münchener Schule" erwähnt
wird. Jörg nahm zwar den Artikel nicht an, freute sich aber
ausserordentlich über diese Erfindung, die er selbst wieder in
„Jung-München" umgoss, und die fortan zu einem stehenden
Schlagwort der Partei wurde1).

Alsbald erschienen zwei Gegenschriften. Die erste von
Hergenröther: Kirche und nicht Partei. Eine Antwort auf die

jüngste Broschüre des Herrn Dr. F. Michelis, Würzburg 1865,
ist unserm Gelehrten auffallenderweise erst 1872 bekannt
geworden. Er antwortete darauf im Anhang zu dem später zu
besprechenden Würzburger Vortrag „Zur Unfehlbarkeit etc.A
Die zweite Gegenschrift ist von Moufang : Die Kirche und die

Versammlung katholischer Gelehrten. Eine Erwiderung der
Schrift des Dr. Michelis: Kirche oder Partei. Nebst zwei
Beilagen. Mainz 1864. Als Antwort veröffentlichte Michelis: Par-
ergon an die Adresse des Mainzer Katholiken und des Domkapitu-
lars und Seminarregens Moufang insbesondere. Braunsberg 1865.

Hierin verbreitet sich der Verfasser über die Bedeutung der
kirchlichen Autorität und der kirchlichen Wissenschaft, spricht
von der prätendierten Alleinherrschaft der Scholastik und
verteidigt sich gegen mehrere Vorwürfe Moufangs. Eine Stelle
über die Jesuiten mag als in der Gegenwart besonders interessant

wörtlich angeführt werden: „Ich habe ein teures
Vermächtnis von meinem seligen Bruder Eduard, an dessen
kirchlichem Sinne wohl keiner zweifeln wird, versiegelt mit Wort
und Handschlag auf dem Todesbette Ein Teil dieses
Vermächtnisses ist folgendes Wort über den Jesuitenorden, dem
er bekanntlich nicht abhold war. Die Jesuiten, meinte er,
haben ein Recht, nach Deutschland zu kommen, und sie werden

Friedrich, Doli. Biogr. III, 330.

Internat, kirchl. Zeitschrift, Heft 1, 1914.



— 66 —

der Kirche zum Heile gereichen, wenn sie nach Deutschland
kommen, um in Deutschland etwas zu lernen; anders freilich,
wenn sie nach Deutschland kommen, um Deutschland zu hof-
meisternA — Wie steht's nun heute? —

Im folgenden Jahre fand M. Gelegenheit, sich über die
Unfehlbarkeit ex professo auszusprechen. In Aachen erschien
ein Schriftchen unter dem Titel: „Die Lehrmeinung von der
Unfehlbarkeit des Papstes und ihre Erhebung zu einem Dogma.
Zur Orientierung für katholische Laien, von Dr. K." Der
Verfasser, Dr. phil. L. Küpper, der später, soweit bekannt, gar
nicht Infallibilist, sondern Redakteur eines nicht ultramontanen
Elsässer Blattes geworden ist1), bot in seiner unbedeutenden
Abhandlung im wesentlichen einen Auszug aus Philipps und
Perrone. M. aber nahm die Sache sehr ernst, er hielt die
Broschüre für einen „Fühler" der Partei, und mit dem zornigen
Rufe: „Wer ist der Dr. K.ì Eine Gewissensfrage an die
katholischen Theologen Deutschlands" (Münster 1866), erschien er auf
dem Kampfplatz. Seine Ausführungen sind auch heute noch
lesenswert. Denn mit Nachdruck weist er darauf hin, dass
durch ein derartiges Dogma die von Christus in seiner Kirche
grundgelegte Ordnung vernichtet werde. Der ärgste Feind der
Kirche würde keinen bessern Weg, ihr zu schaden, auffinden
können, als den, der in diesem Pamphlete betreten sei.
„Deshalb," so fasst er seinen Protest zusammen, „da die Bischöfe
scheinen die Sache ihren Gang gehen zu lassen, richte ich an
die Theologen Deutschlands nicht in frecher Anmassung,
sondern im beängstigten Gewissen die Gewissensfrage: Ob es noch
katholisch ist, den Episkopat als einen integrierende?! Teil des

unfehlbaren Lehramtes zu verleugnen? Dixi et salvavi animam
meam."

Sofort nach der Ankündigung des Konzils veröffentlichte
er: 00 Thesen über die Gestaltung der kirchlichen Verhältnisse
der Gegenwart. Braunsberg 1867. Sie betreffen namentlich
folgende Punkte: Begriff, Organisation und Aufgabe der Kirche,
Synodalwesen, Revision des kanonischen Rechts; Verhältnis
der Kirche zum Staate; Schule und Ehegesetzgebung; Gewissensfreiheit;

Verhältnis der Kirche zur Wissenschaft und zur
industriellen Entwicklung; Vereinswesen, Ordenswesen; Reformen.

') »Deutscher Merkur" 1886, 202.



— 67 —

Uns interessieren hier besonders folgende Stellen: „Christus
hat der Kirche eine Verfassung gegeben, die also unmittelbar
göttlichen Ursprungs und für den Bestand der Kirche
unabänderlich ist. Diese Verfassung hat die Form einer durch die

legitimen Vertreter der Gesamtkirche beschränkten Monarchie.
Sowohl Petrus wie die übrigen Apostel, sowohl der Papst wie
die Bischöfe haben ihre Vollmacht unmittelbar von Christus;
die übrigen Apostel nicht getrennt von Petrus, aber auch nicht
durch Petrus, sondern wie Petrus unmittelbar von Christus
In der Verfassung der Kirche ist vor allem anerkannt, dass

alle Souveränität in Gott ruht und gründet, und alle menschliche

Souveränität nur eine stellvertretende sein kann. Diese
stellvertretende Souveränität aber, deren höchstes Vorrecht in
der gesetzgebenden Gewalt besteht, ist in der Kirche zwischen
dem Papst und den Bischöfen, zwischen dem Höchstregierenden
und den Vertretern der Gesamtheit geteilt, wie es in jeder guten
Verfassung sein muss1). Die Verfassung der Kirche ist also

•) Im „Theol. Literaturblatt" (1868, 59 ff., 89 ff., 121 ff.) hat der leider viel
zu frühe verstorbene Oberlehrer Theodor Stumpf in Koblenz (siehe den
Nachruf in Reuschs Predigten S. 501 ff.) die Thesen einer ausgedehnten
und scharfsinnigen Analyse und Besprechung unterzogen, so dass seine

Worte auch heute noch alle Beachtung verdienen. Der Wichtigkeit der
Sache wegen mag es gestattet sein, hier eine Stelle daraus mitzuteilen,
die geeignet ist, die im Texte vertretene Auffassung zu berichtigen und
zu vertiefen : „Es scheint hiernach, als denke sich M. Bischöfe und Papst
in demselben Verhältnis zueinander, wie es zwischen Parlament und
Regierung besteht. In Wirklichkeit aber sind die Bischöfe Teilhaber an der
eigentlichen Regierungsgewalt, nicht „Vertreter" der Gesamtkirche. Eine
Volksvertretung kann strenge genommen nicht als Teilhaberin der
Souveränität bezeichnet werden, und ihre Teilnahme an der Gesetzgebung hat
ideell nur die Bedeutung, eine Gewähr dafür zu verleihen, dass die
souveräne Gewalt das Gesetz nur in Übereinstimmung mit dem Rechtsgefühle
der Untergebenen gibt. Das Gesetz aber gibt der Idee nach die Regierung*
allein, nicht die Volksvertretung mit der Regierung. Wenn aber in
Übereinstimmung der Bischöfe und des Papstes ein kirchliches Gesetz gegeben
wird, so ist nicht der Papst allein der Gesetzgeber, sondern die Gesamtheit

aller, den Papst inbegriffen, da alle die Regierung der Kirche bilden,
und die formelle Bestätigung des Papstes, ohne die ein allgemeines Kirchengesetz

nicht gültig werden kann, hat nur die Bedeutung einer Erklärung,
dass das Gesetz ein Ausfluss der einigen Kirchengewalt ist. Die ökumenische

Synode selbst ist es (den Papst inbegriffen), welche kraft der ihr
innewohnenden Gewalt beschliesst und verfügt. Dass nur Dinge, welche
dem Rechte anheimfallen, Gegenstände eines Majoritätsbeschlusses werden
können, in Glaubenssachen aber nur ein Erkenntnis aller das Dogma be-



— 68 -
nicht absolutistisch, und wenn der Satz von der persönlichen
Unfehlbarkeit des Papstes, wie es bei vielen Theologen in der
Tat der Fall zu sein scheint, im absolutistischen Sinne

genommen, d. h. der berechtigte Anteil des Episkopates an der
Lehrgewalt und an der höchsten gesetzgebenden Gewalt
überhaupt in der Kirche zu einer blossen Fiktion gemacht wird,
so wird dadurch die von Christus seiner Kirche gegebene
Verfassung selbst aufgehoben. Diejenigen, welche in einer solchen
Definition der persönlichen Unfehlbarkeit des Papstes das Heil-
und Rettungsmittel der Kirche erblicken, wissen nicht, was sie

tun, und schaden ihr mehr, als ihre ärgsten Feinde. Von der
unwandelbaren, von Christus gegebenen Verfassung der Kirche
ist wohl zu unterscheiden der Grad der Reinheit und Wahr-

kundet, bedarf wohl keiner Erwähnung. Der Papst ist zunächst, was alle
anderen Bischöfe, Bischof, und zwar Bischof von Rom ; als Nachfolger Petri,
des Hauptes der Apostel, hat er aber die eigentümliche Vollmacht, die Einheit

des kirchlichen Lebens endgniltig* zu behaupten. Er tut das vor allem,
indem er die einheitliche Ausführung der kirchlichen Gesetze überwacht
und jede Abweichung von der formulierten Kirchenlehre, jeden inneren
Zwiespalt belehrend, ermahnend, schlichtend und richtend beseitigt. Insofern

jedoch sein Beruf, jene Behauptung der Einheit, also auch die Förderung

der einheitlichen Ausbreitung der Kirche, es notwendig macht, kann
er auch allgemeine (und spezielle) Gesetze, sowie Erklärungen über nicht
formulierte Lehren erlassen und überhaupt alle Akte kirchlicher Vollgewalt
ausüben. Da aber seine Gewalt niemals die der Gesamtheit der Bischöfe
aufheben kann, so handelt er in diesen Fällen zugleich kraft eigenen Rechtes
(als derjenige Bischof nämlich, ohne den in der Kirche nichts endgültig
festgestellt werden kann, und der jede Ausschreitung zur Einheit
zurückzuführen hat) und als geborener Vertreter der gesamten Regierungsgewait
der Kirche, und seine Verfügungen sind nur insofern allgemeingültig und
unaufhebbar, als sie die gemeinsame Überzeugung des gesamten, respektive
der Majorität des Episkopates voraussetzen oder enthalten. So sind denn
die Bischöfe in diesem Falle nicht schlechthin Untertanen des Papstes ; auch
dann, wenn sie einer solchen Anweisung des Papstes Folge leisten,
unterwerfen sie sich im Grunde der durch den Papst ausgesprochenen Erklärung
des Gesamtwillens der Kirchengewalt, von der sie selber ein Teil sind. In
ihren Diözesen regieren sie kraft eigenen Rechtes, unter der
selbstverständlichen Voraussetzung, dass sie im lebendigen Einheitsverbande der
Kirche stehen. Auch vor dieser Anschauung ist, wie in M.'s Augen, „Papal-
und Episkopalsystem [d. h. der Streit darüber] ein überwundener
Standpunkt" und jeder kirchliche „Absolutismus" ein Unding. Es war mir nur
darum zu tun, jene falsche Analogie zwischen der kirchlichen Verfassung
und dem konstitutionellen Regimente, welche M.'s These nahelegt,
abzuweisen und der eigentümlichen Natur des kirchlichen Organismus gerechter
zu werden, als es M. gelungen ist."



- 69 —

heit, in dem diese Verfassung in ihren menschlichen Trägern,
historisch, nicht bloss persönlich, zum Ausdruck gekommen ist.
So falsch es ist, den Primat Petri und seiner Nachfolger vom
Anfange an und in den ersten Jahrhunderten der Kirche
deshalb zu verkennen, weil er, durchaus dem natürlichen Gange
der organisch-historischen Entwickelung gemäss, in der Idee der
Gesamtkirche noch in weniger scharfen Formen hervortrat, so

wenig darf die anscheinend absolut monarchische Stellung,
welche das Papsttum durch seine welthistorische Aufgabe im
Mittelalter in der Kirche bekam, und von der ein Schimmer
auf die dann folgenden Jahrhunderte der bureaukratischen
Verwaltung der Kirche zurückfiel, mit der Verfassung der
Kirche selbst verwechselt werden. Wer heute den Streit über
Papal- und Episkopalsystem nicht als einen überwundenen
Standpunkt erkennt und daher die in der Gegenwart gegebene
Möglichkeit der reinen Durchführung der Verfassungsidee der
Kirche nicht ergreift, von dem muss man sagen, dass er die

Vergangenheit und die Geschichte nicht versteht, und dass er
daher auch keine Stimme bei der Entscheidung über die Gegenwart

und Zukunft haben sollte."
Über den sonstigen Inhalt der auch heute noch

lesenswerten Schrift möge folgender Auszug orientieren: „Eine
Revision des kanonischen Rechts erscheint den veränderten
sozialen und politischen Zuständen gegenüber als ein
unabweisbares Bedürfnis Es liegt durchaus im wahren Interesse
der Kirche, auch den Schein des Zwanges in Gewissens- und
Glaubenssachen sorgfältig zu vermeiden Das einzige wahre
Hindernis, welches der Erneuerung der Wissenschaft in der
Kirche entgegensteht, ist das Vorurteil, als ob die
mittelalterlich-scholastische Wissenschaft heute noch als eine genügende
Grundlage der kirchlichen Wissenschaft bestehen könne, und
das dringendste Bedürfnis ist eine authentische Erklärung der
Lehrgewalt zugunsten der Freiheit der Wissenschaft, der Freiheit,

nicht von der absoluten Wahrheit des Dogmas, welches
die Kirche vertritt, sondern von der beschränkten Form einer
Schule, die mit der Kirche nicht identifiziert werden darf. Die
scheinbare Alleinherrschaft, welche die mittelalterliche Schule
und speziell die Philosophie des hl. Thomas in den letzten
Jahrhunderten in der Kirche bekommen hat, hängt genau zusammen
mit der Entwickelung der absolutistisch-bureaukratischen Re-



— 70 —

gierungsform der Kirche. So wenig wie diese mit dem Wesen
der Kirche verwechselt, als ihre wahre Verfassung betrachtet
werden darf, und so wenig wie in dieser heute die Kirche ihrt)
Aufgabe in der Menschheit lösen kann, so wenig darf die Scholastik

als die kirchliche Wissenschaft schlechthin betrachtet
werden; sie ist wie jene eine geschichtliche Erscheinung, die
als solche richtig gewürdigt werden muss. Das bevorstehende
Konzil ist ganz danach angetan, eine grosse weltgeschichtliche
Bedeutung zu bekommen, die keine andere sein kann, als durch
die Durchführung der Reformation in der Kirche das Zeitalter
der Revolution abzuschliessen.u Die letzte These ist der Satz:
„Divina Providentia et humana perturbatone regitur mundus."

Über die Thesen im allgemeinen urteilt Prof. Friedrich1)
kurz und treffend folgendermassen : „Sie sind, das müssen wohl
auch die heute dem Vatikanismus ergebenen deutschen Theologen

und Bischöfe noch anerkennen, fast in allen Punkten das

Programm, das der nichtultramontanen theologischen Welt wie
dem noch etwas selbständigeren Teil des deutschen Episkopats
vorschwebte, und die Ideen, welche darin ausgesprochen sind,
klingen mehr oder weniger deutlich und bestimmt aus den
Konzilsschriften der deutschen Theologen und den Postulateli
der Bischöfe wider. Es wird sein Verdienst bleiben, in wenig
Worten und scharfen Umrissen die Übelstände in der Kirche,
die Gefahren, in denen sie sich befinde, und die Heilmittel
angezeigt zu haben, welche ihr allein helfen können. Er
betonte mit Recht, dass sie nicht dort liegen, wo die Partei sie

sucht, und bei dieser Gelegenheit kommt denn auch die alte
Tradition der deutschen Theologie durch ihn wieder zum Worte...
Allein die Schwäche der M.'schen Schrift lag darin, dass sie

nur Thesen aussprach, und er auf der anderen Seite gleich
den übrigen deutschen Theologen den Streit über das Papal-
und Episkopalsystem für einen überwundenen Standpunkt
betrachtete. Darüber brauchte man dann auch nicht, mehr zu
streiten, und so verfuhr auch die deutsche Theologie, obschon
die Partei mit immer grösserem Lärm den Streit aufs neue
anfachte."

Begreiflicherweise erregte die Schrift grosses Aufsehen.
Der „Literarische Handweiser" von Hülskamp2) bemerkte:

') J. Friedrich, Gesch. d. Vat. Kzls., II. Band. Bonn 1883, S. 24 ff.
') 1867, S. 541.



— 71 —

„Das Schriftchen muss wegen eines Teiles seines Inhaltes in
Rom zweifelsohne verboten werden." Der Münchener Nuntius
Meglia berichtete darüber nach Rom, wobei er den Inhalt der
Thesen teils übertrieb, teils falsch analysierte1). Am 11. Mai
1868 wurde das Büchlein auf den Index gesetzt. Es ist die

einzige Schrift von M., die auf das Verzeichnis der verbotenen
Bücher gesetzt wurde2).

M. erfuhr das Verbot der Thesen aus den Zeitungen. Er
liess nun sofort eine „Zweite, mit einem Appell von der
römischen Index-Kongregation an den Bischof von Münster als
meine nächste zustehende Behörde vermehrte Auflage"
erscheinen. Die Berufung an den Bischof von Münster war darin
begründet, dass er bei seiner Versetzung nach Braunsberg nicht
förmlich aus seiner Heimatdiözese Münster ausgetreten war.
In diesem „Appell" sagt er u. a. : „Die Veröffentlichung jener
Thesen war das Werk einer ruhigen, reiflichen, von Gewissensgründen

geleiteten und von Gebet begleiteten Überlegung. Ich
stehe jetzt in meinem 53. Lebensjahre ; mein sittlicher und mein
priesterlicher Wandel liegt vor den Augen meiner vorgesetzten
Behörden, meiner Confratres und meiner Mitbürger; was meine
Bestrebungen angeht, so weiss ich nicht, dass ich je in meinem
Leben etwas anderes gesucht und je ein anderes Interesse
gehabt habe, als die Förderung der Menschheit in der Kirche;
was endlich meinen katholischen Glauben angeht, so bin ich
mit Gott jeden Augenblick bereit, für jedes Atom meines
katholischen Bekenntnisses mein Leben dahinzugehen. Dass meine
Auffassung der Sachlage und der Zeitverhältnisse den
augenblicklich an massgebender Stelle herrschenden Prinzipien und
Anschauungen nicht entspricht, weiss ich, und eben um diesen
meiner und nicht bloss meiner, sondern, soweit meine Erfahrung

reicht, bei uns ziemlich allgemeiner Überzeugung nach
nicht richtigen Prinzipien gegenüber die im katholischen Glauben
und im Wesen der Kirche begründete und gewährleistete Freiheit

der individuellen Auffassung zu wahren, bin ich zu jener
Veröffentlichung geschritten. Ich kannte die Folgen, denen
ich mich möglicherweise aussetzte, und ich würde den Kampf
nicht aufgenommen haben, wenn ich gewillt wäre, ihm auszu-

*) Friedrich, Gesch. d. Vat. Kzls., II, 24.

*) Reusch, Der Index II, 1171.



— 72 -
weichen... Der Bestand und das Verfahren der römischen Index-
Kongregation, wie es jetzt ist, und wie ich es in diesem Augenblicke

tatsächlich erfahre, ist ein schlechthin ungerechtes, auf
keinem Rechtsprinzip beruhendes, jeder Gerechtigkeit Hohn
sprechendes; es ist auch ein dem Sinne der Kirche nicht
entsprechendes; es ist nur ein Krankheitssymptom in der
Kirche... In ihrem jetzigen Bestände und Verfahren gibt die
Index-Kongregation die Kirche Gottes auf Erden nicht bloss
dem Hohne der Böswilligen, den man tragen muss, sondern
auch der Verachtung der Vernünftigen preis, was nicht zu sein
braucht Allein durch das Verfahren gegen Galilei hat die
Index-Kongregation der Kirche vielleicht mehr geschadet, als
alle Häresien der neueren Zeit zusammen Rechtsschutz
ist das Erste und das Geringste, was jedes Individuum von der
geordneten Gesellschaft erwarten kann. Der katholische
Gelehrte ist jetzt in seinem ganzen geistigen und sittlichen Sein
ohne jeden Rechtsschutz den Entscheidungen einer Behörde
preisgegeben, welche einerseits keine dogmatische Autorität in
Anspruch nimmt und anderseits in der Meinung der Menschen
doch mit einer solchen umkleidet ist Jetzt sind die
Hexenprozesse abgetan und die Inquisition ist abgetan ; ich vertraue,
dass die Zeit für die Kirche kommen werde, wo der geistige
Mord eines redlich strebenden katholischen Gelehrten durch
kanonische Formen, die jedes Rechtsprinzips entbehren, abgetan
sein wird."

Es erregte natürlich grosse Verwunderung, als bald nach
der Veröffentlichung dieser geharnischten Erklärung bekannt
wurde, dass Michelis sich dem Dekrete der Index-Kongregation
unterworfen habe. Er selbst sagt darüber in der später zu
erwähnenden „Predigt eines Minderbruders" vom Jahre 1869:

„Ich benutze die noch freie letzte Seite, um schon jetzt mitzuteilen,

dass ich jeden geeigneten Weg ergreifen werde, um die
Angelegenheit meiner durch den Index notierten Thesen vor das
Konzil zu bringen und so zur Revision der Index-Kongregation
einen weiteren Anstoss zu geben Die zweite Ausgabe mit
der Vorrede war ein der Form nach falscher, aber ein
absichtlich getaner falscher Schritt, ein alleräusserstes Mittel, um
eine Reaktion von seiten des Episkopates gegen das Verfahren
der Kongregation zuwege zu bringen. Nachdem dieser Schritt
sich als erfolglos erwies, habe ich revoziert mit dem ausdrück-



— 73 —

liehen Vorbehalt, dass diese Revokation nur die Bedeutung
eines disziplinaren Aktes des Gehorsams gegen die kirchliche
Behörde habe. Zugleich aber habe ich mich zweimal an den
Kardinal de Luca als Vorsitzer der Kongregation, ferner an
den Bischof von Münster, an das dortige Generalvikariat und
an den Bischof von Ermland mit der schriftlichen Bitte gewandt,
mir wenigstens hinterher zu meiner Beruhigung privatim die
Punkte anzuzeigen, die in meinen Thesen der katholischen
Glaubens- und Sittenlehre zuwiderliefen, ohne bis jetzt auch
nur die allerleiseste Andeutung zur Beantwortung dieser Frage
zu bekommen. Ich trage das Bewusstsein in mir, korrekt
gehandelt zu haben, und hoffe deshalb zu Gott, des weiteren
durchzudringen." Ein Katholik und Priester wie Michelis durfte
so reden. In Rom hat man übrigens seine Unterwerfung nicht
als genügend angesehen; denn das sonst übliche Laudabiliter
se subiecit fehlt bei seiner Schrift.

Die eben erwähnte Schrift heisst: „Die Versuchung Christi
und die Versuchung der Kirche. Predigt eines Minderbruders
über Matth. 4, 1—10. Braunsberg 1869. Sie trägt das Motto:
Ich liebe aufrichtig Gott und alle Menschen, aber ich hasse

gründlich alle Teufelei und — Anonymität. Anknüpfend an
das Evangelium von der Versuchung rechtfertigt der Autor
seine Parallele mit den Worten : „Wenn Avir im wahrhaften
Glauben den Gedanken ertragen lernen müssen, class der
Gottmensch in die Versuchung des Teufels sich hingegeben hat, so
dürfen wir auch vor dem Gedanken nicht mehr zurückschrecken?
dass die Kirche Christi, und zwar auch die Kirche als Ganzes,
insoweit sie die streitende Kirche auf Erden ist, der Versuchung
des Teufels ausgesetzt sei." Sein Thema aber lautet: „dass die
von einigen von dem bevorstehenden Konzil verlangte und
erwartete Dogmatisierung der Meinung von der Unfehlbarkeit
des Papstes ein oder vielmehr der Höhepunkt der Versuchung
ist, welche der Teufel in ihrer weltgeschichtlichen Entwickelung

der streitenden Kirche bereitet".
In der ersten Periode der Geschichte der Kirche, so lässt

sich vielleicht das Wichtigste seiner grosszügigen Geschichtsdarlegung

zusammenfassen, überwiegt die Idee der Kirche als
der einer grossen Liebesgemeinschaft in der Menschheit. Das
Charakteristische in der zweiten Periode ist die Herausbildung
der universalen Einheitsidee der Kirche in der Form des mittel-



— 74 —

alterlichen Papsttums. Die Idee einer freien Liebesgemeinschaft
tritt zurück, und die Kirche erscheint nunmehr in der Form
einer absoluten Monarchie, der zur Durchführung ihrer Zwecke
der Staat mit seiner Polizeigewalt und alle Mittel der menschlichen

Gesellschaft zu Gebote standen. Diese Umwandlung, wie
sie nicht nach idealer Seite schlechthin ein Fortschritt war, ist
auch nicht auf dem ruhigen und friedlichen Wege organischen
Wachstums vor sich gegangen, sondern ist das Werk der
gewaltigen Politiker auf dem päpstlichen Stuhle. Das, was das
mittelalterliche Papsttum realisieren wollte, die universale
Einheitsidee der Kirche als Basis der höchsten Entwicklung der
Menschheit, das lag im Wesen der Kirche und ihrer
weltgeschichtlichen Entwicklung begründet. Die gewaltsame Erhebung

aber des Papsttums, das alle zu Gebote stehenden Mittel
ohne zarte Rücksicht auf die höhere Idee und Moral des
Evangeliums benützte, ist zu einer inneren Zerrüttung der Kirche
ausgeschlagen, deren tiefste Nachwehen wir eben in der
Versuchung empfinden, die in der Gegenwart, wie nie zuvor, an
die Kirche herantritt In der nachfolgenden Zeit trat der
Gedanke der Reformation der Kirche an Haupt und Gliedern
als der leitende sittliche Grundgedanke der weiteren Entwicklung

der Menschheit hervor. Die Versuchung, welche für die
Kirche als Ganzes in der weltgeschichtlichen Stellung lag, die
ihr durch das Papsttum im Mittelalter gegeben wurde, hat sie
überwunden oder wenigstens überstanden, indem sie den
Gedanken der Reformation nicht von sich abwies. Aber dieselbe
Versuchung kehrt jetzt in anderer, äusserlich unscheinbarer,
innerlich viel eigentlicherer Weise wieder. Es ist jetzt im
weltgeschichtlichen Entwicklungsgange an die Kirche im Primate,
als ihrem Einheitspunkte, die Frage gestellt, ob sie den
Gedanken der Reformation an Haupt und Gliedern wahrhaft
ergreifen und vollziehen, oder ob sie, die aus dem mittelalterlichen

Verhältnisse überkommene überspannte Stellung des

Primates, die ein rein zufälliges geschichtliches Moment ist,
verabsolutierend, das Werk Christi in sich zerstören und sich auf
Nichts stellen will, so wie der Versucher von dem Erlöser
verlangte, er solle sich von der Zinne des Tempels stürzen. Somit
stehen wir vor einer Krisis, wie sie so intensiv in keinem
Momente der bisherigen Geschichte der Kirche dagewesen ist.
Grund genug, eingedenk der menschlichen Schwäche, zu beten,



— 75 —

„dass Gott den apostolischen Oberhirten und alle kirchlichen
Stände in der heiligen Religion erhalten wolle".

In den sechziger Jahren des vorigen Jahrhunderts erregte
der Berliner protestantische Pfarrer Knak einigermassen
Aufsehen durch seine Erklärung gegen das kopernikanische System,
weil es der Bibellehre widerspreche. Dies wurde Veranlassung
zur Veröffentlichung der Schrift: Vernünftige Unterhaltung eines

Berliner Katholiken und Protestanten über Knak. Berlin 1868.

M. führt darin folgendes aus: Zunächst ist das neue
Weltsystem von einem Katholiken, und zwar in Übereinstimmung
mit dem katholischen Erkenntnisprinzip und mit Anerkennung
der kirchlichen Autoritäten, aufgestellt worden. Zweitens ging
der Widerspruch ursprünglich allein von den Reformatoren
{Luther und besonders Melanchthon) aus auf Grundlage des

allein gültigen Buchstabens der hl. Schrift. Drittens wurde
der von Wittenberg ausgehende Widerstand nachträglich auf
die katholische Kirche übertragen, wobei der Fall Galilei in
möglichst harmlosem Lichte dargestellt wird. Den Hauptnachdruck

legt M. auf den wesentlichen Unterschied, „dass die
Reformatoren, wenn sie ihr Prinzip von der unbedingten Geltung
des Buchstabens der hl. Schrift aufrecht halten wollten, dem

geistigen und wissenschaftlichen Fortschritt entgegentreten
mussten, umgekehrt aber in der alten Kirche wohl eine wie
immer tadelnswerte Nichtbetätigung des wTahren Prinzipes durch
die Schuld der Menschen oder der Umstände eintreten, nie und
nimmer aber dadurch das in ihr vorhandene wahre Prinzip
aufgehoben oder an sich verleugnet werden konnte". So kommt
unser Gelehrter unwillkürlich auf die damals brennend werdende
Frage des Verhältnisses von Primat und Episkopat sowie auf
die Bedeutung der Konzilien zu reden und weist die Garantien
nach, die in der richtig gefassten katholischen Anschauung
geboten sind. Weiterhin wird die Frage der Vereinbarkeit von
Offenbarung und Naturwissenschaft ventiliert, wie sie durch
das Auftreten von Karl Vogt von neuem aufgeworfen worden
war. Hierbei findet M. Gelegenheit, in populären Worten für
die höhere Natur des Menschen einzutreten.

Menn.
(Fortsetzung folgt.)


	Friedrich Michelis als Schriftsteller : 1815-1886 [Fortsetzung]

