Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 4 (1914)

Heft: 1

Artikel: Friedrich Michelis als Schriftsteller : 1815-1886 [Fortsetzung]
Autor: Menn

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-403842

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 31.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-403842
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Friedrich Michelis als Schriftsteller.
(1815—1886.)

(Fortsetzung?).

IL.

oHerrn Prof. Dr. Ch. Schliiter zu Minster, dem verehrten
Lehrer und treuen Freunde, dankbar gewidmet“ ist die ,Ge-
schichte der Philosophie von Thales bis auf unsere Zeit“. In all-
gemein fasslicher Darstellung. Braunsberg 1865. ,Der Titel dieser
Schrift“, heisst es im Vorwort, ,konnte das Vorurteil erwecken,
als ob es sich in derselben nur um einen populdren Abriss
der Geschichte der Philosophie nach der gangbaren Auffassung
handle. Weit davon entfernt, will sie vielmehr eine von der
Wurzel aus in allen ihren Wendungen innerlich korrigierte
und kritisch berichtigte Darstellung der Geschichte der Philo-
sophie geben.“ Mit anderen Worten: Der Verfasser will von
seinem auf Plato gegriindeten Standorte aus die philosophische
Entwicklung beurteilen. Der Kern der platonischen Philosophie,
sihre wirkliche hochste Intention, wenn auch nicht vollstandig
erreichtes ResultatY, ist ,die im Denken erfasste und festge-
stellte Unterscheidung des realen Unendlichen und des realen
Endlichen, so dass jenes mit dem Begriffe des personlichen
Gottes, dieses mit dem Begriffe des durch den Willen Gottes
Gewordenen, also Geschaffenen zusammenfallt® (S. 50). Aber
,in demselben Momente, wo das endliche Denken, um sich
selbst zu konservieren, das personliche Absolute setzt, muss
es erkennen, dass es diesen Denkakt umkehren muss, dass es
in Wahrheit nicht das absolut Personliche als seine Setzung,

1) Siehe Heft 3, Jahrg. 1913, dieser Zeitschrift.



48

sondern umgekehrt sich nur als Setzung des absolut Person-
lichen begreifen kann. Durch diese Umkehr ist dann die Mog-
lichkeit, die Wahrheit des Denkens durchzufiihren, gegeben,
indem alles, was im endlichen Gegensatze des Geschaffenen
als ein relatives ist, in Gott nicht als solches, sondern absolut
ist. Die Hemmung, welche das empirische Denken in dem
diesseitigen Zustande in dieser an sich als moglich erkannten
Durchfiihrung erfihrt, erkennt das christliche Bewusstsein als
Folge der Storung, die in dem Verhéiltnisse des Geschaffenen
zu Gott durch die Kreatur eingetreten ist, einer Stérung, die
in Christo, dem Menschgewordenen, und seinem Werke ob-
jektiv wieder aufgehoben und tiberwunden ist und durch das
Denken und die Philosophie subjektiv mehr und mehr wieder
aufgehoben werden soll. (S. 331 £.) Eine wichtige Rolle in der
Auffassung des Verfassers spielen die platonischen Begriffe des
Seins und der Bewegung, woran ,das wirkliche Verstindnis
des ganzen geschichtlichen Entwicklungsganges héngt, und
wovon nicht minder die wirkliche Losung der Aufgabe der
christlichen Philosophie abhingt“ (S. 230). Diese Aufgabe, ,der
innerste und wahre Herzpunkt der christlichen und aller Phi-
losophie“ ist das ,Bestreben, die Welt aus dem innern Leben
des dreieinigen Gottes zu verstehen“. Mehrfach wird auch auf
die Bedeutung der Sprache hingewiesen und z. B. gesagt, ,dass
das den Begriff fixierende Wort als Glied im Baue der Sprache
ein jedem individuellen denkenden Subjekte vorausliegendes ist.
Fassen wir daher die Sprache nur als ein objektives und all-
gemeines in ihrem Zusammenhange mit dem schaffenden Logos,
so werden wir eben durch den Denkakt in der Sprache in den
wahren und ewigen Zusammenhang des Seins eingefiihrt, worin
allein alles einzelne in seinem wahren Wesen erkannt werden
kann* (S. 232). Diese wenigen Andeutungen miissen an dieser
Stelle geniigen.

Die Darstellung selbst richtet sich nach den drei Haupt-
perioden, welche die wesentlichen Wendungen ihrer innern
Entwicklung bezeichnen. Die erste umfasst die freie und selb-
stiindige Entwicklung der Philosophie bei den Hellenen vom
6. Jahrhundert vor Christus bis zur Zeit der Geburt Christi.
Gleich im Eingange wird die besondere Bedeutung des Ana-
ximander hervorgehoben, der zuerst den so wichtigen Gegen-
satz des Endlichen und des Unendlichen in die Philosophie



— 49 —

einfiihrte. Eine griindliche Darstellung ist der Trias jener im
Verhiltnis von Lehrer und Schiiler zueinander stehenden
Mianner, Sokrates, Plato und Aristoteles, zuteil geworden.

Die zweite Periode umfasst die Zeit der freundschaftlichen
Verbindung der hellenischen Philosophie mit der kirchlichen
Wissenschaft, vom Anfang des Christentums bis zum Ausgang
des Mittelalters und der grossen abendldndischen Kirchen-
spaltung, von Christi Geburt bis gegen 1500. Wir beriihren
hier nur einen Punkt: die Beurteilung des hl. Thomas von Aquin.
M. ist weit davon entfernt, ihn zu unterschitzen, stellt ihn
vielmehr so hoch, wie nur immer moglich. Auf der anderen
Seite ist er aber ebensoweit davon entfernt, ihm eine Stellung
einzurdumen, wie es die Neuscholastiker tun, als ob es sich
hier um die vollkommene philosophia perennis handle, so dass
der Gegenwart nichts anderes uibrig bliebe, als in die Schule
des Thomas zu gehen und sich mit seinen Resultaten lediglich
zu bescheiden, wie es heutzutage der zweite und der dritte
unfehlbare Papst tatséichlich haben wollen.

Die dritte Periode umfasst die neue selbstindige Erhebung
der Philosophie nach der Kirchenspaltung. Auch hier weist die
Darstellung stets auf die Notwendigkeit des besseren Ver-
standnisses der platonisch-aristotelischen Philosophie hin.

Zum Schluss noch ein kurzer Hinweis auf den Konirast
zwischen damals und spiter. Wenn der ,Literarische Hand-
weiser“ in Miinster von dem Buche bereits ,viel Schones ge-
hort und gelesen®, wenn das ,Westfalische Kirchenblatt“ ,dem
vortrefflichen Buche eine moglichst grosse Verbreitung“ be-
sonders unter der studierenden Jugend und dem jiingeren Klerus
wiinscht, wenn die ,Kolnischen Blitter® sich sogar bewusst
sind, ,nicht zu viel zu sagen, wenn sie dieses Werk als eine
der wenigen grossen Erscheinungen in unserer Literatur be-
grissen“, so liegt es deutlich vor aller Augen, welcher Wandel
beziiglich der Scholastik sich seither vollzogen hat.

Es muss Staunen erregen, dass ein einzelner Mann, der
als Pfarrer und Professor der Philosophie, als philosophischer
und theologischer Schriftsteller eine aussergewohnlich ausge-
dehnte Titigkeit entfaltete, noch dazu in den Naturwissen-
schaften, speziell in der Botanik, tiefe fachminnische Kennt-
nisse erwerben und auf Grund derselben eine auf griindlichster
Bekanntschaft mit den verschiedenen Tatsachen beruhende

Internat. kirehl. Zeitschrift, Heft 1, 1914 4



naturphilosophische Schrift, wie die jetzt zu nennende, ver-
tassen konnte: ,Das Formentwicklungsgesetz im Pflanzenreiche,
oder das natirliche Pflanzensystem nach idealem Prinzipe aus-
gefihrt.* Bonn 1869. Da sich spater noch Gelegenheit bieten
wird, auf d&dhnliche Arbeiten einzugehen und die Tendenz
des Verfassers darzulegen, so miissen wir uns hier auf eine
kurze Andeutung beschrinken. Beweisthema ist, ,dass die
anscheinend untibersehbare Formmannigfaltigkeit im Pflanzen-
reiche von einem einzigen erkennbaren Gedanken beherrscht
sei. Seinen Standpunkt deutet er in der Vorrede folgender-
massen an: ,In der Tat ist jede Pflanzenform die resultierende
Wirkung der Kombination einer Mehrheit von Gestaltungsrich-
tungen, deren jede nur dadurch moglich ist, dass sie innerhalb
der Idee der Urform liegt, deren Darstellung selbst nicht das
Prinzip der erscheinenden Pflanzenwelt ist, sondern zu der
diese sich gegensiitzlich verhilt, indem die Urform phanero-
gamisch zwar erreicht, aber sofort durch den mit ihr ver-
kniipften, mit der Entwicklung des Individuums kontrastierenden
Prozess der Bliite zur Grundform alteriert, kryptogamisch aber
noch nicht erreicht, sondern nur in der Zerlegung angedeutet
ist. Eine notwendige Folge dieses Tatbestandes ist, dass jede
unterschiedene Pflanzenform ein singulires, ein individuell
charakteristisches ist, und daher die Erkenntnis entweder zu
der Annahme einer unberechenbaren Menge von nebeneinander
stehenden Zufilligkeiten, wodurch die Wissenschaft und das
Denken aufgehoben wird, oder zur Durchfithrung der idealen
Auffassung als zu ihrem endlichen Resultate gelangen muss.
In der als Deszendenz- oder Transmutationstheorie geltend
gemachten Lamarck-Darwinischen Hypothese ist die Wissen-
schaft in diesem Augenblicke auf das erste Glied dieser Alter-
native eingegangen, und ich werde daher zum Schlusse meines
kritischen Vorwortes die Berechtigung einer versuchten Durch-
fiithrung des idealen Standpunktes durch den gegebenen Nach-
weis dafir darlegen, dass dieses das ernste Denken errdten
machende Gaukelspiel eine, wenn auch nicht unausweichbare,
so doch eine sehr naheliegende Konsequenz des unhaltbaren
Zustandes ist, in dem sich die Wissenschaft infolge des nicht
ideal beherrschten empirischen Fortschrittes befindet.“

Als Parergon zum vorgenannten Buche ist zu erwihnen:
»Der Gedanke in der Gestaltung des Pflanzenreiches. Bonn 1871.



— Bl —

Der Verfasser will damit in einfacher und fiir jeden, dem die
botanischen Grundbegriffe nicht ganz abgehen, verstindlicher
Weise eine kurze und fassliche Darstellung seines in der Schrift:
,Das Formentwicklungsgesetz im Pflanzenreiche® ausgefithrten
Systemes gehen.

Wie auf dem Titelblatt vermerkt, wurde auf wiederholtes
Verlangen verdffentlicht: , Uber den Satz Platons: Dass, wenn
es besser werden soll, entweder die Philosophen Konige oder die
Kinige Philosophen werden miissen®. Iestrede am Geburtstag
S. M. des Kinigs am 22. Médrz 1868 beim Kgl. Lyzeum zu Brauns-
berg. Braunsberg 1869. Dieser paradox klingende Satz will nicht
besagen, dass die Philosophie zu einer dusseren Macht gelangen,
oder dass die Machthaber, ihre politische Tétigkeit aufgebend,
sich aufs Philosophieren legen sollten, sondern die Regierungs-
kunst und die Philosophie, welche die richtigen ewigen Prin-
zipien vertritt, sollen dasselbe sein; die Regierung soll von
echt philosophischen Prinzipien geleitet, und jene hohere An-
schauung der ewigen Wahrheiten, welche die Philosophie ver-
tritt, soll nicht eine untéitige und unwirksame Theorie sein.
Dadurch soll ein solcher Zustand herbeigefiihrt werden, dass
solche, die nicht beides in der rechten Weise miteinander zu
verbinden vermogen, so wenig Anspruch auf den Namen eines
Philosophen, als auf die Stellung eines Regierenden haben,
und von selbst durch eine innere Notwendigkeit, nicht durch
ausseren Zwang, von diesen hoheren Anspriichen ausgeschlossen
bleiben. Nachdem dies festgestellt, wird gezeigt, wie die para-
doxen und zum Teil unnatiirlichen Forderungen Platos in seiner
,Republik“ auf Giitergemeinschaft, auf Zerstérung des Familien-
lebens, auf Unterdriickung der individuellen Freiheit, in der
Ordnung des christlichen Lebens und der Kirche ohne jene
(rewaltsamkeiten und Unnatiirlichkeiten verwirklicht sind, und
mehr und mehr verwirklicht werden koénnen; wie uns der
Staat nicht mehr das alle individuelle Selbstindigkeit, alle
anderen Rechtsbestiinde Verschlingende ist, sondern Familie,
Staat und Kirche selbstdndig nebeneinander und ineinander
sich entwickeln. Somit ist die Forderung, dass die Philosophen
regieren sollten, in anderer Weise freilich, als Plato es sich
denken konnte, aber doch in seinem wahren Sinne, in dem
Masse erfiillt, als Wissenschaft, Kunst und Leben von dem
Geiste der ewigen himmlischen Wahrheit durchdrungen sind,



die Christus auf die Erde gebracht hat. Die ausgezeichnete
Festrede schliesst mit dem Hinweis darauf, dass die Geschichte
des preussischen Staates ein unvergingliches Zeugnis jener
hoheren Weisheit und Gerechtigkeit ist, die nach Platos Idee
das Ruder der Regierung fithren soll.

Die lebhafte Aufmerksamkeit, die er den Vorgingen auf
kirchlichem Gebiete widmete, hinderte unsern streitbaren Ge-
lehrten nicht an philosophischer Arbeit. Gleichzeitig mit der
Katastrophe, welche so urplotzlich durch das absolutistisch
tiberschlagende Autorititsprinzip in der Kirche herbeigefithrt
wurde, war auf dem Gebiete der Philosophie in der Polemik
zwischen Trendelenburg und Kuno Fischer iiber die Grundlage
der kritischen Philosophie Kants ein prinzipieller Kampf von
nicht minderer Heftigkeit und Tragweite, wenn auch nicht so
laut hervortretend, ausgebrochen. Die beiden Vorginge hatten
etwas Verwandtes. Angesichts des Infallibilititsstreites musste
die Welt sich mit Recht staunend fragen, ob denn in der katho-
lischen Kirche das Bewusstsein iiber das eigene Wesen so ab-
handen gekommen sei, dass ein solcher Streit iiberhaupt moglich
war. Auf der anderen Seite aber lag die Frage nahe, ob denn
die doch durch seine Schriften uns vollstindig zugingliche
Doktrin des Tréagers des modernen Denkens in sich so unklar
sei, dass auch nur die Moglichkeit der Polemik zwischen den
beiden hervorragenden Reprisentanten der Philosophie Dbe-
greiflich erscheine. Die tiefeinschneidende Bedeutung dieser
Polemik, deren Wichtigkeit durch die angedeutete Beziehung
der beiden Prinzipienfragen im Gebiete der Autoritit und der
Kirche einerseits und des freien Denkens und der Philosophie
anderseits noch erhoht wurde, veranlasste M. zur Herausgabe
der Sakularschrift: ,Kant vor und nach dem Jahre 1770. Eine
Kritik der gldaubigen Vernunft.“ Braunsberg 1871. Das Vorwort
ist vom 18. Juli 1870 datiert. Infolge einer gliicklichen Wendung
des Krieges erschien das Buch noch in jenem Jahre. Wie in
kirchlicher, so wollte M. auch in philosophischer Beziehung
auf Verstindigung und Versohnung hinarbeiten, und durfte
‘hoffen, durch diese Schrift im rechten Sinne Kants einen Bei-
trag zu Deutschlands innerer Wiedergeburt zu geben. — Das
genannte Buch liefert durch die Darlegung des ganzen Ent-
wicklungsganges Kants, wobei besonders seine erste Periode
bis 1770 in ihrer inneren Beziehung zur zweiten beriicksichtigt



— Hh3 —

wird, den Beweis, dass weder die dltere Denkweise, die Tren-
delenburg, noch die jingere, die Kuno Fischer vertritt, dem
wirklichen Kant wahrhaft gerecht wird, dass aber dieser in
einer viel wesentlicheren Beziehung zur positiven Religion
und zum Christentum steht, als diejenigen zu glauben scheinen,
welche ihn gerade zum Triger der antichristlichen Richtung
des modernen Geistes machen.

Als Parergon zum Kantbuche und zur Geschichte der
Philosophie ist anzusehen die im Braunsberger Vorlesungsver-
zeichnis fiir das Wintersemester 1870/71 verdffentlichte Ab-
handlung: De Immanuelis Kantii libello, qui de mundi sensibilis
et intelligibilis forma et principiis inscribitur. Braunsberg 1870.
Darin trigt M. seine Meinung vor betreffend eine Differenz
zwischen der Habilitationsschrift von 1770 und der elf Jahre
spiter erschienenen Kritik der reinen Vernunft.

Mit der &hnlichen Schrift tber das Pflanzenreich gehort
zusammen : Der Gedanke in der Gestaltung des Tierreiches. Eine
neue Instanz gegen den Darwinismus und seine Herrschaft in
Deutschland. Bonn 1872. Als Ziel seiner Auseinandersetzung
schwebt dem Verfasser vor ,die Beantwortung der Frage, ob
naturwissenschaftlich . .. der Mensch als ein Abkommling des
Affengeschlechtes betrachtet werden muss oder darf“. ,Haben
wir uns tberzeugt, dass die beiden organischen Reiche, das
Pflanzenreich und das Tierreich, nicht wie eine unendliche
verworrene Menge zufilliger Gestaltungen vor dem Blicke des
Forschers liegen bleiben, sondern dass ein Organisationsplan,
eine Idee, sowohl einzelne Gestaltungen des einen und des
anderen Reiches beherrscht, als auch die beiden Reiche unter-
einander in wesentliche innere Beziehung setzt, so tritt der
Mensch oder der Menschenleib, in dem der vollendete Tierleib
mit dem idealen Typus des Pflanzenwachstums verschmolzen
ist, in sein Recht auch fir das naturwissenschaftliche Bewusst-
sein wieder ein, und die in dem mosaischen Schopfungsberichte
enthaltene Offenbarungswahrheit hat ihre wissenschaftliche
Rechtfertigung gefunden. Die Differenzierung der typisch auf
vier reduzierten Bewegungswerkzeuge zu einem Paar Hénde
und einem Paar Fisse bedingt die ganze exakte Unterschei-
dung des Menschenleibes von den iibrigen Siugetieren; die
Stellung der unteren Extremititen, die Breite des Beckens,
die Lage des Kopfes auf der Wirbelsidule, des grossen Gehirnes



— 54 —

zum kleinen, alle wesentlichen Unterscheidungsmerkmale des
menschlichen Baues haben in der einen Tatsache der Erektion
der Achse aus der horizontalen in die senkrechte Richtung ihr
Motiv; eben damit aber ist ja die typische Wachstumsrichtung
der Pflanze ideal wieder aufgenommen.“ Speziell folgert M. aus
seiner Darstellung, ,dass die jetzt beliebte Zuriickfithrung des
Menschenleibes auf die Form des Affengeschlechtes naturwis-
senschaftlich unhaltbar“ sei.

in der spiiter zu erwidhnenden Abhandlung ,Der Orga-
nismus und die Kirche* hat M. seine Ansicht tiber das Gestal-
tungsprinzip im ganzen Organismus, die er in seinen Schriften :
»Das Formentwicklungsgesetz im Pflanzenreiche* und ,Der
Gedanke in der Gestaltung des Pflanzenreichs* sowie in der
eben besprochenen: ,Der Gedanke in der Gestaltung des Tier-
reichs* ausfohrlich auseinandergesetzt, kurz zusammengefasst.
Wenigstens das Wichtigste aus seiner interessanten Hypothese
mag hier Platz finden: ,Die Grundform der Pflanze koénnen
wir uns vergegenwiirtigen durch ein junges, noch ganz ein-
faches, also nicht mit Seitenknospen und Sprossen versehenes
Baumchen; d h. also, die Grundform ist eine in entgegenge-
setzter Richtung mit der unteren Spitze nach dem Zentrum
der Erde, mit der oberen Spitze nach der Sonne, dem Zentrum
unseres Weltsystemes, zuwachsende Achse, welche an dem
oberen der Sonne zugewandten Ende unterhalb der empor-
wachsenden Spitze zu ihr peripherisch sich verhaltende seitliche
Organe, die Bliatter namlich, in gesetzlicher Abfolge erzeugt,
welche nicht selbst wieder eine fortwachsende Spitze, sondern
ein in sich abgeschlossenes begrenztes Wachstum haben. . .
Wie im Pflanzenreiche, so liegt auch im Tierreiche ... eine
typische Form als Zielpunkt und Massstab der ganzen Ausge-
staltung des Organismus zugrunde, némlich die Form einer
um eine DMittellinie, die entweder nur gedacht ist, bei den
Wirbellosen, oder materiell dargestellt, bei den Wirbeltieren;
angedeutet zuerst in den Schnecken und vollkommen erreicht
in den Sidugetieren ... Vergleichen wir nun die Wirbelséiule,
um die sich rechts und links paarweise die Organe gliedern,
mit der Achse der Pflanzen, so ergibt sich der Gegensatz der
senkrechten Hauptrichtung bei der Pflanze und der wage-
rechten bei den Tieren, und dieser ebenso augenscheinliche
wie tief ideal begriindete Gegensatz ist es dann, der den rich-



55

tigen Blick in die Stellung des Menschen (menschlichen Leibes)
zu oder iber den beiden Stufen des Organismus eréffnet. Der
Menschenleib ist die vollendetste Darstellung des tierischen
Organismus, der aber unter die ideale Richtung der Pflanzen-
achse gestellt, d. h. aus der horizontalen in die senkrechte
Richtung gebracht ist, sich aufgerichtet hat...“ _

Im Index Lectionum des Lyceum Hosianum fiir das Som-
mersemester 1874 veroffentlichte M. eine Studie iiber das amsgov
des Anaximander Milesius (geb. 611 v. Chr.): De Anaximandri in-
finito disputatio. Braunsberg 1874. Er polemisiert darin gegen
den von Aristoteles zu sehr beeinflussten Zeller, der in der
,Philos. der Griechen* I, 180, 3. Aufl., das ,Unendliche* des
Anaximander als die ,unendliche Materie“ erklart. Mehr an
Schleiermacher und Brandis sich anschliessend, obschon er
auch deren Abhingigkeit von Aristoteles noch fiir zu weit-
gehend hilt, weist er als ein Missverstindnis zuriick, wenn
man dem Anaximander eincn unbegrenzten oder unbestimmten
Stoff als Prinzip der Dinge unterschiebe. Tatsichlich behaupte
er vielmehr, dass das Prinzip der wirklichen Dinge nicht ein
einzelnes, sondern nur das Unendliche oder Unbegrenzte (denn
eben der Gegensatz macht erst die Grenze und damit das
Endliche) sein konne. Damit ist diese Gelegenheitsschrift eine
Ergiinzung und Vertiefung dessen, was der Verfasser in seiner
Schrift iiber die Philosophie Platons (I, S. 66 ff.) gedussert hatte.

Gegen Hiickels Anthropogenie, worin der Jenenser seine
Entstehungslehre vom Menschen nach Darwinischen Grund-
sitzen entwickelt, verfasste M.: , Hweckelogonie. Ein akademi-
scher Protest gegen Hiickels Anthropogenie*. Bonn, 1875. Nicht
gegen die Tatsachen kimpft M., sondern gegen die Aufstellung
unrichtiger Tatsachen, nicht gegen die Deutung der Tatsachen,
sondern gegen die unrichtige Verarbeitung derseiben. Auf die
naturwissenschaftlichen und philosophischen Einzelheiten kann
hier nicht eingegangen werden. Dem Proteste gegen den
Hickelismus kann man sich sehr wohl anschliessen, auch wenn
man des Verfassers naturwissenschaftliche und philosophische
Anschauungen im einzelnen nicht teilt. Denn es handelt sich
hier nicht bloss um irgend eine, wenn auch sehr wichtige,
Frage wissenschaftlicher und theoretischer Art, sondern um
ein Attentat auf die Wahrheit der Offenbarung, auf die Grund-
lage der Religion und auf die Bedingung der Sittlichkeit, also
um etwas eminent Reales und Praktisches,



e BB e

Der Verfasser hatte die ihm nicht oft beschiedene Freude,
dass bald eine zweite Auflage notwendig wurde, die im folgen-
den Jahre herauskam. Das Vorwort dazu erschien auch ge-
sondert (,fir die Besitzer der ersten Auflage“) unter dem Titel :
pKritische Abrechnung. Separatabdruck des Vorworts zur zweiten
Auflage der Heeckelogonie. Bonn 1876.

Mit liebevollem Sinne nicht nur, sondern auch mit wissen-
schaftlichem Interesse betrachtete unser Gelehrter fortgesetzt
das Naturleben und hatte sich schon frithe auf diesem Gebiete
eingehende Kenntnisse erworben, die ihn in den Stand setzten,
in Braunsberg neben den Vorlesungen in seinem Fache auch
solche naturwissenschaftlicher Art zu halten. Diese Studien
setzte er auch nach 1870, trotz seiner ausgedehnten und an-
strengenden Wirksamkeit in der katholischen Opposition, fort.
So begegnen wir jetzt der Schrift: , Antidarwinistische Beob-
achtungen“. Bonn, 1879. Das Buch enthélt nicht eine direkte
Kritik der Darwinschen Theorie, sondern es sind darin eine
Reihe von Beobachtungen, besonders auf einem von ihm seit
langem kultivierten Gebiete, in der Pflanzenwelt, die der Ver-
fasser zum Teil selbst gemacht hatte, zusammengetragen, zu
dem im Titel angedeuteten Zwecke. Diese Beobachtungen, so
zeigt der Verfasser, passen nicht zu den Darwinschen An-
schauungen, weisen vielmehr auf einen durch die Einzelheiten
der organischen Schopfung hindurchgehenden Grundgedanken
hin. Die Beobachtungen betreffen: 1. Die Andeutung einer
Gliederung in der Spreite der Griser, welche als eine bisher
iibersehene Tatsache nachgewiesen wird. 2. Die Stellung der
Cupuliferen im Pflanzensystem. 3. Eine merkwiirdige Miss-
bildung bei Taraxacum officinale. 4. Die rote Bliite bei Daucus
Carota. b. Gefullte Bliuten. 6. Das Zahlengesetz in der Pflanzen-
entwicklung. 7. Die Bliite von Passiflora. — Als Grundgedanke
geht durch die streng wissenschaftlich vorgetragenen Beob-
achtungen hindurch die Nachweisung eines statischen Gesetzes
zwischen der Entwicklung der Bliite und des Individuums.
Ganz abgesehen von der Frage, ob alle Ausfiihrungen wirklich
in dem vom Verfasser intendierten Sinne beweisend sind, wird
man das Buch als ein erfreuliches Zeichen der spekulativen
Vielseitigkeit unseres Gelehrten begriissen.

Den Titel, nicht den Inhalt, verdankt die Schrift: ,Die
Philosophie des Bewusstseins“, Bonn 1877, der ,Philosophie des



— B —

Unbewussten“. Eine Philosophie des Unbewussten ist nach M.
nur moglich gewesen, weil die Desorganisation des wissen-
schaftlichen Denkens durch lange Verjahrung in &hnlicher
Weise in possessione ist, wie in der Kirche die Hierarchie.
Beides hénge miteinander enge zusammen, und nur eine all-
gemeine Sammlung und Erhebung der Menschheit zu ihrem
wahren Bewusstsein konne die gliickliche Abschiittelung des
einen wie des andern Joches zustande bringen. Darin erkennt
er die wahre Aufgabe des wiedererstandenen deutschen Vater-
landes.

Die Tendenz der Schrift ist kurz folgende. Die ungliubige
Richtung unserer fortschreitenden Wissenschaft hangt mit einer
tatsichlichen Desorganisation des Denkens zusammen, welche
aus dem einseitig in der Philosophie festgehaltenen aristotelischen
Denkstandpunkte entsprungen ist. Diese tiefgreifende Behaup-
tung soll das Buch durch die Richtigstellung der platonisch-
aristotelischen Kritik erhdrten, womit eine polemische Ausein-
andersetzung mit den ersten damaligen Fachautorititen: Zeller,
Peipers, Bonitz, Prantl usw. verbunden wird. Nicht aber ist
deshalb Polemik das Hauptziel, sondern der positive Aufbau.
Und weil das Resultat seiner Kritik dahin geht, dass die Be-
schuldigungeiner Desorganisation des wissenschaftlichen Denkens
durch die Philosophie greifbar gemacht wird durch den Nach-
weis der Abhéingigkeit des individuellen Denkens von dem in
der Sprache ausgeprigten Organismus, also auf den Adyoc
zunichst in seiner sprachlichen und grammatischen, weiterbin
aber auch in seiner theologischen Bedeutung zuriickgeht, so
durfte der Verfasser annehmen, in gleichem Masse das philo-
sophisch-kritische, grammatische und theologische Interesse
durch sein Buch beriihrt zu haben, und zwar in einer praktisch
eingreifenden Weise, indem die Schrift in die Beantwortung
der Frage ausliuft: Welche Garantie bietet uns der’ gegen-
wiirtige Stand der Philosophie, resp. der Wissenschaft, zunédchst
zu Berlin, fiir die Moglichkeit eines Reichsunterrichtsgesetzes?
,von einem Reichsunterrichtsgesetze erwarte ich aber . . . vor
allem eine solche geistige Grundlage, welche die Einheit im
Bewusstsein der Nation im Sinne der fortschreitenden Entwick-
lung der Menschheit zu bewahren, resp. wiederherzustellen
imstande ist, und nicht eher erachte ich die Grundlage des
erneuten Deutschen Reiches und seine grosse Aufgabe fir die



8 —

|
C

Zukunft der Menschheit fiir gesichert, als bis der Unterricht
von der Volksschule bis zur Universitit wieder auf ein und
derselben Grundlage der Wahrheit steht, die nur eine ist. ...
Sollte ich daran verzweifeln, mit dem Nachweise durchzu-
dringen, dass der Kampf auf Leben und Tod, der zwischen
dem Wissen und dem Glauben besteht, auf einem nichts weniger
als unverbesserlichen Fehler in der Anwendung unseres in der
Sprache begriindeten Denkorganismus . . . beruht? — Wenn
wir mit dem Denken in Ordnung sind, so ist mir fir den Sieg
der wirklichen goéttlichen Wahrheit in der Kirche nicht bange!®

Auch das Problem des vierdimensionalen Raumes zog M.
in den Bereich seiner Betrachtung. Nachdem Kant den Ge-
danken ausgesprochen, dass es mehr als bloss drei Dimensionen
geben konne, haben Mathematiker, wie Gauss und andere,
diesen Gedanken weiter verfolgt, und endlich hatte Zollner,
gestiitzt aut Experimente mit dem spiritistischen Medium Sadle,
eine mathematisch - metaphysische Hypothese aufgestellt und
daraus die Moglichkeit von Vorgingen in der Sinnenwelt, die
uns als Wunder erscheinen miissten, begreiflich zu machen
gesucht. M. glaubte nicht, dass durch solche, immerhin zweifel-
hafte Experimente der Materialismus tiberwunden werden konnte.
In diesem Sinne setzte er sich mit dem Leipziger Gelehrten
auseinander in der Schrift: ,Ist die Annahme cines Raumes mit
mehr als drei Dimensionen wissenschaftlich berechtigt? Eine an
die Adresse des Herrn Prof. Dr. Zillner zu Leipzig gerichtete
Frage*. Freiburgi.B.1879. Der Widerspruch in den Grundvoraus-
setzungen hindert ihn aber nicht, dem genannten Naturforscher
seine Anerkennung auszusprechen dafiir, dass er sich nicht
gescheut habe, die abergliubische Furcht der ,exakten“ Wissen-
schaft vor dem Wunder abzutun, und freut sich, in ihm einen
Mitarbeiter begriissen zu konnen, der eine Versohnung der
Wissenschaft mit der Religion in die Wege leite, also das zur-
zeit fur die Menschheit Notwendigste anbahne.

Platon hat seine Erkenntnistheorie entwickelt vornehmlich
im Dialoge ,Theitet“. Nachdem M. schon frither in seiner
»Philosophie Platons in ihrer inneren Beziehung zur geoffenbarten
Wahrheit“ eine Analyse des Theiitet gegeben, verdsffentlichte
er als Frucht seiner fortgesetzten platonischen Studien: , Platons
Theditet mit spezieller Beziehung auf den Kommentar won Dr. H,
Schmidt in Fleckeisens Jahrbiichern fir klassische Philologie —



neunter und zwolfter Supplementband — sowie auf Cartesius’
Meditationen und Kants Kritik der reinen Vernunft als Grund-
lage einer vichtigen Erkenntnislehre bearbeitet. Freiburg i. B.,
1881. Nachdem M. zunichst die Frage nach der Zeit der
Abfassung und dann die Personen des Dialogs besprochen
hat, gibt er im ersten Hauptabschnitt seinen Kommentar und
im zweiten Teil einen Uberblick iber die Entwicklung der
Erkenntnistheorie von Cartesius bis Kant und zur Gegenwart,
um im richtig verstandenen Platon die Grundlage fiir das
Denken nachzuweisen.

Wir kommen nunmehr zu den folgenden zusammenfassen-
den Darstellungen seines theistisch-naturphilosophischen Systems:
Das Gesamtergebnis der Naturforschung denkend erfasst. Frei-
burg i. B.,, 1885. Der Verfasser findet die Moglichkeit einer
Durchfiihrung der denkend erfassten Ergebnisse der Natur-
forschung einesteils darin, dass durch die Entwicklung der
Naturwissenschaften nunmehr das Material vorliege, anderseits
in seinem philosophischen Standpunkte, der nur scheinbar auf
die platonische Idee, in Wirklichkeit auf den sokratischen Be-
griffsstandpunkt zuriickfihrt. Seine Untersuchung zerlegt er
in zehn Kapitel. Er hebt an mit der Gestaltung der Welt
(Astronomie, Stoff, Bewegung), geht dann zu den drei Natur-
reichen und ihrem Verhiltnisse zueinander {iiber, bespricht
darauf das Werden und die Geologie und behandelt weiterhin
speziell den Menschen. Das Schlusskapitel tut einen Blick auf
die Geschichte der Naturwissenschaft in ihrer Beziehung zur
(zeschichte der Philosophie und enthilt eine Auseinandersetzung
mit der Geschichte des Materialismus von Lange.

Die Schrift enthalt eine doppelte Polemik; zunichst eine
solche gegen die modern-materialistische Naturerklirung, als
deren nicht zu verneinende Konsequenz er die Darwinistische
Hypothese von dem Entstehen des Menschen aus dem tierischen
Organismus ansieht; sodann gegen die scholastische Naturphilo-
sophie, in der er eine Anniherung an den Materialismus erblickt.

Den Grundgedanken der ganzen Ausfiihrung fasst M. so
zusammen :

»,Die Erde, als der dritte in der Reihe der Planeten unseres
Sonnensystems, ist der Punkt, wo das gestaltende Individuali-
sationsprinzip ansetzen kann, um aus der scheinbaren Unend-
lichkeit des atomisierten und differenzierten Stoffes diejenige



lebendige Stoffverbindung, d. h. denjenigen Organismus zu ge-
winnen, der als der positive Contrepunkt dieser scheinbaren
Unendlichkeit in der Synthese mit dem bewussten Geiste das
wirklich Unendliche, den Schoépfer, seinen Willen und seine
Absichten, erkennen konnte. Der Kristall ist die erste Wirkung
des gestaltenden Individualisationsprinzipes, welche in ihrer
typischen Form die Beherrschung des ganzen scheinbar unend-
lichen Raumes durch das gestaltende Individualisationsprinzip
bezeugt, zugleich aber, als das in der ersten Wirkung Er-
starrende, dass dasselbe einen Kampf ums Leben mit dem Tode
unternommen hat. Daher gestaltet sich die lebendige Organi-
sation so, dass nicht in einer Zelle eine typische Form aus-
gepriagt wird, wie im Kubus bei der Kristallisation, sondern
dass die Zellverbindung den Organismus darstellt, der nun,
weil einerseits das Moment des blossen Mechanismus und ander-
seits die Macht der Zeit und die Vergidnglichkeit und der in
die Reproduktion sich eindringende Dualismus tiberwunden
werden muss, in dem Gegensatze der beiden grossen Organi-
sationen sich vollzieht, deren Zielpunkte wir nur im Menschen-
leibe verstehen. Der ideale Kampf im Pflanzenreiche findet
seinen Abschluss in der dikotylen Baumform, als dem durch-
gesetzten Individuum nach der Urform der Pflanze; im Tier-
reiche, in dem vollkommenen Saugetier, aber nicht in einer
Spitze, sondern in dem Gegensatze des Huftieres und des
Krallentieres (des Pferdes und des LLowen etwa), welcher Gegen-
satz dann eben erst iiberwunden wird in der Form des Menschen-
leibes, indem der horizontal gestreckte Tierleib unter die ideale
Form der Pflanze, des Baumes, gestellt wird. Das ist die reine
Darstellung des Individuums im vollendeten lebendigen Orga-
nismus. Der Kampf kommt aber hinein durch die geschlecht-
liche Reproduktion, deren Bedeutung darin liegt, dass sie erstens,
insoweit sie tiberhaupt Reproduktion, Lebenserneuerung, ist,
als die Uberwindung der den lebendigen Organismus iiber den
Kristall hinaus beherrschenden Verginglichkeit, d. h. der nega-
tiven Macht der Zeit, und zweitens, insoweit sie geschlecht-
liche Reproduktion ist, als die Uberwindung der ins organische
Leben zur Differenzierung des Elementarorgans eindringenden
Herrschaft des Dualismus erscheint. Darauf, dass bei der Pflanze
ihrer idealen Stellung entsprechend der geschlechtliche Prozess
in der Bliite zur Grundlage einer #sthetisch-schonen Gestaltung



— 61 —

am Individuum gemacht wird, beruht die Entwicklung des
Pflanzenreichs als des Kampfes um die typische Baumform und
die typische Bliitenform, welche beide den Grundcharakter der
direkten kosmischen Beziehung zum Sonnensystem in sich tragen,
wihrend beim Tiere in demselben Masse, wie die geschlecht-
liche Reproduktion eine organische Notwendigkeit geworden
ist, einerseits die d&sthetischgestaltende Macht desselben am
Individuum zurtcktritt (der geschlechtliche Prozess mit der
negativen Seite in der Gestaltung des Individuums verkniipft
wird), anderseits aber das ganze Individuum unter diese Macht
gestellt wird, was dann genau damit zusammenhingt, dass das
Tier als Individuum in seiner typischen Gestaltung die kosmische
Beziehung der Pflanze aufgibt und mehr an die irdischen Ver-
hiltnisse gebunden ist. So erfassen wir die ganze Tatigkeit
des gestaltenden Individualisationsprinzipes vom Kristalle an,
der durch die Feststellung der Aggregatzustinde des ponde-
rablen Stoffes in seinem Verhiltnisse zum Imponderablen in
der Bildung des Erdkorpers bedingt war, bis zum Menschen-
leibe, der als ideales Ziel der ganzen individualisierenden Ge-
staltung vor Augen steht, als ein zusammenhingendes Ganzes,
als ein in sich abgeschlossener Kreislauf der Entwicklung und
Gestaltung, der in Beziehung auf dies Ziel als ein idealer
Kampf ums Dasein erscheint. Und wie Pflanze und Tier sowohl
in ihrem Gestaltungsprozesse mit Riicksicht auf den in das
Individuum eingreifenden geschlechtlichen Reproduktionsprozess
ineinander tubergreifen (ich bemerke noch erginzend, dass
gerade die den pflanzlichen Prozess beim Tier vermittelnden
Organe, Magen, Lunge, Herz, zentral, die die tierische Bewe-
gung vermittelnden Systeme, Muskeln, Knochen, exzentrisch
angelegt sind, um dann im zentralisierten Nervensystem die
volle Ausgleichung dieses Gegensatzes zu erreichen), als auch
in ihrem Lebensprozess aufeinander angewiesen sind, indem
die Pflanze den Sauerstoff ausscheidet, den das Tier braucht,
und das Tier die Kohlensiure, die die Pflanze braucht, wobeli
der Umstand, dass auch die chlorophyllbildenden Pflanzen den
Desoxydationsprozess nur am Tage beim Sonnenlicht vollziehen,
auf den tiefinneren Zusammenhang hinweist, der in diesem
ganzen Stoffwechsel und Assimilationsprozess, auf dem das
Leben der Organismen beruht, mit der Erde, ihrer Stellung im
Weltall und ihrer Stoffdifferenzierung stattfindet, und wie dann



82 —

ferner die ganze Organisation, insoweit kein Organismus als
solcher etwas anderes sein kann, als stoffliche Raumerfiillung,
in wesentlicher Beziehung steht zum Kubus, als der typischen
Kristallform; so konnen wir in der Tat, wie wir mit einem
Blick Himmel und Erde tiberschauen, von dem geistigen Stand-
punkte aus, den wir jetzt denkend gewonnen haben, die ganze
Naturerscheinung auf den einen Prozess des die Stérung, welche
durch die Atomisierung und Differenzierung in den Urstoff ge-
kommen ist, relativ bis zu dem Punkt, wo mit dem Menschen-
leibe das die ganze Erscheinung iiberschauende und bis auf
den Urstoff zurtickgehende denkende Prinzip eintritt, gestalten-
den Individualisationsprinzipes zurtickfiihren, wo wir dann an
der Frage stehen, als was wir dann dieses gestaltende Prinzip
selbst zu denken und wie wir das Verhiltnis des denkenden
Bewusstseing im Menschen in ihm zu verstehen haben. Die
scheinbare Unendlichkeit, weder die riumliche und zeitliche, noch
die in der makrokosmischen Gestaltung am Himmel und in der
mikrokosmischen auf Erden, geniert uns nicht mehr, nachdem
wir denkend das Prinzip erfasst haben.“

Wie manche andere Schriften, so ist auch dieses Buch
nur schwer leserlich. Dieser Umstand — abgesehen von der
ganzen Richtung — erklart einigermassen die von M. wieder-
holt beklagte Ignorierung seiner wissenschaftlichen Bestre-
bungen').

Zwel Ergénzungen zu diesem grosseren Werke sind zu
erwihnen. Zunéchst der Vortrag iliber ,Die naturwissenschaft-

1) Folgendes Zitat wird vielleicht den Leser interessieren. In seiner
Geschichte der biologischen Theorien, II. Teil, Leipzig, 1909, S. 199 {., sagt
Em. Radl: Eine ganz eigenartige Stellung unter den Bekdmpfern der
Entwicklungslehre nimmt F. Michelis ein. Urspriinglich katholischer Geist-
licher (als ob cr jemals etwas anderes gewesen wire!), fand er an der
Erklirung der pépstlichen Unfehlbarkeit Anstoss und wurde mit Dollinger
Begriinder der altkatholischen Religion (!!); nebst theologischen Streit-
schriften verfasste er eine Reihe naturphilosophischer Abhandlungen, in
welchen der Darwinismus prinzipiell verworfen und eine platonische Auf-
fassung der Natur empfohlen wird. . . . Nach materiellen und formellen
Einwendungen wird fortgefahren: Trotzdem kann man sich nicht des
Gedankens erwehren, dass es Michelis sehr ernst um die Darlegung seiner
Philosophie und um den Kampf gegen Hickel war. Es folgt eine kurze
Skizze seiner Anschauung, dann heisst es weiter: Mit solchen Theorien...
war M. den Darwinisten unschidlich; sie konnten ihn nicht verstehen und
gaben sich damit auch keine Miihe. So kam es, dass M. in der Wissen-
schaft nicht einmal angefiihrt wird.



liche Unhaltbarkeit der Darwinschen Hypothese*. Heidelberg 1885.
Hierin will M. den im ,Gesamtergebnis“* versuchten Beweis,
dass die Hypothese Darwins von der Entstehung der Arten
durch Abstammung voneinander ihren Wert als naturwissen-
schaftliche Hypothese nicht zu behaupten vermag, in verein-
fachter und populiarer Weise entwickeln.

Ahnliche Bewandtnis hat es mit der zweiten Abhandlung.
Kurz vor seinem Tode sandte M. das Manuskript zu der fol-
genden Schrift nach Heidelberg, die nicht lange nach seinem
Ableben erschien: ,Antidarwinismus. Webers Kritik der Welt-
ansicht Du Bois Reymonds und Sachs, Vorlesungen iiber Pflunzen-
physiologie, zwei stumme Zeugen fir die Richtighkeit meiner idealen
Weltauffassung“. Heidelberg, 1886. Aus Dankbarkeit fiir die
Geneigtheit, mit der im Jahre 1873, anlasslich seines Aufent-
haltes in Heidelberg zum Zwecke der Forderung der kathe-
lischen Opposition, die Universitit ihm fir akademische Vor-
lesungen einen Horsaal iiberliess, ist die Abhandlung ,Der
Heidelberger Universitiat zu ihrer Jubelfeier am 3. bis 8. August
1886 ehrfurchtsvoll gewidmet".

Gleichfalls im Todesjahr wurde veroffentlicht: Aristotelis
wepl sounveles librum pro rvestituendo totius philosophice funda-
mento interpretatus est F. M. Heidelberg, 1886. Zweck dieses
Kommentars ist es, den inneren Zusammenhang zwischen Philo-
sophie und Sprache und die Bedeutung der letzteren fiir die
erstere aufzuzeigen.

I1I.

Im ersten Artikel fanden «lle bis 1864 einschliesslich er-
schienenen Schriften Berticksichtigung. Der zweite Aufsatz
befasste sich mit den von da ab erfolgten Publikationen nicht-
theologischen Inhalts. In den folgenden Beitrigen sollen die
theologischen Schriften von 1865 ab skizziert werden.

Um eine Vorstellung von der Umwandlung des Katholi-
zismus in den Ultramontanismus zu erhalten, geniigt es, den
ersten Band der grossen Konzilsgeschichte von Prof. Dr. theol.
et phil. Joh. Friedrich') zu studieren. Dort findet man alles
Wissenswerte in durchsichtiger Darstellung zusammengefasst.
Auch der wegen seiner Verdienste um den Ultramontanismus

1) J. Friedrich, Gesch. d. Vat. Kzls. Erster Band. Vorgeschichte bis
zur Eréffnung des Konzils. Bonn 1877.



— 64 —

mit dem Purpur beschenkte Kardinal Hergenrtther erkannte
in seiner Kritik die Richtigkeit dieser Exposition an und nur in
der Beurteilung der ganzen Entwickelung wiech er vom Ver-
fasser ab’). Worin der Katholik eine Missbildung sieht, darin
erblickt der Ultramontane die normale und richtige Gestaltung.

Zu denjenigen, die von Anfang an dieser verhéngnisvollen
Wendung entschieden ablehnend gegeniiberstanden, die den
werdenden nicht minder wie den dogmatisierten Ultramontanis-
mus unablidssig bis zum letzten Atemzuge bekédmpften, gehort
der Mann, dessen Name die Uberschrift trigt. Sobald er sich
iiber die ultramontanen Bestrebungen klar wurde, trat er nach
dem Grundsatze Principiis obsta offen und mutig dagegen auf.
Von jetzt ab haben alle seine Schriften, auch die philosophischen
und naturwissenschaftlichen, eine altkatholische Note, indem
er bei sich bietender Gelegenheit stets auf den Kkirchlichen
Kampf zuriickgeht. —

Wenn hier zunidchst die Schrift: Kirche oder Partei? Ein
offenes und freies Wort an den deutschen Episkopat, Miinster 1865,
erwahnt wird, so geschieht es aus dem Grunde, weil auch sie
altkatholischen Charakter hat. Zwar wird darin die alsbald
brennend werdende Frage nur an einer Stelle und beildufig
erwihnt, indem es Seite 26 heisst: ,Uber den Satz von der
personlichen Unfehlbarkeit des Papstes will ich hier nicht
streiten — obwohl es zu verwundern ist, wie sich die Tatsache
damit vereinigt, dass bis heute noch so ziemlich in allen Kate-
chismen zu lesen ist, dass die personliche Unfehlbarkeit des
Papstes kein katholisches Dogma ist.“ Iis ist aber die Miinchener
Gelehrtenversammlung vom Jahre 1863, an deren Zustande-
kommen und Durchfithrung Michelis einen lebhaften Anteil
nahm, mehr und mehr als eine Art Vorspiel und Gegenstiick
zum Vatikanum erkannt worden?2), Im Anschluss an diese Ver-
sammlung entstand ein heftiger Federkrieg, an dem M. sich
sofort mit der oben genannten Schrift beteiligte. Aber ver-
gebens machte er die Bischofe aufmerksam auf ,den Krank-
heitszustand der Kirche“, auf die ,innere Verrenkung und Ver-
schiebung der wahren Verhiltnisse in der Kirche, schlimmer

) Siehe das Vorwort zum zweiten Bande der Konzilsgesch., Bonn 1883.

) Das Nihere siehe bei J. Friedrich, Kz. Gesch. I, 284 ff. Michelis
dusserte sich iiber die Gelehrtenversammlung auch im D. Merkur 1879,
352; 1883, 343.



— 65 —

als die verwirrtesten Zustinde des Mittelalters“. Ausgehend
vom Begriffe des Organismus weist er darauf hin, dass aus
dem krankhaften Tendieren zum Zentrum ein Ultramontanismus
entspringe, zu dem er sich nicht bekennen koénne. Aber er
predigte tauben Ohren und feigen Seelen. Die Partei trat
an die Stelle der Kirche. ein Zustand, der 1870 dogmatisiert
wurde.

Im Anhange liess er einen fiir die ,Historisch-politischen
Blitter* bestimmten Bericht {iber die Gelehrtenversammlung
abdrucken, in dem eine ,jingere Miinchener Schule“ erwéhnt
wird. Jorg nahm zwar den Artikel nicht an, freute sich aber
ausserordentlich iiber diese Erfindung, die er selbst wieder in
L,Jung-Miinchen“ umgoss, und die fortan zu einem stehenden
Schlagwort der Partei wurde?).

Alsbald erschienen zwei Gegenschriften. Die erste von
Hergenrother: Kirche und nicht Partei. Eine Antwort auf die
jungste Broschiire des Herrn Dr. F. Michelis, Wiirzburg 1865,
ist unserm Gelehrten auffallenderweise erst 1872 bekannt ge-
worden. Er antwortete darauf im Anhang zu dem spiter zu
besprechenden Wiirzburger Vortrag ,Zur Unfehlbarkeit etc.“.
Die zweite Gegenschrift ist von Moufang: Die Kirche und die
Versammiung katholischer Gelehrten. Eine Erwiderung der
Schrift des Dr. Michelis: Kirche oder Partei. Nebst zwei Bei-
lagen. Mainz 1864. Als Antwort verdffentlichte Michelis: Par-
ergon an die Adresse des Mainzer Katholiken und des Domkapitu-
lars und Seminarregens Moufang insbesondere. Braunsberg 1865.
Hierin verbreitet sich der Verfasser iiber die Bedeutung der
kirchlichen Autoritat und der kirchlichen Wissenschaft, spricht
von der pritendierten Alleinherrschaft der Scholastik und ver-
teidigt sich gegen mehrere Vorwiirfe Moufangs. Eine Stelle
iiber die Jesuiten mag als in der Gegenwart besonders interes-
sant wortlich angefiihrt werden: ,Ich habe ein teures Ver-
miéchtnis von meinem seligen Bruder Eduard, an dessen kirch-
lichem Sinne wohl keiner zweifeln wird, versiegelt mit Wort
und Handschlag auf dem Todesbette ... Ein Teil dieses Ver-
- michtnisses ist folgendes Wort iiber den Jesuitenorden, dem
er bekanntlich nicht abhold war. Die Jesuiten, meinte er,
haben ein Recht, nach Deutschland zu kommen, und sie werden

') Friedrich, Déll. Biogr. 1II, 330.
Internat. kirchl. Zeitschrift, Heft 1, 1914. 5



der Kirche zum Heile gereichen, wenn sie nach Deutschland
kommen, um in Deutschland etwas zu lernen; anders freilich,
wenn sie nach Deutschland kommen, um Deutschland zu hof-
meistern.* — Wie steht’s nun heute? —

Im folgenden Jahre fand M. Gelegenheit, sich tliber die
Unfehlbarkeit ex professo auszusprechen. In Aachen erschien
ein Schriftchen unter dem Titel: ,Die Lehrmeinung von der
Unfehlbarkeit des Papstes und ihre Erhebung zu einem Dogma.
Zur Orientierung fiir katholische Laien, von Dr. K. Der Ver-
fasser, Dr. phil. L. Kiupper, der spiter, soweit bekannt, gar
nicht Infallibilist, sondern Redakteur eines nicht ultramontanen
Elséisser Blattes geworden ist!), bot in seiner unbedeutenden
Abhandlung im wesentlichen einen Auszug aus Philipps und
Perrone. M. aber nahm die Sache sehr ernst, er hielt die Bro-
schiire fiir einen ,Fiihler“ der Partei, und mit dem zornigen
Rufe: ,Wer ist der Dr. K.? Eine Gewissensfrage an die katho-
lischen Theologen Deutschlands (Miunster 1866), erschien er auf
dem Kampfplatz. Seine Ausfiihrungen sind auch heute noch
lesenswert. Denn mit Nachdruck weist er darauf hin, dass
durch ein derartiges Dogma die von Christus in seiner Kirche
grundgelegte Ordnung vernichtet werde. Der iirgste Feind der
Kirche wiirde keinen bessern Weg, ihr zu schaden, auffinden
kénnen, als den, der in diesem Pamphlete betreten sei. ,Des-
halb,“ so fasst er seinen Protest zusammen, ,da die Bischofe
scheinen die Sache ihren Gang gehen zu lassen, richte ich an
die Theologen Deutschlands nicht in frecher Anmassung, son-
dern im beédngstigten Gewissen die Gewissensfrage: Ob es noch
katholisch ist, den Episkopat als einen integrierenden Teil des un-
fehlbaren Lehramtes zu verleugnen? Dixi- et salvavi animam
meam.“ |

Sofort nach der Ankiindigung des Konzils verdsffentlichte
er: 90 Thesen iiber die Gestaltung der kirchlichen Verhdltnisse
der Gegenwart. Braunsberg 1867. Sie betreffen namentlich fol-
gende Punkte: Begriff, Organisation und Aufgabe der Kirche,
Synodalwesen, Revision des kanonischen Rechts; Verhiltnis
der Kirche zum Staate; Schule und Ehegesetzgebung; Gewissens- .
freiheit; Verhiltnis der Kirche zur Wissenschaft und zur in-
dustriellen Entwicklung; Vereinswesen, Ordenswesen ; Reformen.

1) ,Deutscher Merkur“ 1886, 202.



— 8T —

Uns interessieren hier besonders folgende Stellen: ,Christus
hat der Kirche eine Verfassung gegeben, die also unmittelbar
gottlichen Ursprungs und fiir den Bestand der Kirche unab-
anderlich ist. Diese Verfassung hat die Farm einer durch die
legitimen Vertreter der Gesamtkirche beschrinkten Monarchie.
Sowohl Petrus wie die iibrigen Apostel, sowohl der Papst wie
die Bischiofe haben ihre Vollmacht unmittelbar von Christus;
die iibrigen Apostel nicht getrennt von Petrus, aber auch nicht
durch Petrus, sondern wie Petrus unmittelbar von Christus. ..
In der Verfassung der Kirche ist vor allem anerkannt, dass
alle Souverdnitit in Gott ruht und grindet, und alle mensch-
liche Souverinitit nur eine stellvertretende sein kann, Diese
stellvertretende Souverinitit aber, deren héchstes Vorrecht in
der gesetzgebenden Gewalt besteht, ist in der Kirche zwischen
dem Papst und den Bischofen, zwischen dem Héchstregierenden
und den Vertretern der Gesamtheit geteilt, wie es in jeder guten
Verfassung sein muss!). Die Verfassung der Kirche ist also

1y Im ,Theol. Literaturblatt“ (1868, 59 ft., 89 ff., 121 ff.) hat der leider viel
zu frithe verstorbene Oberlehrer Theodor Stumpf in Koblenz (siehe den
Nachruf in Reuschs Predigten S. 501 ff.) die Thesen einer ausgedehnten
und scharfsinnigen Analyse und Besprechung unterzogen, so dass seine
Worte auch heute noch alle Beachtung verdienen. Der Wichtigkeit der
Sache wegen mag es gestattet sein, hier eine Stelle daraus mitzuteilen,
die geeignet ist, die im Texte vertretene Auffassung zu berichtigen und
zu vertiefen: ,Es scheint hiernach, als denke sich M. Bischife und Papst
in demselben Verhiltnis zueinander, wie es zwischen Parlament und Re-
gierung besteht. In Wirklichkeit aber sind die Bischofe Teiliaber an der
eigentlichen Regierungsgewalt, nicht ,Vertreter* der Gesamtkirche. Eine
Volksvertretung kann strenge genommen nicht als Teilhaberin der Sou-
verdnitit bezeichnet werden, und ihre Teilnahme an der Gesetzgebung hat
ideell nur die Bedeutung, eine Gewihr dafiir zu verleihen, dass die sou-
verine (Gewalt das Gesetz nur in Ubereinstimmung mit dem Rechtsgefiihle
der Untergebenen gibt. Das Gesetz aber ¢ibf der Idee nach die Regierung
allein, nicht die Volksvertretung mit der Regierung. Wenn aber in Uber-
einstimmung der Bischife und des Papstes ein kirchliches Gesetz gegeben
wird, so ist nicht der Papst allein der Gesetzgeber, sondern die Gesamt-
heit aller, den Papst inbegriffen, da alle die Regierung der Kirche bilden,
und die formelle Bestiitigung des Papstes, ohne die ein allgemeines Kirchen-
gesetz nicht giiltig werden kann, hat nur die Bedeutung einer Erklirung,
dass das Gesetz ein Ausfluss der einigen Kirchengewalt ist. Die okume-
nische Synode selbst ist es (den Papst inbegriffen), welche kraft der ihr
innewohnenden Gewalt beschliesst und verfiigt. Dass nur Dinge, welche
dem Rechte anheimfallen, Gegenstinde eines Majorititsbeschlusses werden
konnen, in Glaubenssachen aber nur ein Erkenntnis aller das Dogma be-



nicht absolutistisch, und wenn der Satz von der persénlichen
Unfehlbarkeit des Papstes, wie es bei vielen Theologen in der
Tat der Fall zu sein scheint, im absolutistischen Sinne ge-
nommen, d. h. der berechtigte Anteil des Episkopates an der
Lehrgewalt und an der hochsten gesetzgebenden Gewalt iiber-
haupt in der Kirche zu einer blossen Fiktion gemacht wird,
so wird dadurch die von Christus seiner Kirche gegebene Ver-
fassung selbst aufgehoben: Diejenigen, welche in einer solchen
Definition der personlichen Unfehlbarkeit des Papstes das Heil-
und Rettungsmittel der Kirche erblicken, wissen nicht, was sie
tun, und schaden ihr mehr, als ihre drgsten Feinde. Von der
unwandelbaren, von Christus gegebenen Verfassung der Kirche
ist wohl zu unterscheiden der Grad der Reinheit und Wahr-

kundet, bedarf wohl keiner Erwéhnung. Der Papst ist zuniichst, was alle
anderen Bischofe, Bischof, und zwar Bischof von Rom; als Nachfolger Petri,
des Hauptes der Apostel, hat er aber die eigentiimliche Vollmacht, die Ein-
heit des kirchlichen Liebens endgiiltig zu behaupten. Er tut das vor allem,
indem er die einheitliche Ausfithrung der kirchlichen Gesetze tiberwacht
und jede Abweichung von der formulierten Kirchenlehre, jeden inneren
Zwiespalt belehrend, ermahnend, schlichtend und richtend beseitigt. Inso-
fern jedoch sein Beruf, jene Behauptung der Einheit, also auch die Forde-
rung der einheitlichen Ausbreitung der Kirche, es notwendig macht, kann
er auch allgemeine (und spezielle) Gesetze, sowie Erklirungen iiber nicht
formulierte Lehren erlassen und tiberhaupt alie Akte kirchlicher Vollgewalt
ausiiben. Da aber seine Gewalt niemals die der Gesamtheit der Bischife
anfheben kann, so handelt er in diesen Féllen zugleich kraft eigenen Rechtes
(als derjenige Bischof némlich, ohne den in der Kirche nichts endgiiltig
festgestellt werden kann, und der jede Ausschreitung zur Einheit zuriick-
zufithren hat) und als geborener Verfrefer der gesamien Regierungsgewalt
der Kirche, und seine Verfiigungen sind nur insofern allgemeingiiltiz und
unaufhebbar, als sie die gemeinsame Uberzeugung des gesamten, respektive
der Majoritit des Episkopates voraussetzen oder enthalten. So sind denn
die Bischofe in diesem Falle nicht schlechthin Untertanen des Papstes; auch
dann, wenn sie einer solchen Anweisung des Papstes Folge leisten, unter-
werfen sie sich im Grunde der durch den Papst ausgesprochenen Erklirung
des Gesamtwillens der Kirchengewalt, von der sie selber ein Teil sind. In
ihren Didzesen regieren sie kraft eigenen Rechtes, unter der selbstver-
stindlichen Voraussetzung, dass sie im lebendigen Einheitsverbande der
Kirche stehen. Auch vor dieser Anschauung ist, wie in M.'s Augen, ,Papal-
und Episkopalsystem [d. h. der Streit dariiber] ein iiberwundener Stand-
punkt* und jeder kirchliche ,Absolutismus“ ein Unding. Es war mir nur
darum zu tun, jene falsche Analogie zwischen der kirchlichen Verfassung
und dem konstitutionellen Regimente, welche M.'s These nahelegt, abzu-
weisen und der eigentiimlichen Natur des kirchlichen Organismus gerechter
zu werden, als es M. gelungen ist.¢ oo '



— 9 —

heit, in dem diese Verfassung in ihren menschlichen Tréigern,
historisch, nicht bloss personlich, zum Ausdruck gekommen ist.
So falsch es ist, den Primat Petri und seiner Nachfolger vom
Anfange an und in den ersten Jahrhunderten der Kirche des-
halb zu verkennen, weil er, durchaus dem natiirlichen Gange
der organisch-historischen Entwickelung gemiss, in der Idee der
Gesamtkirche noch in weniger scharfen Formen hervortrat, so
wenig darf die anscheinend absolut monarchische Stellung,
welche das Papsttum durch seine welthistorische Aufgabe im
Mittelalter in der Kirche bekam, und von der ein Schimmer
auf die dann folgenden Jahrhunderte der bureaukratischen
Verwaltung der Kirche zuriickfiel, mit der Verfassung der
Kirche selbst verwechselt werden. Wer heute den Streit iiber
Papal- und Episkopalsystem nicht als einen tliberwundenen
Standpunkt erkennt und daher die in der Gegenwart gegebene
Moglichkeit der reinen Durchfiihrung der Verfassungsidee der
Kirche nicht ergreift, von dem muss man sagen, dass er die
Vergangenheit und die Geschichte nicht versteht, und dass er
daher auch keine Stimme bei der Entscheidung uiber die Gegen-
wart und Zukunft haben sollte.“

Uber den sonstigen Inhalt der auch heute noch lesens-
werten Schrift moge folgender Auszug orientieren: _Eine
Revision des kanonischen Rechts erscheint den verdnderten
sozialen und politischen Zustinden gegeniiber als ein unab-
weisbares Bediirfnis . . . Es liegt durchaus im wahren Interesse
der Kirche, auch den Schein des Zwanges in Gewissens- und
Glaubenssachen sorgfiltig zu vermeiden ... Das einzige wahre
Hindernis, welches der Erneuerung der Wissenschaft in der
Kirche entgegensteht, ist das Vorurteil, als ob die mittelalter-
lich-scholastische Wissenschaft heute noch als eine geniigende
Grundlage der kirchlichen Wissenschaft bestehen koénne, und
das dringendste Bediirfnis ist eine authentische Erkliarung der
Lehrgewalt zugunsten der Freiheit der Wissenschaft, der Frei-
heit, nicht von der absoluten Wahrheit des Dogmas, welches
die Kirche vertritt, sondern von der beschriinkten Form einer
Schule, die mit der Kirche nicht identifiziert werden darf. Die
scheinbare Alleinherrschaft, welche die mittelalterliche Schule
und speziell die Philosophie des hl. Thomas in den letzten Jahr-
hunderten in der Kirche bekommen hat, hiangt genau zusammen
mit der Entwickelung der absolutistisch-bureaukratischen Re-

2



—_ 0 —

gierungsform der Kirche. So wenig wie diese mit dem Wesen
der Kirche verwechselt, als ihre wahre Verfassung betrachtet
werden darf, und so wenig wie in dieser heute die Kirche ihre
Aufgabe in der Menschheit lgsen kann, so wenig darf die Scho-
lastik als die kirchliche Wissenschaft schlechthin betrachtet
werden; sie ist wie jene eine geschichtliche Erscheinung, die
als solche richtig gewiirdigt werden muss. Das bevorstehende
Konzil ist ganz danach angetan, eine grosse weltgeschichtliche
Bedeutung zu bekommen, die keine andere sein kann, als durch
die Durchfithrung der Reformation in der Kirche das Zeitalter
der Revolution abzuschliessen.“ Die letzte These ist der Satz:
,Divina providentia et humana perturbatione regitur mundus.

Uber die Thesen im allgemeinen urteilt Prof. Friedrich?)
kurz und treffend folgendermassen: ,Sie sind, das miissen wohl
auch dic heute dem Vatikanismus ergebenen deutschen Theo-
logen und Bischéfe noch anerkennen, fast in allen Punkten das
Programm, das der nichtultramontanen theologischen Welt wie
dem noch etwas selbstiindigeren Teil des deutschen Episkopats
vorschwebte, und die Ideen, welche darin ausgesprochen sind,
klingen mehr oder weniger deutlich und bestimmt aus den
Konzilsschriften der deutschen Theologen und den Postulaten
der Bischofe wider. Es wird sein Verdienst bleiben, in wenig
Worten und scharfen Umrissen die Ubelstinde in der Kirche,
die Gefahren, in denen sie sich befinde, und die Heilmittel
angezeigt zu haben, welche ihr allein helfen konnen. Er be-
tonte mit Recht, dass sie nicht dort liegen, wo die Partei sie
sucht, und bei dieser Gelegenheit kommt denn auch die alte
Tradition der deutschen Theologie durch ihn wieder zum Worte...
Allein die Schwiiche der M.'schen Schrift lag darin, dass sie
nur Thesen aussprach, und er auf der anderen Seite gleich
den tlibrigen deutschen Theologen den Streit iiber das Papal-
und Episkopalsystem fiir einen iiberwundenen Standpunkt be-
trachtete. Dariiber brauchte man dann auch nicht mehr zu
streiten, und so verfuhr auch die deutsche Theologie, obschon
die Partei mit immer grosserem Lirm den Streit aufs neue
anfachte.“

Begreiflicherweise erregte die Schrift grosses Aufsehen.
Der _Literarische Handweiser von Hiilskamp? bemerkte:

') J. Friedrich, Gesch. d. Vat. Kzls, II. Band. Bonn 1883, S. 24 ff.
1) 1867, S. 541.



— 11 —

,Das Schriftchen muss wegen eines Teiles seines Inhaltes in
Rom zweifelsohne verboten werden.® Der Miinchener Nuntius
Meglia berichtete dartiber nach Rom, wobei er den Inhalt der
Thesen teils lbertrieb, teils falsch analysierte!). Am 11. Mai
1868 wurde das Biichlein auf den Index gesetzt. Is ist die
einzige Schrift von M., die auf das Verzeichnis der verbotenen
Biicher gesetzt wurde?®).

M. erfuhr das Verbot der Thesen aus den Zeitungen. Er
liess nun sofort eine ,Zweite, mit einem Appell von der ro-
mischen Index-Kongregation an den Bischof von Miinster als
meine nichste zustehende Behorde vermehrte Auflage“ er-
scheinen. Die Berufung an den Bischof von Miinster war darin
begriindet, dass er bei seiner Versetzung nach Braunsberg nicht
formlich aus seiner Heimatdiozese Miinster ausgetreten war,
In diesem ,Appell“ sagt er u. a.: ,Die Veroffentlichung jener
Thesen war das Werk einer ruhigen, reiflichen, von Gewissens-
griinden geleiteten und von Gebet begleiteten Uberlegung. Ich
stehe jetzt in meinem 53. Lebensjahre; mein sittlicher und mein
priesterlicher Wandel liegt vor den Augen meiner vorgesetzten
Behorden, meiner Confratres und meiner Mitbiirger; was meine
Bestrebungen angeht, so weiss ich nicht, dass ich je in meinem
Leben etwas anderes gesucht und je ein anderes Interesse ge-
habt habe, als die Forderung der Menschheit in der Kirche;
was endlich meinen katholischen Glauben angeht, so bin ich
mit Gott jeden Augenblick bereit, fiir jedes Atom meines katho-
lischen Bekenntnisses mein Leben dahinzugeben. Dass meine
Auffassung der Sachlage und der Zeitverhialtnisse den augen-
blicklich an massgebender Stelle herrschenden Prinzipien und
Anschauungen nicht entspricht, weiss ich, und eben um diesen
meiner und nicht bloss meiner, sondern, soweit meine Erfah-
rung reicht, bei uns ziemlich allgemeiner Uberzeugung nach
nicht richtigen Prinzipien gegeniiber die im katholischen Glauben
und im Wesen der Kirche begrindete und gewiihrleistete Frei-
heit der individuellen Auffassung zu wahren, bin ich zu jener
Veroffentlichung geschritten. Ich kannte die Folgen, denen
ich mich moglicherweise aussetzte, und ich wiirde den Kampf
nicht aufgenommen haben, wenn ich gewillt wire, ihm auszu-

') Friedrich, Gesch. d. Vat. Kazls., II, 24.
) Reusch, Der Index II, 1171.



— 79 _

weichen... Der Bestand und das Verfahren der romischen Index-
Kongregation, wie es jetzt ist, und wie ich es in diesem Augen-
blicke tatsdchlich erfahre, ist ein schlechthin ungerechtes, auf
keinem Rechtsprinzip beruhendes, jeder Gerechtigkeit Hohn
sprechendes; ... es ist auch ein dem Sinne der Kirche nicht
entsprechendes; es ist nur ein Krankheitssymptom in der
Kirche ... In ihrem jetzigen Bestande und Verfahren gibt die
Index-Kongregation die Kirche Gottes auf Erden nicht bloss
dem Hohne der Boswilligen, dén man tragen muss, sondern
auch der Verachtung der Verniinftigen preis, was nicht zu sein
braucht ... Allein durch das Verfahren gegen Galilei hat die
Index-Kongregation der Kirche vielleicht mehr geschadet, als
alle Haresien der neueren Zeit zusammen ... Rechtsschutz
ist das Erste und das Geringste, was jedes Individuum von der
geordneten Gesellschaft erwarten kann. Der katholische Ge-
lehrte ist jetzt in seinem ganzen geistigen und sittlichen Sein
ohne jeden Rechtsschutz den Entscheidungen einer Behirde
preisgegeben, welche einerseits keine dogmatische Autoritit in
Anspruch nimmt und anderseits in der Meinung der Menschen
doch mit einer solchen umkleidet ist ... Jetzt sind die Hexen-
prozesse abgetan und die Inquisition ist abgetan; ich vertraue,
dass die Zeit fir die Kirche kommen werde, wo der geistige
Mord eines redlich strebenden katholischen Gelchrten durch
kanonische Formen, die jedes Rechtsprinzips entbehren, abgetan
sein wird.“

Es erregte natiirlich grosse Verwunderung, als bald nach
der Veroffentlichung dieser geharnischten Erklirung bekannt
wurde, dass Michelis sich dem Dekrete der Index-Kongregation
unterworfen habe. Er selbst sagt dariber in der spiter zu
erwihnenden ,Predigt eines Minderbruders“ vom Jahre 1869:
»Ich benutze die noch freie letzte Seite, um schon jetzt mitzu-
teilen, dass ich jeden geeigneten Weg ergreifen werde, um die
Angelegenheit meiner durch den Index notierten Thesen vor das
Konzil zu bringen und so zur Revision der Index-Kongregation
einen weiteren Anstoss zu geben ... Die zweite Ausgabe mit
der Vorrede war ecin der Form nach falscher, aber ein ab-
sichtlich getaner falscher Schritt, ein allerdusserstes Mittel, um
eine Reaktion von seiten des Episkopates gegen das Verfahren
der Kongregation zuwege zu bringen. Nachdem dieser Schritt
sich als erfolglos erwies, habe ich revoziert mit dem ausdriick-



— 73 —

lichen Vorbehalt, dass diese Revokation nur die Bedeutung
eines disziplindren Aktes des Gehorsams gegen die kirchliche
Behorde habe. Zugleich aber habe ich mich zweimal an den
Kardinal de Luca als Vorsitzer der Kongregation, ferner an
den Bischof von Miinster, an das dortige Generalvikariat und
an den Bischof von Ermland mit der schriftlichen Bitte gewandt,
mir wenigstens hinterher zu meiner Beruhigung privatim die
Punkte anzuzeigen, die in meinen Thesen der katholischen
Glaubens- und Sittenlehre zuwiderliefen, ohne bis jetzt auch
nur die allerleiseste Andeutung zur Beantwortung dieser Frage
zu bekommen. Ich trage das Bewusstsein in mir, korrekt ge-
handelt zu haben, und hoffe deshalb zu Gott, des weiteren
durchzudringen.“ Ein Katholik und Priester wie Michelis durfte
so reden. In Rom hat man ubrigens seine Unterwerfung nicht
als geniigend angesehen; denn das sonst tlibliche Laudabiliter
se subiecit fehlt bei seiner Schrift.

Die eben erwihnte Schrift heisst: ,Die Versuchung Christi
und die Versuchung der Kirche. Predigt eines Minderbruders
iber Maitth. 4, 1—10. Braunsberg 1869. Sie trigt das Motto:
Ich liebe aufrichtig Gott und alle Menschen, aber ich hasse
griindlich alle Teufelei und — Anonymitit. Ankniipfend an
das Evangelium von der Versuchung rechtfertigt der Autor
seine Parallele mit den Worten: ,Wenn wir im wahrhaften
Glauben den Gedanken ertragen lernen miissen, dass der Gott-
mensch in die Versuchung des Teufels sich hingegeben hat, so
dirfen wir auch vor dem Gedanken nicht mehr zuriickschrecken,
dass die Kirche Christi, und zwar auch die Kirche als Ganzes,
imsoweit sie die streitende Kirche auf Erden ist, der Versuchung
des Teufels ausgesetzt sei.“ Sein Thema aber lautet: .dass die
von einigen von dem bevorstehenden Konzil verlangte und er-
wartete Dogmatisierung der Meinung von der Unfehlbarkeit
des Papstes ein oder vielmehr der Hohepunkt der Versuchung
ist, welche der Teufel in ihrer weltgeschichtlichen Entwicke-
lung der streitenden Kirche bereitet.

In der ersten Periode der Geschichte der Kirche, so lisst
sich vielleicht das Wichtigste seiner grossziigigen Geschichts-
darlegung zusammenfassen, {iberwiegt die Idee der Kirche als
der einer grossen Liebesgemeinschaft in der Menschheit. Das
Charakteristische in der zweiten Periode ist die Herausbildung
der universalen Einheitsidee der Kirche in der Form des mittel-



— T4 —

alterlichen Papsttums. Die Idee einer freien Liebesgemeinschaft
tritt zurtick, und die Kirche erscheint nunmehr in der Form
einer absoluten Monarchie, der zur Durchfihrung ihrer Zwecke
der Staat mit seiner Polizeigewalt und alle Mittel der mensch-
lichen Gesellschaft zu Gebote standen. Diese Umwandlung, wie
sie nicht nach idealer Seite schlechthin ein Fortschritt war, ist
auch nicht auf dem ruhigen und friedlichen Wege organischen
Wachstums vor sich gegangen, sondern ist das Werk der ge-
waltigen Politiker auf dem pépstlichen Stuhle. Das, was das
mittelalterliche Papsttum realisieren wollte, die universale Ein-
heitsidee der Kirche als Basis der héchsten Entwicklung der
Menschheit, das lag im Wesen der Kirche und ihrer weltge-
schichtlichen Entwicklung begriindet. Die gewaltsame Erhe-
bung aber des Papsttums, das alle zu Gebote stehenden Mittel
ohne zarte Riicksicht auf die hohere Idee und Moral des Evan-
geliums beniitzte, ist zu einer inneren Zerrittung der Kirche
ausgeschlagen, deren tiefste Nachwehen wir eben in der Ver-
suchung empfinden, die in der Gegenwart, wie nie zuvor, an
die Kirche herantritt ... In der nachfolgenden Zeit trat der
Gedanke der Reformation der Kirche an Haupt und Gliedern
als der leitende sittliche Grundgedanke der weiteren Entwick-
lung der Menschheit hervor. Die Versuchung, welche fiir die
Kirche als Ganzes in der weltgeschichtlichen Stellung lag, die
ihr durch das Papsttum im Mittelalter gegeben wurde, hat sie
Uberwunden oder wenigstens tiberstanden, indem sie den Ge-
danken der Reformation nicht von sich abwies. Aber dieselbe
Versuchung kehrt jetzt in anderer, #Ausserlich unscheinbarer,
innerlich viel eigentlicherer Weise wieder. Es ist jetzt im
weltgeschichtlichen Entwicklungsgange an die Kirche im Primate,
als ihrem Einheitspunkte, die Frage gestellt, ob sie den Ge-
danken der Reformation an Haupt und Gliedern wahrhaft er-
greifen und vollziehen, oder ob sie, die aus dem mittelalter-
lichen Verhiltnisse tberkommene uberspannte Stellung des
Primates, die ein rein zufilliges geschichtliches Moment ist, ver-
absolutierend, das Werk Christi in sich zerstéren und sich auf
Nichts stellen will, so wie der Versucher von dem Erloser ver-
langte, er solle sich von der Zinne des Tempels stiirzen. Somit
stehen wir vor einer Krisis, wie sie so intensiv in keinem Mo-
mente der bisherigen Geschichte der Kirche dagewesen ist.
Grund genug, eingedenk der menschlichen Schwiche, zu beten,



— 15 —

,dass Gott den apostolischen Oberhirten und alle kirchlichen
Stinde in der heiligen Religion erhalten wolle“.

In den sechziger Jahren des vorigen Jahrhunderts erregte
der Berliner protestantische Pfarrer Knak einigermassen Auf-
sehen durch seine Erkldrung gegen das kopernikanische System,
weil es der Bibellehre widerspreche. Dies wurde Veranlassung
zur Verdffentlichung der Schrift: Verniinftige Unterhaltung eines
Berliner Katholiken wund Protestanten idiber Knak. Berlin 1868.
M. fithrt darin folgendes aus: Zunichst ist das neue Welt-
system von einem Katholiken, und zwar in Ubereinstimmung
mit dem katholischen Erkenntnisprinzip und mit Anerkennung
der kirchlichen Autorititen, aufgestellt worden. Zweitens ging
der Widerspruch urspriinglich allein von den Reformatoren
{(Luther und besonders Melanchthon) aus auf Grundlage des
allein giiltigen Buchstabens der hl. Schrift. Drittens wurde
der von Wittenberg ausgehende Widerstand nachtraglich auf
die katholische Kirche tbertragen, wobei der Fall Galilei in
moglichst harmlosem Lichte dargestellt wird. Den Hauptnach-
druck legt M. auf den wesentlichen Unterschied, ,dass die Re-
formatoren, wenn sie ihr Prinzip von der unbedingten Geltung
des Buchstabens der hl, Schrift auvfrecht halten wollten, dem
geistigen und wissenschaftlichen Fortschritt entgegentreten
mussten, umgekehrt aber in der alten Kirche wohl eine wie
immer tadelnswerte Nichtbetéitigung des wahren Prinzipes durch
die Schuld der Menschen oder der Umstéinde eintreten, nie und
nimmer aber dadurch das in ihr vorhandene wahre Prinzip
aufgehoben oder an sich verleugnet werden konnte“. So kommt
unser Gelehrter unwillkiirlich auf die damals brennend werdende
Frage des Verhiltnisses von Primat und Episkopat sowie auf
die Bedeutung der Konzilien zu reden und weist die Garantien
nach, die in der richtig gefassten katholischen Anschauung ge-
boten sind. Weiterhin wird die Frage der Vereinbarkeit von
Offenbarung und Naturwissenschaft ventiliert, wie sie durch
das Auftreten von Karl Vogt von neuem aufgeworfen worden
war. Hierbei findet M. Gelegenheit, in populdren Worten fir

die hohere Natur des Menschen einzutreten.
MENN.
(Fortsetzung folgt.)




	Friedrich Michelis als Schriftsteller : 1815-1886 [Fortsetzung]

