Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 4 (1914)

Heft: 1

Artikel: Vom privaten Bibellesen

Autor: [s.n]

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-403840

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 31.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-403840
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Vom privaten Bibellesen.

Zum jldischen Gottesdienst gehorte die Vorlesung gewisser
Abschnitte der alttestamentlichen Biicher. Mit der Vorlesung
konnte aber nicht bloss der Synagogenvorsteher, sondern jeder
rechtschaffene Israelite betraut werden, der des Lesens kundig
war. Jesus brauchte sich sogar in der Synagoge zu Nazareth,
wo man doch wusste, dass er nicht eigentlicher Rabbi war,
nur zu erheben und sich damit zur Ubernahme der Vorlesung
anzubieten, um sofort vom Synagogendiener die heilige Rolle
zu erhalten, der der Text zu entnehmen war, Namentlich aber
war es Sitte, jidische Géste in der gottesdienstlichen Versamm-
lung dadurch zu ehren, dass man sie einlud, ein Stiick der
hl. Schrift vorzulesen und daran eine kurze Betrachtung zu
kniipfen.

Was der Israelite beim Gottesdienst tun durfte, auch wenn
er kein Rabbi war, das durfte er selbstverstdndlich auch zu
Hause iiben. Das geschah auch tatsichlich. Als im zweiten
Jahrhundert vor Christus der syrische Konig Antiochus Epi-
phanes die jiidische Religion ausrotten wollte, war er besonders
darauf bedacht, die mosaischen Biicher zu vernichten: wurden
solche in einem Hause entdeckt, so hatten die Bewohner die
Todesstrafe zu gewirtigen. Offenbar wurde also die hl. Schrift
nicht bloss in der Synagoge, sondern auch zu Hause gelesen.
Das war auch zur Zeit Christi noch der Fall. Paulus gibt
seinem Schiiler Timotheus, der einen griechischen Vater, aber
eine fromme jiudische Mutter hatte, das rithmliche Zeugnis,
dass er ,die heiligen Schriften von Kindsbeinen an kenne“
(II. Tim. 3, 15). Allerdings machte man doch einen Unterschied
zwischen den verschiedenen Teilen des Alten Testaments; es
gab Biicher, die der Israelite erst vom 25. Altersjahre an lesen
sollte. Aber gerade diese Unterscheidung zeigt, dass man im



allgemeinen es nicht nur fiir erlaubt, sondern sogar fiir eine
selbstverstindliche religiose Pflicht hielt, auch in privaten
Kreisen die hl. Schrift zu lesen.

Diese gute Sitte liessen auch die Juden nicht fallen, die
sich zum Christentum bekehrten. Der Berliner Theologe Adolf
Harnack, der jingst eine Schrift ,iiber den privaten Gebrauch
der heiligen Schriften in der alten Kirche“ herausgegeben hat
(Leipzig, 1912), meint zwar, Paulus habe im allgemeinen auf
hiusliche Lektiire der heiligen Schriften in seinen Gemeinden
nicht gerechnet, denn er rede nur von ,Psalmen, Hymnen und
geistlichen Oden“, wenn er die Gemeindemitglieder ermahne,
sich gegenseitig zu erbauen, nicht aber von der Lektiire der
heiligen Schriften (Kol. 3, 16; Ephes. 5, 19). Allein diese Mei-
nung mochten wir nicht unterschreiben. Der Apostel gibt ja
doch auch den Christen zu Rom, die wir der Mehrheit nach
fir Heidenchristen halten, das Zeugnis, dass sie ,das Gesetz
kennen“ (Rom. 7, 1). Und es scheint uns, er setze mit seiner
vielfachen Berufung auf das Alte Testament, wie sie z. B. in
dem an Heidenchristen gerichteten Galaterbriefe vorkommt,
bei seinen Lesern eine Kenntnis der heiligen Schriften voraus,
die kaum nur aus den Vorlesungen beim Gottesdienst zu ge-
winnen war. Auf jeden Fall hat Paulus auch die private
Lektiire fiir erlaubt und niitzlich gehalten. Er wendet sich mit
seinen Briefen (abgesehen von den Pastoralbriefen) nicht speziell
an die Gemeindevorsteher, sondern an die Gemeinden selbst;
macht er diesen aus den alttestamentlichen Zeugnissen eine
christliche Lehre klar und einleuchtend, so gestattet er ihnen
auch, sich durch eigene Lektiire von der Wahrheit der
apostolischen Lehrverkiindigung zu iiberzeugen. Lukas, der
Schiiler und Begleiter des Apostels Paulus, rechnet es den
Christglaubigen zu Beréa zum besondern Vorzug an, ,dass
sie taglich forschten in den Schriften, ob sich dies also ver-
hielte*, wie namlich Paulus gepredigt hatte (Apg. 17, 11).

Fiir uns ist nun aber wichtiger, wie es die Christgliu-
bigen mit den Schriften hielten, die wir heute zum Neuen Te-
stamente rechnen. In einem Aufsatz ,Einfiihrung neutestament-
licher Biicher in den liturgischen Gebrauch® (Internat. theolog.
Zeitschrift 1908, S. 435—440) hat der Verfasser die &ltesten
Zeugnisse zusammengestellt, aus denen geschlossen werden
muss, dass die christlichen Gemeinden von Anfang an beim



— 95 —

Gottesdienst die Schriften gelesen haben, die sie von Aposteln
und Apostelschiilern direkt oder indirekt erhalten hatten.
Durch diesen Gebrauch wurden die apostolischen Schriften,
sobald sie Gemeingut der ganzen christlichen Kirche geworden
waren und Uberall beim Gottesdienst vorgelesen wurden, zu
,heiligen* Schriften, die nicht nur als ,Neues Testament“ den
alttestamentlichen Biichern an die Seite gestellt werden konnten,
sondern fiir die Christgliubigen sogar grossere Bedeutung er-
hiclten als die bisher von ihnen gebrauchten heiligen Schriften
des Alten Testaments. Das ilteste auf uns gekommene Ver-
zeichnis der in der ganzen katholischen Kirche beim Gottes-
dienst vorzulesenden Biicher stammt aus der zweiten Hilfte
des zweiten Jahrhunderts. Schon in diesem Verzeichnis wird
unterschieden zwischen Biichern, die beim Gottesdienst ge-
braucht werden sollten, Biichern, die man nur zur privaten
Erbauung lesen durfte, und Biichern héretischen Inhalts, deren
Lektiire iiberhaupt zu unterlassen war, da man nicht . Galle
mit Honig vermischen durfe“. Zu den Biichern der zweiten
Klasse wird gerechnet der ,Pastor des Hermas¥, eine in der
Form géttlicher Offenbarung verfasste Schrift, von der im Ver-
zeichnis gesagt wird: ,Den ,Hirten‘ aber hat jiingst (nuperrime),
in unserer Zeit, Hermas geschrieben, wihrend auf dem Stuhl
der Kirche der Stadt Rom der Bischof Pius (158—167), sein
Bruder, sass; und deshalb muss er zwar gelesen werden, kann
aber in der Kirche dem Volke nicht kundgegeben werden,
weder unter den Propheten — denn ihre Zahl ist voll —, noch
unter den Aposteln, da wir uns am Ende der Zeiten befinden*
(die Generation der urspriinglichen Verkiindiger des Evange-
liums dahin ist). Die ganz besondere Ehrfurcht, die man den
prophetischen Biichern des Alten Testaments und den aposto-
lischen Schriften zollte, verschaffte diesen die Auszeichnung,
dass sie als Quellen der christlichen Glaubenslehre anerkannt
und der gottesdienstlichen Predigt zugrundegelegt wurden;
aber selbstverstindlich war damit die private Lektiire dieser
Biicher nicht verboten, sondern den Christgléubigen erst recht
empfohlen. Wenn die Christen sogar eine minderwertige reli-
giose Schrift, wie der ,Pastor¥ des Hermas eine war, lesen
sollten (oportet), so konnte keine Rede davon sein, dass ihnen
die Lektire der fiir den Glauben massgebenden Schriften ver-
boten sei.



e BB

Harnack leistet in der schon erwihnten Schrift den voll-
kommen ausreichenden Beweis, dass sich schon in den ersten
zwel Jahrhunderten die grosse Bekanntschaft mit neutesta-
mentlichen Biichern nicht bloss aus dem liturgischen Gebrauch,
sondern auch aus der privaten Lektiire dieser Biicher erklirt.
Aber er bemerkt mit Recht, dass es fiir die Zeit vor Irendus
(+202) ,an direkten Belegen“ des privaten Gebrauchs fast voll-
stindig fehle. Es wird nicht zu leugnen sein, dass dieser Mangel
seinen Grund auch in dem Umstand haben kann, dass nicht
alle Gemeindemitglieder in der Lage waren, sich Abschriften
heiliger Biicher zu erwerben, und dass wohl viele nicht einmal
lesen gelernt hatten. Ist aber das Stillschweigen der Kirchen-
schriftsteller dieser ersten Zeit nicht vielleicht auch daraus
zu erkldren, dass sie gar keine Veranlassung hatten, von einer
so ganz und gar selbstverstindlichen Sache zu reden? Es
steht fest, dass z. B. die apostolischen Briefe nicht bloss an
Gemeinden gerichtet waren, sondern auch tatsichlich den ver-
sammelten Gemeinden vorgelesen wurden, was wegen des Um-
fangs einzelner Briefe nicht in einer einzigen Versammlung
geschehen konnte und wegen der Wichtigkeit und Tiefe des
Inhalts oft geschehen musste. Es steht fest, dass gewisse Briefe
von Anfang an Kreisschreiben waren, die einer Reihe von
Gemeinden — selbstverstiandlich in Abschriften — zur Kenntnis
gebracht werden mussten. Es steht fest, dass die Gemeinden
teils nach formlicher Weisung, teils von sich aus apostolische
Schriften, in deren Besitz sie waren, den Schwesterkirchen
mitteilten. Die Gemeinde zu Rom, die im Jahre 95 einen langen
Brief an die Gemeinde zu Korinth gerichtet hat, weiss, dass
diese Gemeinde einst vom Apostel Paulus Schreiben erhalten
hat; sie kennt den Inhalt dieser Schreiben und weiss, dass
dieser Inhalt der Gemeinde zu Korinth immer noch bekannt
ist. Es ist eine unbestreitbare Tatsache, dass die christlichen
Kirchen schon um das Jahr 120 im Besitz einer ganzen Samm-
lung apostolischer Schriften waren, die, abgesehen von ge-
wissen Schwankungen, mit den Biichern identisch sind, die
heute das Neue Testament bilden. Solche Tatsachen bestétigen,
wie uns scheint, vollkommen geniligend, dass ohne Zweifel
nicht nur Gemeindevorsteher, sondern auch gewdéhnliche Ge-
meindemitglieder, die des Lesens kundig waren und die nétigen
finanziellen Mittel besassen, Abschriften der heiligen Biicher



— 927 —

zu erwerben suchten und zur privaten Erbauung lasen. Der
Verfasser des im christlichen Altertum teils unbekannten, teils
angefochtenen kleinen zweiten Petrusbriefes weiss allerdings
bereits, dass in den Briefen des Apostels Paulus ,einiges schwer
zu verstehen ist“ (II. Petr. 3, 16); sonst aber ,gibt es in unserer
Periode schlechterdings keinen Beweis, dass jemals ein Lehrer
aus diesem Grunde von der Lektiire der heiligen Schriften ab-
geraten hat“ (Harnack, a. a. O., S. 26). An einen solchen Rat
dachte man so wenig, dass Lukas sein Evangelium und seine
Apostelgeschichte einem befreundeten Privatmanne, der viel-
leicht noch nicht einmal getauft war, gewidmet hat, ,damit
er die Zuverldssigkeit der Lehre erkenne, in welcher er bereits
unterrichtet war“ (Luk. 1, 4). In der ,Zwolfapostellebre“ aber,
einer Schrift, die am Ende des zweiten Jahrhunderts vielfach
als eine fiir den Glauben massgebende ,heilige“ Schrift galt
und aus den ersten Jahrzehnten des zweiten Jahrhunderts stammt,
wird vorausgesetzt, dass die Leser im Besitz des ,Evangeliums“
sind, dieses lesen und ihr Leben danach einrichten. Und als
um die Mitte des zweiten Jahrhunderts der Gnostiker Marcion in
Rom seine besondere Gemeinde griindete, gehorte eine Samm-
lung von neutestamentlichen Biichern so sehr zu den uner-
lasslichen Mitteln der Religionsiibung, dass er es fiir notig hielt,
die vorhandenen und in der katholischen Kirche gebrauchten
Schriften zu einer eigenen, fiir seine Gesinnungsgenossen pas-
senden Bibel zu bearbeiten. Offenbar waren auch die Katholiken
im Besitz einer neutestamentlichen Bibel und brauchten sie
fleissig.

Harnack geht diesen Dingen bis zur Mitte des fiinften
Jahrhunderts nach. Je reicher die christliche Literatur wird,
desto zahlreicher werden die Zeugnisse, dass jedermann die
hl. Schrift lesen durfte und fromme Katholiken sie eifrig ge-
lesen haben. Harnack gelangt zum Resultat, dass ,die Bibel
in demselben Sinne jedem einzelnen gehorte, wie sie der Kirche
gehorte“ (a. a. O., S. 100). ,Bindende Anordnungen finden sich
nur in bezug auf die Untersuchung zwischen Kkanonischen,
apokryphen (unterschobenen) und hiretischen Schriften“. Daher
wiirde sich nach seiner Meinung die Haltung des ,rémischen
Katholizismus“ mit der Haltung der alten Kirche vereinigen
lassen, wenn sich dieser darauf beschranken wiirde, ,Ratschlige,
bezw. Warnungen in bezug auf das Bibellesen zu erteilen‘,



— 98 —

nicht aber, wenn er, d. h. in letzter Linie nun der Papst, sich
zum Herrn der Bibel macht und bestimmt, wie und in welchem
Masse den einzelnen Christen das Bibellesen etwa zu gestatten sei.

Da vor 1600 Jahren die Verfolgung der christlichen Kirche
ein Ende nahm, sei schliesslich nur noch.daran erinnert, dass
die kaiserlichen Beamten Diokletians insbesondere auch den
Befehl hatten, den Christen die Bibel wegzunehmen und sie
zu vernichten. Harnack sieht auch in diesem Befehl mit Recht
einen Beweis, wie verbreitet die Bibel war und in wie hohem
Ansehen sie stand (S. 56 ff.). Die letzte grosse Verfolgung
unter Diokletian und seinen Mitkaisern sei ,eine formliche Bibel-
verfolgung gewesen“. Sie war insofern eine Wiederholung der
Massnahmen, mit denen im zweiten Jahrhundert vor Christus
der syrische Konig Antiochus Epiphanes den Mosaismus unter-
dricken wollte.

* *
*

Man hat in spitern Jahrhunderten dann und wann ohne
gentigenden Grund Uber ,diokletianische Christenverfolgung® ge-
klagt; aber es muss zugegeben werden, dass die Bemiihungen
der pépstlichen Hierarchie zur Unterdriickung des Bibellesens
unter den Laien allerdings an die Massnahmen erinnern, mit
denen der Kaiser Diokletian den Christgliaubigen die hl. Schrift
zu entreissen gesucht hat. Zu den wichtigsten pépstlichen
Edikten, die in dieser Hinsicht zu nennen wiren, gehért die
vor 200 Jahren erlassene Unigenitusbulle. (Vgl. tiber die Ge-
schichte dieser Bulle ,Katholik“ [Bern], 1913, Nr. 39.) Ein ebenso
frommer wie gelehrter franzosischer Oratorianermoénch, Pas-
quier Quesnel (geb. 1634, gest. 1719), hatte das Studium und
die Erklarung des Neuen Testaments zu seiner Lebensaufgabe
gemacht. Er verbesserte die franzosische Ubersetzung und er-
liuterte alle neutestamentlichen Biicher mit moralischen An-
merkungen, die er in den Jahren 1671 bis 1693 in einem acht-
bdndigen Werk herausgab. Dieses fand in Frankreich bei Geist-
lichen und Laien die dankbarste Aufnahme; die angesehensten
Bischofe empfahlen es ihren Diézesanen zur Anschaffung und
fleissigen Lektiire, und es wurde rasch in vielen Auflagen ge-
druckt und verbreitet. Allein auf Betreiben der Jesuiten er-
schien am 8. September 1713 eine pipstliche Bulle, die mit den
Worten beginnt: Unigenitus Dei Filius (,Der eingeborne Sohn
Gottes“), Darin sind aus dem Werke Quesnels 101 Sitze zu-



sammengestellt, von denen sich die folgenden auf das Lesen
der hl. Schrift in der Landessprache beziehen:

S. 19: ,Es ist zu jeder Zeit, an jedem Ort und jeder
Menschenklasse niitzlich und notwendig, den Geist, die From-
migkeit, die Geheimnisse der hl. Schrift zu studieren und kennen
zu lernen.“

S. 80: ,Das Lesen der hl. Schrift ist fir alle...“

S. 81: ,Das heilige Dunkel des Wortes Gottes ist fiir die
Laien kein Grund, sich der Lektiire desselben zu enthalten.“

S. 82: ,Der Sonntag soll von den Christen durch fromme
Lektiire und namentlich durch Lesung der hl. Schriften ge.
heiligt werden; es ist schidlich, einen Christen von solcher
Lektiire abhalten zu wollen.“

S. 83: ,Es ist eine T#uschung, sich vorzustellen, dass die
Kenntnis der Geheimnisse der Religion den Frauen nicht auch
durch Lektiire der hl. Biicher vermittelt werden soll. Nicht
durch fromme Einfalt der Frauen, sondern durch die hoch-
miitige Wissenschaft der Manner ist ein Missbrauch der Schriften
entstanden und sind die Héaresien aufgekommen."“

S. 84: ,Das Neue Testament den Hinden der Christen
entreissen oder es ihnen verschlossen halten, indem man sie
um das Mittel bringt, es zu verstehen, heisst so viel wie ihnen
den Mund Christi schliessen.“

S. 85: ,Den Christen das Lesen der hl. Schrift, besonders
des Evangeliums, verbieten heisst den Kindern des Lichtes
den Gebrauch des Lichtes untersagen und bewirken, dass sie
eine Art Exkommunikation erleiden.“

S. 86: .Dem gewohnlichen Volke den Trost zu rauben,
seine Stimme mit der Stimme der ganzen Kirche zu vereinigen,
ist ein der apostolischen Ubung und der Absicht Gottes ent-
gegengesetzter Gebrauch.“ (Mit diesem Satze verwarf Quesnel
die Vorschrift der romischen Kirche, beim Gottesdienst die
lateinische Sprache anzuwenden.)

Nachdem in der Unigenitusbulle der Wortlaut der 101 Séatze
mitgeteilt ist, wird von ihnen gesagt, sie seien:

»falsch, verfinglich, iibellautend, fromme Ohren verletzend,
skandalds, verderblich, vermessen, fiir die Kirche und ihre
Ubung schimpflich, nicht bloss fiir die Kirche, sondern auch
fur die weltliche Gewalt ehrenriihrig, aufrihrerisch, gottlos,
gotteslidsterlich, der Ketzerei verdichtig, nach Ketzerei riechend,



— 30 —

nicht nur die Ketzer und die Ketzereien, sondern auch das
Schisma begiinstigend, irrig, ganz nahe der Ketzerei, ofter
verdammt, und endlich auch ketzerisch und verschiedene
Ketzereien, namentlich die der beriichtigten Satze des Jansenius
in dem Sinne, in welchem diese verdammt sind, erneuernd.“

Man kann nun freilich nicht bestimmt sagen, welche von
diesen Bezeichnungen auf die oben wortlich angefiihrten Sitze
anzuwenden sind. Aber die Unigenitusbulle, von der Klemens XI.
ausdriicklich sagt, sie habe ,immerwihrende Giltigkeit*,
ist doch ein hinlingliches Zeugnis datir, dass der Papst es
nicht gerne sah, wenn die gewohnlichen Gldubigen die hl. Schrift
des Neuen Testaments lasen. Er blieb damit in Ubereinstim-
mung mit seinen Vorgdngern. So erliess schon Paul IV. am
24. Marz 1565 folgende, niemals widerrufene Verordnung:

,Da die Erfahrung lehrt, dass, wenn das Lesen der Bibel
in der Volkssprache allen ohne Unterschied gestattet wird,
daraus wegen der Verwegenheit der Menschen mehr Schaden
als Nutzen entsteht, so soll in dieser Beziehung das Urteil des
Bischofs und Inquisitors massgebend sein; diese sollen nach
dem Rate des Pfarrers oder Beichtvaters das Lesen der Bibel
in Ubersetzungen in der Volkssprache, die von katholischen
Autoren herriihren, denjenigen gestatten diirfen, von denen sie
erkennen, dass ihnen diese Lektire keinen Schaden, sondern
Mehrung des Glaubens und der Frommigkeit bringen konne.
Diese Erlaubnis soll schriftlich erteilt werden. Wer ohne eine
Erlaubnis eine Bibel in der Volkssprache liest oder hat, soll von
seinen Siinden nicht losgesprochen werden konnen, bis er sie dem
Bischof abgeliefert hat. Buchhdndler, welche Bibeln in der Volks-
sprache solchen, die jene Erlaubnis micht haben, verkaufen oder
sonstwie verschaffen, sollen den Preis der Biicher zahlen, den
der Bischof zu frommen Zwecken zu verwenden hat, und andern
Jje mach der Beschaffenheit des Vergehens von dem Bischof zu ver-
hingenden Strafen verfallen.’

Es ist richtig, dass man sich diesseits der Alpen nicht sehr
streng an die pipstlichen Verordnungen hielt. Es wurden
viele Ubersetzungen des Neuen Testaments hergestellt und ver-
breitet und dann auch von Katholiken gelesen, ohne dass diese
vorher eine Bewilligung zu soleher Lektiire eingeholt hatten. Na-
mentlich kiimmerten sich protestantische Buchdrucker und Buch-
hindler um die péapstlichen Vorschriften ebensowenig wie die



Bibelgesellschaften, die sich grosse Mithe gaben und geben,
unter den Katholiken katholische Bibeliibersetzungen zu ver-
breiten. Nur waren eben auch die theologischen Lehrer in
der Regel so unterwiirfig, dass dusserst selten einer es wagte,
das Bibelverbot als nicht verbindlich zu erklaren und die
Priesteramtskandidaten zu ermahnen, spéiter in ihren Kreisen
das Bibellesen zu fordern. Eben darum machten schon vor
200 Jahren die freimiitigen Ausserungen des Paters Quesnel
so grosses Aufsehen. Damals half dem Papst, wie dieser in
seiner Bulle ausdriicklich verlangt hatte, in Frankreich der
,weltliche Arm“ des Konigs Ludwig XIV. Hitte sich der greise
Quesnel nicht nach Holland flichten kénnen, so wire er in einem
franzosischen Kerker gestorben, weil er es gewagt hatte, den
franzosischen Katholiken die Lektiire des Neuen Testaments
ebenso leicht wie niitzlich zu machen.

Aber im Jahre 1902 geschah etwas Unerwartetes. In der
Nummer 107 vom 11. Mai 1902 las man im ,Osservatore Ro-
mano“, dem offiziosen Blatte der pépstlichen Kurie, einen langen
Leitartikel, in welchem folgende erstaunliche Ausserungen vor-
kamen :

,Seit einiger Zeit redet man in Italien von einer Ubung,
die der Erwiahnung nicht bediirfen sollte, ndmlich von der
Ubung, zu Hause das Evangelium zu lesen. Ist es denn wirk-
lich moglich, dass Christen mit dem gottlichen Buche, dem
Lehrbuch — sozusagen ihres Glaubens und ihrer Siften —
nicht vertraut sein konnten? Das ist nicht nur méglich, son-
dern traurige Tatsache.* Nur wenig Leute hétten wenigstens
die wichtigeren neutestamentlichen Biicher gelesen, und nur
ganz wenige besidssen den Text der Evangelien, Die heutigen
gesellschaftlichen Verhiltnisse machten es aber dringend notig,
dass man mit dem Evangelium besser bekannt werde. ,Das
Lesen der hl. Schrift ist das beste Mittel zur Unterstiitzung des
wahren und eigentlichen Apostolats der Kirche, ganz dazu ge-
eignet, unter dem Volk das wahre und reine christliche Ge-
wissen wieder zu wecken.* Ziehen wir in Betracht die uner-
messliche Wohltat, die z. B. darin lige, dass man die Ubung
einfihren wiirde, tdglich einmal die Familie zu versammeln
und ein Kapitel des Evangeliums zu lesen: unmerklich wiirde
die gbttliche Sprache dieses Buches, so einfach und doch so
grossartig, gemeinschaftliches Eigentum; das Bild Jesu wiirde



e D5

sich immer bestimmter und lebendiger vor unsern Augen dar-
stellen; die Kinder wiirden aufwachsen — durchdrungen von
dem Geiste, der von jeder Seite des Evangeliums ausstromt.
Ohne Belistigung durch schulmeisterliche Zudringlichkeit, ohne
iberméssige Einbusse an Zeit hitte man bald einmal eine
solide und wirksame religiose Bildung. Diese wire das sicherste
Heilmittel fiir die Wunde der Unwissenheit und Gleichgiltigkeit
— schlimmere Ubel als selbst der Unglaube, weil sie allge-
meiner sind und weniger beachtet werden.* Wie segens-
reich die Lektiire des Neuen Testaments sei, zeige sich bei
den nordischen Volkern, die diese Ubung schon lingst einge-
fihrt hitten.

Gleichzeitig wurde gemeldet, dass sich in Rom unter dem
Titel Pia Societa di S. Girolamo (,Frommer Verein des hl. Hiero-
nymus“) eine Gesellschaft gebildet habe, die in der Buch-
druckerei des Vatikans eine ,genaue Ubersetzung der Evange-
lien und der Apostelgeschichte’ drucken liess und das Buch zu
Ausserst billigen Preisen abgebe. Niemals vorher war in der
Druckerei des Vatikans ein Neues Testament in italienischer
Sprache gedruckt worden. An der Spitze des Unternehmens
stand der greise Kardinal Mocenni (geb. 1823).

Das Buch fand reissenden Absatz. Uber 200 italienische
Bischofe begrissten das Unternehmen und unterstiitzten es in
ihren Ditzesen. Leo XIII. gewihrte denen, die einen Monat
lang dem Buche tdglich eine Viertelstunde widmeten, einen
Ablass von 300 Tagen; Pius X. aber belohnte bald nach seiner
Thronbesteigung die Mitglieder und Freunde der Hieronymus-
gesellschaft mit einem vollkommenen Ablass, wenn sie am Tag
des hl. Hieronymus (30. September) beichteten und kommuni-
zierten. Diese Belohnungen waren allerdings nur wenig ge-
eignet, unterrichtete Christen zur Lektiire des Neuen Testa-
ments anzuregen. Allein sie bildeten auch kein Hindernis.
Man nimmt an, dass bis zum Jahre 1908 etwa eine Million
Exemplare des Buches verkauft worden sei. Die liferarische
Arbeit war hauptsédchlich von dem Barnabiten Giovanni Semeria
und dem Pater Genochi besorgt worden.

Aber nun erschrak man iiber den Erfolg des Unternehmens.
Schon im Jahre 1907 riet Pius X. der Hieronymusgesellschaft,
die Ubersetzung anderer neutestamentlicher Biicher als der
Evangelien und der Apostelgeschichte bleiben zu lassen. Der



—_ 33 —

Pater Genochi machte infolgedessen bekannt, ,aus Mangel an
Mitteln** miisse man darauf verzichten, das ganze Neue Testa-
ment zu iibersetzen und zu verbreiten! Im Jahre 1909 hingegen
musste die Hieronymusgesellschaft mitteilen, dass sie keine
neue Auflage des Buehes mehr veranstalten werde, sondern nur
noch die bereits gedruckten Exemplare absetzen wolle. Seither
hat man von der Hieronymusgesellschaft nichts mehr gehort.
Obwohl die von ihr veranstaltete Ausgabe der Evangelien und
Apostelgeschichte mit Anmerkungen versehen war, die in allen
Dingen mit der papstlichen Lehre iibereinstimmten, scheint sie
doch die Befiurchtung geweckt zu haben, dass es gefiihrlich
sei, sie den Glaubigen in die Hinde zu geben. Diese sollen
nicht einmal die Evangelien und die Apostelgeschichte lesen,
geschweige denn etwa gar die Briefe des Apostels Paulus! Das
Christentum der hl. Schrift ist eben ein anderes als das der
heutigen rémischen Kirche!

Zu dieser Erkenntnis scheint auch der Pater Semeria ge-
langt zu sein. Von ihm hat man seither noch eine sehr be-
merkenswerte Nachricht vernommen. Er gehorte zu den wenigen
Geistlichen, die den sogenannten Modernisteneid nicht schworen
wollten. Dieser Eid beginnt mit den Worten: ,Ich anerkenne
und nehme festiglich an alles und jedes, was von dem unfehl-
baren Lehramt der Kirche (dem Papst) definiert, behauptet
und erkldrt worden ist, insbesondere die Lehrstiicke, die gegen
die Irrtiimer dieser Zeit gerichtet sind.* Dann werden na-
mentlich die Erlasse des gegenwirtigen Papstes wider die
Modernisten hervorgehoben. Beharrte Semeria auf seiner Wei-
gerung, den Kid zu leisten, so wurde er suspendiert und aus
dem Orden gestossen. Er erklirte sich aber schliesslich zu
dem Eide bereit, wenn er den Vorbehalt machen dirfe: ,so-
weit dieser nicht gegen die Wahrheit und gegen die wissenschaft-
liche Forschung verstosse. Merkwirdigerweise gestattete ihm
der Papst, diesen Vorbehalt zu machen. Semeria scheint sich
zu ernsthaft mit dem Neuen Testament beschiftigt zu haben.

o #
®

Die Christkatholiken fiirchten sich unicht vor dem Neuen
Testament; sie haben sich nicht bloss von Anfang darauf
berufen, sondern den Glaubigen auch angelegentlich empfohlen,
es zu lesen. Es mogen hier einige Stellen aus einer Rede

Internat. kirchl. Zeitschrift, Heft 1, 1914, 3



. 34 —

folgen, die der selige Bischof Reinkens vor vierzig Jahren am
14. September 1873 auf dem Kongress in Konstanz gehalten
hat. Er sprach:

n,Die hl. Schrift ist der Widerschein der Sonne der Ge-
rechtigkeit, welche uns erschienen ist in Jesu Christo, unserm
Herrn. Ich sage daher, lesen Sie die hl. Schrift; ich sage mehr:
Fur die Altkatholiken, welche meiner bischoflichen Leitung
sich anvertrauen, existiert kein Verbot des Bibellesens.

»Was ist denn die hl. Schrift? Ich rede nicht vom Alten
Testament, welches vielerlei, namentlich in den historischen
Biichern, enthilt, was sich nicht zur Lektire fir Kinder und
nicht zur Lektiire fiir einfache Christen eignet, was nur dem
gelehrten Studium soll iiberlassen bleiben. Aber ich rede vom
Neuen Testament und da sage ich: Lesen Sie das Neue Testa-
ment !

»,Die hl. Schrift des Neuen Testaments ist nichts anderes
als die erste Predigt des Evangeliums. Wir unterscheiden
zwei Bestandteile. Ich will den einen so nennen: Es ist die
Widerspiegelung des Wortes Gottes aus dem Herzen der Apostel
und Jinger des Herrn. Wie sie es aufgenommen hatten, wie
es ihren Geist erleuchtet, wie es ihr Herz erwidrmt und erfillt
hatte, so geben sie es wieder. Das ist die Predigt, die sie gerichtet
haben an die Synagogen und an die Heiden. Nun frage ich: ist
es denn verniinftig, zu behaupten, dass wohl die Juden und die
Heiden, zudenen die Apostel die Predigt trugen, imstande gewesen
seien, die apostolische Predigt zu verstehen, nicht aber die
Christen, die in der Taufgnade stehen und in christlichen Ideen
erzogen sind? Es ist dieser Teil der hl. Schrift wie ein Strom
der heiligen Flamme der Liebe, der durch die Vélker zog und
sie entziindete, dass das Feuer brannte, nach dessen Brennen
der Herr sich selbst gesehnt hatte. Treten Sie heran an diesen
Strom und lassen Sie sich erleuchten und erwirmen von der
heiligen Liebe der Apostel!

»Der andere Teil der hl. Schrift ist dadurch ausgezeichnet,
dass die heiligen Schriftsteller sich mit aller Selbstverleugnung
bemiiht haben, die Reden des Herrn, wie sie sich deren er-
innerten, in getreuestem Ausdruck wiederzugeben. Treten wir
heran zu dieser Rede, so ist es, als triten wir in das Haus
unseres Vaters und als horten wir die Stimme des Vaters. Alle
jene wunderbar ergreifenden Worte in der Bergpredigt Jesu



=

Christi sind an jeden von Ihnen persénlich gerichtet, und kein
Mensch hat das Recht, sich dazwischen zu stellen, damit Sie
diese Worte Jesu nicht unmittelbar horen.

»Was ist denn der Grund, warum Rom die Glaubigen von
der heiligen Schrift trennen wollte? Wiseman (englischer Kar-
dinal) sagt: das Verbot des Lesens der hl. Schrift ist der Hort
der Einheit der Kirche; wenn die Gldubigen die hl. Schrift
lesen, dann zerfillt das kirchliche Regiment, dann tritt Insub-
ordination ein und Selbstgeniigsamkeit und Stolz statt der
Demut und Gelehrigkeit., Freilich, diese Einheit der Kirche,
welche von der wahren Kirche Jesu Christi.verneint wird,
diese Einheit der Despotie wird zerstort. Wenn die hl. Schrift
sagt, dass das Band der Menschen zu Gott ein unmittelbares
sei, dass der Vater die Menschen zum Sohne hinziehe, und
wenn auf Grund dessen der Apocstel Paulus kiihn ausruft: ,Was
soll mich scheiden von der Liebe Christi“, und er alle die zer-
storenden und scheidenden Momente aufzihlt und versichert:
In allem diesem sind wir siegreich um dessen willen, der uns
erlost hat — und nun dagegen der Papst behauptet, er konne
durch seinen Bannstrahl uns scheiden von der Liebe Christi,
dann muss er uns freilich verbieten, die hl. Schrift zu lesen.. ..

,Lesen Sie nicht aus Vorwitz die hl. Schrift, um iiber Dinge
Aufschluss zu finden, iiber welche es keinen Aufschluss gibt
in dieser Welt; lesen Sie nicht die hl. Schrift aus Aberwitz,
um in Griibelei sich zu vertiefen und Dinge zu deuten, die zu
deuten dem Menschen nicht gegeben ist; lesen Sie die hl.
Schrift nicht um der Streitreden willen, um andere zu wider-
legen, sondern lesen Sie dieselbe, um mit Gott in den vertrau-
testen Verkehr zu treten: dann werden Sie auch immerdar
den Mut haben, zu sagen, nichts kénne Sie scheiden von der
Liebe Jesu Christi! ,,Immer muss ich wieder lesen in dem alten
heil'gen Buch*; ein solches Wort soll aus dem tiefsten Herzen
eines jeden Christen kommen. Dann ist es gut um ihn bestellt,
Es geniigt nicht, dass eine Bibel in jedes Haus getragen wird
und miissig daliegt, um zu gewissen Stunden formell stiickweise
vorgelesen zu werden, sondern sie muss da sein als das Licht
der Seele, zu welchem sie sich immerdar wieder wendet,

»2Das ist das Wort, welches ich noch zu Thnen reden wollte.
Ich wiederhole also: Fiir die Altkatholiken existiert kein Verbot,
die Bibel zu lesen; sondern die eifrigste Ermahnung gebe ich



— 36 —

Ihnen: lesen Sie immer wieder in dem heiligen Buche, in Demut
und Freude sich zu den Fiissen des Herrn setzend:; denn Er
allein hat Worte des ewigen Lebens.“

Wenn Bischof Reinkens in dieser Rede mit Recht daran
erinnerte, dass der Christglaubige nach apostolischer Lehre als
Kind Gottes in unmittelbarer Beziehung zu Gott stehe und dass
sich niemand zwischen ihn und Christus stellen diirfe, so wollte
er damit nattirlich doch nicht in Abrede stellen, dass es fir
viele Leser der hl. Schrift sehr erwiinscht und niitzlich ist,
dass ihnen jemand mit Erlduterungen beisteht. Es wird eben
den meisten dann und wann ergehen wie dem Kémmerer der
Konigin Kandace (Apg. 8, 30 ff.), der auf die Frage des Diakons
Philippus: ,Verstehst du auch, was du liesest?“, die Antwort
geben musste: ,Wie vermdochte ich es, wenn mich nicht jemand
anleitet!* Um zu solcher Hiilfeleistung fihig zu sein, vertiefen
sich die ,Diener des Wortes“ in das Studium der hl. Schrift, und
zu solcher Hiilfeleistung sind sie gerne bereit. Die , Anleitung*®
wird nicht nur in Erkldrungen schwieriger Dinge, sondern auch
in Ratschifigen zu bestehen haben, wie die Lektilire eingerichtet
werden koénne, in welcher Reihenfolge die Biicher zu lesen
seien, welche Abschnitte zu bestimmten Zeiten besonders pas-
send seien u. dgl. (Vgl. das Verzeichnis biblischer Lesungen
in der II. und III. Auflage des christkatholischen Gebetbuches.)

Zum Schlusse moge noch das Gedicht folgen, auf das
Bischof Reinkens in der oben erwdhnten Rede angespielt hat.
Es stammt von der frommen Dichterin Luise Hensel (geb.
30. Mérz 1798, gest. 18. Dezember 1876), die, schon 1818 zum
Katholizismus iibergetreten, nach 1870 die letzten Lebensjahre
in trauernder Zuriickgezogenheit verlebte, aber schon friiher
dem damaligen Professor Reinkens die Materialien zu einer
Biographie iibergeben hatte, Reinkens hat auch in diesem
Falle, wie immer, das Vertrauen glédnzend gerechtfertigt und
der Dichterin im Jahre 1877 das ergreifende Lebensbild ge-
widmet ,,Luise Hensel und ihre Lieder’ (Bonn, P. Neusser). Das
Lied iiber das Lesen des Neuen Testaments aber lautet:

Immer muss ich wieder lesen
In dem alten heil’'gen Buch,
Wie der Herr so fromm gewesen,
Ohne Arg und ohne Trug.



o~
— <) l -

Wie er hiess die Kindlein kominen,
Wie er hold auf sie geblickt
Und sie auf den Arm genommen
Und an seine Brust gedriickt.

Wie er Hiilfe und Erbarmen
Allen Kranken gern bewies
Und die Bléden und die Armen
Seine lieben Briider hiess.

Wie er keinem Siinder wehrte,
Der mit Reue zu ihm kam,
Wie er freundlich ihn belehrte,
Thm den Tod vom Herzen nahm.

Immer muss ich wieder lesen,
Les' und weine mich nicht satt,
Wie der Herr so treu gewesen,
Wie er uns geliebet hat.

Hat die Herde mild geleitet,
Die sein Vater ihm verliehn,
Hat die Arme ausgebreitet,
Alle an sein Herz zu ziehn.

Lass mich knien zu deinen Fiissen;
Herr, die Liebe bricht mein Herz;
Lass in Tridnen mich zerfliessen,
Ubergehn in Wonn’ und Schmerz.




	Vom privaten Bibellesen

