
Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 4 (1914)

Heft: 1

Artikel: Vom privaten Bibellesen

Autor: [s.n.]

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-403840

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 31.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-403840
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


23 —

Vom privaten Bibellesen.

Zum jüdischen Gottesdienst gehörte die Vorlesung gewisser
Abschnitte der alttestamentlichen Bücher. Mit der Vorlesung
konnte aber nicht bloss der Synagogenvorsteher, sondern jeder
rechtschaffene Israelite betraut werden, der des Lesens kundig
war. Jesus brauchte sich sogar in der Synagoge zu Nazareth,
wo man doch wusste, dass er nicht eigentlicher Rabbi war,
nur zu erheben und sich damit zur Übernahme der Vorlesung
anzubieten, um sofort vom Synagogendiener die heilige Rolle
zu erhalten, der der Text zu entnehmen war. Namentlich aber
war es Sitte, jüdische Gäste in der gottesdienstlichen Versammlung

dadurch zu ehren, dass man sie einlud, ein Stück der
hl. Schrift vorzulesen und daran eine kurze Betrachtung zu
knüpfen.

Was der Israelite beim Gottesdienst tun durfte, auch wenn
er kein Rabbi war, das durfte er selbstverständlich auch zu
Hause üben. Das geschah auch tatsächlich. Als im zweiten
Jahrhundert vor Christus der syrische König Antiochus Epi-
phanes die jüdische Religion ausrotten wollte, war er besonders
darauf bedacht, die mosaischen Bücher zu vernichten : wurden
solche in einem Hause entdeckt, so hatten die Bewohner die
Todesstrafe zu gewärtigen. Offenbar wurde also die hl. Schrift
nicht bloss in der Synagoge, sondern auch zu Hause gelesen.
Das war auch zur Zeit Christi noch der Fall. Paulus gibt
seinem Schüler Timotheus, der einen griechischen Vater, aber
eine fromme jüdische Mutter hatte, das rühmliche Zeugnis,
dass er „die heiligen Schriften von Kindsbeinen an kenne"
(IL Tim. 3, 15). Allerdings machte man doch einen Unterschied
zwischen den verschiedenen Teilen des Alten Testaments; es

gab Bücher, die der Israelite erst vom 25. Altersjahre an lesen
sollte. Aber gerade diese Unterscheidung zeigt, dass man im



— 24 —

allgemeinen es nicht nur für erlaubt, sondern sogar für eine
selbstverständliche religiöse Pflicht hielt, auch in privaten
Kreisen die hl. Schrift zu lesen.

Diese gute Sitte liessen auch die Juden nicht fallen, die
sich zum Christentum bekehrten. Der Berliner Theologe Adolf
Harnack, der jüngst eine Schrift „über den privaten Gebrauch
der heiligen Schriften in der alten Kirche" herausgegeben hat
(Leipzig, 1912), meint zwar, Paulus habe im allgemeinen auf
häusliche Lektüre der heiligen Schriften in seinen Gemeinden
nicht gerechnet, denn er rede nur von „Psalmen, Hymnen und
geistlichen Oden", wenn er die Gemeindemitglieder ermahne,
sich gegenseitig zu erbauen, nicht aber von der Lektüre der
heiligen Schriften (Kol. 3, 16; Ephes. 5, 19). Allein diese
Meinung möchten wir nicht unterschreiben. Der Apostel gibt ja
doch auch den Christen zu Rom, die wir der Mehrheit nach
für Heidenchristen halten, das Zeugnis, dass sie „das Gesetz
kennen" (Röm. 7, 1). Und es scheint uns, er setze mit seiner
vielfachen Berufung auf das Alte Testament, wie sie z. B. in
dem an Heidenchristen gerichteten Galaterbriefe vorkommt,
bei seinen Lesern eine Kenntnis der heiligen Schriften voraus,
die kaum nur aus den Vorlesungen beim Gottesdienst zu
gewinnen war. Auf jeden Fall hat Paulus auch die private
Lektüre für erlaubt und nützlich gehalten. Er wendet sich mit
seinen Briefen (abgesehen von den Pastoralbriefen) nicht speziell
an die Gemeindevorsteher, sondern an die Gemeinden selbst;
macht er diesen aus den alttestamentlichen Zeugnissen eine
christliche Lehre klar und einleuchtend, so gestattet er ihnen
auch, sich durch eigene Lektüre von der Wahrheit der
apostolischen Lehrverkündigung zu überzeugen. Lukas, der
Schüler und Begleiter des Apostels Paulus, rechnet es den

Christgläubigen zu Beröa zum besondern Vorzug an, „dass
sie täglich forschten in den Schriften, ob sich dies also
verhielte", wie nämlich Paulus gepredigt hatte (Apg. 17, 11).

Für uns ist nun aber wichtiger, wie es die Christgläubigen

mit den Schriften hielten, die wir heute zum Neuen
Testamente rechnen. In einem Aufsatz „Einführung neutestament-
licher Bücher in den liturgischen Gebrauch" (Internat, theolog.
Zeitschrift 1908, S. 435—440) hat der Verfasser die ältesten
Zeugnisse zusammengestellt, aus denen geschlossen werden
muss, dass die christlichen Gemeinden von Anfang an beim



— 25 —

Gottesdienst die Schriften gelesen haben, die sie von Aposteln
und Apostelschülern direkt oder indirekt erhalten hatten.
Durch diesen Gebrauch wurden die apostolischen Schriften,
sobald sie Gemeingut der ganzen christlichen Kirche geworden
waren und überall beim Gottesdienst vorgelesen wurden, zu
„heiligen* Schriften, die nicht nur als „Neues Testament" den
alttestamentlichen Büchern an die Seite gestellt werden konnten,
sondern für die Christgläubigen sogar grössere Bedeutung
erhielten als die bisher von ihnen gebrauchten heiligen Schriften
des Alten Testaments. Das älteste auf uns gekommene
Verzeichnis der in der ganzen katholischen Kirche beim Gottesdienst

vorzulesenden Bücher stammt aus der zweiten Hälfte
des zweiten Jahrhunderts. Schon in diesem Verzeichnis wird
unterschieden zwischen Büchern, die beim Gottesdienst
gebraucht werden sollten, Büchern, die man nur zur privaten
Erbauung lesen durfte, und Büchern häretischen Inhalts, deren
Lektüre überhaupt zu unterlassen war, da man nicht „Galle
mit Honig vermischen dürfe". Zu den Büchern der zweiten
Klasse wird gerechnet der „Pastor des Hermas", eine in der
Form göttlicher Offenbarung verfasste Schrift, von der im
Verzeichnis gesagt wird : „Den ,Hirten' aber hat jüngst (nuperrime),
in unserer Zeit, Hermas geschrieben, während auf dem Stuhl
der Kirche der Stadt Rom der Bischof Pius (158—167), sein
Bruder, sass ; und deshalb muss er zwar gelesen werden, kann
aber in der Kirche dem Volke nicht kundgegeben werden,
weder unter den Propheten — denn ihre Zahl ist voll —, noch
unter den Aposteln, da wir uns am Ende der Zeiten befinden"
(die Generation der ursprünglichen Verkündiger des Evangeliums

dahin ist). Die ganz besondere Ehrfurcht, die man den
prophetischen Büchern des Alten Testaments und den apostolischen

Schriften zollte, verschaffte diesen die Auszeichnung,
dass sie als Quellen der christlichen Glaubenslehre anerkannt
und der gottesdienstlichen Predigt zugrundegelegt wurden;
aber selbstverständlich war damit die private Lektüre dieser
Bücher nicht verboten, sondern den Christgläubigen erst recht
empfohlen. Wenn die Christen sogar eine minderwertige
religiöse Schrift, wie der „Pastor" des Hermas eine war, lesen
sollten (oportet), so konnte keine Rede davon sein, dass ihnen
die Lektüre der für den Glauben massgebenden Schriften
verboten sei.



— 26 --
Harnack leistet in der schon erwähnten Schrift den

vollkommen ausreichenden Beweis, dass sich schon in den ersten
zwei Jahrhunderten die grosse Bekanntschaft mit
neutestamentlichen Büchern nicht bloss aus dem liturgischen Gebrauch,
sondern auch aus der privaten Lektüre dieser Bücher erklärt.
Aber er bemerkt mit Recht, dass es für die Zeit vor Irenäus
(t 202) „an direkten Belegen" des privaten Gebrauchs fast
vollständig fehle. Es wird nicht zu leugnen sein, dass dieser Mangel
seinen Grund auch in dem Umstand haben kann, dass nicht
alle Gemeindemitglieder in der Lage waren, sich Abschriften
heiliger Bücher zu erwerben, und dass wohl viele nicht einmal
lesen gelernt hatten. Ist aber das Stillschweigen der
Kirchenschriftsteller dieser ersten Zeit nicht vielleicht auch daraus
zu erklären, dass sie gar keine Veranlassung hatten, von einer
so ganz und gar selbstverständlichen Sache zu reden? Es
steht fest, dass z. B. die apostolischen Briefe nicht bloss an
Gemeinden gerichtet waren, sondern auch tatsächlich den
versammelten Gemeinden vorgelesen wurden, was wegen des Um-
fangs einzelner Briefe nicht in einer einzigen Versammlung
geschehen konnte und wegen der Wichtigkeit und Tiefe des
Inhalts oft geschehen musste. Es steht fest, dass gewisse Briefe
von Anfang an Kreisschreiben waren, die einer Reihe von
Gemeinden — selbstverständlich in Abschriften — zur Kenntnis
gebracht werden mussten. Es steht fest, dass die Gemeinden
teils nach förmlicher Weisung, teils von sich aus apostolische
Schriften, in deren Besitz sie waren, den Schwesterkirchen
mitteilten. Die Gemeinde zu Rom, die im Jahre 95 einen langen
Brief an die Gemeinde zu Korinth gerichtet hat, weiss, dass
diese Gemeinde einst vom Apostel Paulus Schreiben erhalten
hat; sie kennt den Inhalt dieser Schreiben und weiss, dass
dieser Inhalt der Gemeinde zu Korinth immer noch bekannt
ist. Es ist eine unbestreitbare Tatsache, dass die christlichen
Kirchen schon um das Jahr 120 im Besitz einer ganzen Sammlung

apostolischer Schriften waren, die, abgesehen von
gewissen Schwankungen, mit den Büchern identisch sind, die
heute das Neue Testament bilden. Solche Tatsachen bestätigen,
wie uns scheint, vollkommen genügend, dass ohne Zweifel
nicht nur Gemeindevorsteher, sondern auch gewöhnliche
Gemeindemitglieder, die des Lesens kundig waren und die nötigen
finanziellen Mittel besässen, Abschriften der heiligen Bücher



— 27 —

zu erwerben suchten und zur privaten Erbauung lasen. Der
Verfasser des im christlichen Altertum teils unbekannten, teils
angefochtenen kleinen zweiten Petrusbriefes weiss allerdings
bereits, dass in den Briefen des Apostels Paulus „einiges schwer
zu verstehen ist" (H. Petr. 3, 16) ; sonst aber „gibt es in unserer
Periode schlechterdings keinen Beweis, dass jemals ein Lehrer
aus diesem Grunde von der Lektüre der heiligen Schriften
abgeraten hat" (Harnack, a. a. 0., S. 26). An einen solchen Rat
dachte man so wenig, dass Lukas sein Evangelium und seine

Apostelgeschichte einem befreundeten Privatmanne, der
vielleicht noch nicht einmal getauft war, gewidmet hat, „damit
er die Zuverlässigkeit der Lehre erkenne, in welcher er bereits
unterrichtet war" (Luk. 1, 4). In der „Zwölfapostellehre" aber,
einer Schrift, die am Ende des zweiten Jahrhunderts vielfach
als eine für den Glauben massgebende „heilige" Schrift galt
und aus den ersten Jahrzehnten des zweiten Jahrhunderts stammt,
wird vorausgesetzt, dass die Leser im Besitz des „Evangeliums"
sind, dieses lesen und ihr Leben danach einrichten. Und als
um die Mitte des zweiten Jahrhunderts der Gnostiker Marcion in
Rom seine besondere Gemeinde gründete, gehörte eine Sammlung

von neutestamentlichen Büchern so sehr zu den uner-
lässlichen Mitteln der Religionsübung, dass er es für nötig hielt,
die vorhandenen und in der katholischen Kirche gebrauchteu
Schriften zu einer eigenen, für seine Gesinnungsgenossen
passenden Bibel zu bearbeiten. Offenbar waren auch die Katholiken
im Besitz einer neutestamentlichen Bibel und brauchten sie

fleissig.
Harnack geht diesen Dingen bis zur Mitte des fünften

Jahrhunderts nach. Je reicher die christliche Literatur wird,
desto zahlreicher werden die Zeugnisse, dass jedermann die
hl. Schrift lesen durfte und fromme Katholiken sie eifrig
gelesen haben. Harnack gelangt zum Resultat, dass „die Bibel
in demselben Sinne jedem einzelnen gehörte, wie sie der Kirche
gehörte" (a. a. 0., S. 100). „Bindende Anordnungen finden sich
nur in bezug auf die Untersuchung zwischen kanonischen,
apokryphen (unterschobenen) und häretischen Schriften". Daher
würde sich nach seiner Meinung die Haltung des „römischen
Katholizismus" mit der Haltung der alten Kirche vereinigen
lassen, wenn sich dieser darauf beschränken würde, „Ratschläge,
bezw. Warnungen in bezug auf das Bibellesen zu erteilen",



— 28 —

nicht aber, wenn er, d. h. in letzter Linie nun der Papst, sich
zum Herrn der Bibel macht und bestimmt, wie und in welchem
Masse den einzelnen Christen das Bibellesen etwa zu gestatten sei.

Da vor 1600 Jahren die Verfolgung der christlichen Kirche
ein Ende nahm, sei schliesslich nur noch daran erinnert, dass
die kaiserlichen Beamten Diokletians insbesondere auch den
Befehl hatten, den Christen die Bibel wegzunehmen und sie

zu vernichten. Harnack sieht auch in diesem Befehl mit Recht
einen Beweis, wie verbreitet die Bibel war und in wie hohem
Ansehen sie stand (S. 56 ff.). Die letzte grosse Verfolgung
unter Diokletian und seinen Mitkaisern sei „eine förmliche
Bibelverfolgung gewesen". Sie war insofern eine Wiederholung der
Massnahmen, mit denen im zweiten Jahrhundert vor Christus
der syrische König Antiochus Epiphanes den Mosaismus
unterdrücken wollte.

Man hat in spätem Jahrhunderten dann und wann ohne

genügenden Grund über „diokletianische Christenverfolgung"
geklagt; aber es muss zugegeben werden, dass die Bemühungen
der päpstlichen Hierarchie zur Unterdrückung des Bibellesens
unter den Laien allerdings an die Massnahmen erinnern, mit
denen der Kaiser Diokletian den Christgläubigen die hl. Schrift
zu entreissen gesucht hat. Zu den wichtigsten päpstlichen
Edikten, die in dieser Hinsicht zu nennen wären, gehört die

vor 200 Jahren erlassene Unigenitusbulle. (Vgl. über die
Geschichte dieser Bulle „Katholik" [Bern], 1913, Nr. 39.) Ein ebenso
frommer wie gelehrter französischer Oratorianermönch,
Pasquier Quesnel (geb. 1634, gest. 1719), hatte das Studium und
die Erklärung des Neuen Testaments zu seiner Lebensaufgabe
gemacht. Er verbesserte die französische Übersetzung und
erläuterte alle neutestamentlichen Bücher mit moralischen
Anmerkungen, die er in den Jahren 1(>71 bis 1693 in einem
achtbändigen Werk herausgab. Dieses fand in Frankreich bei
Geistlichen und Laien die dankbarste Aufnahme ; die angesehensten
Bischöfe empfahlen es ihren Diözesanen zur Anschaffung und
fleissigen Lektüre, und es wurde rasch in vielen Auflagen
gedruckt und verbreitet. Allein auf Betreiben der Jesuiten
erschien am 8. September 1713 eine päpstliche Bulle, die mit den
Worten beginnt: UnigenituB Dei Filius („Der eingeborne Sohn
Gottes"). Darin sind aus dem Werke Quesnels 101 Sätze zu-



— 29 —

sammengestellt, von denen sich die folgenden auf das Lesen
der hl. Schrift in der Landessprache beziehen :

S. 79: „Es ist zu jeder Zeit, an jedem Ort und jeder
Menschenklasse nützlich und notwendig, den Geist, die
Frömmigkeit, die Geheimnisse der hl. Schrift zu studieren und kennen
zu lernen."

S. 80: „Das Lesen der hl. Schrift ist für alle..."
S. 81 : „Das heilige Dunkel des Wortes Gottes ist für die

Laien kein Grund, sich der Lektüre desselben zu enthalten."
S. 82: „Der Sonntag soll von den Christen durch fromme

Lektüre und namentlich durch Lesung der hl. Schriften
geheiligt werden; es ist schädlich, einen Christen von solcher
Lektüre abhalten zu wollen."

S. 83: „Es ist eine Täuschung, sich vorzustellen, dass die
Kenntnis der Geheimnisse der Religion den Frauen. nicht auch
durch Lektüre der hl. Bücher vermittelt werden soll. Nicht
durch fromme Einfalt der Frauen, sondern durch die
hochmütige Wissenschaft der Männer ist ein Missbrauch der Schriften
entstanden und sind die Häresien aufgekommen."

S. 84: „Das Neue Testament den Händen der Christen
entreissen oder es ihnen verschlossen halten, indem man sie

um das Mittel bringt, es zu verstehen, heisst so viel wie ihnen
den Mund Christi schüessen."

S. 85: „Den Christen das Lesen der hl. Schrift, besonders
des Evangeliums, verbieten heisst den Kindern des Lichtes
den Gebrauch des Lichtes untersagen und bewirken, dass sie
eine Art Exkommunikation erleiden."

S. 86: „Dem gewöhnlichen Volke den Trost zu rauben,
seine Stimme mit der Stimme der ganzen Kirche zu vereinigen,
ist ein der apostolischen Übung und der Absicht Gottes
entgegengesetzter Gebrauch." (Mit diesem Satze verwarf Quesnel
die Vorschrift der römischen Kirche, beim Gottesdienst die
lateinische Sprache anzuwenden.)

Nachdem in der Unigenitusbulle der Wortlaut der 101 Sätze

mitgeteilt ist, wird von ihnen gesagt, sie seien:
„falsch, verfänglich, übellautend, fromme Ohren verletzend,

skandalös, verderblich, vermessen, für die Kirche und ihre
Übung schimpflich, nicht bloss für die Kirche, sondern auch
für die weltliche Gewalt ehrenrührig, aufrührerisch, gottlos,
gotteslästerlich, der Ketzerei verdächtig, nach Ketzerei riechend,



•— 30 —

nicht nur die Ketzer und die Ketzereien, sondern auch das
Schisma begünstigend, irrig, ganz nahe der Ketzerei, öfter
verdammt, und endlich auch ketzerisch und verschiedene
Ketzereien, namentlich die der berüchtigten Sätze des Jansénius
in dem Sinne, in welchem diese verdammt sind, erneuernd."

Man kann nun freilich nicht bestimmt sagen, welche von
diesen Bezeichnungen auf die oben wörtlich angeführten Sätze
anzuwenden sind. Aber die Unigenitusbulle, von der Klemens XI.
ausdrücklich sagt, sie habe „immerwährende Gültigkeit",
ist doch ein hinlängliches Zeugnis dafür, dass der Papst es
nicht gerne sah, wenn die gewöhnlichen Gläubigen die hl. Schrift
des Neuen Testaments lasen. Er blieb damit in Übereinstimmung

mit seinen Vorgängern. So erliess schon Paul IV. am
24. März 1565 folgende, niemals widerrufene Verordnung:

„Da die Erfahrung lehrt, dass, wenn das Lesen der Bibel
in der Volkssprache allen ohne Unterschied gestattet wird,
daraus wegen der Verwegenheit der Menschen mehr Schaden
als Nutzen entsteht, so soll in dieser Beziehung das Urteil des
Bischofs und Inquisitors massgebend sein; diese sollen nach
dem Rate des Pfarrers oder Beichtvaters das Lesen der Bibel
in Übersetzungen in der Volkssprache, die von katholischen
Autoren herrühren, denjenigen gestatten dürfen, von denen sie

erkennen, dass ihnen diese Lektüre keinen Schaden, sondern
Mehrung des Glaubens und der Frömmigkeit bringen könne.
Diese Erlaubnis soll schriftlich erteilt werden. Wer ohne eine

Erlaubnis eine Bibel in der Volkssprache liest oder hat, soll von
seinen Sünden nicht losgesprochen werden können, bis er sie dem

Bischof abgeliefert hat. Buchhändler, welche Bibeln in der
Volkssprache solchen, die jene Erlaubnis nicht haben, verkaufen oder
sonstwie verschaffen, sollen den Preis der Bücher zahlen, den
der Bischof zu frommen Zwecken zu verwenden hat, und andern

je nach der Beschaffenheit des Vergehens von dem Bischof zu
verhängenden Strafen verfallen."

Es ist richtig, dass man sich diesseits der Alpen nicht sehr
streng an die päpstlichen Verordnungen hielt. Es wurden
viele Übersetzungen des Neuen Testaments hergestellt und
verbreitet und dann auch von Katholiken gelesen, ohne dass diese
vorher eine Bewilligung zu solcher Lektüre eingeholt hatten.
Namentlich kümmerten sich protestantische Buchdrucker und
Buchhändler um die päpstlichen Vorschriften ebensowenig wie die



— 31 —

Bibelgesellschaften, die sich grosse Mühe gaben und geben,
unter den Katholiken katholische Bibelübersetzungen zu
verbreiten. Nur waren eben auch die theologischen Lehrer in
der Regel so unterwürfig, dass äusserst selten einer es wagte,
das Bibelverbot als nicht verbindlich zu erklären und die
Priesteramtskandidaten zu ermahnen, später in ihren Kreisen
das Bibellesen zu fördern. Eben darum machten schon vor
200 Jahren die freimütigen Äusserungen des Paters Quesnel
so grosses Aufsehen. Damals half dem Papst, wie dieser in
seiner Bulle ausdrücklich verlangt hatte, in Frankreich der
„weltliche Arm" des Königs Ludwig XIV. Hätte sich der greise
Quesnel nicht nach Holland flüchten können, so wäre er in einem
französischen Kerker gestorben, weil er es gewagt hatte, den
französischen Katholiken die Lektüre des Neuen Testaments
ebenso leicht wie nützlich zu machen.

Aber im Jahre 1902 geschah etwas Unerwartetes. In der
Nummer 107 vom 11. Mai 1902 las man im „Osservatore
Romano", dem offiziösen Blatte der päpstlichen Kurie, einen langen
Leitartikel, in welchem folgende erstaunliche Äusserungen
vorkamen :

„Seit einiger Zeit redet man in Italien von einer Übung,
die der Erwähnung nicht bedürfen sollte, nämlich von der
Übung, zu Hause das Evangelium zu lesen. Ist es denn wirklich

möglich, dass Christen mit dem göttlichen Buche, dem
Lehrbuch — sozusagen ihres Glaubens und ihrer Sitten —
nicht vertraut sein könnten? Das ist nicht nur möglich,
sondern traurige Tatsache." Nur wenig Leute hätten wenigstens
die wichtigeren neutestamentlichen Bücher gelesen, und nur
ganz wenige besässen den Text der Evangelien. Die heutigen
gesellschaftlichen Verhältnisse machten es aber dringend nötig,
dass man mit dem Evangelium besser bekannt werde. „Das
Lesen der hl. Schrift ist das beste Mittel zur Unterstützung des
wahren und eigentlichen Apostolats der Kirche, ganz dazu
geeignet, unter dem Volk das wahre und reine christliche
Gewissen wieder zu wecken." Ziehen wir in Betracht die uner-
messliche Wohltat, die z. B. darin läge, dass man die Übung
einführen würde, täglich einmal die Familie zu versammeln
und ein Kapitel des Evangeliums zu lesen: unmerklich würde
die göttliche Sprache dieses Buches, so einfach und doch so

grossartig, gemeinschaftliches Eigentum; das Bild Jesu würde



sich immer bestimmter und lebendiger vor unsern Augen
darstellen; die Kinder würden aufwachsen — durchdrungen von
dem Geiste, der von jeder Seite des Evangeliums ausströmt.
Ohne Belästigung durch schulmeisterliche Zudringlichkeit, ohne
übermässige Einbusse an Zeit hätte man bald einmal eine
solide und wirksame religiöse Bildung. Diese wäre das sicherste
Heilmittel für die Wunde der Unwissenheit und Gleichgültigkeit
— schlimmere Übel als selbst der Unglaube, weil sie
allgemeiner sind und weniger beachtet werden." Wie segensreich

die Lektüre des Neuen Testaments sei, zeige sich bei
den nordischen Völkern, die diese Übung schon längst eingeführt

hätten.
Gleichzeitig wurde gemeldet, dass sich in Rom unter dem

Titel Pia Società di S. Girolamo („Frommer Verein des hl.
Hieronymus") eine Gesellschaft gebildet habe, die in der
Buchdruckerei des Vatikans eine „genaue Übersetzung der Evangelien

und der Apostelgeschichte" drucken liess und das Buch zu
äusserst billigen Preisen abgebe. Niemals vorher war in der
Druckerei des Vatikans ein Neues Testament in italienischer
Sprache gedruckt worden. An der Spitze des Unternehmens
stand der greise Kardinal Mocenni (geb. 1823).

Das Buch fand reissenden Absatz. Über 200 italienische
Bischöfe begrüssten das Unternehmen und unterstützten es in
ihren Diözesen. Leo XIIL gewährte denen, die einen Monat
lang dem Buche täglich eine Viertelstunde widmeten, einen
Ablass von 300 Tagen ; Pius X. aber belohnte bald nach seiner
Thronbesteigung die Mitglieder und Freunde der Hieronymus-
gesellschaft mit einem vollkommenen Ablass, wenn sie am Tag
des hl. Hieronymus (30. September) beichteten und kommunizierten.

Diese Belohnungen waren allerdings nur wenig
geeignet, unterrichtete Christen zur Lektüre des Neuen Testaments

anzuregen. Allein sie bildeten auch kein Hindernis.
Man nimmt an, dass bis zum Jahre 1908 etwa eine Million
Exemplare des Buches verkauft worden sei. Die literarische
Arbeit war hauptsächlich von dem Barnabiten Giovanni Semeria
und dem Pater Genochi besorgt worden.

Aber nun erschrak man über den Erfolg des Unternehmens.
Schon im Jahre 1907 riet Pius X. der Hieronymusgesellschaft,
die Übersetzung anderer neutestamentlicher Bücher als der
Evangelien und der Apostelgeschichte bleiben zu lassen. Der



— 33 —

Pater Genochi machte infolgedessen bekannt, „aus Mangel an
Mitteln" müsse man darauf verzichten, das ganze Neue Testament

zu übersetzen und zu verbreiten Im Jahre 1909 hingegen
musste die Hieronymusgesellschaft mitteilen, dass sie keine

neue Auflage des Buches mehr veranstalten werde, sondern nur
noch die bereits gedruckten Exemplare absetzen wolle. Seither
hat man von der Hieronymusgesellschaft nichts mehr gehört.
Obwohl die von ihr veranstaltete Ausgabe der Evangelien und
Apostelgeschichte mit Anmerkungen versehen war, die in allen
Dingen mit der päpstlichen Lehre übereinstimmten, scheint sie
doch die Befürchtung geweckt zu haben, dass es gefährlich
sei, sie den Gläubigen in die Hände zu geben. Diese sollen
nicht einmal die Evangelien und die Apostelgeschichte lesen,
geschweige denn etwa gar die Briefe des Apostels Paulus Das
Christentum der hl. Schrift ist eben ein anderes als das der
heutigen römischen Kirche!

Zu dieser Erkenntnis scheint auch der Pater Semeria
gelangt zu sein. Von ihm hat man seither noch eine sehr
bemerkenswerte Nachricht vernommen. Er gehörte zu den wenigen
Geistlichen, die den sogenannten Modernisteneid nicht schwören
wollten. Dieser Eid beginnt mit den Worten: „Ich anerkenne
und nehme festiglich an alles und jedes, was von dem unfehlbaren

Lehramt der Kirche (dem Papst) definiert, behauptet
und erklärt worden ist, insbesondere die Lehrstücke, die gegen
die Irrtümer dieser Zeit gerichtet sind." Dann werden
namentlich die Erlasse des gegenwärtigen Papstes wider die
Modernisten hervorgehoben. Beharrte Semeria auf seiner
Weigerung, den Eid zu leisten, so wurde er suspendiert und aus
dem Orden gestossen. Er erklärte sich aber schliesslich zu
dem Eide bereit, wenn er den Vorbehalt machen dürfe : „soweit

dieser nicht gegen die Wahrheit und gegen die wissenschaftliche

Forschung Verstösse". Merkwürdigerweise gestattete ihm
der Papst, diesen Vorbehalt zu machen. Semeria scheint sich
zu ernsthaft mit dem Neuen Testament beschäftigt zu haben.

Die Christkatholiken fürchten sich nicht vor dem Neuen
Testament; sie haben sich nicht bloss von Anfang darauf
berufen, sondern den Gläubigen auch angelegentlich empfohlen,
es zu lesen. Es mögen hier einige Stellen aus einer Rede

Internat, kirchl. Zeitschrift, Heft 1, 1914. 3



— 34 —

folgen, die der selige Bischof Reinkens vor vierzig Jahren am
14. September 1873 auf dem Kongress in Konstanz gehalten
hat. Er sprach:

„Die hl. Schrift ist der Widerschein der Sonne der
Gerechtigkeit, welche uns erschienen ist in Jesu Christo, unserm
Herrn. Ich sage daher, lesen Sie die hl. Schrift ; ich sage mehr :

Für die Altkatholiken, welche meiner bischöflichen Leitung
sich anvertrauen, existiert kein Verbot des Bibellesens.

„Was ist denn die hl. Schrift? Ich rede nicht vom Alten
Testament, welches vielerlei, namentlich in den historischen
Büchern, enthält, was sich nicht zur Lektüre für Kinder und
nicht zur Lektüre für einfache Christen eignet, was nur dem
gelehrten Studium soll überlassen bleiben. Aber ich rede vom
Neuen Testament und da sage ich : Lesen Sie das Neue Testament!

„Die hl. Schrift des Neuen Testaments ist nichts anderes
als die erste Predigt des Evangeliums. Wir unterscheiden
zwei Bestandteile. Ich will den einen so nennen: Es ist die
Widerspiegelung des Wortes Gottes aus dem Herzen der Apostel
und Jünger des Herrn. Wie sie es aufgenommen hatten, wie
es ihren Geist erleuchtet, wie es ihr Herz erwärmt und erfüllt
hatte, so geben sie es wieder. Das ist die Predigt, die sie gerichtet
haben an die Synagogen und an die Heiden. Nun frage ich : ist
es denn vernünftig, zu behaupten, dass wohl die Juden und die
Heiden, zu denen die Apostel die Predigt trugen, imstande gewesen
seien, die apostolische Predigt zu verstehen, nicht aber die
Christen, die in der Taufgnade stehen und in christlichen Ideen

erzogen sind? Es ist dieser Teil der hl. Schrift wie ein Strom
der heiligen Flamme der Liebe, der durch die Völker zog und
sie entzündete, dass das Feuer brannte, nach dessen Brennen
der Herr sich selbst gesehnt hatte. Treten Sie heran an diesen
Strom und lassen Sie sich erleuchten und erwärmen von der
heiligen Liebe der Apostel!

„Der andere Teil der hl. Schrift ist dadurch ausgezeichnet,
dass die heiligen Schriftsteller sich mit aller Selbstverleugnung
bemüht haben, die Reden des Herrn, wie sie sich deren
erinnerten, in getreuestem Ausdruck wiederzugeben. Treten wir
heran zu dieser Rede, so ist es, als träten wir in das Haus
unseres Vaters und als hörten wir die Stimme des Vaters. Alle
jene wunderbar ergreifenden Worte in der Bergpredigt Jesu



— ÖD —

Christi sind an jeden von Ihnen persönlich gerichtet, und kein
Mensch hat das Recht, sich dazwischen zu stellen, damit Sie
diese Worte Jesu nicht unmittelbar hören.

„Was ist denn der Grund, warum Rom die Gläubigen von
der heiligen Schrift trennen wollte Wiseman (englischer
Kardinal) sagt : das Verbot des Lesens der hl. Schrift ist der Hort
der Einheit der Kirche; wenn die Gläubigen die hl. Schrift
lesen, dann zerfällt das kirchliche Regiment, dann tritt
Insubordination ein und Selbstgenügsamkeit und Stolz statt der
Demut und Gelehrigkeit. Freilich, diese Einheit der Kirche,
welche von der wahren Kirche Jesu Christi. verneint wird,
diese Einheit der Despotie wird zerstört. Wenn die hl. Schrift
sagt, dass das Band der Menschen zu Gott ein unmittelbares
sei, dass der Vater die Menschen zum Sohne hinziehe, und
wenn auf Grund dessen der Apostel Paulus kühn ausruft: „Was
soll mich scheiden von der Liebe Christi", und er alle die
zerstörenden und scheidenden Momente aufzählt und versichert:
In allem diesem sind wir siegreich um dessen willen, der uns
erlöst hat •— und nun dagegen der Papst behauptet, er könne
durch seinen Bannstrahl uns scheiden von der Liebe Christi,
dann muss er uns freilich verbieten, die hl. Schrift zu lesen....

„Lesen Sie nicht aus Vorwitz die hl. Schrift, um über Dinge
Aufschluss zu finden, über welche es keinen Aufschluss gibt
in dieser Welt; lesen Sie nicht die hl. Schrift aus Aberwitz,
um in Grübelei sich zu vertiefen und Dinge zu deuten, die zu
deuten dem Menschen nicht gegeben ist; lesen Sie die hl.
Schrift nicht um der Streitreden willen, um andere zu widerlegen,

sondern lesen Sie dieselbe, um mit Gott in den vertrautesten

Verkehr zu treten: dann werden Sie auch immerdar
den Mut haben, zu sagen, nichts könne Sie scheiden von der
Liebe Jesu Christi „Immer muss ich wieder lesen in dem alten
heil'gen Buch" ; ein solches Wort soll aus dem tiefsten Herzen
eines jeden Christen kommen. Dann ist es gut um ihn bestellt.
Es genügt nicht, dass eine Bibel in jedes Haus getragen wird
und müssig daliegt, um zu gewissen Stunden formell stückweise
vorgelesen zu werden, sondern sie muss da sein als das Licht
der Seele, zu welchem sie sich immerdar wieder wendet.

„Das ist das Wort, welches ich noch zu Ihnen reden wollte.
Ich wiederhole also : Für die Altkatholiken existiert kein Verbot,
die Bibel zu lesen; sondern die eifrigste Ermahnung gebe ich



— 36 —

Ihnen : lesen Sie immer wieder in dem heiligen Buche, in Demut
und Freude sich zu den Füssen des Herrn setzend; denn Er
allein hat Worte des ewigen Lebens."

Wenn Bischof Reinkens in dieser Rede mit Recht daran
erinnerte, dass der Christgläubige nach apostolischer Lehre als
Band Gottes in unmittelbarer Beziehung zu Gott stehe und dass
sich niemand zwischen ihn und Christus stellen dürfe, so wollte
er damit natürlich doch nicht in Abrede stellen, dass es für
viele Leser der hl. Schrift sehr erwünscht und nützlich ist,
dass ihnen jemand mit Erläuterungen beisteht. Es wird eben
den meisten dann und wann ergehen wie dem Kämmerer der
Königin Kandace (Apg. 8, 30 ff.), der auf die Frage des Diakons
Philippus: „Verstehst du auch, was du liesest?", die Antwort
geben musste: „Wie vermöchte ich es, wenn mich nicht jemand
anleitet!" Um zu solcher Hülfeleistung fähig zu sein, vertiefen
sich die „Diener des Wortes" in das Studium der hl. Schrift, und
zu solcher Hülfeleistung sind sie gerne bereit. Die „Anleitung"
wird nicht nur in Erklärungen schwieriger Dinge, sondern auch
in Ratschlägen zu bestehen haben, wie die Lektüre eingerichtet
werden könne, in welcher Reihenfolge die Bücher zu lesen
seien, welche Abschnitte zu bestimmten Zeiten besonders
passend seien u. dgl. (Vgl. das Verzeichnis biblischer Lesungen
in der IL und III. Auflage des christkatholischen Gebetbuches.)

Zum Schlüsse möge noch das Gedicht folgen, auf das
Bischof Reinkens in der oben erwähnten Rede angespielt hat.
Es stammt von der frommen Dichterin Luise Hensel (geb.
30. März 1798, gest. 18. Dezember 1876), die, schon 1818 zum
Katholizismus übergetreten, nach 1870 die letzten Lebensjahre
in trauernder Zurückgezogenheit verlebte, aber schon früher
dem damaligen Professor Reinkens die Materialien zu einer
Biographie übergeben hatte. Reinkens hat auch in diesem

Falle, wie immer, das Vertrauen glänzend gerechtfertigt und
der Dichterin im Jahre 1877 das ergreifende Lebensbild
gewidmet „Luise Hensel und ihre Lieder" (Bonn, P. Neusser). Das
Lied über das Lesen des Neuen Testaments aber lautet :

Immer muss ich wieder lesen
In dem alten heil'gen Buch,
Wie der Herr so fromm gewesen,
Ohne Arg und ohne Trug.



— 37 —

Wie er hiess die Kindlein kommen,
Wie er hold auf sie geblickt
Und sie auf den Arm genommen
Und an seine Brust gedrückt.

Wie er Hülfe und Erbarmen
Allen Kranken gern bewies
Und die Blöden und die Armen
Seine lieben Brüder hiess.

Wie er keinem Sünder wehrte,
Der mit Eeue zu ihm kam,
Wie er freundlich ihn belehrte,
Ihm den Tod vom Herzen nahm.

Immer muss ich wieder lesen,
Les' und weine mich nicht satt,
Wie der Herr so treu gewesen,
Wie er uns geliebet hat.

Hat die Herde mild geleitet,
Die sein Vater ihm verliehn,
Hat die Arme ausgebreitet,
Alle an sein Herz zu ziehn.

Lass mich knien zu deinen Füssen;
Herr, die Liebe bricht mein Herz ;

Lass in Tränen mich zerfliessen,
Übergehn in Wonn' und Schmerz.


	Vom privaten Bibellesen

