
Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 4 (1914)

Heft: 1

Artikel: Un article de M. A. Palimiere sur le "Filioque"

Autor: Michaud, E.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-403839

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 31.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-403839
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


15 —

On article de M. A. Palmieri sur le „Filioque".

Cet article a paru dans le Dictionnaire de théologie catholique
de Vacant-Mangenot1). Il m'a été signalé par un de nos amis

qui, frappé par son ton sérieux, son urbanité relative, son
étalage d'érudition, m'a prié de ne pas le laisser passer inaperçu.
Volontiers je rends hommage à son auteur et à toutes ses

qualités; mais les principes sur lesquels repose sa théologie sont,
à mes yeux, tout à fait erronés. Leur réfutation remplit les

ouvrages des théologiens anciens-catholiques, en particulier
notre Revue internationale de théologie. M. Palmieri cite quelques-
unes de nos publications, mais il n'a certainement pas lu ceux
de nos ouvrages qui réfutent les thèses romaines, lesquelles sont
précisément les siennes. Dès lors, ce serait perdre son temps
que de recommencer une polémique, qu'il ne lirait pas plus
que la première. „Le siège" des théologiens ultramontains
„est fait". Ils construisent et se meuvent sur un terrain qui,
selon nous, s'effondre chaque jour de plus en plus : fausse est
leur exégèse biblique, fausse leur interprétation des textes des

Pères, fausse leur prétendue tradition, fausse leur histoire de

l'Eglise. Tout le système papal échafaudé sur de telles
fantaisies, ne peut que crouler à mesure que la science découvre
les mensonges et les superstitions qui en sont la base.

Le mot „filioque" signifie que le St-Esprit, qui procède du
Père, procède aussi du Fils. Rien de plus simple : Dieu, notre
Père céleste, nous donne son esprit pour nous sanctifier, esprit
de vérité, de sagesse, de charité, de justice, etc. Cet esprit est
aussi l'esprit du Christ, le fils de Dieu par excellence. Dieu
nous communique son esprit par le Christ, médiateur entre
Dieu et les hommes. Il n'y a pas deux esprits de Dieu, il n'y
en a qu'un, qui est donc l'esprit du Père et du Fils, c'est-à-dire

') Paris, Letouzé, fascicule 41, col. 2309-2343; 1913.



— 16 —

l'esprit de Dieu et de son Christ. L'Esprit saint nous vient donc
du Père et du Fils. Telle était la trinité primitive.

Quoi de plus facile à comprendre? Mais il s'est trouvé
des théologiens qui ont transformé en système métaphysique
cette vérité si simple. Ils ont vu dans le verbe „procéder" un
acte éternel, par lequel, donc de toute éternité, une personne
divine, le St-Esprit, „procède" de la personne du Père, qui
alors est son principe éternel et unique. Mais si le St-Esprit
est aussi l'Esprit du Fils, ne procède-t-il pas aussi de la
personne du Fils? Oui, disent les uns; non, disent les autres.
Ceux-ci veulent que le St-Esprit procède du Père seul. Mais
alors comment le St-Esprit, qui procède du Père seul, est-il
aussi l'Esprit du Fils? C'est, répondent-ils, qu'il nous est
„envoyé" par le Fils. Et s'il nous est envoyé par le Fils, cela ne
suffit-il pas pour qu'on puisse dire qu'il procède aussi du Fils?
Mystère! Matière à discussions perpétuelles. „Procéder de" peut
signifier seulement „être envoyé par", ou aussi quelque chose
de plus; pourquoi non? pourquoi oui? Et pourquoi „procéder
de" ne signifierait-il pas simplement „venir de", en sorte que
l'on aurait cette proposition : „le St-Esprit nous vient du Père,
qui veut bien nous le communiquer", et c'est ce même Esprit
divin qui nous est aussi communiqué par le Christ médiateur
et sauveur. Et voilà tout.

Les Pères ont dit tantôt que l'Esprit saint vient du Père,
tantôt qu'il vient du Père et du Fils; qu'il vient de l'essence
du Père, ou de l'essence divine, donc de la sagesse de Dieu,
de sa vie, de sa bonté et de son amour. Ces explications se

comprenaient d'elles-mêmes. Elles circulaient en Orient et en
Occident. Personne n'y voyait mal et elles suffisaient. O sancta

simplicitas
Le Concile de Nicée, dans son symbole, s'était borné au

texte évangélique que le St-Esprit procède „du Père". L'Eglise
d'Espagne, pour glorifier la divinité du Fils, y ajouta plus tard
que le St-Esprit procède du Père et du Fils, comme pour dire
que le Fils est aussi Dieu, égal au Père. Les Espagnols se sont
dit que, si les Pères du Concile de Constantinople en 381

s'étaient reconnu le droit de retoucher le symbole du Concile
de Nicée dans de bonnes intentions, ils pouvaient bien, eux
aussi, avec une intention non moins bonne, ajouter le mot
„filioque", que des Pères avaient maintes fois employé. Et



— 17 —

l'Eglise franque fit de même, et l'Eglise de Rome, après quelques
difficultés, approuva. C'était une preuve que le mot „filioque*
ne constituait pas une hérésie, et que les mots „ex patre solo"
n'étaient pas admis.

Il importe de remarquer que, tout d'abord, l'Orient ne
combattit pas le contenu du mot „filioque", mais que ce qui
le détermina à protester contre son introduction dans le symbole,

ce fut l'attitude de Rome, qui, malgré les premières
résistances du pape, finit par vouloir imposer cette addition.
Les Orientaux, outrés de cette prétention et sentant qu'elle
recelait une notion erronée de la primauté romaine, rejetèrent
cette addition, en soutenant qu'elle s'était faite sans l'approbation

d'aucun concile œcuménique et malgré les défenses de

plusieurs conciles œcuméniques de toucher en quoi que ce fût
au symbole officiel de Nicée.

M. Palmieri lui-même ne craint pas d'expliquer ainsi la
cause du schisme entre l'Orient et l'Occident. Il cite ce passage
du théologien grec Amvrazis : „Pendant longtemps, les évêques
orientaux ne s'avisèrent pas de proscrire la procession du
St-Esprit ex filio. Ils ne mirent en avant cette divergence que
lorsqu'ils s'aperçurent que la papauté était un danger pour
l'indépendance et la liberté de l'Eglise. Si donc les papes ne
s'étaient pas laissé fourvoyer par l'ambition, l'orgueil, la soif de

régner, il est bien probable que l'on n'aurait pas fait attention
à ces divergences, que celles-ci n'auraient pas tardé à s'effacer
et que le monde chrétien n'aurait pas eu à déplorer la
déchirure du schisme" *).

Pour mettre fin à ce schisme, les anciens-catholiques ont
pris une attitude qui semble très logique et très correcte. La
doctrine du „filioque", ont-ils dit, n'est pas un dogme,
puisqu'elle n'a pas été affirmée comme telle par beaucoup de Pères;
elle n'est pas non plus une hérésie, puisqu'elle a été enseignée
et professée par plusieurs Pères; donc elle n'est qu'une opinion
théologique. Or il est dangereux qu'une simple opinion
théologique soit contenue dans un symbole dogmatique, parce que
c'est exposer les fidèles à le prendre peu à peu pour un dogme.
Donc il serait sage de supprimer le „filioque" du symbole, et
de revenir au texte authentique du symbole œcuménique. Le

') Ouvr. cité, col. 2321.

Intern, kirchl. Zeitschrift, Heft 1, 1914. 2



— 18 —

pape Léon in lui-même a blâmé l'insertion du „filioque" au
symbole : dès lors, n'est-ce pas lui rendre hommage que de
supprimer cette insertion? Le retour au texte authentique du
symbole œcuménique ne se justifie-t-il pas de lui-même? Est-il
donc nécessaire d'attendre une permission pour se ranger à
l'avis des deux conciles œcuméniques qui ont défendu de rien
ajouter au texte du symbole œcuménique?

M. Palmieri essaie de mettre les anciens-catholiques dans
leur tort. Il leur dit: „Votre théologie enseigne qu'il appartient
aux seuls conciles œcuméniques de décider si une vérité
théologique mérite une place au symbole et si elle doit être rangée
au nombre des dogmes de la religion chrétienne. Une Eglise
particulière n'a donc pas le droit de se prononcer sur le caractère

dogmatique ou simplement théologique d'une formule insérée
au symbole" (col. 2337). — Réponse. Il n'est pas nécessaire d'en
appeler à un concile œcuménique pour savoir si une doctrine
théologique n'est qu'une opinion ou si elle est un dogme. Le
critérium catholique est très clair. Si cette doctrine est
enseignée par certains Pères et rejetée par d'autres, évidemment
elle ne peut être qu'une simple opinion, et non un dogme, le
dogme étant „ce qui est cru partout, toujours et par toutes les
Eglises". Une Eglise particulière qui constate ce désaccord,
n'éprouve aucun embarras pour se prononcer sur le caractère
„non dogmatique* de cette doctrine. Quant au droit de cette
Eglise de revenir au texte authentique du symbole œcuménique,
il est d'autant plus évident que des conciles œcuméniques ont
formellement interdit d'altérer ce texte. Selon M. Palmieri, c'est
le texte altéré qui doit être respecté tant que „le suprême
magistère infaillible de l'Eglise de Rome" maintient l'altération
Les catholiques instruits savent maintenant à quoi s'en tenir
sur ce fameux magistère infaillible ; ils savent que dans l'Eglise
catholique il n'y a qu'un maître, le Christ, donc qu'un seul

magistère, celui du Christ, et que celui du pape n'est qu'une
invention antichrétienne et donc anticatholique.

Mais M. Palmieri ne se tient pas pour battu. Il est charmant

et ajoute : „Concédons pour un moment qu'une Eglise
particulière ait le droit d'effacer du symbole une formule qui,
à son avis, exprime une opinion théologique. Mais le vieux
catholicisme devrait aussi nous concéder qu'une Eglise
particulière ne saurait exercer cet acte de juridiction universelle,



— 19 —

si elle n'avait pas sur les autres une supériorité doctrinale et
morale, si par son antiquité, la fermeté de ses traditions,
l'épanouissement de sa vie surnaturelle, elle ne surpassait pas les
autres, ne les amenait pas en quelque sorte à lui reconnaître
une certaine supériorité morale. Or ce caractère de supériorité
morale, nous le trouvons sûrement dans les Eglises qui ont
ajouté le filioque au symbole, dans l'Eglise particulière d'Espagne
qui tient tête à l'arianisme, au semiarianisme, au priscillianisme ;

dans l'Eglise particulière des Gaules, célèbre par son antiquité
et ses martyrs. En outre, la coutume de ces Eglises a reçu
l'approbation solennelle de l'Eglise romaine... Au contraire,
l'Eglise particulière qui demande la suppression du filioque est

l'Eglise catholique (sic) suisse, c'est-à-dire une Eglise qui n'a pas
d'histoire ni de traditions, une Eglise qui remonte à quelques
dizaines d'années, une Eglise qui doit sa naissance à la révolte
contre l'Eglise romaine, une Eglise dont la hiérarchie est
représentée par un seul évêque, que même les théologiens russes
hésitent à reconnaître comme validement consacré."

Reprenons une à une les fantaisies et les aménités de
M. Palmieri. Avant tout, il se trompe du tout au tout sur les
droits et les devoirs d'une Eglise particulière. Il suppose qu'en
obéissant aux injonctions des conciles œcuméniques de s'en
tenir au texte officiel du symbole, elle exerce „un acte de

juridiction universelle". Il s'abuse : il n'y a là ni juridiction
universelle, ni acte de juridiction quelconque, il y a simple
acte d'obéissance à l'ordre des conciles et exercice du droit
qu'a tout chrétien, et toute Eglise chrétienne, si minime soit-
elle, de suivre son bon sens et de rester fidèle à la notion du
symbole de foi, qui ne doit contenir que ce qui est de foi. Il
n'est pas du tout nécessaire qu'une Eglise, pour exercer ce
simple droit commun, doive avoir une suprématie morale sur
les autres. Ne déplaçons pas les questions ; ne confondons pas
ce qui est de droit ecclésiastique et ce qui est d'ordre moral.
C'est élémentaire.

Nous n'avons pas à examiner ici comment c'est de leurs
vertus morales que les Eglises d'Espagne, des Gaules et de
Rome, tiennent le droit qu'elles se sont adjugé de toucher au
symbole. H est permis de douter en particulier que les évêques
d'Espagne, dans leur conduite envers les priscillianistes, aient
fait preuve de vertu morale. Il est permis plus encore de douter



— 20 —

de la valeur dogmatique de „l'approbation solennelle de l'Eglise
romaine". L'histoire démontre assez clairement ce que valent
les approbations de Rome, surtout dans le cas présent, surtout
quand on sait ce qu'en a pensé le pape Léon III.

De plus, M. Palmieri oublie en quoi consiste la catholicité
d'une Eglise. Il a l'air de croire qu'elle est fondée sur le grand
nombre de ses fidèles et de ses évêques, et non sur la correction
de ses dogmes. Il ne voit pas que l'Eglise catholique suisse ne
s'est pas „révoltée" contre l'Eglise universelle, mais que c'est,
au contraire, pour rester fidèle à l'Eglise catholique universelle,
qu'elle a reproché à la papauté ses mensonges, ses prévarications

et sa trahison. M. Palmieri reproche à l'Eglise ancienne-
catholique de n'avoir ni histoire, ni traditions : son histoire est
cependant assez belle, lorsque cette Eglise a eu le courage de
mettre la vérité catholique au-dessus du pape, et lorsqu'elle
s'est rattachée énergiquement aux traditions de l'Eglise
primitive violées criminellement par Rome. C'est en vain que
M. Palmieri essaie de donner le change, de blanchir la papauté
du 18 juillet 1870, et de noircir les catholiques qui ont osé

démasquer les falsifications romaines. M. Palmieri peut publier
ce qui lui plaît dans un Dictionnaire papiste, il n'éteindra pas
les lumières qui, en dehors de ce Dictionnaire, convainquent
Rome d'erreur : orbis major urbe. Il n'ose pas mettre en doute
la validité de l'épiscopat ancien-catholique, car il sait bien que
Rome l'admet ; mais il prend un biais et essaie de lui jeter la
pierre en se cachant derrière „les théologiens russes qui hésitent
à la reconnaître". M. Palmieri ignore-t-il que des théologiens
russes n'ont pas hésité à la reconnaître Tant pis, dirons-nous,
pour la théologie de ceux qui hésitent. En tout cas, cette
question est toute différente des questions de la catholicité et
du filioque.

M. Palmieri ne se méprend pas seulement sur la nature de

la catholicité et sur la prétendue infaillibilité de ce qu'il appelle
pompeusement le magistère romain, il ignore encore la nature
du dogme; il semble croire que la source du dogme soit la
tradition. La vérité est que l'unique source du dogme chrétien
est l'enseignement du Christ, et que la tradition n'est que le
critérium pour le connaître : quod ubique, quod semper, quod ab

omnibus creditum est.



— 21 —

Ce sont là des vérités élémentaires que les théologiens
ultramontains d'aujourd'hui cherchent à éliminer, mais qui sont
plus fortes qu'eux. Il plaît encore à M. Palmieri d'accuser „la
théorie* des anciens-catholiques d'aboutir au scepticisme
théologique1). Notre théologie est cependant assez ferme, et notre
credo est le credo même de l'ancienne Eglise ; ce credo cacherait-il

le scepticisme aux yeux de l'honorable M. Palmieri? Il
trouve encore que notre théorie „se prête admirablement à

l'équivoque et par conséquent ne contribuerait en rien à
l'extinction du schisme". Qu'il nous permette de lui dire que le
schisme tient à d'autres causes, et que c'est précisément parce
que notre théologie ne se prête pas aux équivoques de
certaines écoles scolastiques qu'elle finira par triompher de ces

équivoques. Nous croyons avoir pour nous les meilleurs des

théologiens russes et grecs. Qui vivra verra.
Enfin, et je termine par cette remarque : M. Palmieri croit

avoir trouvé la clef de l'énigme. La voici : Rome exige que
l'on croie au filioque comme à un dogme, mais elle n'exige pas
que les Orientaux l'introduisent dans le symbole. Cette tolérance
de la bonne mère romaine est une découverte d'Allatius, qui a
recommandé ce procédé. D'une part, les Latins et les Orientaux
croiront au filioque comme à un dogme ; mais, d'autre part, les

Orientaux, en récitant le symbole sans le filioque, resteront
fidèles à leur vieil usage. Cette différence de rite n'empêchera
pas l'unité de la foi, ni par conséquent l'unité de l'Eglise. Et
voilà le schisme fini!

Donc une toute petite comédie : transformer l'opinion du
filioque en dogme strict, puisque le fameux magistère romain
l'exige ; mais n'en rien dire dans le symbole, puisque le même
magistère le tolère. Et ainsi tout le monde doit être content:
Rome, qui est la maîtresse partout, et les Orientaux, qui n'ont
pas à changer leur vieux credo. Reste à savoir si les Orientaux
auront assez bon caractère pour croire comme un dogme une
doctrine qu'ils n'ont jamais tenue pour telle Mais Rome les
bénira. Cette bénédiction ne vaut-elle pas cette condescendance?
Tel est le jeu de la conscience dans le monde romain.

Pour moi, j'ose recommander un tout autre procédé: c'est
qu'on en finisse avec les équivoques et avec les formules scolas-

») Col. 2339, n. 5.



— 22 —

tiques incomprises; c'est qu'on revienne à la théologie des

principes et des claires affirmations, accompagnées de leurs
preuves ; c'est qu'on fasse remonter la question trinitaire jusqu'à
l'enseignement du Christ, qui, ici comme ailleurs, doit rester
le vrai Docteur et le vrai Maître.

E. Michaud.


	Un article de M. A. Palimiere sur le "Filioque"

