Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 4 (1914)

Heft: 1

Artikel: Un article de M. A. Palimiere sur le "Filioque"
Autor: Michaud, E.

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-403839

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 31.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-403839
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Un article de M. A. Palmieri sur le ,,Filioque*.

Cet article a paru dans le Dictionnaire de théologie catholique
de Vacant-Mangenot!), Il m’a été signalé par un de nos amis
qui, frappé par son ton sérieux, son urbanité relative, son eta-
lage d’érudition, m’a prié de ne pas le laisser passer inapercu.
Volontiers je rends hommage & son auteur et & toutes ses qua-
lités; mais les principes sur lesquels repose sa theolegie sont,
4 mes yeux, tout & fait erronés. Leur réfutation remplit les
ouvrages des théologiens anciens-catholiques, en particulier
notre Revue internationale de théologie. M. Palmieri cite quelques-
unes de nos publications, mais il n’a certainement pas lu ceux
de nos ouvrages qui réfutent les theéses romaines, lesquelles sont
précisément les siennes. Des lors, ce serait perdre son temps
que de recommencer une polémique, qu’il ne lirait pas plus
que la premiére. ,Le siége* des théologiens ultramontains
»est faitY. Ils construisent et se meuvent sur un terrain qui,
selon nous, s’effondre chaque jour de plus en plus: fausse est
leur exégése biblique, fausse leur interprétation des textes des
Peres, fausse leur prétendue tradition, fausse leur histoire de
I'Eglise. Tout le systéme papal échafaudé sur de telles fan-
taisies, ne peut que crouler & mesure que la science découvre
les mensonges et les superstitions qui en sont la base.

Le mot filioque“ signifie que le St-Esprit, qui procéde du
Pére, procede aussi du Fils. Rien de plus simple: Dieu, notre
Pere céleste, nous donne son esprit pour nous sanctifier, esprit
“de vérité, de sagesse, de charité, de justice, etc. Cet esprit est
aussi l'esprit du Christ, le fils de Dieu par excellence. Dieu
nous communique son esprit par le Christ, médiateur entre
Dieu et les hommes, Il n’y a pas deux esprits de Dieu, il n’y
en a qu'un, qui est donc l'esprit du Pere et du Fils, c’est-a-dire

!} Paris, Letouzé, fascicule 41, col. 2309-2343; 1913.



— 16 —

V'esprit de Dieu et de son Christ. L’Esprit saint nous vient donc
du Pére et du Fils. Telle était la trinité primitive.

Quoi de plus facile & comprendre? Mais il s’est trouvé
des théologiens qui ont transformeé en systéme métaphysique
cette vérité si simple. Ils ont vu dans le verbe ,procéder“ un
acte éternel, par lequel, donc de toute éternité, une personne
divine, le St-Esprit, ,procéde“ de la personne du Pére, qui
alors est son principe éternel et unique... Mais si le St-Esprit
est aussi I'Esprit du Fils, ne procéde-t-il pas aussi de la per-
sonne du Fils? Oui, disent les uns; non, disent les autres.
Ceux-ci veulent que le St-Esprit procede du Peére seul. Mais
alors comment le St-Esprit, qui procéde du Pére seul, est-il
aussi I'Esprit du Fils? C’est, répondent-ils, qu’il nous est ,en-
voyé* par le Fils. Et s’il nous est envoyé par le Fils, cela ne
suffit-il pas pour qu’on puisse dire qu’il procéde aussi du Fils?
Mystére! Matiére & discussions perpétuelles. ,Procéder de* peut
signifier seulement ,étre envoyé par“, ou aussi quelque chose
de plus; pourquoi non? pourquoi oui? Et pourquoi ,procéder
de“ ne signifierait-il pas simplement ,venir de“, en sorte que
I'on aurait cette proposition: ,le St-Esprit nous vient du Pére,
qui veut bien nous le communiquer®, et c’est ce méme Esprit
divin qui nous est aussi communiqué par le Christ médiateur
et sauveur. Et voila tout.

Les Péres ont dit tantét que ’Esprit saint vient du Pére,
tantét qu’il vient du Pére et du Fils; qu’il vient de l'essence
du Peére, ou de l'essence divine, donc de la sagesse de Dieu,
de sa vie, de sa bonté et de son amour. Ces explications se
comprenaient d’elles-mémes. Elles circulaient en Orient et en
Occident. Personne n’y voyait mal et elles suffisaient. O sancta
simplicitas!

Le Concile de Nicée, dans son symbole, s’était borné au
texte évangélique que le St-Esprit procéde ,du Pére“. L’Eglise
d’Espagne, pour glorifier la divinité du Fils, y ajouta plus tard
que le St-Esprit procede du Pére et du Fils, comme pour dire
que le Fils est aussi Dieu, égal au Pére. Les Espagnols se sont
dit que, si les Péres du Concile de Constantinople en 381
s’étaient reconnu le droit de retoucher le symbole du Concile
de Nicée dans de bonnes intentions, ils pouvaient bien, eux
aussi, avec une intention non moins bonne, ajouter le mot
nfilioque%, que des Péres avaient maintes fois employé. Et



— 171 —

I'Eglise franque fit de méme, et I'Eglise de Rome, aprés quelques
difficultés, approuva. C’était une preuve que le mot ,filioque*
ne constituait pas une hérésie, et que les mots ,ex patre solo“
n’étaient pas admis. ' ;

Il importe de remarquer que, tout d’abord, 1’Orient ne
combattit pas le contenu du mot ,filioque“, mais que ce qui
le détermina & protester contre son introduction dans le sym-
bole, ce fut l'attitude de Rome, qui, malgré les premiéres
résistances du pape, finit par vouloir imposer cette addition.
Les Orientaux, outrés de cette prétention et sentant qu’elle
recélait une notion erronée de la primauté romaine, rejetérent
cette addition, en soutenant qu’elle s’était faite sans l'appro-
bation d’aucun concile cecuménique et malgré les défenses de
plusieurs conciles cecumeniques de toucher en quoi que ce fiat
au symbole officiel de Nicée.

M. Palmieri lui-méme ne craint pas d’expliquer ainsi la
cause du schisme entre I'Orient et 1’Occident. Il cite ce passage
du théologien grec Amvrazis: ,Pendant longtemps, les évéques
orientaux ne s'avisérent pas de proscrire la procession du
St-Esprit ex filio. Ils ne mirent en avant cette divergence que
lorsqu’ils s’apercurent que la papauté était un danger pour
lindépendance et la libert¢ de I'Eglise. Si donc les papes ne
§'étaient pas laissé fourvoyer par Uambition, Uorgueil, la soif de
régner, 1l est bien probable que l'on n’aurait pas fait attention
a ces divergences, que celles-ci n’auraient pas tarde a s’effacer

et que le monde chrétien n’aurait pas eu a déplorer la dé-
chirure du schisme“?).

Pour mettre fin & ce schisme, les anciens-catholiques ont
pris une attitude qui semble trés logique et trés correcte. La
doctrine du ,filioque¥, ont-ls dit, n’est pas un dogme, puis-
quelle n’a pas été affirmée comme telle par beaucoup de Péres;
elle n'est pas non plus une hérésie, puisqu’elle a été enseignée
et professée par plusieurs Péres; donc elle n’est qu’une opinion
theéologique. Or il est dangereux qu'une simple opinion théo-
logique soit contenue dans un symbole dogmatique, parce que
c’est exposer les fidéles 4 le prendre peu 4 peu pour un dogme.
Donc il serait sage de supprimer le filioque“ du symbole, et
de revenir au texte authentique du symbole cecuménique. Le

V) Omor. cité, col. 2321,
Intern, kirchl. Zeitachrift, Heft 1, 1814, 2



— 18 —

pape Léon III lui-méme a blamé I'insertion du ,filioque* au
symbole: dés lors, n’est-ce pas lui rendre hommage que de
supprimer cette insertion? Le retour au texte authentique du
symbole cecumeénique ne se justifie-t-il pas de lui-méme? Est-il
donc nécessaire d’attendre une permission pour se ranger &
Pavis des deux conciles cecuméniques qui ont défendu de rien
ajouter au texte du symbole cecuménique?

M. Palmieri essaie de mettre les anciens-catholiques dans
leur tort. Il leur dit: ,Votre théologie enseigne qu’il appartient
aux seuls conciles cecuméniques de deécider si une vérité théo-
logique mérite une place au symbole et si elle doit étre rangée
au nombre des dogmes de la religion chrétienne. Une Eglise
particuliére n’a donc pas le droit de se prononcer sur le carac-
tére dogmatique ou simplement théologique d’une formule insérée
au symbole“ (col. 2337). — Réponse. 11 n’est pas nécessaire d’en
appeler a4 un concile cecuménique pour savoir si une doctrine
théologique n’est qu’une opinion ou si elle est un dogme. Le
critérium catholique est trés clair. Si cette doctrine est en-
seignée par certains Péres et rejetée par d’autres, évidemment
elle ne peut étre qu’une simple opinion, et non un dogme, le
dogme étant ,ce qui est cru partout, toujours et par toutes les
Eglises“. Une Eglise particuliére qui constate ce désaccord,
n’éprouve aucun embarras pour se prononcer sur le caractére
,non dogmatique* de cette doctrine. Quant au droit de cette
Eglise de revenir au texte authentique du symbole cecuménique,
il est d’autant plus évident que des conciles cecuméniques ont
formellement interdit d’altérer ce texte. Selon M. Palmieri, c’est
le texte altéré qui doit étre respecté tant que ,le supréme
magistére infaillible de I’Eglise de Rome* maintient I’altération!
Les catholiques instruits savent maintenant & quoi s’en tenir
sur ce fameux magistére infaillible; ils savent que dans I’Eglise
catholique il n’y a qu’un malitre, le Christ, donec qu'un seul
magistére, celui du Christ, et que celui du pape n’est qu’'une
invention antichrétienne et donc anticatholique.

Mais M. Palmieri ne se tient pas pour battu. Il est char-
mant et ajoute: ,Concédons pour un moment quune Eglise
particuliére ait le droit d’effacer du symbole une formule qui,
4 son avis, exprime une opinion théologique. Mais le vieux
catholicisme devrait aussi nous concéder qu’une Eglise parti-
culiédre ne saurait exercer cet acte de juridiction universelle,



si elle n'avait pas sur les autres une supériorité doctrinale et
morale, si par son antiquité, la fermeté de ses traditions, 1'épa-
nouissement de sa vie surnaturelle, elle ne surpassait pas les
autres, ne les amenait pas en quelque sorte & lui reconnaftre
une certaine supeériorité morale. Or ce caractére de supériorité
morale, nous le trouvons stirement dans les Eglises qui ont
ajoute le filioque au symbole, dans I’Eglise particuliére d’Espagne
qui tient téte & 'arianisme, au semiarianisme, au priscillianisme;
dans I’Eglise particuliére des Gaules, célébre par son antiquité
et ses martyrs. En outre, la coutume de ces Eglises a recu
I'approbation solennelle de I’Eglise romaine ... Au contraire,
I’'Eglise particuliere qui demande la suppression du filiogue est
I’Eglise catholique (sic) suisse, c’est-a-dire une Eglise qui n’a pas
d’histoire ni de traditions, une Eglise qui remonte & quelques
dizaines d’années, une Eglise qui doit sa naissance & la révolte
contre I'Eglise romaine, une Eglise dont la hiérarchie est re-
présentée par un seul évéque, que méme les théologiens russes
hésitent & reconnaitre comme validement consacré.“

Reprenons une & une les fantaisies et les aménités de
M. Palmieri. Avant tout, il se trompe du tout au tout sur les
droits et les devoirs d'une Eglise particuliére. Il suppose qu’en
obéissant aux injonctions des conciles cecuméniques de s’en
tenir au texte officiel du symbole, elle exerce ,un acte de
juridiction universelle“. Il s’abuse: il n’y a 14 ni juridiction
universelle, ni acte de juridiction quelconque, il y a simple
acte d’obéissance & l'ordre des conciles et exercice du droit
qu’a tout chrétien, et toute Eglise chrétienne, si minime soit-
elle, de suivre son bon sens et de rester fidele & la notion du
symbole de foi, qui ne doit contenir que ce qui est de foi. Il
n’est pas du tout nécessaire qu'une Eglise, pour exercer ce
simple droit commun, doive avoir une suprématie morale sur
les autres. Ne déplagons pas les questions; ne confondons pas
ce qui est de droit ecclésiastique et ce qui est d’ordre moral.
C’est élémentaire.

Nous n’avons pas & examiner ici comment c’est de leurs
vertus morales que les Eglises d’Espagne, des Gaules et de
Rome, tiennent le droit qu’elles se sont adjugé de toucher au
symbole. Il est permis de douter en particulier que les évéques
d’Espagne, dans leur conduite envers les priscillianistes, aient
fait preuve de vertu morale. Il est permis plus encore de douter



90 —

de la valeur dogmatique de ,I’approbation solennelle de 'Eglise
romaine“, L’histoire démontre assez clairement ce que valent
les approbations de Rome, surtout dans le cas présent, surtout
quand on sait ce qu'en a pensé le pape Léon IIIL

De plus, M. Palmieri oublie en quoi consiste la catholicité
d'une Eglise. Il a l'air de croire qu’'elle est fondée sur le grand
nombre de ses fidéles et de ses évéques, et non sur la correction
de ses dogmes. Il ne voit pas que I’Eglise catholique suisse ne
s’est pas ,révoltée“ contre I’Eglise universelle, mais que c’est,
au contraire, pour rester fidéle & ’Eglise catholique universelle,
qu'elle a reproché a la papauté ses mensonges, ses prévari-
cations et sa trahison. M. Palmieri reproche a I’'Eglise ancienne-
catholique de n’avoir ni histoire, ni traditions: son histoire est
cependant assez belle, lorsque cette Eglise a eu le courage de
mettre la vérité catholique au-dessus du pape, et lorsqu’elle
s'est rattachée énergiquement aux traditions de 1'’Eglise pri-
mitive violées criminellement par Rome. C’est en vain que
M. Palmieri essaie de donner le change, de blanchir la papaute
du 18 juiilet 1870, et de noircir les catholiques qui ont 0sé
démasquer les falsifications romaines. M. Palmieri peut publier
ce qui lui plait dans un Dictionnaire papiste, il n’éteindra pas
les lumiéres qui, en dehors de ce Dictionnaire, convainquent
Rome d’erreur: orbis major wrbe. I1 n’ose pas mettre en doute
la validité de l’épiscopat ancien-catholique, car il sait bien que
Rome l'admet; mais il prend un biais et essaie de lui jeter la
pierre en se cachant derriére ,les théologiens russes qui hésitent
4 la reconnaitre“. M. Palmieri ignore-t-il que des theologiens
russes n’ont pas heésité a la reconnaitre? Tant pis, dirons-nous,
pour la théologie de ceux qui hésitent. En tout cas, cette
question est toute différente des questions de la catholicité et
du filiogue.

M. Palmieri ne se méprend pas seulement sur la nature de
la catholicité et sur la prétendue infaillibilité de ce qu’il appelle
pompeusement le magistére romain, il ignore encore la nature
du dogme; il semble croire que la source du dogme soit la
tradition. La vérité est que l'unique source du dogme chrétien
est l’enseignement du Christ, et que la tradition n’est que le
critérium pour le connaitre : quod ubique, quod semper, quod ab
omnibus creditum est.



e Pl ==

Ce sont la des veérités élémentaires que les théologiens
ultramontains d’aujourd’hui cherchent 4 éliminer, mais qui sont
plus fortes qu'eux. Il plait encore & M. Palmieri d’accuser ,la
théorie* des anciens-catholiques d’aboutir au scepticisme théo-
logique?!). Notre théologie est cependant assez ferme, et notre
credo est le credo méme de l'ancienne Eglise; ce credo cache-
rait-il le scepticisme aux yeux de ’honorable M. Palmieri? Il
trouve encore que notre théorie ,se préte admirablement &
I’équivoque et par conséquent ne contribuerait en rien & l'ex-
tinction du schisme“. Qu’il nous permette de lui dire que le
schisme tient & d’autres causes, et que c’est précisément parce
que notre théologie ne se préte pas aux equivoques de cer-
taines écoles scolastiques qu’elle finira par triompher de ces
équivoques. Nous croyons avoir pour nous les meilleurs des
théologiens russes et grecs. Qui vivra verra.

Enfin, et je termine par cette remarque: M. Palmieri croit
avoir trouvé la clef de l'énigme. La voici: Rome exige que
l'on croie au filioqgue comme & un dogme, mais elle n’exige pas
que les Orientaux l'introduisent dans le symbole. Cette tolérance
de la bonne mére romaine est une découverte d’Allatius, qui a
recommandé ce procédé. D’une part, les Latins et les Orientaux
croiront au filioque comme & un dogme; mais, d’autre part, les
Orientaux, en recitant le symbole sans le filioque, resteront
fideles & leur vieil usage. Cette différence de rite n’empéchera
pas l'unité de la foi, ni par conséquent l'unité de 1I'Eglise. Et
voila le schisme fini!

Donc une toute petite comeédie: transformer l’opinion du
filioque en dogme strict, puisque le fameux magistére romain
Pexige; mais n’en rien dire dans le symbole, puisque le méme
magistére le tolére. Et ainsi tout le monde doit étre content:
Rome, qui est la maitresse partout, et les Orientaux, qui n’ont
pas & changer leur vieux credo. Reste & savoir si les Orientaux
auront assez bon caractére pour croire comme un dogme une
doctrine qu’ils n’ont jamais tenue pour telle... Mais Rome les
bénira. Cette bénédiction ne vaut-elle pas cette condescendance?
Tel est le jeu de la conscience dans le monde romain.

Pour moi, jose recommander un tout autre procédé: c’est
qu’on en finisse avec les équivoques et avec les formules scolas-

1) Col. 2339, n. 5.



tiques incomprises; c’est qu'on revienne & la théologie des
principes et des claires affirmations, accompagnées de leurs
preuves; c’est qu'on fasse remonter la question trinitaire jusqu’a
I’enseignement du Christ, qui, ici comme ailleurs, doit rester
le vrai Docteur et le vrai Maitre.

E. MICHAUD.




	Un article de M. A. Palimiere sur le "Filioque"

