Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 4 (1914)

Heft: 1

Vorwort: Ausschau : ein Blick in die Geisteswelt des heutigen Hellenentums
Autor: AT.

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 31.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

AUSSCHAU.

Ein Blick in die Geisteswelt des heutigen Hellenentums.

Die ersten Zeiten des hoffentlich auf Dauer beendigten
Balkankrieges schienen einen méachtigen Aufschwung der christ-
lichen Bevolkerung der siidostlichen Halbinsel Europas zu be-
deuten. Mit einer erfreulichen Einigkeit ging Hand in Hand
eine scheinbar mit grosser Missigung gepaarte, auf das Ziel
einer Befreiung entrechteter Volksgenossen gerichtete Energie.
Aber Leidenschaften und Begehrlichkeiten, wie sie mit den
Kriegen unzertrennlich verbunden zu sein scheinen, gewannen
auch hier bald die Oberhand; und als dann endlich die christ-
lichen Balkanvolker sich gegeneinander wandten, wurden: nicht
nur die schon erreichten Erfolge wieder gefahrdet, sondern es
musste sich auch dem vertrauensvollsten Beobachter das Ein-
gestindnis aufdringen, dass von einem tiefergreifenden Kultur-
aufschwung, der sich auch geistig, moralisch und religios geltend
machen miisste, in den Schichten jener Volker bis hoch zu den
Kreisen der zum Herrschen Berufenen hinauf noch nicht viel
zu erblicken sei.

Jetzt, nach dem furchtbaren Ringen der letzten Jahre, ist,
wie wir hoffen wollen, den schwergepriiften Volkern des christ-
lichen Orients der Augenblick gekommen, wo sie mit mehr
Aussicht auf Erfolg sich wieder an diejenigen Dinge erinnern
konnen, die ein Volk ganz von selbst, das heisst durch innere
Kraft, ohne Anwendung von Waffengewalt, ,erhohen“. Es wird
ja ohne Kampf die Gerechtigkeit, die nach der Schrift ein Volk
erhohet, auch nicht errungen; aber der teilnahmsvolle Beob-
achter wird einem solchen inneren Ringen nach dem Hochsten
doch mit ganz anderen Sympathien zuschauen, als den Greueln

Internat, kirchl, Zeitschrift, Heft 1, 1914, 1



ey B e

des Krieges, vor denen wir uns nur beugen kénnen als vor
einem unvermeidlichen Geschick.

Dem abendlindischen Christen jeden Bekenntnisses und
jeder Eigenart wird es zwar immer schwer bleiben, die Bedin-
gungen und Entwickelungen dieser Friedensaufgabe richtig zu
wiirdigen und sich tiberhaupt in die Denk- und Lebensweise
des morgenlédndischen christlichen Kirchentums hineinzufinden.
Auch die Gelehrsamkeit, so sehr sie sich zu vertiefen trachtet,
stosst hier sehr bald auf Schwierigkeiten, die nicht mehr das
Studium, sondern nur der lebendige Kontakt tiberwinden kann.
Diesen aber zu gewinnen ist nur ganz wenigen moglich, Gerade
derjenige, der das meiste Interesse in sich hegt und mitten im
kirchlichen Leben steht, findet in der abendléindischen Heimat
eine solche Fille, ich mochte sagen: einen solchen Wust von
Aufgaben und kirchlichen Sorgen, dass er nur selten einen
Blick hinliber wagt in eine Welt, die dem geschichtlichen Ver-
laufe nach besonders dem Katholiken nahe verwandt scheint,
aber bei nidherer Betrachtung gleich so viel fremde Ziige auf-
weist, dass man von innigerem Eingehen eher abgeschreckt,
als zu solchem hingezogen wird.

Das Verfassungsleben in den so mannigfaltigen Volker-
schaften des Orients ist uns schon fremdartig; fremd und auch
dem an die lateinisch-abendléndische Zeremonie gewdhnten
Auge und Ohre schwer verstindlich ist der Aufbau der gottes-
dienstlichen Akte, in dem wir einen Uberschwall von Formen
zu erblicken glauben, durch die der tiefere Sinn, der einheit-
liche Zusammenhang, der geistige Gehalt selbst dann nicht
vollig hindurchleuchten will, wenn sie uns, wie dies dem
Deutschen durch die wertvollen Arbeiten von Malizew geschieht,
im Gewande unserer Muttersprache geboten werden. Selbst in
der Lehrauffassung ist durch all die fast unvereinbaren An-
schauungen der verschiedenen Kirchenrichtungen des Abend-
landes hindurch doch dem Morgenland gegeniiber noch eine ge-
wisse Einheitlichkeit zu erkennen. Es fehlt dem abendlindi-
schen Kirchenmann meistens entschieden an einer Handhabe,
um in den morgenlindischen Glaubens- und Lehrformen auch
innerlich Fleisch von seinem Fleisch und Bein von seinem Bein
zu erkennen. Charakteristisch ist fiir diese Schwierigkeit, dass
sich aller Versuch gegenseitigen Verstehens Kkraft einer die
Jahrhunderte iiberdauernden Hypnose immer wieder auf die



— 3 —

ungeloste Filioque - Frage wendet, fiir die, in den breiteren
Schichten wenigstens, im Abendlande nur wenig Verstindnis
und Interesse vorhanden ist.

Um so wohltuender wirkt es, wenn uns ein morgenléndi-
scher Theologe, auf der Geisteshohe allgemeinster Bildung
stehend und eines weit liber den engen Heimatskreis ver-
stindlichen Ausdrucks méchtig, eine Veroffentlichung bringt,
die uns wirmere Téne und eine innigere religivse Verwandt-
schaft empfinden lisst.

Eine Gabe dieser Art bietet uns Professor 4. Diomedes
Kyriakos in seinen Aoyor Iliorov?), einer Art- volkstimlicher,
apologetisch und ethisch gehaltener Glaubenslehre, die uns ein
idealstes Bild des griechisch - christlichen Kirchen- und Volks-
tums gibt, nicht in den Unvollkommenheiten seines augenblick-
lichen Bestandes, sondern so, wie es sein soll, und wie man
ihm durch fortgehende Vertiefung in das Erbe der christlichen
wie der klassischen Vorzeit immer nédher kommen kann.

Uns Altkatholiken ist Professor Kyriakos kein Fremder.
Wie er das abendldndische Wesen von seiner Studienzeit auf
deutschen Universitidten her kennt, so hat er an der altkatholi-
schen Bewegung von jeher einen lebhaften Anteil genommen.
Man erinnert sich seiner warmen Begriissungsworte an den
Kolner Altkatholikenkongress von 1913%). An den Herausgeber
dieser Zeitschrift schrieb er am 24. Januar 1911 gelegentlich
der Neuorganisation derselben: ,Ich war immer, bin und werde
sein ein Freund des Altkatholizismus, da ich ihn als einen
grossen Fortschritt des katholischen Christentums im Okzident
betrachte und seinen endlichen Sieg wiinsche.“

So reich im tbrigen die schriftstellerische Titigkeit des
Verfassers in kirchengeschichtlicher und dogmatischer Hinsicht
auch ist, diese fiir sein Volk, fiir die Gebildeten und zur geistigen
Fiihrung Berufenen in seinem Volke geschriebene Schrift mochte
wohl, wenn auch nicht stofflich, so doch an zusammenfassender
Kraft und religiés-kirchlicher Bedeutung manches andere iiber-
ragen.

1) AOT'OI IHIZTOY vno A. dwopidovs Kvgaxod, xednynrov tijg
Ocodoyieag v v Havemornuiy. "Exdooig Toity émnuynuévn xai fedvio-
uevn. Ev A97vaug, Tvmoygageiov Hapaoxsie Aecyy. 1913, 351 S, 8°.

) Intern. kirchl. Zeitschr. 1913, S. 575 ff.



— 4 —

Das Werk erscheint hier schon in dritter Auflage, die aber
so mit Liebe ausgefeilt und umgearbeitet wurde, dass sie fast
wie ein neues Buch wirkt, auch um drei Kapitel vermehrt
wurde.

Das Vorwort setzt den Zweck der Arbeit auseinander, der
zugleich ihre Disposition enthilt. Der Verfasser will ,nicht
nur fiir Theologen oder Kleriker®, sondern zum Besten der
weitesten Volkskreise, auf eine einfache, deutliche und allen
zugédngliche Weise

erstens die christlichen Uberzeugungen ndes hellenischen
Volkes“, religiose wie ethische, darlegen und gegen materiali-
stische, atheistische und kommunistische Ideen apologetisch
begriinden ;

zweitens will er zeigen, dass unter allen christlichen Kirchen
wunsere“ orthodoxe Kirche diejenige ist, die das Christentum
in der richtigsten Weise zur Darstellung bringt und treuer, als
irgend eine andere Kirche, die echte, urspriingliche Christianitit
bewahrt, im Gegensatz besonders zu den Extremen des zer-
splitterten Abendlandes;

drittens endlich will er die Liebe des Volkes zu seinem
Vaterlande neu entflammen, damit es sich mehr und mehr
wiirdig mache seiner klassischen Kulturvergangenheit, seines
christlichen Berufes und seiner vor einem Jahrhundert errun-
genen politischen Erneuerung.

Alle diese Gegenstinde erscheinen dem Verfasser als ge-
heiligte, die er mit vollem, religiosem Ernste in Angriff nimmt.

Die Einheit von Religion, Kirchentum und Volkstum in der
christlich-orthodoxen Hellenenwelt kommt so als erstrebbares
Idealin einer fiir uns Abendldnder, denen dafiir jede Analogie,
ja fast der Begriff abhanden gekommen ist, ganz iiberraschen-
den und fast Neid erweckenden Weise zum Ausdruck.

Das gewohnte Verzeichnis des unter die genannten drei
Gesichtspunkte verteilten Inhalts wird der Leser am Anfang
des Buches vergebens suchen. Statt seiner stossen wir nach
der Vorrede auf ein Gebet voll erhabenen Schwunges und
biblischer Kraft und Haltung, das in zwo6lf Abschnitten die
Gedanken zusammenfasst, die im Buche auseinandergelegt wer-
den. Uber den einzelnen Buchkapiteln kehren die Gebets-
abschnitte je als Motto wieder und lenken den Sinn des Lesers
von einer bloss lehrhaften Betrachtung und einer méglichen



— B —

Uberschitzung der Polemik, der der Verfasser durchaus nicht
aus dem Wege geht, immer wieder auf das Wesentliche des
reichen Inhalts, auf seinen religios-ethischen Hauptzweck zuriick.
Das Buch will nur eine Auslegung dessen sein, was wir beten
sollen.

Wenn wir im folgenden die wesentlichsten Gedanken des
Verfassers in der von ihm gewéihlten Reihenfolge kurz wieder-
geben wollen, ist es uns wohl bewusst, dass wir unterrichteten
Lesern damit wenig Neues sagen, und dass dem Theologen
auch in der Form des Gesagten mancherlei Verwandtes und
Wohlbekanntes, hier und da auch zum Widerspruch Reizendes
aufstossen wird. Aber das ist ja nur natiirlich; es wird das
Interesse an der anziehenden und eigenartigen Verteilung des
Stoffes nicht mindern, um so weniger, als kaum eine Aussicht
bestehen diirfte, dem Buche, so wie es ist, einmal im Gewande
einer abendlindischen Sprache zu begegnen.

Von den beiden Quellen der christlichen Lehre wird ge-
sagt, dass die Heilige Schrift nur religids betrachtet sein wolle,
ohne Beruf fiir wissenschaftliche Gebiete, die Tradition aber
ihren natiirlichen Reflex finde in dem allgemeinen gesunden
Sinn der Christenheit und dem gemeinsam menschlichen ethi-
schen Bewusstsein.

Wie hieraus schon im Hinblick auf ‘die natiirliche und sitt-
lich religiose Weltordnung, die sich im Innern des Menschen
widerspiegelt, das Gottesbewusstsein in der Menschheit unwider-
stehlich erwéchst, so ist die Idee Gottes, als des unendlichen
Geistes hochste Stufe des Erkennens, nicht mit physischen, nicht
mit instinktiven, nur mit geistigen Kréften zu ergreifen. Fiir
die spezifisch christliche trinitarische Auffassung des gottlichen
Wesens, die wir gewohnt sind, durch ‘die Offenbarungsattribute
des Schopfers, Erlosers und Heiligers unserm Verstindnis nédher-
zubringen, stehen dem Hellenen die Begriffe des Demiurgen,
des Erleuchters und des Lebendigmachers?) zur Verfiigung, die
unmittelbar an die dlteste Lehrentwickelung, an die Redeweise
der Viter, an das Glaubensbekenntnis von Konstantinopel und
an den schon im Johannesevangelium geprigten Wechselbegriff
von Licht und Leben ankniipfen.

Die Tatsache der Weltschopfung wird noch besonders be-
tont gegen materialistische, die Tatsache der Schopfung des

1 dyuwveyds, @utilwy, Zwomotois.



— 6 —

Menschen gegen darwinistische Einwiirfe, die Schoépfung aus
Liebe gegen den Pantheismus, der gleicherweise ,die Vernunft
Gottes wie die Eigenvernunft (é»voix) des Menschen“ zerstore,
endlich die Schénheit und urspriingliche, nur durch die Siinde
verderbte Giite der Welt gegen den Pessimismus. Das Ziel
der Welt ist ihr vom Schopfer vorbestimmt und steht unter
dem Schutze seiner Vorsehung.

An diese dogmatische Hauptbetrachtung kniipft sich so-
gleich, als ethische Konsequenz, angezeigt durch den Gebets-
abschnitt: ,Erleuchte uns durch Deinen gottlichen Logos?!) und
heilige uns durch Deinen Heiligen Geist“, die Mahnung zur
Ubung der Frommigkeit und der Tugend.

Das Gebet ist gut und notwendig, wenn aus frommem
Herzen und reinem Wandel hervorgehend; der religiose Mensch
wird seine Notwendigkeit verspiiren: ohne Ausserung vergeht
auch das Innerliche. Aber das Gebet wird zur Heuchelei,
wenn es ein blosser Typus, rein mechanisch wird. Das Gebet
steht in Wechselwirkung zur Tugend, die als freie Erfiillung
des Sittengesetzes sittlichen Wert hat und deren oberstes Prinzip
die auf Glauben und Hoffnung gegriindete Gottes- und Menschen-
liebe ist. _

Unter diesen ethischen Gesichtspunkt wird ganz wesentlich
auch die Welterlosung durch den Heiland Jesus Christus ge-
stellt. Die Stiftung der christlichen Religion hat den Sinn,
dass wir die erhabene Lehre von der Liebe durch Christum
erhalten haben, womit die Erleuchtung mit dem Licht der
wahren Gotteskenntnis und eine sittliche Neugestaltung der
Welt gegeben ist, die sie grundsitzlich und dauernd emporhebt
liber Heidentum, Judentum und Islam.

Christus rettet die Welt durch seine Lehre, sein Leben
und seinen Tod; er erloést sie von Irrtum, Siinde und Ver-
derben. Seine Lehre hat er auch gelebt und hat sie besiegelt
durch seinen Tod. Darum glauben wir an ihn als den Sohn
Gottes und werden gerettet dadurch, dass wir an ihn glauben,
in ihm leben und wiedergeboren werden.

Der erste Schritt zur Wiedergeburt ist fiir die Menschen,
die allzumal Siinder sind, die Busse, deren Wahrheit sich am
sichersten in unserm Verhalten gegen den Nichsten bekundet,
wie es in der finften Bitte des Vaterunsers ausgesprochen wird.

) Doppelbedeutung: Person und Wort.



- 7 —

Hiermit wendet sich das Gebet des Verfassers und seine
,Auslegung® dem Verhéltnis des Christen zu seiner Kirche zu.
Das Thema nimmt einen breiten Raum ein; die entwickelten
Gedanken sind auf die Glaubensanschauungen des hellenischen
Volkes berechnet und wollen nach dessen Bediirfnissen ge-
wiirdigt werden. '

Wie alle Verhéltnisse, in die der Mensch zu seinen Mit-
menschen und zur Menschheit in ihren sozialen Zusammen-
schliissen tritt, so ist auch sein Verhiltnis zur Kirche durch
das oberste christliche Gesetz der Liebe bestimmt. Gegrindet
durch den Sendungsauftrag (4moeroir) des Herrn blieb die
Kirche im wesentlichen eine, bis zu der Spaltung von 879, wo
sich der romische Papst und mit ihm das kirchliche Abendland
,von der orthodoxen Kirche trennte“. Fortgesetzte Neuerungen
und Verdusserlichungen im Papismus brachten auch im Abend-
land eine grosse Spaltung hervor, ein Auseinandergehen in zwel
Richtungen, zwischen denen nur die Anglikaner und die Alt-
katholiken eine verheissungsvolle Mitte zu halten streben. Die
anatolische Kirche vermeidet die Einseitigkeiten beider abend-
lindischen Richtungen dadurch, dass sie beim alten einfachen
Glauben bleibt und die Selbstindigkeit der nationalen Gruppen
und der staatlichen Ordnung bewahrt.

Ist die Liebe zum alten Glauben eine der Ursachen unserer
Liebe zu unserer Kirche, so ist ein zweiter Grund der, dass
unsere Kirche tberall eine Volkskirche geblieben ist, ein dritter
fir die Hellenen insbesondere der, dass die orthodoxe Kirche
ganz wesentlich hellenische Ziige an sich triagt, die sie mit der
Sprache und Denkweise des Neuen Testaments in die innigste
Beriihrung bringen. Die kirchlichen Pflichten gehen aber nichts-
destoweniger doch auf Mitarbeit an kirchlicher Erneuerung und
Vervollkommnung, sowohl in der Richtung auf die Ausbildung
und die Berufstitigkeit des Klerus, wie in der Richtung auf
Bau und kiinstlerische Ausschmiickung der Kirchen und auf
die Einrichtungen des Gottesdienstes und die Pflege der Predigt
und der religiosen Unterweisung.

Man hat der morgenlindischen Kirche, besonders neuer-
dings, den Vorwurf gemacht, dass sie sich kaum vom Islam
unterscheide, und dass sie kein rechtes inneres Leben entfalte.
Diese Vorwiirfe werden im Abendlande nicht nur von pro-



8 —

testantischer!), sondern auch von péapstlicher Seite erhoben.
Aber schon der geistige und Liebesbegriff Gottes und der
Grundsatz der allgemeinen Menschenliebe zeichnet das Be-
wusstsein auch der morgenldndischen Christen stetig vor dem
Islam aus, ebenso wie die reinere Eschatologie. Und was die
innere Lebendigkeit der orthodoxen Kirche anbetrifft, so be-
tont Kyriakos, dass sie den Vergleich mit der pépstlichen
Kirche ebensowenig wie den mit den ,Unbestimmtheiten®
(i:torre) des Protestantismus zu scheuen habe. Festhalten am
alten Glauben darf man nicht mit Nekrose und Mangel an
Fortschritt verwechseln. Religioses Leben hat seit der grossen
Viter Zeit in der orientalischen Kirche nicht nachgelassen, und
die Sitten des hellenischen Volkes sind ,streng und gut.

Der Blick wendet sich auf unsere Pflichten gegen das
Vaterland als den Staat desselben Stammes, der gleichen
Sprache, der gleichen Religion, der gleichen Volksgeschichte,
auf unsere Pflichten gegen die Familie, gegen die Gesamt-
menschheit und gegen uns selbst, und mit zwei Exkursen iiber
Geduld in den Schickungen des zeitlichen Lebens und iiber
das ewige Leben schliesst das inhaltreiche schone Buch, dessen
besonderer Wert fiir die Volksgenossen des Verfassers wohl
kaum zu hoch eingeschitzt werden kann.

Mochten die Zeitumstdinde im nahen Orient sich bald
wieder so ruhig und glinstig gestalten, dass so ernst emp-
fundene Weck- und Sammelrufe, wie sie in den ,Worten des
Glaubens“ erhoben werden, nicht nur bei den Volksgenossen
ihres Verfassers zu voller Wirkung kommen, sondern auch
Widerhall finden kénnen bei den anderen christlichen Voélker-
schaften des Balkangebietes. . A. TH.

1) Wilamowitz.




	Ausschau : ein Blick in die Geisteswelt des heutigen Hellenentums

