
Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 4 (1914)

Heft: 1

Vorwort: Ausschau : ein Blick in die Geisteswelt des heutigen Hellenentums

Autor: A.T.

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 31.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


AUSSCHAU.

Ein Blick in die Geisteswelt des heutigen Hellenentums.

Die ersten Zeiten des hoffentlich auf Dauer beendigten
Balkankrieges schienen einen mächtigen Aufschwung der christlichen

Bevölkerung der südöstlichen Halbinsel Europas zu
bedeuten. Mit einer erfreulichen Einigkeit ging Hand in Hand
eine scheinbar mit grosser Mässigung gepaarte, auf das Ziel
einer Befreiung entrechteter Volksgenossen gerichtete Energie.
Aber Leidenschaften und Begehrlichkeiten, wie sie mit den

Kriegen unzertrennlich verbunden zu sein scheinen, gewannen
auch hier bald die Oberhand ; und als dann endlich die christlichen

Balkanvölker sich gegeneinander wandten, wurden nicht
nur die schon erreichten Erfolge wieder gefährdet, sondern es

musste sich auch dem vertrauensvollsten Beobachter das
Eingeständnis aufdrängen, dass von einem tiefergreifenden
Kulturaufschwung, der sich auch geistig, moralisch und religiös geltend
machen musste, in den Schichten jener Völker bis hoch zu den
Kreisen der zum Herrschen Berufenen hinauf noch nicht viel
zu erblicken sei.

Jetzt, nach dem furchtbaren Ringen der letzten Jahre, ist,
wie wir hoffen wollen, den schwergeprüften Völkern des christlichen

Orients der Augenblick gekommen, wo sie mit mehr
Aussicht auf Erfolg sich wieder an diejenigen Dinge erinnern
können, die ein Volk ganz von selbst, das heisst durch innere
Kraft, ohne Anwendung von Waffengewalt, „erhöhen". Es wird
ja ohne Kampf die Gerechtigkeit, die nach der Schrift ein Volk
erhöhet, auch nicht errungen; aber der teilnahmsvolle
Beobachter wird einem solchen inneren Ringen nach dem Höchsten
doch mit ganz anderen Sympathien zuschauen, als den Greueln

Internat, kirchl. Zeitschrift, Heft 1, 1914. 1



— 2 —

des Krieges, vor denen wir uns nur beugen können als vor
einem unvermeidlichen Geschick.

Dem abendländischen Christen jeden Bekenntnisses und
jeder Eigenart wird es zwar immer schwer bleiben, die
Bedingungen und Entwickelungen dieser Friedensaufgabe richtig zu
würdigen und sich überhaupt in die Denk- und Lebensweise
des morgenländischen christlichen Kirchentums hineinzufinden.
Auch die Gelehrsamkeit, so sehr sie sich zu vertiefen trachtet,
stösst hier sehr bald auf Schwierigkeiten, die nicht mehr das

Studium, sondern nur der lebendige Kontakt überwinden kann.
Diesen aber zu gewinnen ist nur ganz wenigen möglich. Gerade
derjenige, der das meiste Interesse in sich hegt und mitten im
kirchlichen Leben steht, findet in der abendländischen Heimat
eine solche Fülle, ich möchte sagen: einen solchen Wust von
Aufgaben und kirchlichen Sorgen, dass er nur selten einen
Blick hinüber wagt in eine Welt, die dem geschichtlichen
Verlaufe nach besonders dem Katholiken nahe verwandt scheint,
aber bei näherer Betrachtung gleich so viel fremde Züge
aufweist, dass man von innigerem Eingehen eher abgeschreckt,
als zu solchem hingezogen wird.

Das Verfassungsleben in den so mannigfaltigen
Völkerschaften des Orients ist uns schon fremdartig; fremd und auch
dem an die lateinisch -abendländische Zeremonie gewöhnten
Auge und Ohre schwer verständlich ist der Aufbau der
gottesdienstlichen Akte, in dem wir einen Überschwall von Formen
zu erblicken glauben, durch die der tiefere Sinn, der einheitliche

Zusammenhang, der geistige Gehalt selbst dann nicht
völlig hindurchleuchten will, wenn sie uns, wie dies dem
Deutschen durch die wertvollen Arbeiten von Maltzew geschieht,
im Gewände unserer Muttersprache geboten werden. Selbst in
der Lehrauffassung ist durch all die fast unvereinbaren
Anschauungen der verschiedenen Kirchenrichtungen des Abendlandes

hindurch doch dem Morgenland gegenüber noch eine
gewisse Einheitlichkeit zu erkennen. Es fehlt dem abendländischen

Kirchenmann meistens entschieden an einer Handhabe,
um in den morgenländischen Glaubens- und Lehrformen auch
innerlich Fleisch von seinem Fleisch und Bein von seinem Bein
zu erkennen. Charakteristisch ist für diese Schwierigkeit, dass

sich aller Versuch gegenseitigen Verstehens kraft einer die
Jahrhunderte überdauernden Hypnose immer wieder auf die



ungelöste Filioque - Frage wendet, für die, in den breiteren
Schichten wenigstens, im Abendlande nur wenig Verständnis
und Interesse vorhanden ist.

Um so wohltuender wirkt es, wenn uns ein morgenländischer

Theologe, auf der Geisteshöhe allgemeinster Bildung
stehend und eines weit über den engen Heimatskreis
verständlichen Ausdrucks mächtig, eine Veröffentlichung bringt,
die uns wärmere Töne und eine innigere religiöse Verwandtschaft

empfinden lässt.

Eine Gabe dieser Art bietet uns Professor A. Diomedes

Kyriakos in seinen Aóyoi Iliaxov1), einer Art - volkstümlicher,
apologetisch und ethisch gehaltener Glaubenslehre, die uns ein
idealstes Bild des griechisch - christlichen Kirchen- und Volkstums

gibt, nicht in den Unvollkommenheiten seines augenblicklichen

Bestandes, sondern so, wie es sein soll, und wie man
ihm durch fortgehende Vertiefung* in das Erbe der christlichen
wie der klassischen Vorzeit immer näher kommen kann.

Uns Altkatholiken ist Professor Kyriakos kein Fremder.
Wie er das abendländische Wesen von seiner Studienzeit auf
deutschen Universitäten her kennt, so hat er an der altkatholischen

Bewegung von jeher einen lebhaften Anteil genommen.
Man erinnert sich seiner warmen Begrüssungsworte an den
Kölner Altkatholikenkongress von 19132). An den Herausgeber
dieser Zeitschrift schrieb er am 24. Januar 1911 gelegentlich
der Neuorganisation derselben : „Ich war immer, bin und werde
sein ein Freund des Altkatholizismus, da ich ihn als einen
grossen Fortschritt des katholischen Christentums im Okzident
betrachte und seinen endlichen Sieg wünsche."

So reich im übrigen die schriftstellerische Tätigkeit des
Verfassers in kirchengeschichtlicher und dogmatischer Hinsicht
auch ist, diese für sein Volk, für die Gebildeten und zur geistigen
Führung Berufenen in seinem Volke geschriebene Schrift möchte
wohl, wenn auch nicht stofflich, so doch an zusammenfassender
Kraft und religiös-kirchlicher Bedeutung manches andere
überragen.

x) AOrOl III2TOY vnò A. sdio/jdjdovc Kvgiaxov, xadyyrjrov vqç
&soXoyîaç sv zol DavsniOxrjfilqi. "ExêoOiç tqîtt] snrjvxrj/ie'vr} xai ßsXno-
(isvrj. Ev'AS-qvaig, Tvnoyçacpeîov Ilaqaoxsva Aswvq. 1913. 351 S. 8°.

*) Intern, kirchl. Zeitschr. 1913, S. 575 ff.



Das Werk erscheint hier schon in dritter Auflage, die aber
so mit Liebe ausgefeilt und umgearbeitet wurde, dass sie fast
wie ein neues Buch wirkt, auch um drei Kapitel vermehrt
wurde.

Das Vorwort setzt den Zweck der Arbeit auseinander, der
zugleich ihre Disposition enthält. Der Verfasser will „nicht
nur für Theologen oder Kleriker", sondern zum Besten der
weitesten Volkskreise, auf eine einfache, deutliche und allen
zugängliche Weise

erstens die christlichen Überzeugungen „des hellenischen
Volkes", religiöse wie ethische, darlegen und gegen materialistische,

atheistische und kommunistische Ideen apologetisch
begründen ;

zweitens will er zeigen, dass unter allen christlichen Kirchen
„unsere" orthodoxe Kirche diejenige ist, die das Christentum
in der richtigsten Weise zur Darstellung bringt und treuer, als
irgend eine andere Kirche, die echte, ursprüngliche Christianität
bewahrt, im Gegensatz besonders zu den Extremen des

zersplitterten Abendlandes ;

drittens endlich will er die Liebe des Volkes zu seinem
Vaterlande neu entflammen, damit es sich mehr und mehr
würdig mache seiner klassischen Kulturvergangenheit, seines
christlichen Berufes und seiner vor einem Jahrhundert errungenen

politischen Erneuerung.
Alle diese Gegenstände erscheinen dem Verfasser als

geheiligte, die er mit vollem, religiösem Ernste in Angriff nimmt.
Die Einheit von Religion, Kirchentum und Volkstum in der

christlich-orthodoxen Hellenenwelt kommt so als erstrebbares
Ideal in einer für uns Abendländer, denen dafür jede Analogie,
ja fast der Begriff abhanden gekommen ist, ganz überraschenden

und fast Neid erweckenden Weise zum Ausdruck.
Das gewohnte Verzeichnis des unter die genannten drei

Gesichtspunkte verteilten Inhalts wird der Leser am Anfang
des Buches vergebens suchen. Statt seiner stossen wir nach
der Vorrede auf ein Gebet voll erhabenen Schwunges und
biblischer Kraft und Haltung, das in zwölf Abschnitten die
Gedanken zusammenfasst, die im Buche auseinandergelegt werden.

Über den einzelnen Buchkapiteln kehren die
Gebetsabschnitte je als Motto wieder und lenken den Sinn des Lesers
von einer bloss lehrhaften Betrachtung und einer möglichen



— 5 —

Überschätzung der Polemik, der der Verfasser durchaus nicht
aus dem Wege geht, immer wieder auf das Wesentliche des

reichen Inhalts, auf seinen religiös-ethischen Hauptzweck zurück.
Das Buch will nur eine Auslegung dessen sein, was wir beten
sollen.

Wenn wir im folgenden die wesentlichsten Gedanken des

Verfassers in der von ihm gewählten Reihenfolge kurz wiedergeben

wollen, ist es uns wohl bewusst, dass wir unterrichteten
Lesern damit wenig Neues sagen, und dass dem Theologen
auch in der Form des Gesagten mancherlei Verwandtes und

Wohlbekanntes, hier und da auch zum Widerspruch Reizendes
aufstossen wird. Aber das ist ja nur natürlich; es wird das

Interesse an der anziehenden und eigenartigen Verteilung des

Stoffes nicht mindern, um so weniger, als kaum eine Aussicht
bestehen dürfte, dem Buche, so wie es ist, einmal im Gewände
einer abendländischen Sprache zu begegnen.

Von den beiden Quellen der christlichen Lehre wird
gesagt, dass die Heilige Schrift nur religiös betrachtet sein wolle,
ohne Beruf für wissenschaftliche Gebiete, die Tradition aber
ihren natürlichen Reflex finde in dem allgemeinen gesunden
Sinn der Christenheit und dem gemeinsam menschlichen
ethischen Bewusstsein.

Wie hieraus schon im Hinblick auf 'die natürliche und
sittlich religiöse Weltordnung, die sich im Innern des Menschen

widerspiegelt, das Gottesbewusstsein in der Menschheit unwiderstehlich

erwächst, so ist die Idee Gottes, als des unendlichen
Geistes höchste Stufe des Erkennens, nicht mit physischen, nicht
mit instinktiven, nur mit geistigen Kräften zu ergreifen. Für
die spezifisch christliche trinitarische Auffassung des göttlichen
Wesens, die wir gewohnt sind, durch die Offenbarungsattribute
des Schöpfers, Erlösers und Heiligers unserm Verständnis
näherzubringen, stehen dem Hellenen die Begriffe des Demiurgen,
des Erleuchters und des Lebendigmachers*) zur Verfügung, die
unmittelbar an die älteste Lehrentwickelung, an die Redeweise
der Väter, an das Glaubensbekenntnis von Konstantinopel und
an den schon im Johannesevangelium geprägten Wechselbegriff
von Licht und Leben anknüpfen.

Die Tatsache der Weltschöpfung wird noch besonders
betont gegen materialistische, die Tatsache der Schöpfung des

1) AryiiovQyóc, (PooziÇcov, Zaorroiovç.



— 6 —

Menschen gegen darwinistische Einwürfe, die Schöpfung aus
Liebe gegen den Pantheismus, der gleicherweise „die Vernunft
Gottes wie die Eigenvernunft (ëvvoicc) des Menschen" zerstöre,
endlich die Schönheit und ursprüngliche, nur durch die Sünde
verderbte Güte der Welt gegen den Pessimismus. Das Ziel
der Welt ist ihr vom Schöpfer vorbestimmt und steht unter
dem Schutze seiner Vorsehung.

An diese dogmatische Hauptbetrachtung knüpft sich
sogleich, als ethische Konsequenz, angezeigt durch den
Gebetsabschnitt : „Erleuchte uns durch Deinen göttlichen Logos *) und
heilige uns durch Deinen Heiligen Geist", die Mahnung zur
Übung der Frömmigkeit und der Tugend.

Das Gebet ist gut und notwendig, wenn aus frommem
Herzen und reinem Wandel hervorgehend; der religiöse Mensch
wird seine Notwendigkeit verspüren: ohne Äusserung vergeht
auch das Innerliche. Aber das Gebet wird zur Heuchelei,
wenn es ein blosser Typus, rein mechanisch wird. Das Gebet
steht in Wechselwirkung zur Tugend, die als freie Erfüllung
des Sittengesetzes sittlichen Wert hat und deren oberstes Prinzip
die auf Glauben und Hoffnung gegründete Gottes- und Menschenliebe

ist.
Unter diesen ethischen Gesichtspunkt wird ganz wesentlich

auch die Welterlösung durch den Heiland Jesus Christus
gestellt. Die Stiftung der christlichen Religion hat den Sinn,
dass wir die erhabene Lehre von der Liebe durch Christum
erhalten haben, womit die Erleuchtung mit dem Licht der
wahren Gotteskenntnis und eine sittliche Neugestaltung der
Welt gegeben ist, die sie grundsätzlich und dauernd emporhebt
über Heidentum, Judentum und Islam.

Christus rettet die Welt durch seine Lehre, sein Leben
und seinen Tod; er erlöst sie von Irrtum, Sünde und
Verderben. Seine Lehre hat er auch gelebt und hat sie besiegelt
durch seinen Tod. Darum glauben wir an ihn als den Sohn
Gottes und werden gerettet dadurch, dass wir an ihn glauben,
in ihm leben und wiedergeboren werden.

Der erste Schritt zur Wiedergeburt ist für die Menschen,
die allzumal Sünder sind, die Busse, deren Wahrheit sich am
sichersten in unserm Verhalten gegen den Nächsten bekundet,
wie es in der fünften Bitte des Vaterunsers ausgesprochen wird.

') Doppelbedeutung: Person und Wort.



Hiermit wendet sich das Gebet des Verfassers und seine

„Auslegung" dem Verhältnis des Christen zu seiner Kirche zu.
Das Thema nimmt einen breiten Raum ein; die entwickelten
Gedanken sind auf die Glaubensanschauungen des hellenischen
Volkes berechnet und wollen nach dessen Bedürfnissen
gewürdigt werden.

Wie alle Verhältnisse, in die der Mensch zu seinen
Mitmenschen und zur Menschheit in ihren sozialen Zusammenschlüssen

tritt, so ist auch sein Verhältnis zur Kirche durch
das oberste christliche Gesetz der Liebe bestimmt. Gegründet
durch den Sendungsauftrag ÇAnoavoXr)) des Herrn blieb die
Kirche im wesentlichen eine, bis zu der Spaltung von 879, wo
sich der römische Papst und mit ihm das kirchliche Abendland
„von der orthodoxen Kirche trennte". Fortgesetzte Neuerungen
und Veräusserlichungen im Papismus brachten auch im Abendland

eine grosse Spaltung hervor, ein Auseinandergehen in zwei
Richtungen, zwischen denen nur die Anglikaner und die
Altkatholiken eine verheissungsvolle Mitte zu halten streben. Die
anatolische Kirche vermeidet die Einseitigkeiten beider
abendländischen Richtungen dadurch, dass sie beim alten einfachen
Glauben bleibt und die Selbständigkeit der nationalen Gruppen
und der staatlichen Ordnung bewahrt.

Ist die Liebe zum alten Glauben eine der Ursachen unserer
Liebe zu unserer Kirche, so ist ein zweiter Grund der, dass

unsere Kirche überall eine Volkskirche geblieben ist, ein dritter
für die Hellenen insbesondere der, dass die orthodoxe Kirche
ganz wesentlich hellenische Züge an sich trägt, die sie mit der
Sprache und Denkweise des Neuen Testaments in die innigste
Berührung bringen. Die kirchlichen Pflichten gehen aber
nichtsdestoweniger doch auf Mitarbeit an kirchlicher Erneuerung und
Vervollkommnung, sowohl in der Richtung auf die Ausbildung
und die Berufstätigkeit des Klerus, wie in der Richtung auf
Bau und künstlerische Ausschmückung der Kirchen und auf
die Einrichtungen des Gottesdienstes und die Pflege der Predigt
und der religiösen Unterweisung.

Man hat der morgenländischen Kirche, besonders neuerdings,

den Vorwurf gemacht, dass sie sich kaum vom Islam
unterscheide, und dass sie kein rechtes inneres Leben entfalte.
Diese Vorwürfe werden im Abendlande nicht nur von pro-



— 8 —

testantischer'), sondern auch von päpstlicher Seite erhoben.
Aber schon der geistige und Liebesbegriff Gottes und der
Grundsatz der allgemeinen Menschenliebe zeichnet das
Bewusstsein auch der morgenländischen Christen stetig vor dem
Islam aus, ebenso wie die reinere Eschatologie. Und was die
innere Lebendigkeit der orthodoxen Kirche anbetrifft, so
betont Kyriakos, dass sie den Vergleich mit der päpstlichen
Kirche ebensowenig wie den mit den „Unbestimmtheiten"
(b.xoiia) des Protestantismus zu scheuen habe. Festhalten am
alten Glauben darf man nicht mit Nekrose und Mangel an
Fortschritt verwechseln. Religiöses Leben hat seit der grossen
Väter Zeit in der orientalischen Kirche nicht nachgelassen, und
die Sitten des hellenischen Volkes sind „streng und gut".

Der Blick wendet sich auf unsere Pflichten gegen das
Vaterland als den Staat desselben Stammes, der gleichen
Sprache, der gleichen Religion, der gleichen Volksgeschichte,
auf unsere Pflichten gegen die Familie, gegen die
Gesamtmenschheit und gegen uns selbst, und mit zwei Exkursen über
Geduld in den Schickungen des zeitlichen Lebens und über
das ewige Leben schliesst das inhaltreiche schöne Buch, dessen
besonderer Wert für die Volksgenossen des Verfassers wohl
kaum zu hoch eingeschätzt werden kann.

Möchten die Zeitumstände im nahen Orient sich bald
wieder so ruhig und günstig gestalten, dass so ernst
empfundene Weck- und Sammelrufe, wie sie in den „Worten des
Glaubens" erhoben werden, nicht nur bei den Volksgenossen
ihres Verfassers zu voller Wirkung kommen, sondern auch
Widerhall finden können bei den anderen christlichen
Völkerschaften des Balkangebietes. A. Th.

') Wilamowitz.


	Ausschau : ein Blick in die Geisteswelt des heutigen Hellenentums

