Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 3 (1913)
Heft: 3
Rubrik: Kirchliche Chronik

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 18.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

e BB .

KIRCHLICHE CHRONIK.

Unionsbestrebungen. — Einer Kundgebung des Sekretariats
der « World Conference on Faith an Order» entnchmen wir Na-
heres, wie die von der bischoflichen Kirche Amerikas gewahlte Kom-
mission ihre Aufgabe, die Einigung der verschiedenen Kirchen zu for-
dern und zu diesem Zweck eine \Weltkonferenz einzuberufen, auffasst.
Sie rechnet mit Jahren zur Vorbereitung der projektierten Welt-
konferenz. Sie ist deshalb tiber das Studium der ersten Vorfragen
noch gar nicht hinausgekommen. Sie nennt eine Reihe von Pro-
blemen, die zuerst gelost werden miissen: Ist eine Wiedervereini-
oung wiinschenswert? \Was ist Glauben und Gemeinschaft in Christus?
Ist das Verhiltnis zu Christus individuell oder durch eine Gemein-
schaft bedingt? Ist diese Gemeinschaft eine menschliche Organi-
sation oder ist sie der lebendige, fortdauernde l.eib des einen Herrn?
Wissen wir, ob die Briider, von denen wir seit Jahrhunderten ge-
trennt sind, irgend einen kostbaren Besitz ihr eigen nennen, den
wir ebenfalls verwalten oder den wir vielleicht nicht haben : Konnen
wir voneinander lernen? Was ist die Kirche? Hat sie irgend eine
Autoritat und welche? Welches ist die Grundlage ihrer Anspriiche?
Welches ist ihre Aufgabe? Besteht fiir die Fortdauer der Trennung
irgendein verniinftiger Grund: Bevor die Konferenz zusammen-
treten kann, muss zuerst ein allgemeines und intensives Verlangen
fir die Wiedervereinigung, eine wirmere Atmosphire fur christ-
liches Leben und christliche Kunst, ein klareres Verstindnis fir
solche Fragen, wie die genannten, geweckt werden. Die Kommis-
sion legt deshalb Wert darauf, dass das christliche Volk sich
hiufiger versammeln sollte, um gemeinsam fiir diesen Gedanken
zu beten und sich gegenseitig kennen zu lernen. Solche lokale
und inoffizielle Versammlungen werden den Weg fiir weitere Kon-
ferenzen ebnen, die dann allmihlich zur Weltkonferenz werden, die
klarlegen wird, so hofft man, dass keine stichhaltigen Griinde die
gegenwiartige Trennung rechtfertigen. Das Sekretariat der Kom-



mission vermittelt zur Abhaltung solcher Konferenzen Adressen von
Personlichkeiten, die Verstindnis fiir dieses Werk bekunden, so
dass sie miteinander in Beziehuung treten konnen. Zunichst sind
Besprechungen von Vertretern verschiedener Denominationen in
engerem Kreise und ohne jeden offiziellen Charakter zu veranstalten,
um die Probleme zu behandeln. Besonders hervorgehoben wird
die Wichtigkeit des Gebets und der Andacht, die demi Gedanken
cewidmet werden sollen. Bei den Verhandlungen sollen Themata
grundlegenden Charakters ausgewahlt werden, die in den letzten
Jahrhunderten etwas zuriickgetreten sind. Wenn die Bedeutung
dieser I'ragen erfasst wird, wird man einsehen, dass die Trennung
eigentlich nicht hatte eintreten sollen. Themata, die die Trennung
herbeifithrten und die noch diskutabel sind, sollen sorgfiltic ver-
mieden werden, bis die Mitglieder der Konferenzen durch wieder-
holte Versammlungen eine breite Basis zur Verstindigung gefunden
haben. Eine Liste der einschlagigen Literatur wird aufgestellt und
allen Interessenten zur Verfigung iiberlassen. Die Kommission
bemerkt aber mit Bedauern, dass viele Publikationen, die sich mit
der Wiedervereinigung der christlichen Kirche beschiifticen, durch
Parteileidenschaft und Mangel an Verstindnis entstellt sind. Se-
kretar der Kommission ist Robert H. Gardiner, Gardiner, Maine
U. S. A.

Die Kommission ist literarisch sehr tdtig. Ste lasst in kurzer
Aufeinanderfolge kleinere Abhandlungen veroffentlichen, die sich
mit den in Frage kommenden Aufgaben beschiftigen. Die ersten
Hefte geben iiber die Organisation Aufschluss. Nr. 17 bringt die
oben erwihnte Bibliographie. Sie enthilt aber mit wenigen Aus-
nahmen nur Werke in englischer Sprache, sei es solche englischer
Autoren oder Ubersetzungen. 1ie Liste erhebt auf Vollstindig-
keit keinen Anspruch. Aufgefiihrt sind das von Prof. Reusch her-
ausgegebene Protokoll iiber die Bonner Unionskonferenzen und
Déllingers Vortrige iiber die Wiedervereinigung der christlichen
Kirchen. Merkwiirdigerweise steht bei Dollinger in Klammer «Li-
beral Roman ». Heft 18 enthilt eine Abhandlung « Unity or Union:
Which?» Von Rt. Rev. P. M. Rhinelander, D. D. Bischof von
Pennsylvanien, Heft 19 « The Conference Spirit> by a Layman,
Heft 20 « The Manifestation of Unity von Rt. Rev. C. P. Anderson,
D. D. Bischof von - .- Chicago.

Uber einen Versuch einer Verstindigung zwischen der rus-
sischen und anglikanischen Kirche in Japan aus dem Jahre 1909
berichtet die amerikanische Zeitschrift « The Living Church» 15,
vom 8. Februar 1913. Seine Befiirworter waren der anglikanische
Missionar und Prof. an der Dreifaltigkeitsschule in Tokio Rev. Ch.



394

I, Sweet und Erzbischof Nicolai von der russischen Mission. Sweet
war Sekretar der Gesellschaft «of the Anglican and Eastern Or-
thodox Churches Union» und der Erzbischof ihr Vizeprisident.
Das Resultat der gepflogenen Verhandlungen ist in einer Schrift
« An Attempt at Unity in Japan» niedergelegt. Sweet versuchte
eine Verstandigung iber das filioque und die verschicdenen Riten
der Feier der hl. Taufe und des hl. Abendmalhls.  Diec Russen
zeigten beziglich der Giltigkeit der Weihen grosses Verstandnis.
Sie erklarten « dass die Knglische und amerikanische Sei Ko Kwai
(die hl. Katholische Kirche in Japan; verschieden von den ver-
schiedenen protestantischen Gemeinschaften (sects) sei. Und mit
Riicksicht auf die drei Stufen der hl. Weihen des Lipiskopates,
Presbyterates und Diakonates sind die englische und amerikanische
Sei Ko Kwai eins mit der ostlichen Seikyo Kiwai (russische Mis-
sionskirche) und der westlichen Kirche von Rom». Dieser Gegen-
stand wird besonders eingehend unter Berilicksichtung der pipst-
lichen Enzyklika behandelt. Das Resultat filit fir die Giltigkeit
der anglikanischen Weihen glinstig aus. Scharfl kritisieren die
Russen die l.ehre der NXXNINX Artikel, besonders dic uber die Sakra-
mente. Sie bezeichnen sie als ein Hindernis einer Union. Sweet
entgegnet, dass die Russen wohl anders urteilten, wenn sie angli-
kanische und nicht einseitige russische Theologen zu Rate gezogen
hdtten. « The ILiving Church» bemerkt folgendes dazu:

« Hier haben wir eine Gelegenheit, uns so zu sehen, wie andere
uns anschauen. \Wenn die Anglikaner als organische Glieder der
Katholischen Kirche anerkannt sein wollen, so muss ihr Stand-
punkt bestimmter katholisch sein. Wir, die Verstindnis haben fir
die Bediirfnisse, wie sie die englischen Zustinde der letzten Jahr-
hunderte mit sich brachten, und fiir die Bedeutung der englischen
GGeschichte, finden in der Vercinbarung der Sakramentenlehre der
Neununddreissig Artikel mit derjenigen des Book of Common Prayer
keine Schwierigkeit, und somit auch darin nicht, in beiden wahre
katholische Lehre anzuerkennen. \Wenn wir gewisse Zweideutig-
keiten (ambiguities; finden, so stellen wir uns vor, dass absichtlich
solche gewihlt wurden, damit die Artikel so weit und umfassend
(inclusive; wie nur moglich sein konnten. Die Bediirfnisse, die im
sechszehnten Jahrhundert lagen, sind uns gegenwirtig. Indem wir
Artikel lesen, die vom Ursprung der Siinde, von Rechtfertigung,
guten Werken etc. handeln, stellen wir uns lebhaft vor, dass die
Kirche, ohne ihre puritanisch und ultraprotestantischen Glieder ver-
dammen zu wollen, doch besorgt war zu zeigen, dass die Lehre
der Kirche nicht das sei, was viele Puritaner gewohnlich behaup-
teten. Wenn wir in diesem Falle dann zu denjenigen Artikeln



— 395 —

kommen, die sakramentale Fragen behandeln, so glauben wir, man
mtisse sie mit Hilfe des Book of Common Prayer erkliren. Wir
finden, dass die wenigen Verurteilungen oder Kritiken, die wir da
lesen, sehr vorsichtig abgefasst sind.  So ist in Art. XXVIII dus-
serste Sorgfalt daraul verwendet, bet der Zurlckweisung der Trans-
substantiation genau festzustellen, dass die zuriickgewiesene I.ehre
diejenige ¢ der Verwandlung der Substanz von Brot und Wein »
sei. Der Begriff der Transsubstantiation, wie er in der (Geschichte
von Gelehrten gebraucht worden ist, braucht dieses scholastische
Dogma nicht in sich zu schliessen, das sich auf eine jetzt ver-
worfene philosophische Hypothese griindet. Die Orientalen, ge-
wohnt an den Ausdruck, der dem Latein entnommen ist, aber bei
ihnen nach orientalischem Denken interpretiert wird, werden der
Tatsache nicht leicht gerecht, dass wir nur die L.ehre verdammen,
wie sie ausdriicklich {explicitly) im Artikel definiert ist. Wenn der
namliche Artikel feststellt, dass «das Sakrament des hl. Abend-
mahls nicht auf Christi Anordnung aufbehalten, umhergetragen,
emporgehoben oder angebetet wurde », so verstehen wir, die eng-
lische (Geschichte kennen, leicht, dass mit diesem Satz nicht eine
Verurteilung solcher Ubungen ausgesprochen ist, sondern vielmehr
die Absicht vorliegt zu zeigen, dass sie nicht der Zweck der Ein-
setzung sind, und deshalb diesen Zweck nicht verdringen diirfen:
das Abendmahl ist eingesetzt als Gedichtnisfeier (memorial) und
geistige Speise (spiritual food), und kein untergeordneter oder zu-
falliger Brauch bei demselben kann Anspruch erheben, auf « Christi
Anorduung » zuriickzugehen  Der zitierte Satz ist nur ein Einzel-
stiick der allgemeinen Regel, die Art. XXV festsetzt: « Die Sakra-
mente wurden von Christus nicht eingesetzt, um betrachtet {gazed
upon;, oder umhergetragen zu werden, sondern damil wir von iencn
gebikrend (duly) Gebrauch machen s. Auf diese urspriingliche Ab-
sicht — den Grebrawck der Sakramente — legte die englische
Kirche mit Recht <o viel Gewicht. Vorsichtig enthidlt sich der
Artikel einer Erkliarung dariiber, ob solche untergeordnete Sakra-
mentsgebriuche, wie sie wihrend des Mittelalters allgemein in Sitte
waren, in der Kirche Englands fiir zuldssig gehalten werden sollen;
wie vorsichtig (carefully), kann man sehen, wenn man die Sprache,
die da gebraucht wird, vergleicht mit derjenigen des Art. XXX, wo
erklart wird ¢« Der Kelch des Herrn darf dem Laien nicht verwei-
gert werden ». Es geniigt nicht, bloss zu sagen, die Verweigerung
ist nicht « von Christus angeordnet » ; es geschieht nicht auf « An-
ordnung Christi » hin, dass das Volk zum Altar-Gitter (altar rail)
vorschreitet, um das Sakrament zu empfangen, dass die Kommuni-
kanten beim Empfang die Hinde kreuzen, dass der Priester das
Sakrament <herumtrigt » (¢ carries about»), um es ihnen einzeln



— 396 —

darzureichen, dass sie beim Empfang still beten, dass sie nieder-
knieen, wenn sie in ihre Betstiihle zuriickgekehrt sind; dennoch
folgt nicht daraus, dass das alles verboten sei — und es ist das
selbstverstindlich auch nicht der Fall. Deshalb sind auch die in
Art. XXVIII namhaft gemachten Gebriauche nicht etwa verboten.
Aber, wenn Art. XXX erklart « Der Kelch des Herrn darf dem
' Laien nicht verweigert werden », so spricht es ein (Gesetz aus. Ver-
weigerung des Laienkelchs ist absolut verboten.

So verhidlt es sich auch mit der Zahl und der Natur der Sa-
kramente. Im Verlaufe der Geschichte hat die Kirche sieben ein-
zelne Riten flir Sakramente erkldrt. Diese einzelne Klassifizierung
wurde in einem sehr langsamen Geschichtsverlauf festgestellt. Die
Riten selbst waren « Katholisch »; ihre Einordnung als Salramente
aber stammte nicht vom christlichen Altertum her, obschon sie
schliesslich in der ganzen Kirche angenommen wurde. Ro6mische
Autorititen anerkennen selbst in vollem Masse, wie diese Klassifi-
zierung erst aus spiter Zeit herriihrt, da das zwdlfte Jahrhundert
die fritheste Periode ist, der sie zugerechnet werden kann. Die
Catholic Encyclopedia sagt im Artikel liber die Sakramente:

« Das Konzil von Trient hat feierlichst erklart, dass es sieben
Sakramente des Neuen Bundes gibt; es sind dies: Taufe, Firmung,
heiliges Abendmahl, Busse, letzte Olung, Priesterweihe und Ehe.
Die gleiche Aufzdhlung wurde durch das Konzil von Florenz (1439)‘
im Dekret fiir die Armenier gemacht, ferner im (Glaubensbekenntnis
von Michael Palaeologus, das Gregor X. auf dem Konzil von Lyon
(1274, dargeboten wurde, und auf der 1237 in London versam- -
melten Synode unter dem Legaten des hl. Stuhls, Otto. Nach ver-
schiedenen Gelehrten soll Otto von Bamberg (1139), der Apostel
von Pommern, der erste gewesen sein, der die Siebenzahl klar an-
nahm (siehe Tanguerey, «De sacr. »). Hochst wahrscheinlich kommt
aber diese Ehre Peter Lombard (1164 gestorben) zu, der im vierten
Buch seiner Sentenzen (d. i, n. 2) das Sakrament als ein geheiligtes
Zeichen definiert, welches nicht nur Gnade versinnbildet, sondern
auch bewirkt: und dann zdhlt er (d.ii, n. 1) die sieben Sakra-
mente auf. »

Nun hatte die englische Kirche kein Interesse daran, diese
Sakramentsordnung der Theologen des zwolften Jahrhunderts und
der obengenannten Konzilien zu bestreiten. Es ist eine Tatsacht?,
dass die vortrefflichen Meinungen anglikanischer Theologen mit
dieser Klassifizierung véllig iibereinstimmen. Was aber die Berufung
auf die alte Kirche betraf, so musste die englische Kirche selbst-
verstandlich konsequent sein. Sie war — das geben wir gerne zu -—
allzu vorsichtig in dieser Sache, und die Charakterisierung der fiinf



— 397 —

kleineren Sakramente als solche, die «teils aus einer verkehrten
Nachahmung der Apostel entsprungen, teils auch Stinde!) des
Lebens (states of life) sind, die in der Schrift zwar erlaubt worden »
(Art. XXV), ist einfach ungenau und unrichtig ausgedrickt. Weder
die Firmung noch die Priesterweihe sind in letzter Linie « Stinde
des Lebens», und dennoch kann die englische Kirche nicht die
Absicht gehabt haben, sie zu verurteilen als «aus einer verkehrten
Nachahmung der Apostel entsprungen », da sie ja zu allen Zeiten
ihrer Geschichte beide sorgfiltig gebrauchte. Der Artikel ist zwei-
deutig und ungliicklich ausgedriickt, und auf diese Zweideutigkeit
und ungliickliche Ausdrucksform haben wir wahrscheinlich das
Misslingen des Unionsversuchs mit den Orientalen zuriickzufiihren,
der in Japan einen so verheissungsvollen Anfang genommen hatte.
Moglicherweise wiirden die russischen Polemiker gerechtfertigt, wenn
sie uns bei der engen und unmoglichen Konstruktion des Satzes
fassen wollten, der sich vom ganzen Book of Common Prayer am
wenigsten verteidigen ldsst; aber dennoch haben sie wohl gesehen,
dass die Fassung dieses Satzes die Absurditit der Annahme ent-
halt, die anglikanische Kirche verurteile offiziell diejenigen Riten,
die sie offiziell gebraucht. Die bloss wortliche Ubersetzung unserer
Texte lasst sich ja bei der Ubertragung in fremde Sprachen gewiss
nicht vermeiden, aber so gibt sie dessen ungeachtet doch ein recht
falsches Bild vom Geist, wie er in der anglikanischen Kirche herrscht.
In Ubereinstimmung mit unserem Standpunkt werden von den fiinf
Riten, die « gewohnlich Sakramente genannt werden », drei in Formen
gefeiert, die das Book of Common Prayer enthilt, ein vierter ist
von demselben Buche empfohlen, und nur der fiinfte Ritus — die
letzte Olung — kann moglicherweise als Beispiel angefiihrt werden
fir « die verkehrte Nachahmung der Apostels.

Welches auch immer die Ursache gewesen sein mag, die die
englischen Theologen, die sich mit der Abfassung der Artikel be-
schiftigten, bewog, in bezug auf die Sakramente eine solche vor-
sichtige und unhaltbare Sprache zu gebrauchen, so sehen wir doch
keinen Grund, weswegen der sakramentale Charakter der Firmung,
Busse, Priesterweihe, Ehe und Olung (nicht aufgespart zur Dar-
reichung in extremis) jetzt nicht in vollem Masse behauptet werden
sollte. Eine solche Bezeugung wiirde nicht im Widerspruch stehen
mit der alten Kirche, denn diese brauchte ja den Begriff Sakra-
ment in einem viel umfangreicheren Sinne (more liberally), als das
bei Theologen unserer Zeit der Fall ist. Ja, die Leugnung, dass
das Sakramente sind, ist geradezu ein direkter Gegensatz zum alten

') So iibersetzt die offizielle Prayer-Book-Ubersetzung, Oxford 1872,



— 398 —

Gebrauch des Begriffs in der Kirche, die sakramentalen Charakter
vielen Dingen zuerkannte, die sich gar nicht unter den technischen
Sakramentsbegriff reihen lassen, wie er heute besteht. Der sakra-
mentale Charakter dieser Riten kann vom anglikanischen und alt-
kirchlichen Standpunkt aus leicht erwiesen werden ; wir schen also
keinen Grund, weshalb darum der Sakramentsbegriff ithnen nicht
offiziell beigegeben werden soll, wie das inoffiziell in so hohem
Masse schon geschehen ist. Wenn die alte Kirche niemals sieben
Sakramente angenommen hat, so hat sie diese Anerkennung auch
nie nur auf zwei beschriankt; die eine Klassifizierung in exklusivem
Sinne ist so neu wie die andere; wir werden ja wohl nicht beson-
ders erwahnen miissen, dass zwei Sakramente immer iiber die andern
gestellt worden sind, als die allein « allgemein zum Heile notwen-
digen.» Es scheint sehr begriindet und richtig, den sakramentalen
Charakter dieser sieben Riten anzuerkennen, der ja sonst in der
ganzen katholischen Kirche angenommen ist. Sicherlich konnen
diejenigen, die an die Einheit der Kirche glauben, die Korrektur
eines Missverstandnisses nicht verweigern, das die Orientalen uns
gegeniiber gefasst haben.

Das ist ganz besonders der Fall, wenn, wie das ja klar ist,
der Zweifel, ob die anglikanischen Kirchen den sakramentalen
Charakter der Priesterweihe im besondern und der andern Sakra-
mente im allgemeinen lehren, ein Hindernis auf dem Wege zur
Einheit mit den Orientalen bildet. Unser westlicher, praktischer
Verstand mag vielleicht nicht sehen, dass die Frage von wesent-
licher Bedeutung ist, solange die Riten richtig und giiltig von uns
verwaltet werden, was die Orientalen keineswegs leugnen: aber da
sich die Denkart des Westens einmal nicht mit der des Ostens
deckt, und da die Lehre unter den anglikanischen Theologen in
iiberwiegendem Masse der sakramentalen Betrachtung dieser Riten
zuneigt, so fragen wir: Warum soll denn dieser Charakter nicht
ausdriicklich bezeugt werden? Herr Birkbeck erwartete von der
Lambeth Konferenz 1908 die Bestitigung; er wurde aber enttauscht.
Durch diese Vereitelung wurde die Einheit mit den Orientalen
deutlich zuriickgestellt. Aber die Bischofe der Lambeth Konferenz
sind an die offizielle Stellungnahme ihrer Kirchen gebunden. Unser
eigener Episkopat von Amerika konnte viel cher die sieben Sakra-
mente als solche anerkennen, als dies den Bischofen der Lambeth
Konferenz moglich war; sollten einige der Meinung sein, solche
Klassifizierung sei unvereinbar mit der Berufung auf die alte Kirche,
so lasst sie sich leicht in Ubereinstimmung bringen durch eine Er-
klarung in der Weise, man bezeuge nicht, dass es nu”r sieben
Sakramente gebe, sondern, dass diese Riten in der Tat sakramen-
taler Natur seien. Die englischen Erzbischofe bestanden auf der



399 -

Behauptung, die englische Kirche vertrete die Lehre des eucha-
ristischen Opfers, als der Papst dies leugnen wollte; unsere Bischofe
mogen nun ihrem Beispiele folgen in der Frage der sieben Sakra-
mente, da die Russen ihrer Meinung Ausdruck geben, wir seien
in dieser Sache — und wir sind es eben nicht — ketzerisch
(heretical). Das ist ein Schritt, der uns der kirchlichen Einheit
naher bringt, und unsere Bischéfe diirfen ihm bei Wahrung vélliger
Korrektheit wagen. Die Frage ist kurz die, ob sie den Russen
die von ihnen erbetene Versicherung unserer Rechtgliubigkeit geben
wollen. Ist das Ende nicht von geniigender Wichtigkeit, sie zu
bewegen, das zu tun? »

In russischen theologischen Kreisen und Zeitschriften werden
die Kontroversen ebenfalls eingehend besprochen. Im Februar-
heft der « Christlichen Lekture » veroffentlichte Prof. J. P. Sokolov
eine Abhandlung iiber die Giiltigkeit der anglikanischen Weihen.
Er bespricht ecingehend die Stellung des Papstes, der Altkatho-
liken und der Russen zu der Frage. Wahrend Leo XIII. die Gultig-
keit verworfen, die Altkatholiken sie anerkannt haben, haben die
Russen noch keine Lntscheidung getroffen. Prof. Sokolov gibt die
Hoffnung auf eine bejahende Entscheidung durch die russische
Kirche nicht auf. In der Praxis wird die Giiltigkeit nicht aner-
kannt, indem bei Ubertritten die Priesterweihe noch einmal vorge-
nommen wird. Mitunter werden auch unrichtige Mitteilungen iiber
die Unionsverhandlungen verbreitet. So schreibt das « Oxford-Journal
Mlustrated » vom 24. Januar u. a.: «Im Jahr 1910 haben die schwei-
zerischen Altkatholiken zweimal an die hl. Synode von Petersburg
(die oberste Behérde der orthodoxen Kirche Russlands) das Gesuch
um Wiederaufnahme der Unionsverhandlungen gerichtet. Es wurde
ihnen nicht cinmal der Empfang dieser Zuschriften angezeigt. »
Diese Erklirung ist eine Erfindung. «Die schweizerischen Alt-
katholiken » haben mit der hl. Synode von Petersburg von sich
aus iiberhaupt niemals iiber kirchliche Wiedervereinigung verhan-
delt. Was in dieser Hinsicht geschehen ist, besteht ausschliesslich
in den beziiglichen Verhandlungen auf den internationalen Kon-
gressen und in den theologischen Gutachten, die zwischen einer ortho-
doxen Kommission in Petersburg und einer Kommission der ver-
einigten altkatholischen Kirchen gewechselt worden sind. Diese
Gutachten erschienen jeweilen in der « Internationalen theologischen
Zeitschrift ». Anbesondere Verhandlungen dachte in der Schweiz schon
deswegen niemand, weil ein solches Vorgehen mit der Utrechter Kon-
vention vom 24. September 1889 im Widerspruch gewesen ware.

Nach wie vor schenkt die russische Kirche dem Altkatholizismus
volle Aufmerksamkeit. So schreibt das «Altkatholische Volksblatt»
in Bonn:



S -

«Im Februarheft des « Orthodoxen Gesellschafter » (Pravoslavnyj
Sobesédnik) S. 280 bis 312, der Zeitschrift der Geistlichen Alkademie
zu Kazan veroffentlicht Professor V1. Kerenskij in Kazan, ein griind-
licher Kenner des Altkatholizismus und hidufiger Gast auf den Inter-
nationalen Altkatholiken-Kongressen, eine Ubersicht iiber den gegen-
wartigen Stand des Altkatholizismus.  Anhand der altkatholischen
Literatur und besonders der verdienstvollen Schrift von Kopp
iiber den Altkatholizismus, schildert Kerenskij die Verbreitung des
Altkatholizismus, wobei er besonders den Mariawitismus bertick-
sichtigt, und legt dann die inneren Verhiltnisse der altkatho-
lischen Kirchen, die mannigfachen Einrichtungen, die fiir verschie-
dene Zwecke in ihnen bestehen, dar. Die zusammenfassende Arbeit
Kerenskijs wird sicher zu noch besserer Wiirdigung des Altkatholi-
zismus in Russland beitragen. » Im Aprilheft behandelt der Verfasser
den Unterschied des Altkatholizismus ecinerseits vom romischen
Katholizismus, anderseits vom Protestantismus. Er kommt zu dem
Schluss, dass der Altkatholizismus nach seiner ganzen Lage im
Abendland zur Vereinigung mit der orthodox-morgenldandischen
Kirche hinneige, ungeachtet einigen Einflusses protestantisierender
Tendenzen in ihm, die mehr oder weniger nattirlich seien, da die
altkatholische Bewegung einen Abschluss noch nicht gefunden
habe. Doch findet er, dass der Altkatholizismus sich mehr und
mehr der orthodox-morgenlandischen Kirche nahere. FEr erreiche
in seiner inneren Lintwicklung das Stadium, dass eine Vereinigung
mit der orthodox-morgenlandischen Kirche keine ernsten Schwierig-
keiten biete.

Ein cifriger Befiirworter der Unionsbestrebungen und ein wohl-
wollender I'reund des Altkatholizismus war der im November 1912
verstorbene Metropolit Antonius von St. Petersburg. Als Prasident
der hl. Synode von Russland verlich er in einem Schreiben an
den Internationalen Altkatholikenkongress in Wien der Hoffnung
Ausdruck «dass in nicht allzu entfernter Zeit die Einigung der
Orthodoxie und Altkatholiken zustande kame — jene Einigung,
um welche Jesus Christus, das Haupt der Kirche, gebetet hat. »
Und bei dem Besuch der englischen Bischofe in Russland letztes
Jahr sprach er den englischen Freunden seine herzlichen Sym-
pathien aus. Auch sonst fehlte es in dem segensreichen Leben
dieses hochgesinnten Kirchenfiirsten nicht an Gelegenheiten, um
seine Unionsfreundlichkeit zu bekunden. Zu seinem Nachfolger
wurde der Metropolit Wladimir von Moskau gewahlt.

Die aromanische Kirche auf der Balkanhalbinsel. — Uns_er
Mitarbeiter Jordan Ilitsch schreibt uns iiber die wihrend des Balkan-
krieges wiederholt erwdhnte Kirche folgendes:



401 —

« Die stiirmischen Ereignisse und die Kriege wihrend des Ver-
falls des romischen Kaiserreichs und besonders wiahrend der Volker-
wanderung liessen tiefe Spuren auch in den Balkanprovinzen zuriick.
Durch die unaufhorlichen Biirgerkriege und Kampfe mit den bar-
barischen Volksstimmen wurden viele Gebiete der Balkanhalbinsel
verwiistet. Die Grenzarmeen wurden schwicher und die romische
Bevolkerung sparlicher. Die Goten drangen bald nach der tausend-
jahrigen Romfeier (238} in die romischen Provinzen an der unteren
Donau. Die Romer schlugen sie zwar (269) zuriick, aber sie mussten
im Jahr 271 alles Gebiet am linken Ufer der untern Donau —
das sie « Dazien» nannten — preisgeben. Kaiser Aurelian (270
bis 275) zog hierauf seine Legionen auf die Balkanhalbinsel zuriick
und siedelte sie in Dardanien und Mazedonien an. Durch diese
Kolonien erstarkte auf der Balkanhalbinsel die romische Bevolkerung
wieder, welche nach dem Untergange Mazedoniens und Griechen-
lands (148—1406 v. Chr.) aus den angesiedelten romischen Kolo-
nisten und zu Romern gemachten Urbewohnern entstanden war.
Sie erstarkte besonders in den westlichen Gebieten des Balkans
(Hamus), innerhalb der Grenzen des damaligen Illyrien, wo die
christliche Religion schon in dieser Zeit verbreitet war, Die junge
christliche Kirche bekam damit neuen Zuwachs und neue Aus-
sichten auf eine bessere Zukunft. Seit der Regierung Konstantins
des Grossen wurde die Preefectura Illyricum in zwei Dibzesen ein-
geteilt, Illyricum proprium oder occidentale, die ein Archiepiskopat
zu Sirmium (Srem) hatte, und Illyricum orientale mit zwei Archi-
episkopaten Serdica (Dazien) und Thessalonik (Mazedonien). Alle
drei illyrischen Diozesen gehorten nach der Bevilkerung dem Occi-
dent an. Den romischen Bischofen war es nicht schwer, ihre Juris-
diktion in diesen Gebieten zu befestigen. Sie haben den illyrischen
Bischofen schon von Anfang an ihren Vorrang aufgezwungen und
sie als ihre Vikare behandelt. Wihrend der Regierung des Kaisers
Gratian wurde Ost-Illyrien mit beiden Divzesen (379) dem Orient
ubergeben. Der Archiepiskop von Thessalonik willigte bald darauf
aus personlichen Berechnungen ein, den Vorrang der romischen
Bischiéfe anzuerkennen. Er wurde von Rom zum Oberhaupt fiir
beide illyrischen Diozesen ernannt; damit wurde aber der Boden
fiir einen kirchlichen Kampf, der heute noch andauert, vorbereitet.
Der erste offentliche Konflikt brach unter dem romischen Bischof
Bonifatius 1. (418—422) aus. Er bestatigte (419) nach dem Vor-
schlag seines Vikars Rufus, des Bischofs von Thessalonik, die Wahl
des Bischofs Perigenes von Patrd als Metropoliten zu Korinth gegen
den Willen anderer Bischofe von Mazedonien. Die mazedonischen
Bischofe beklagten sich bei dem byzantinischen Kaiser Theodosius II.
(408—430) und dieser erliess im Jahre 421 das bekannte Edikt,

Internat. kirehl. Zeitschrift, Heft 3, 1918. 26



402 —

welches er im Jahre 435 in den Codex Theodosianus einreihte.
Durch dieses Edikt wurde die Jurisdiktion aller Bistumer in Illy-
ricum orientale der Kirche von Konstantinopel ibergeben; es wurde
ferner vorgeschrieben, dass solche Angelegenheiten nur die Synoden
erledigen konnen. Der romische Bischof Bonifatius erreichte aber,
dass Kaiser Theodosius sein Edikt zuriickzog und die rdmischen
Bischofe ihre Jurisdiktion in den erwahnten Bistimern behielten.
So hatte sich vielleicht die romische Bevolkerung und die Kirche
auf der Balkanhalbinsel erhalten konnen, aber in der Weltgeschichte
war ihnen ein anderes Schicksal bestimmt. — Seit dem vierten
Jahrhundert wurde das Vordringen der barbarischen Volker der
Goten, Hunnen, Avaren und besonders der Slaven noch stirker.
Das romische Kaiserreich, welches nach dem Tode Kaiser Theo-
dosius 1. (379—3095) wieder in zwei Teile geteilt wurde, konnte die
Volkerwanderung nicht mehr aufhalten. Dis neuen Ankommlinge
eroberten allmihlich die Balkangebiete und verdrangten die zivili-
sierte romische Bevolkerung, so dass diese ein ruhiges Leben in
gebirgigen Gegenden und eine bessere Beschiftigung in Viehzucht
suchen musste. In dichten Kolonien nahm sie alle Gebirgsziige
von Istra bis zum Schwarzen Meer und Jelada in Besitz und sie-
delte sich besonders in Thessalien dicht an, so dass es deshalb
am Ende des Mittelalters « Grosswalachei» (Mesyady Blayie) ge-
nannt wurde. Die romische Kirche in Illyrien wurde — mit kleinen
Ausnahmen in siidlichen und sidwestlichen Gebieten — fast ganz
vernichtet. In siidlichen Gebieten, in Mazedonien und Thessalien,
nahm sie immer mehr und mehr griechischen Charakter an, aber
de iure gehorte sie zu Rom. Im Jahr 732 nahm der grimmige
byzantinische Kaiser Leo III. der Isaurier (717—741) Illyricum orien-
tale den romischen Bischofen und unterstellte es den Bischofen von
Konstantinopel. Unter der romischen Jurisdiktion blieben nur die
westlichen Gebiete Illyricum occidentale. Die rémische Bevolke-
rung in Ost-Illyrien niherte sich schnell der griechischen, sie
befand sich in derselben kirchlichen Organisation und bildete mit
den Griechen von Anfang an ein ungeteiltes Ganzes. — Die Griechen
teilten die romische Bevolkerung nach ihrer Nationaltracht in
schwarze « Mawrowlachen» und weisse (neugriechisch) ¢« Arwani-
towlachen ». Einen Teil davon nennt man heute noch, nach den
schwarzen Volksminteln Zrnogunjzi, in Serbien Zrnowunzi, in Al-_
banien, Mazedonien, Epirus und Thessalien Karaguni. Die Slaves
kennen sie unter verschiedenen Namen, die gebrduchlichsten sind
Zinzari, Kuzowlassi, Wlassi, Latini. Sie aber nannten sich, nach dem
Bericht des Geographen D. Negri von Venedig — <« Negri Ve‘?e“
Geographia », Basel 1557, p. 103-— immer Romani. Jetzt nenneu sie sich
in Mazedonien ¢ Aromanen », deshalb brauchen wir diesen Volksnamen.



— 403 —

In den nordlichen Gebieten der Balkanhalbinsel, wo die An-
siedelung der Barbaren am stidrksten war, lebten die Aromanen
sehr lange als Nomaden. Erst im Mittelalter, als die christliche
Religion bei den Slaven — die in diesen Gegenden iberwogen —
eingewurzelt war, liessen sie das Nomadenleben und nahmen feste
Wohnsitze in den (Gebirgstillern. Die Bezeichnung ihrer Wohnsitze
wurde — wie der serbische Gelehrte S. Nowakowitsch « Selo »
(Dorf) 32 bemerkt — in verschiedenen Urkunden des Mittelalters
ofter erwidhnt. Das rithrt von ihren stindigen Wohnsitzen her. Die
Ansiedelung und die ndheren Beziehungen mit den Slaven brachten
den Aromanen ein besseres L.eben; sie befreiten sich von den Be-
schwerlichkeiten, mit welchen ihr Nomadenleben verbunden war.
Das hatte aber zur Folge, dass die zerstreuten Volksstimme ihre
Nationalitat und Sprache nicht lange erhalten konnten. Sie brauchten
eine Zeitlang neben ihrer Sprache noch die slavische, aber mit
der Zeit musste ihre eigene Sprache verschwinden. Uberreste der
aromanischen Sprache erhielten sich in slavischen Gegenden sehr
wenig, in einigen Gemeinden Ost-Istriens, ebenso in den nord-
lichen Gebieten von Serbien und Bulgarien der ruménischen Grenze
entlang. Die zahlreichen Bergnamen, Wege und Ruinen ihrer
Festungen aber, an die sich verschiedene Sagen knipften, zeigen
heute noch deutlich die Orte, wo sie lebten. Solche Uberreste gibt
es besonders in gebirgigen Gebieten zwischen Nisch und Sofia. Als
Lehrer, in Bergdorfern an der Grenze zwischen Serbien und Bul-
garien (Kreis Pirot), horte ich verschiedene Sagen tiber die Latinen
(so werden sie dort genannt), in einigen Doérfern hat sich z. B. die
gleiche Sage iiber die Listen erhalten, welche die Latinen vor ihrer
Flucht vorbereiteten. « Sie machten, — erzihlt die Sage — um
die Tiirken zu tiduschen und die Verfolgungen zu hindern, Musik
mit Dudelsack und Trommel, die nach ihrer Flucht vom Wind
getrieben werden konnte. Dann gingen sie mit verkehrt ange-
schnallten Opanken (Sandalen) und verkehrt aufgeschlagenen Huf-
eisen der Pferde fort». — In grosserem Masse erhielten die Aro-
manen ihre Sprache in der bisherigen europiischen Tiirkei, in den
Lindern, wo das slavische und griechische Element aneinander
grenzt, allein sie hat sich im Laufe der Jahrhunderte so verdndert,
dass die Aromanen sich mit ihren Volksgenossen, den Rumdinen,
nur schwer verstindigen konnen. Die aufstrebenden Elemente
unter ihnen ziehen es vor, griechisch zu lernen, da sie damit weiter
kommen, als mit ihrer Sprache, die in der Tiirkei nirgends ver-
standen wird. Sie besuchen gern die griechischen Schulen, wo sie
Griechen werden.

In der zweiten Hilfte des vorigen Jahrhunderts, nach der
Yereinigung der ruminischen Linder der Walachei und Moldau



404 —

und Griindung des Fiirstentums Ruminien 1859, riihrte sich in der
europdischen Tirkei die rumdinische Propaganda. Sie ist reich
dotiert, aber doch nicht sehr erfolgreich. Die ersten Versuche
dieser Propaganda, ruménische Schulen zu griinden, blieben er-
folglos. Die einzige Schule, die in Bitolj (Monastir) eroffnet wurde,
konnte sich nicht lange halten. FErst im Jahre 1868 wurde in
Wilachoklissura, diesem einzigen rein aromanischen Stadtchen in
Mazedonien, die erste aromanische Schule gegriindet und 1869
wurden noch zwei Schulen in Ochrid und Gopesch erdffnet. Nach
dem Berlinerkongress, welcher das Fiirstentum Rumainien als ein
unabhingiges Konigreich erklarte, bildete sich in Rumdinien «die
mazedonische (Gesellschaft», welche ithren Mitbiirgern in allen Pro-
vinzen der europdischen Tiirkei grosse Hiilfe brachte. Damit wurde
ein besserer Boden fiir Propagandaerfolge geschaffen. Sp. Gopce-
witsch zdhlte in seinem Werk <Mazedonien und Altserbien » (ser-
bische Ubersetzung) Belgrad 1890, S. 315—316, schon im Jahre 1888
neunzehn aromanische Schulen mit 47 l.ehrern und Lehrerinnen.
Ausserdem erwahnt er noch ein Gymnasium in Bitolj mit sieben
und eines in Kruschewo mit zwei Klassen. Im Jahre 1892 trafen
die turkischen Minister Kiamil und Dsewdet Pascha mit dem oku-
menischen Patriarchen Dionysios (1887-—1892) ein Ubereinkommen,
nach welchem den Aromanen ihre Sprache in Kirchen und Schulen
erlaubt wurde. Die unermiidliche ruminische Propaganda suchte
einen Teil der Aromanen vom Patriarchat zu trennen, aber das
rief — wie die russische Zeitschrift « Zerkownij Wijestnik» (der
kirchliche Bericht) 1906 meldete — einen Konflikt zwischen dem
okumenischen Patriarchat und der ruminischen Synode hervor.
Die Griechen erlaubten die Trennung der Aromanen nicht und
verhinderten auch die Einfiihrung der aromanischen Sprache in
schul-kirchlichem Gebrauch. Die alte tiirkische Politik, jede Ein-
tracht unter den Balkanvolkern zu vereiteln, befolgte die Pforte
wieder, nahm sich der aromanischen Kirchenbewegung an und er-
wies ihre Hilfe von seiten aller Ortsbehérden. Dem Patriarchen
Joachim III. wurde das Ubereinkommen aus dem Jahre 1892 mit-
geteilt, er versprach nach demselben zu handeln. Einige Jahre
spater (1910) versuchte die ruminische Propaganda — wie die
serbische Zeitschrift « Zrkweni Wesnik » (der kirchliche Bericht)
mitteilt — die Griindung eines ruminischen Bistums in Mazedonien.
Sie suchte Hilfe bei der ruminischen Regierung, der es — nac-h
der tiirkisch-ruminischen Konvention 1910 — schnell gelang, mit
der Tirkei ein Projekt iiber die Griindung des aromanischen
Exarchates auszuarbeiten. Nach diesem Projekt solite das Ober-
haupt der aromanischen Kirche den Sitz zu Bitolj haben und die
Bischofe der zwei Bistiimer, die gleichzeitig gegriindet werden



sollten, zu Karaferia und Malowischte. Zur Ausfithrung dieses Pro-
jektes kam es nicht. Die neuesten Ereignisse auf der Balkanhalb-
insel gaben der ruminischen Kirchenpolitik eine andere Richtung.

Die nahen und ununterbrochenen Beziehungen der Aromanen
und Griechen, die jahrhundertelang dauerten, erschweren die Auf-
stellung einer genauen Statistik der Bevolkerung in den europaisch-
tiirkischen ILiandern sehr, machen sie fast unmoglich. Die grosse
Mehrheit der aromanischen Bevolkerung bildet jetzt auch das zu
den Griechen tibergehende Element und die Statistiker neuerer
Zeit nehmen dieses Element entweder als Griechen oder als Aro-
manen. So entstehen in der Bestimmung der Zahl beider Volker
sehr grosse Differenzen. Das ruminische Werk « Une Confeede-
ration orientale », Paris 19035, S. 49, gibt eine sehr hohe Zahl der
Aromanen in Mazedonien an. Es zidhlt « 370,000 roumains». Die
rumanischen Minister Toki Jonesku und Philippesku erhohen in
ihren jetzigen Erkliarungen diese Zahl auf vier und fiinthunderttausend
Aromanen. Der Grieche Dr. Georg Papantonalis behauptet aber
nach genauen statistischen Studien, wie er selbst sagt — « Neue
Freie Presse», Wien, 30. V. 1913, Nr. 17,517 — dass es in allen
bisherigen tiirkischen Léndern auf der Balkanhalbinsel nicht mehr
als 19,329 Aromanen gibt -— in Mazedonien ungefihr 13,000. In
anderen Statistiken, von Clenanthes Nikolaides <« Mazedonien »,
Berlin 1899, I’ntschow <« Mazedonien», Sofia 1900 und Hilmi
Pascha « Mazedonien und Mazedonen » von Iwanitsch, sind die
Zahlen der Aromanen ebenfalls nicht iibereinstimmend und zeigen
solche Differenzen, dass man nicht schliessen kann, welche von diesen
wenigstens annihernd genau ist. Deshalb konnen wir mit keiner
derselben zufrieden sein. — Einen besseren Weg zur Ieststellung
einer genauen Statistik zeigt die bulgarische Zeitschrift « Zrkowen
Wjestnik » (der kirchliche Bericht) 1913, in Nr. 13 und 14. Sie
zdhlte alle aromanischen Wohnorte in Mazedonien mit der Anzahl
der Hiuser auf und behauptete, dass kein aromanisches Haus
‘ausgefallen sei. Darnach gibt es in 22 mazedonischen Bezirken
kein aromanisches Haus, in 13 nur gemischte Dérfer und in den
Ubrigen 11 neben solchen noch einige rein aromanische Dérfer.
Ausserdem erwihnt der bulgarische Autor 25 Stidte, in welchen
es aromanische Hiuser gibt. Die Gesamtzahl der Hauser ist 12,067.
Fiir diese Hiuser gibt es 15 Kirchen, 45 Primarschulen und 3 Gym-
nasien. Die Zahl der aromanischen Hiuser in anderen Provinzen
ist nicht erwihnt. — Der deutsche Offizier und ehemalige Pro-
fessor in den tiirkischen Militirschulen zu Konstantinopel, Huber,
zihlt in seiner statistischen Karte: « Empire Ottomann — Carte
statistique des cultes chrétiens », Kairo 1910, in der ganzen euro-
paischen Tiirkei 25 aromanische Kirchen, 79 Volksschulen und



— 406 —

4 Gymnasien, zwei zu Bitolj und je eines zu Saloniki und Janina.
Fir die ubrigen tiirkischen Balkanprovinzen bleiben also: 10 Kirchen,
34 Primarschulen und 1 Gymnasium. Das Verhiltnis zwischen
Kirchen und Schulen in Mazedonien und anderen Provinzen —
das ungefihr 3: 2 widre — ist wie iiberall durch die Hausermehr-
zahl bedingt. Nach diesem Verhiltnis bekdmen wir noch 8043
aromanische Hauser und das macht fiir die ganze Tiirkei auf der
Balkanhalbinsel ungefihr 20,200 Hiuser. Tiir die Slaven rechnet
man in Mazedonien 6—7 Seelen in einem Haus — K’ntschow
« Mazedonien », Sofia 1900, 5. 137. In keinem Fall konnte man
flir die Aromanen, von denen der vierte Teil in Stadten wohnt,
mehr rechnen. Wenn wir jetzt diese Seelenzahl in slavischen
Hausern auf die aromanische anwenden, und wenn wir dazu die
weissen < Arwanitowlachen » rechnen -— die heute noch auf sehr
niederer Kulturstufe sind und sich als Nomaden zwischen Serbien
und Morea bewegen — so bekdmen wir eine anndhernde Zahl fiir
die Aromanen, die in keinem Fall als Griechen angesehen werden
konnen. Diese Zahl ware 150—200,000. Ausser einigen Tausenden
— ungefihr zehn — die mohammedanische Religion haben, sind
alle anderen orthodox. Die schwarzen « Mawrowlachen » sind die
standige Bevolkerung, aber sie sind jetzt in verschiedenen euro-
paisch-tiirkischen Lindern so zerstreut, dass sie nirgends eine kom-
pakte Masse bilden. Durch die neuesten Ereignisse und die Teilung
der europaischen Tirkei werden sie noch in vier Teile geteilt. Die
Autonomie ihrer Kirche und Schule, ihrer Sprache und Nationalitat,
werden ihnen von allen Balkanstaaten garantiert, aber trotzdem
sind sie dem Schicksal ihrer verwandten Volksstimme in anderen
Balkangebieten ausgesetzt. Jordan ILITSCH.

Das Patriarchat von Konstantinopel. — Am 26. November
1912 starb der Patriarch von Konstantinopel Joachim IIT. Zweimal
hatte der im 78. Lebensjahre Verstorbene die hohe Wirde eines
Patriarchen von Neu-Rom bekleidet, das erstemal 1878 —1884 und
das zweitemal seit 190o1. \Wahrend seiner ersten Amtsperiode hat
er viel zur Hebung der wissenschaftlichen Ausbildung des Klerus
und seines Volkes tiberhaupt getan. FEr reorganisierte in Chalke die
theologische lehranstalt, schuf in Konstantinopel eine griechische
Hochschule und griindete die Zeitschrift « ExzldyGiacron, Adec
die bis zur Stunde das Organ des Patriarchates ist. Da er zu sehr
fiir die Interessen seines Volkes eintrat, notigte ihn ein Konflikt mit
der tiirkischen Regierung zum Riicktritt. Er zog sich in ein Kloster
auf dem Berge Athos zuriick. Zum zweitenmal zum Patriarch?ﬂ
gewihlt, hatte er bald wieder Gelegenheit, mit aller Energie d%e
Rechte seiner Kirche und seines Volkes zu verteidigen, als die



— 407 —

Jungtiirken ans Ruder kamen und mit dem seltsamen Beginnen
anhoben, eine oftomanische Nation zu schaffen, der die Christen
ihre Rechte opfern sollten. Zu einem ernsten Konflikt mit der
Regierung kam es im Jahre 1910, als der Patriarch wider ihren
Willen die Nationalversammlung berief, um gegen das Gesetz des
Parlamentes zu protestieren, durch welches ein grosser Teil der
Schulen und Kirchen in Mazedonien den Bulgaren ausgeliefert
werden sollte. Diejenige Nation, die eine Mehrheit von zwei Drittel
besass, sollte in Besitz der Schulen und Kirchen gelangen, auf die
sie. Anspruch erhob. Die Regierung schritt mit Gewalt ein, indem
sie einige Abgeordnete verhaften liess und den Patriarchen notigte,
die Versammlung zu vertagen. Mit Gewalt unterdriickte sie sein
Organ, als es Proteste brachte gegen die Vergewaltigungen, denen
die Christen in Mazedonien ausgesetzt waren, ohne dass sie bei
der Regierung Schutz fanden. So sehr Joachim III. die Rechte der
Griechen gegen die Bulgaren behauptete, so war er doch darauf
bedacht, das bulgarische Schisma aus der Welt zu schaffen. Den
grossten Widerstand fand er bei seinem eigenen Volke, das aus
politischen und nationalen Griinden den Bulgaren feindlich gesinnt
ist. Ein Ausgleich kam schliesslich durch russische Vermittlung
im November 1911 doch zustande — offenbar mit Riicksicht auf
den Balkanbund. Formell ist aber das Schisma nicht aufgehoben.
Ebenso suchte der Patriarch eine Verstindigung mit der nationalen
Kirche der Armenier. Aber auch auf die Kirche des Abendlandes
richtete er seinen Blick. Von einer Union mit Rom wollte er nichts
wissen. Dem Assumptionisten A. Palmieri erklirte er: «Der Orient
ist nicht gewillt, sich dem Primat Roms zu unterwerfen.» Dagegen
war er einer Union mit der anglikanischen Kirche sehr zugetan.
Er fand aber im Orient nicht das Verstindnis, auf das er gehofit
hatte (vgl. «Internationale kirchliche Zeitschrift> 1910, S. 271.)
Die Wahl des Patriarchen wird durch eine besondere Wahl-
behorde vorgenommen, die aus den Mitgliedern der hl. Synode,
des gemischten Rates, dem Bischof von Heraklea und hoheren
Beamten, total 95 Personen, wovon 70 Laien sind, besteht. Die
Kandidatenliste wird aufgestellt, indem jeder Metropolit innert
41 Tagen den Namen eines Kandidaten versiegelt einsendet. Von
den Laien kann die Liste unter Zustimmung der geistlichen Mit-
glieder erginzt werden, hierauf geht sie an die tiirkische Regierung,
die das Recht hat, missbeliebige Kandidaten zu streichen. Ist die
Liste endgiiltig bereinigt, stellt die Wahlversammlung drei Kandi-
daten auf, aus denen die Metropoliten den Patriarchen geheim
wahlen. Die Regierung stellt hierauf das Einsetzungsdekret aus.
Bei der jetzigen Wahl trat die Wahlbehorde — sie bestand aus
63 Laien und 19 Metropoliten — zum erstenmal am 3. Februar



— 408 —

zusammen. Die Liste trug 28 Namen, von denen 7 durch die
Regierung gestrichen wurden. Am 10. Februar wurden die drei
Kandidaten bezeichnet, die Wahl selbst fiel einstimmig auf den
Metropoliten von Chalcedon Germanos V. Germanos — sein Name
ist Georgios Karakopaulos — wurde 1835 zu Konstantinopel geboren,
er absolvierte seine Studien in Konstantinopel, Jerusalem und an
der Universitit in Athen. Seit dem Jahre 1866 hatte er verschiedene
Metropolitansitze inne, den von Chalcedon seit 1897. In den Jahren
1886 bis 1894 besass er als Bischof von Heraklea (Rodosto) und
Mitglied der hl. Synode grossen Einfluss auf das Patriarchat. Dem
neuen Patriarchen wird grosse Energie und ebenso grosse Abneigung
gegen die Bulgaren nachgesagt. Er wird als Typus eines Phana-
rioten bezeichnet. Sein Amt tritt er unter iberaus schwierigen
Verhiltnissen an. Denn dem Patriarchat droht die Gefahr, dass
sein Einfluss auf die asiatische Tiirkei zuriickgedrangt wird, da die
ganze europaische Tiirkei, mit Ausnahme von Konstantinopel und
einem schmalen Streifen von Thrazien, den Balkanstaaten zugefallen
ist. Diese besitzen ihre autonomen Nationalkirchen, die dem Pa-
triarchen wohl einen Ehrenvorrang einriumen, die eroberten Gebiete
werden sie aber ihren Nationalkirchen angliedern. Auf diese Weise
konnte der Patriarch fast die Hilfte seiner Diozesen einbiissen.
Schon durch den Berliner Frieden hatte der Patriarch grosse Ge-
biete verloren. Von den 83 Metropolitansitzen befinden sich 42 in
der bisherigen europdischen Tirkei, 20 in Kleinasien, 12 auf den
tirkischen Inseln und 35 in Bulgarien (s. < Int. kirchl. Zeitschr.» 1912,
S. 249 ff.). Unter allen Umstinden wird der Einfluss des Griechen-
tums, das seit jeher die morgenlindische orthodoxe Kirche be-
herrscht hat, zugunsten des Slaventums zuriickgedriangt. Denn in
den von den Serben und Bulgaren eroberten Gebieten werden die
Bischofssitze kaum mehr mit Griechen besetzt werden, wo diese
in der Minderheit sind. Moglicherweise wird jetzt auch das Ver-
hiltnis der Bulgaren zum Patriarchat ein besseres. Der Exarch
wird wohl Konstantinopel verlassen und seinen Sitz in Bulgarien
nehmen, denn in der Tiirkei hat er keine Diozese mehr. Dadurch
ist mancher Anlass zu Differenzen verschwunden. Durch die Erfolge
der Bulgaren hat die panhellenistische Idee, die Errichtung von Gross-
griechenland mit Konstantinopel als Hauptstadt, Einbusse erlitten.
Sie taucht aber jetzt in neuer Form auf, indem sie in kirchlicher
Beziehung verwirklicht werden soll. Der Metropolit Meletius von
Larnaka auf Cypern vertritt, wie die « Echo d’Orient», S. 1841
schreiben, den Plan, alle Griechen, insbesondere auch die autonome
Kirche des Konigreichs Griechenland dem Patriarchat von Kon-
stantinopel zu unterstellen, Auf diese Weise konnte die Autoritat
des Patriarchates wieder gehoben werden und es wiirde vermieden,



— 409 —

dass sein Einfluss auf Asien beschriankt wiirde. Natiirlich tauchen
allerlei kirchliche Projekte auf, iber die zu diskutieren zwecklos
ist. Tatsache ist, dass die politischen Umwilzungn am Balkan auch
tiefgehende Folgen fiir die &dussere Organisation der orthodoxen
Kirche nach sich ziehen werden.

Die Synode der christkatholischen Kirche der Schweiz, —
Am 15. und 16. Juni traten die Delegierten und die Geistlichen der
christkatholischen Gemeinden zur Synode in St. Immer in der von
der dortigen Gemeinde neu erbauten Kirche zusammen. Ausser den
alljahrlich wiederkehrenden Berichterstattungen wurden einige wich-
tige Beschliisse gefasst, die das praktische kirchliche Leben be-
riihren., Es seien besonders folgende Beschliisse erwahnt:

Pfarrer Gilg aus Ziirich begriindete einige Antrige des Synodal-
rates iiber den Religionsunterricht. Das Referat gipfelte in den
Sitzen: In Erwiagung der grossen Bedeutung, die ein guter kirchen-
geschichtlicher Unterricht fiir die christkatholische Jugend und damit
auch fiir den Fortbestand unserer Kirche hat, legt der Synodalrat
der Synode folgende Antriage vor: 1. Es kann und soll, wo es bis
jetzt noch nicht geschieht, unter Zugrundelegung der Geleitsworte
von Pfarrer Dr. Fischer oder der Bilder aus der Kirchengeschichte
von Pfarrer Kiiry als Abschluss des Kommunionsunterrichts ein
geschichtlicher Uberblick speziell iiber die katholische Reform-
bewegung von 1870 und die folgenden Jahre gegeben werden.
2. Es sollen aber auch die Vereine junger Chriskatholiken sich zur
Aufgabe machen, durch geeignete Vortrage und Kurse das Interesse
an der Geschichte unserer Kirche zu wecken und den hierin in
der Schule erhaltenen Unterricht zu erweitern und zu vervollstan-
digen. 3. Es sollen in den Bibliotheken der christkatholischen Ge-
meinden und Vereinen die Schriften: Geleitsworte von Pfarrer Dr.
Fischer, der Christkatholizismus von Konrad Amrhein, Bilder aus
der Kirchengeschichte von Pfarrer Kiiry, ebenso die Geschichte
der christkatholischen Kirche von Pfarrer Gschwind in mehreren
Exemplaren vorhanden sein.

Auf ein Referat von Pfarrer Herzog in Laufen wurden Antrage
iber Errichtung einer Zentralbibliothek angenommen, die lauten:
1. Die Synode beschliesst die Errichtung einer christkatholischen
Zentralbibliothek (Sammelstelle fiir christkatholische Biicher und
Schriften). 2. Sie ermichtigt den Synodalrat, dafiir jihrlich einen
Posten ins Budget aufzunehmen, empfiehlt im iibrigen die Bibliothek
dem Wohlwollen aller Interessenten. 3. Sie beauftragt den Synodal-
rat, mit der Organisation der Bibliothek, besonders auch mit der
Aufstellung eines Reglements fiir deren Beniitzung.



e BT

Ein dritter wichtiger Antrag wurde von J. Siissli in Ziirich be-
grindet und von der Synode zum Beschluss erhoben: Im Hinblick
auf die Erfahrungen, die mit der Versorgung christkatholischer
Kinder bis anhin gemacht wurden, erachtet die Kommission zur
Forderung christkatholischer Interessen die Errichtung einer Fiirsorge-
stelle als eine Notwendigkeit und stellt darum an die Synode das
Gesuch, es moge dem Synodalrat der Auftrag erteilt werden, fir
Studium und Losung dieser Frage die geeigneten Schritte zu tun
und der nichsten Synode dariiber Bericht zu erstatten,

Sehr eingehend befasste sich der Bericht von Bischof Dr. E,
Herzog iber das religiose und kirchliche Leben. Er bot zunachst eine
Ubersicht iiber die Verinderungen, die der Klerus im Jahre 1912
erfahren hat. Erwidhnenswert ist, dass seit der letzten Synode im
Jahre 1912 26 romischkatholische Geistliche und Priesteramtskan-
didaten tiber den Anschluss an die christkatholische Kirche mit dem
Bischof verhandelt haben. Vier Gesuchen ist entsprochen worden.
« Von den Geistlichen », so bemerkte der Bischof, « befinden sich
freilich die meisten nicht mehr im aktiven Dienst der romischen
Kirche, allein es gibt auch unter denen, welchen ich in Anbetracht
unserer Verhiltnisse eine ablehnende Antwort geben musste, solche,
die sich bis auf diesen Tag in ihrer Kirche eines bedeutenden An-
sehens erfreuen. Wiren die Mittel vorhanden, solchen Geistlichen,
die innerlich mit dem Romanismus zerfallen sind, das zu einem
anstindigen Lebensunterhalt Notige zu verschaffen, so konnte vielen
eine grosse Wohltat erwiesen werden.» Aus dem Bericht lassen
wir diese Abschnitte in extenso folgen:

« Anlasslich der Generalkonferenz der christkatholischen Geist-
lichen, die am 2. Juni 1913 in Schonenwerd stattgefunden hat, gab
Herr Pfarrer Paulin Gschwind in seinen Erinnerungen an die Zeiten
unmittelbar nach 1870 dem Bedauern Ausdruck, dass wir nicht
schon vor vierzig Jahren einen Klerus gehabt haben, der an Zahl
und Tiichtigkeit dem heutigen zu vergleichen gewesen ware: €r
meinte, der Erfolg, den wir damals erzielt haben, wire bedeutend
grosser gewesen und denen, die damals im heissen Kampfe standen,
wire manche schwere Aufgabe leichter geworden. Ich bin auch
dieser Meinung und fiige mit Dank gegen Gott bei, dass die Aus-
sichten auf geistlichen Nachwuchs einmal bessere, vielleicht im
allgemeinen — also unter Beriicksichtigung des ganzen Kollegiums
— niemals so gute gewesen sind wie heute,

Nicht minder vertrauenerweckend ist die im Verein junger
Christkatholiken reprasentierte Jungmannschaft. Nach dem vom
Zentralvorstand auf der Delegiertenversammlung vom 4. Mai 1913
in Allschwil erstatteten Bericht zahlt der Verein gegenwartig in



S} |

18 Sektionen und 6 Ortsgruppen im ganzen 1561 Mitglieder, von
denen allerdings 94 Ehrenmitglieder sind, die nicht mehr zur Jung-
mannschaft gehoren. Es wurden im Laufe des Jahres 98 Vortriage
gehalten; die Bibliotheken zihlen 7391 Binde. Im iibrigen bereiteten
mir im Bericht des Zentralvorstandes zwei Dinge eine grosse Ge-
nugtuung. Das eine ist die nilichterne Beurteilung der Zustinde
und Leistungen. Es wire selbstverstindlich den Berichterstattern
der verschiedenen Sektionen und dem Zentralvorstande selbst nicht
schwer gefallen, in schonen Worten von gliicklichen Verhaltnissen
und grossen Erfolgen zu reden, wenn es ihnen darum zu tun ge-
wesen ware, nur die Lichtseiten hervorzuheben und von misslichen
Dingen zu schweigen. Aber eine solche Berichterstattung hitte
natiirlich wenig Nutzen stiften konnen. Sodann freuten mich die
Schlussbemerkungen des Zentralvorstandes. Dieser hatte die Ab-
sicht, nach zweijahriger Amtsverwaltung die Leitung von der Sektion
Solothurn auf eine andere Sektion iibergehen zu lassen, da es ja
an geeigneten Kriften gar nicht fehle, er konnte aber durch das
einstimmige Votum der Versammlung bewogen werden, noch ein
Jahr lang am Ruder zu bleiben. Was mich nun insbesondere sym-
pathisch beriihrte, war die unumwundene Erklirung des Zentral-
vorstandes, dass ihn keineswegs eine « Amtsmiidigkeit» bewege,
von Riicktritt zu reden, sondern lediglich die Ansicht, dass eine
Anderung der Leitung im Interesse des Vereines liege. Von ¢« Amts-
midigkeit » zu reden ist Leuten erlaubt, die ein halbes Jahrhundert
gearbeitet haben und fithlen, dass die Krifte schwinden, aber solche
Midigkeit ist ein seniles Gefiihl, das junge, einsichtige und kraftige
Leute nicht aufkommen lassen diirfen,

Dass es auch dem Verein junger Christkatholiken an gutem
Nachwuchs nicht fehlt, konnte ich im Laufe des verflossenen Jahres
an verschiedenen Orten anldsslich der Firmungen wahrnehmen. Ich
spendete das Sakrament am 30. Juni 1912 in Allschwil 79 Firm-
lingen. Hier sind in letzter Zeit Kirche und Pfarrhaus sehr schon
restauriert worden. Wie bei frithern Besuchen, so konnte ich mich
auch diesmal wieder an den vorziiglichen Leistungen des Kirchen-
gesangvereins erbauen. Namentlich wird in Allschwil auch die
Vesper streng nach dem liturgischen Gebetbuch in einer Weise
gesungen, wie das nirgendswo besser geschieht. Am 0. Oktober
1912 spendete ich in Obermumpf die heilige Firmung 26 Knaben
und Midchen. Die Veranstaltungen, mit denen die kleine Berg-
gemeinde der Feier den Charakter eines Freudenfestes gegeben
hat, sind mir in dankbarer Erinnerung. Am gleichen Tage firmte
ich in Mohlin beim Vespergottesdienst 110 Knaben und Médcben,
die drei Jahrgingen angehorten. Die grosse Zahl der F1rm11t'1ge
wire schon fiir sich allein ein geniigender Beweis dafir, dass sich



— 412 —

diese Gemeinde in den denkbar gliicklichsten Verhiltnissen befindet.
Der Gottesdienst fiillte die Kirche bis in alle Winkel und verlief
unter der Mitwirkung des ausgezeichneten Kirchenchores wie immer
in erhebendster Weise. — Dass sich, auch was glanzvollen Gottes-
dienst betrifft, Ziirich von keiner Gemeinde iibertreffen lidsst, braucht
kaum gesagt zu werden. Ich spendete dort am 20. Oktober 1912
158 Knaben und Maiadchen, die zwei Jahrgdngen angehdrten, die
heilige Firmung. Am Vorabend hatte in Gegenwart des Prisidenten
der Gemeinde mit den Firmlingen eine Prifung stattgefunden, die
trotz der schwierigen Verhiltnisse, die eine Grossstadt der Pasto-
ration bietet, in jeder Hinsicht sehr befriedigend ausfiel. Zu meiner
lebhaften Genugtuung vernahm ich auch, dass die Hoffnungen, die
man an die Erbauung der zweiten Pfarrkirche zu St. Elisabethen
kniipfte, sich erfiilllen. — Am Nachmittag des 3. Novembers 1912
begab ich mich nach der Installationsfeier in Schaffhausen nach
Winterthur, wo ich 13 Firmlingen die Hand auflegte. Bisher waren
die Firmlinge dieser Genossenschaft jeweilen nach Ziirich gekommen.
Ich war iiberrascht, wie wiirdig die zahlreich versammelte Genossen-
schaft auch einen Nachmittagsgottesdienst in der Form der Vesper
zu feiern verstand. Moge die Hoffnung, dass es ihr bald méglich
werde, den Vormittagsgottesdienst zu gelegener Zeit zu feiern, in
Erfiillung gehen. Fiir das briiderliche Entgegenkommen der pro-
testantischen Stadtgemeinde, an deren Wohlwollen es schon bisher
gar nicht gefehlt hat, spreche ich meinen aufrichtigen Dank aus.
— In St. Immer, wo ich am 17. September 1912 an der Orgel-
einweithung hatte teilnehmen konnen, spendete er am ¢. Marz 1913
das Sakrament 12 Firmlingen. Bei beiden Anldssen konnte ich
wahrnehmen, wie viel geeigneter die neue Kirche fiir christkatho-
lischen Gottesdienst ist als die bisherige, von deren Miteigentum
sich unsere Gemeinde auskaufen liess. Was frither fast undenkbar
war, hat sich nun bereits in erbaulichster Weise eingelebt. Die
versammelte Gemeinde kann aktiv am Gottesdienst teilnehmen und
im gemeinschaftlichen Lied Gott verherrlichen. Auch ist nun der
Kirchenchor zu einer Bliite gelangt, die er bisher nie erreicht hatte.
Uberhaupt befindet sich die Gemeinde nun in vollig geordneten
Verhiltnissen, was, wie bereits gesagt, namentlich auch das Ver:
dienst des verstorbenen Pfarrers Cesar ist. — Am 13. April 1913
kam ich zur Firmungsfeier nach Chaux-de-Fonds. Es war einer
der verspiteten Wintertage, die im laufenden Jahre dem Friihling
die Herrschaft streitig machten. Fusshoher Schnee lag am Morgen
in den Strassen, winterliche Kilte und Schneegestober schreckten
vom Ausgehen ab; allein gleichwohl war die Kirche von einef
sehr zahlreich versammelten Gemeinde gefiillt; 72 Kinder, die sich
musterhaft benahmen, wurden dem Bischof vorgestellt; der ganze



413 —

Gottesdienst nahm unter der Mitwirkung des trefflichen Kirchen-
chores einen durchaus wiirdigen und schonen Verlauf. Niemals bin
ich von Chaux-de-Fonds mit grosserer innerer Befriedigung zuriick-
gehommen. — In Grenchen, wo ich am 20. April 1913 29 Firm-
lingen die Hand auflegte, durfte ich zu meiner grossen Beruhigung
wahrnehmen, dass der aus Krefeld stammende tiichtige neue Pfarrer
ebenso freundlich aufgenommen worden ist wie ich 1872 in Kre-
feld. Die altkatholische Gemeinde in Krefeld war die zweite, die
in Preussen organisiert worden ist. Die beiden trefflichen Pfarrer,
die uns die genannte Stadt genau 40 Jahre nach dem schweren
Anfang gesandt hat, mogen lebendige Zeugen dafiir sein, dass es
dem begonnenen guten Werk in keiner Generation an geeigneten
Dienern fehlen wird. Endlich spendete ich am Pfingstfest, 11. Mai
1913, in Bern selbst 46 Knaben und Madchen die heilige Firmung.
Wie an der ordentlichen Kirchgemeindeversammlung den 27. April
1913 festgestellt worden war, hat sich im Vorjahr die Zahl der
stimmberechtigten Gemeindemitglieder erfreulich vermehrt und be-
lauft sich nun auf 565. Nicht auf entsprechender Hohe ist leider
die Zahl der Taufen und die Zahl der Christenlehrkinder. Im ganzen
betragt seit der letzten Synode unter Hinzurechnung von zwei Per-
sonen, denen ich anlasslich eines Gottesdienstes in Biel die Hand
auflegte, die Zahl der Firmlinge an den genannten Orten §43. Von
einem Riickgang habe ich nirgendwo etwas wahrgenommen; ich
erbaute mich im Gegenteil tberall nur an Kundgebungen froher
Zuversicht,

Dass in grossen Stadtgemeinden die Frauen angefangen haben,
das Pfarramt in der Privatseelsorge zu unterstiitzen, daran moge
man irgendwo zweifeln, dass wir stark genug sind, das vor vier
Jahrzehnten erbaute und seither nicht unehrenvoll dastehende Haus
in Ehren zu erhalten . .. ..

Wir sind auch nicht mehr so einsam wie in den Tagen des
Anfanges. Wenn kein unvorhergesehenes Hindernis eintritt, so
wird sich in der ersten Hilfte des kommenden Septembers zu Koln ')
wieder ein internationaler Altkatholikenkongress versammeln. Die
Beteiligung wird nicht so zahlreich sein wie diejenige, die den
Kolner Kongress des Jahres 1872 zu einer so imponierenden De-
monstration gemacht hat. Aber wie viel mehr Vertrauen erwecken
unsere heutigen kirchlichen Verhaltnisse als die glinzenden Veran-
staltungen jener Zeit! Einer kirchlichen Organisation erfreute sich
damals eigentlich nur die altehrwiirdige hollandische Kirche, die
aus der Verborgenheit, in die sie teils zuriickgestossen worden
war, teils sich selbst, eingeschiichtert und verlassen, zuriickgezogen

) Der Kongress wird vom 9,—12. September abgehalten.



— A4 =

hatte, wieder an der Offentlichkeit erschien, aber sich nun erst
wieder an das Licht, das Gerdusch und die Arbeit des Tages ge-
wohnen musste. Sie hat sich daran gewdhnt und ist inzwischen
nach innen und aussen wunderbar erstarkt. Den unvergesslichen
Bischof van Thiel von Haarlem, der schon am Kongress des Jahres
1872 als Pfarrer zu den Vertretern der hollindischen Kirche ge-
hort hatte, werden wir leider bei der ndchsten Versammlung nicht
mehr begriissen kénnen. Am 30. Juli 1912 wurde von der Synode
der Diozese Haarlem zu seinem Nachfolger gewahlt Herr Nikolaus
Prins, bisher Pfarrer von Haarlem, und am 1. Oktober zu Ijmuiden
durch den Erzbischof Gul von Utrecht unter Assistenz des Bischofs
Spit von Deventer und des Weihbischofes Dr. Moog von Bonn
konsekriert. Zur Zeit des ersten Kolner Kongresses hatte man in
Deutschland und Oesterreich eben angefangen, da und dort, wo
die Verhiltnisse giinstiger zu sein schienen, altkatholische Ge-
meinden zu organisieren. Auf dem Kongresse selbst bildete die
Vorbereitung einer Bischofswahl fiir Deutschland einen der wich-
tigsten Verhandlungsgegenstinde. Nun ist in Deutschland bereits
der vierte Bischof im Amt. Der Gesundheitszustand des Herrn
Bischof Demmel hatte es nétig gemacht, dem Herrn Weihbischof
Dr. Moog die ganze bischofliche Verwaltung zu iibertragen. Zu
diesem Zweck wurde er am 16. Oktober 1912 zum Koadjutor mit
dem Recht der Nachfolge gewihlt und in dieser Eigenschaft von
Preussen, Hessen und Baden staatlich anerkannt. Verhiltnismassig
frih entstanden auch in Oesterreich altkatholische Gemeinden;
aber erst am 18. November 1877 wurde die damals aus drei organi-
sierten Pfarreien bestehende « altkatholische Kirche in Oesterreich»
gesetzlich anerkannt. Obwohl diese bisher aus der Staatskasse gar
keine Unterstiitzung erhilt und durch die Staatsregierung an der
Vornahme einer Bischofswahl bis auf diesen Tag verhindert wird,
hat sich doch ihre Seelenzahl seither mindestens vervierfacht.
Hinzugekommen sind aber seit 1872 namentlich die zwei aufbliihen-
den polnischen Kirchen in Amerika und in Russisch-Polen. Die
polnischen Glaubensgenossen in Amerika schufen ihre kirchliche
Organisation im Jahre 1897 und wihlten am 7. Mai 1897 ihren
ersten Bischof, der am 21. November des gleichen Jahres von mir
konsekriert wurde. Nach seinem Tode (14. Januar 1907) wurde
am 23. Juli 1907 Franz Hodur, Pfarrer der polnischen Gemeinde
in Scranton (Pen.) zum Bischof gewihlt, von den anlasslich des
Kongresses im Haag versammelten altkatholischen Bischéfen aner-
kannt und am 29. September 1907 durch die hollindischen Bi-
schofe in Utrecht konsekriert. In jiingster Zeit hat die Kirche auch
den Angehérigen anderer Nationalititen ihre Tore geoffnet und
namentlich in jiingster Zeit glinzende Erfolge erzielt. Zu den wich-



— 415 —

tigsten Ereignissen, die den zweiten Wiener Kongress auszeichneten,
ogehorte der Anschluss der Mariawiten in Polen, deren erster Bi-
schot Dr. Michael Kowalski am 5. Oktober 1909 durch die hollan-
dischen Bischofe in Utrecht konsekriert wurde. Die Kirche hat
eine solche Ausdehnung gewonnen, dass die Synode am 20. Mai
1910 zur Wahl zweier Hiilfsbischofe schritt, Die Konsekration
wurde am 4. September 1910 zu Lowicz, wohin sich der Erzbischof
Gul von Utrecht und der Bischof Dr. van Thiel von Haarlem be-
geben hatten, vollzogen. Am 26, Mai 1911 hat die Reichsduma
der Kirche die staatliche Anerkennung erteilt. Dass die junge
Gemeinschaft unsere westlichen Kirchen an Seelenzahl weit iiber-
trifft und eine bewundernswerte, wahrhaft christlichsoziale Titigkeit
entfaltet, wissen die Synodalen aus den Mitteilungen des « Katholik ».
Alle die genannten Kirchen werden auf dem nachsten Kongress
und der damit verbundenen Bischofskonferenz vertreten sein. Diese
Tatsache wird der bevorstehenden Zusammenkunft eine Bedeutung
geben, die der erste Kolner Kongress nicht haben konnte.

Im Anschluss hieran will ich nur noch dankbar erwihnen,
dass uns seit der letzten Synode der Bischof der anglikanischen
Gemeinschaften in Mittel- und Nordeuropa, Right Neverend Dr.
Bury, in zwei Fillen sehr briiderlich entgegengekommen ist. Um
es der kleinen, von Biel aus pastorierten christkatholischen Ge-
nossenschaft in Neuenburg moglich zu machen, Gottesdienst zu
halten, billigte er die Mitbeniitzung der dortigen englischen Kirche.
Und ebenso gab er seine Zustimmung, dass die zur Gemeinde
Bern gehorende Filiale Thun, die unter der mit dem bisherigen
gottesdienstlichen I.okal verbundenen Missstinden arg gelitten hat,
ihren Gottesdienst in die dortige, idyllisch gelegene englische Ka-
pelle verlegte. Ich danke hier nochmals der Verwaltung der
vereinigten Thuner Hotels, deren Eigentum die Kapelle ist, dass
auch sie mit grosster Bereitwilligkeit unserem Gesuch entsprochen hat.

Ich darf meinen Bericht nicht schliessen, ohne zweier Kund-
gebungen zu gedenken, mit denen unsere Kirche seit der letzten
Synode von sich selbst offentlich Zeugnis gegeben hat. Die eine
ist die Gedenkfeier, die am 1. Dezember 1912 in Olten veranstaltet
worden ist. Kaum drei Jahre nach dem ersten Kolner Kongress
war infolge der Exkommunikation des Pfarrers Paul Gschwind von
Starrkirch auch in der Schweiz die anti-infallibilistische Bewegung
in Fluss gekommen; auf der grossen Volksversammlung in der
- Pfarrkirche zu Olten einigte man sich am I. Dezember 1872 iber
Richtung und Ziele. Unser verehrter Synodalratsprisident, Herr Dr.
Adolf Christen, der jiingst am 31. Mai in stiller Zuriickgezogenheit
seinen siebzigsten Geburtstag gefeiert hat und schon vor 40 Jahren
mit der gleichen mutigen Entschlossenheit, die ihn heute noch



— 416 —

charakterisiert, fiir unsere Sache eingetreten war, machte die An-
regung, am verflossenen 1. Dezember, der wie vor 40 Jahren auf
einen Sonntag fiel, in der gleichen Kirche die Erinnerung an jenen
Tag zu feiern. Ohne alle Agitation folgte der Einladung eine Volks-
menge, die in den weiten Hallen des Gotteshauses kaum Raum fand.
Die andere Kundgebung, die ich meine, ist das neunte Gesangfest
der christkatholischen Kirchenchére, das am 25. Mai 1913 in Bern
gefeiert wurde und iiber dessen glanzvollen Verlauf nur eine Stimme
dankbarer Freude herrscht. Auch an dieser Kundgebung hat ein
Veteran das grosste Verdienst, der bischofliche Vikar, Herr Dr.
Xaver Fischer, der am 10. November 1912 sein funfzigjihriges
Priesterjubildum gefeiert hat. Seiner Initiative ist das erste christ-
katholische Gesangfest, das am 30. Juni 1889 in Rheinfelden ge-
feiert wurde, zu verdanken, und die am 12. Juli 1891 in Aarau
erfolgte Griindung eines Verbandes schweizerischer Kirchenchore
ist sein Werk. Als er in Bern an dem ecbenso sorgfiltig vorberet-
teten wie glinzend durchgefithrten IFest iiber tausend christkatho-
lischer Sianger und Siangerinnen vor sich sah und die herrlichen
Vortrage horte, durfte er mit dem Erfolg seiner Bestrebungen zu-
frieden sein. Der iberwiltigende Eindruck, den die beiden Veran-
staltungen auf die Teilnehmer machten, erklart sich daraus, dass
es sich nicht mehr bloss um einen Protest gegen willkiirliche
Menschensatzung und hierarchische Vergewaltigung der Gewissen,
auch nicht bloss um Forderung berechtigter kirchenpolitischer Ten-
denzen handelte, sondern um eine Kundgebung der I'reude iiber
die Zugehorigkeit zu unserer nationalen Kirche und um den 6ffent-
lichen Beweis, dass wir in unserer katholischen Uberlieferung un-
schitzbare Giiter besitzen, die wir pflegen und uns zunutze machen
wollen. Dieser Beweis ist nach meinem Gefiihl gelungen. Es war
auch unstreitig sehr viel Interesse an einem schénen und erbau-
lichen Gottesdienst und sehr viel opferwillige Hingebung notwendig,
um eine Veranstaltung wie unser letztes Gesangfest moglich zu
machen. Moge unserer Kirche die Harmonie, die uns aus den
machtvollen Gesamtchoren entgegenklang und die Zuhorer zu
wahrer Begeisterung hinriss, erhalten bleiben.

Die Veteranen, die schon vor 40 Jahren im cersten Gliede»
standen, sind nicht mehr zahlreich: die noch lebenden wissen, dass
der Tag nicht mehr fern ist, an dem auch sie ¢ abtreten» miissen.
Moge ihnen der Trost nicht versagt sein, dass ihnen die nachriickende
Generation an ausharrender Treue keineswegs nachsteht. »

Adolf KURY.




	Kirchliche Chronik

