
Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 3 (1913)

Heft: 3

Vorwort: Ausschau : Neues und Altes über Gestaltung der Kirche

Autor: A.T.

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 17.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


— x292

AUSSCHAU.

Neues und Altes über Gestaltung der Kirche.

m.
Wenn man für den Bereich des heutigen Katholizismus

nationalen Bestrebungen oder selbständiger Betätigung nationaler

Eigenart das Wort redet, oder solche auch nur für möglich
erklärt, so trifft man damit bei den Anwälten des herrschenden
Romanismus die empfindlichste Stelle. Wir haben das in unserm
letzten Aufsatz an einem besonders hervorstechenden Beispiel

gezeigt. Im Morgenland ist die Kirche von jeher viel strenger
nach Nationalitäten gegliedert gewesen und geblieben ; auch die

verhältnismässig kleinen Abteilungen, die sich der römischen

Jurisdiktion anvertraut haben, werden von Rom aus, wo man

den Notwendigkeiten immer zu gehorchen weiss, in der gleichen
nationalen Gliederung und je nach Eigenart geleitet und nach

Möglichkeit im Zaum gehalten. Bei den grossen abendländischen
Nationen aber darf nur das Prinzip der absoluten Eingliederung
und Unterordnung* unter die internationale Spitze gelten, und

jeder Versuch, in irgend einer Nation ein selbständiges Leben

anzubahnen, sei es im Sozialen, im Politischen, oder im
Kirchlichen und Religiösen wird als verdächtig* und gefährlich in promptester

Weise zurückgewiesen. Was im orientalischen Flügel wie

ein unzerstörbares, festes Gemäuer den kirchlichen Weltbau

trägt, ist im Westflügel, in den grossen Kulturländern des

Abendlandes, zu einem reinen Traumgebilde verflüchtigt.
Man hat aber für die Länder, durch die seit vierhundert

Jahren der grosse Riss der Kirchenspaltung geht, gerade in

dieser Spaltung das Mittel gefunden, die sich vordrängende
nationale Eigenart in den religiös-kirchlichen Regungen
möglichst unschädlich zu machen. Man nimmt die Spaltung als ein

unvermeidliches Ergebnis der geschichtlichen Entwickelung* hin,



— 293 —

ohne jemals darauf zu verzichten, dass den Getrennten die
Pflicht der Rückkehr obliegt, und dass auch der Staat
grundsätzlich verpflichtet bleibt, alle seine Einwohner der Glaubenseinheit

und der Unterordnung unter die Autorität des römischen
Bischofs wieder zuzuführen. Solange aber die Zeiten so

ungünstige sind, dass diese Forderungen, so sehr sie auch mit der
Autorität Gottes selbst begründet werden, keine Aussicht auf
Verwirklichung haben, trachtet man zunächst dahin, im Innern
die Bande immer fester zu schnüren und die im katholischen
Zusammenhang Gebliebenen von allen andersgearteten
Einflüssen möglichst vollkommen abzuschliessen, selbst auf dem
Gebiete des ausserkirchlichen, des sozialen und wirtschaftlichen
Lebens, um sie so zu einer von einem einzigen Willen gelenkten
Macht zu vereinen. So wird der Protestantismus und das „Sektenwesen"

überhaupt, dem neben der „katholischen" Wahrheit auch
nicht der leiseste Schein von Existenzberechtigung zukommt,
vorläufig zu einem sehr nützlichen und wichtigen Ablenkungsmittel.

Die gewaltsame Uniformierung im Innern des römischen
Kirchenkörpers kann nicht ohne grosse Spannungen vor sich
gehen, da die alten religiösen Regungen, teilweise in neuen
Formen, sich immer wieder durchzuringen und geltend zu
machen suchen. Man ist daher froh, solche Regungen wie durch
ein Ventil zum Protestantismus hin ableiten zu können, indem
man mit mehr oder weniger Grund hofft, die innere Spannung
werde sich dadurch immer wieder lösen, der innere Ring sich
immer leichter regieren und, durch seine Geschlossenheit nach
aussen imponierend, den höhern Zwecken sich immer dienstbarer

machen lassen.
So ist es zu verstehen, wenn von Pcellnitz den Gedanken

einer katholischen deutschen Kirche und in Verbindung damit
auch die altkatholische Bewegung* ohne weiteres dem
Protestantismus zuweist. So begreift man, wenn Pius X. nicht
etwa bloss den sogenannten Modernismus auf wissenschaftlichem

Wege bekämpfen und als eine schwere Häresie, ja als
Zusammenfassung aller Häresien kennzeichnen lässt, sondern
auch das als den Gipfelpunkt dieser „häretischen Schlechtigkeit11,

betrachtet, dass ihre Anhänger nicht aus der Kirche
austreten, noch sich hinausdrängen lassen wollen. Die Anhänglichkeit

an die Katholizität der Kirche wird ihm förmlich zu
einem Verbrechen. Es sind auch die gleichen Gedankenreihen,



— 294 —

zu denen P. Grisar seinen Segen gibt, wenn er in seinem Luther-
wrerk die übrigens längst geläufige Anschauung ausspricht, dass

schon vor vierhundert Jahren der „Abfall" nötig geworden sei,
damit die Zurückgebliebenen sich den Aufgaben des wahren
Christentums ungestört hingeben könnten.

Wie wir uns dazu stellen, das ist in unsern früheren
Aufsätzen hinreichend klargelegt worden. Wir fühlen nicht im

geringsten den Beruf, als Altkatholiken zu allen Einzelheiten
der historischen oder dogmatischen Aussagen der heutigen
Modernisten oder Reformkatholiken Stellung zu nehmen; aber
in dem Gedanken, dass sie Mitglieder der katholischen Kirche
bleiben wollen, möchte ich wenigstens nach wie vor Seite an

Seite mit ihnen stehen. Ich habe mich auch gefreut, dass ein

Mann wie Pfarrer Hansjakob, der für seine Person weder mit
Modernismus noch mit Altkatholizismus etwas zu tun haben

will, doch hierin auf dem gleichen Boden steht und das
Bedenkliche der Antimodernistenaktion gleich uns gerade darin

findet, dass von päpstlicher Seite die verlorenen Schäflein
möglichst weit hinausgedrängt werden sollen, statt dass man ihnen

nachginge in die Wüste, um sie wieder zu gewinnen. Auch

für uns Altkatholiken und zur Wahrung und Behauptung unserer

Stellung im katholischen Gesamtwesen kann es nie genug
betont werden, dass, wie ich meinerseits schon auf dem Oltener

Kongress vor neun Jahren hervorhob, wir uns schlechterdings
nicht exkommunizieren lassen. Die Exkommunikation, das

zwingende Anathem, ist überhaupt der kritische Punkt, auch

für die „Modernisten". Die Art, wie das Hinausdrängen aller

selbständigen Elemente im grossen Stile und damit die innere

Abschliessung auf allen Gebieten von Rom aus betrieben wird,

ist im tiefsten Grunde doch nichts anderes wie Sektentum, sie

ist das Gegenteil von Katholizismus. Allerdings wissen wir sehr

gut, dass man in Rom als Korrektur des unerwünschten Zu-

standes die Hoffnung im Hintergrunde hat, auf dem Umwege

äusserer, politischer, zunächst parlamentarischer Kämpfe zu

einem einheitlichen Weltkatholizismus zurückzugelangen. Allem

diese Hoffnung ist trügerisch, wenn man nicht mit dem
Weltkatholizismus zugleich einen Katholizismus dieser Welt in Kaut

nehmen will. Auf solchem Wege, der nichts anderes als eine

fortgesetzte Versuchung Christi ist („Dies alles will ich Dir geben*

wenn Du niederfällst und mich anbetest,") gelangt man nie zu



— 295 —

einem wirklich religiösen, auf innerlicher Gemeinschaft in Glauben

und Liebe begründeten Katholizismus, gelangt man nie,
wenn dies Wort geprägt werden darf, zum Katholizismus Christi.

Es ist klar, dass mit blossem Nationalismus und mit
absoluter Freiheit und Selbständigkeit einzelner Nationalkirchen
dem Begriffe eines christlichen Katholizismus ebensowenig
Genüge geleistet wird. Das richtige Verhältnis muss gesucht und
gefunden werden. In dieser Hinsicht ist mir eine kurze, aber
inhaltreiche und äusserst scharfsinnige Schrift sehr lehrreich
gewesen, die die Frage vom Standpunkte und im Interesse des

protestantischen Kirchentums behandelt: Der Ausbau des

Protestantismus zur Weltkirche. Von Dr. Julius Friedrich1). Wie schon
der Titel besagt, und wie es die hinreichend bekannten
Verhältnisse im protestantischen Kirchentum ohne weiteres klar
machen, geht die vom Verfasser angeregte Bewegung den
umgekehrten Weg, wie die von uns2) besprochenen katholischen
Wünsche. Der Verfasser fühlt lebhaft die Schwäche des
Protestantismus als äusserer, kirchlicher, rechtlicher Gestaltung,
so vollkommen überzeugt er auch von der inneren Sieghaftig-
keit des Prinzips evangelischer Freiheit ist. Das protestantische
Kirchentum ist ja schon in Deutschland dem Umschwünge der
nationalen Verhältnisse seit mehr als hundert Jahren nicht mehr
nachgekommen. Das territoriale Prinzip, das den einzelnen
Landeskirchen in den vorausgegangenen Jahrhunderten
ausreichende Stütze gegeben hatte, war durch die Erbfolgekämpfe,
durch die friderizianischen Eroberungen und zuletzt durch die
Umwälzungen in der napoleonischen Zeit durchbrochen worden.
Schon damals hätte eine Neubelebung und Neuorganisierung
Platz greifen dürfen. Aber auch die Neugründung* des Reichs
hat die kirchlichen Angelegenheiten den Einzelstaaten belassen.
Es hat nun zwar an Ansätzen zu festerer Zusammenfassung
der protestantischen Kräfte in Deutschland seither nicht gefehlt.
Mehrfach wurde, schon früh, die Forderung nach einer deutschen

evangelisch-protestantischen Gesamtkirche aufgestellt ; man
verlangte nach einem von zweihundert Bischöfen vertretenen
deutschen Kirchenreich, nach einer evangelischen Reichssynode,
man gründete einen mehr theologisch-liberalen Deutschen Pro-

') Berlin, Carl Heymann's Verlag 1910. Sonderdruck aus der Zeitschrift
für Politik III. Band, Heft 2.

Heft I und II dieses Jahrganges.



— 296 —

testantenverein und den mehr politischen Evangelischen Bund,
und die Eisenacher Konferenz, auf welcher schon bei ihrer
ersten Tagung 1852 vierundzwanzig Kirchenregierungen
vertreten gewesen waren, brachte im Jahre 1903 einen deutschen
evangelischen Kirchenausschuss zustande. Julius Friedrich ist
viel zu sehr Jurist, um sich mit diesen immerhin willkommenen
Ansätzen zufriedenstellen zu können. Er verlangt für die
evangelische Kirche im Reich einen rechtlichen Ausbau, der sie als

Ausdruck eines entsprechenden Überzeugungszusammenhanges
zugleich innerlich völlig ebenbürtig neben die katholische Kirche
stellen würde ; und er begnügt sich auch nicht mit einem solchen
Ausbau bloss für das Reichsgebiet ; das ist ihm vielmehr nur
der Unterbau oder eine gliedliche Einzelgestaltung, der in der

ganzen christlichen Welt andere folgen oder vorausgehen sollen,
alle mit dem ausgesprochenem Ziele, sich früher oder später
zur protestantischen Weltkirche, durchaus im Rechtssinne und

in sichtbarer Verfassung, zusammenzuschliessen. Das Wesentliche

dieses Zieles liegt in der Sichtbarkeit, in einer rechtlichen
Organisation, wie denn durch eine solche auch die katholische
Weltkirche einzig und allein ihre im Glauben und dem Zu-

sammengehörigkeitsbewusstsein ihrer Angehörigen wurzelnde
Macht hat.

Diese Macht kann ihr nun auch durch eine sogenannte
Trennung* von Kirche und Staat nicht genommen werden. Anders
ist dies beim Protestantismus, der, auf die Kraft des

individuellen Glaubens vertrauend, seinen Zusammenhalt bisher

unter der schützenden Staatskirchenordnung gesichert weiss

und darum teils auf eine innerkirchliche Organisation keinen
Wert legt, teils sich in die für die Rechtsgestaltung des Ganzen

nur hinderlichen Ideen einer Freikirche oder Volkskirche
verliert. Unter diesen Umständen würde der Protestantismus auch

bei der „Trennung" vom Staate zwar der inneren Kräfte der

in ihm ruhenden evangelischen Wahrheitsmomente nicht
verlustig gehen, aber als Menschengemeinschaft, die Staaten und

Völker umfassen soll, würde die vom Staate getrennte
evangelische Kirche dem rechtlichen Untergange geweiht sein, falls
sie sich nicht vor der Trennung eine feste äussere Ordnung
geschaffen hat, als Nationalkirche, als Weltkirche (vgl. S. 47).

Das grosse und viel umstrittene Problem der Trennung
von Staat und Kirche bildet demnach auch bei Julius Friedrich



— 297 —

den Angelpunkt der Erörterung, und das Problem zeigt hier
ganz andere Seiten, als in der oberflächlichen Zeitpolitik
hervorzutreten pflegen. Sein Kern liegt nicht in den abstrakten Ideen
zweier einander gegenüber gestellten Gebilde oder Gebiete
formalen Rechts, sondern darin, dass der beiderseitige, Recht
fordernde Ideeninhalt in den Seelen derjenigen begründet ist,
die sich beiden Rechtsgebieten, dem staatlichen und dem
kirchlichen, angehörig fühlen. Es bleibt Tatsache, dass „die Mehrzahl

der Kulturmenschen einer Glaubensgemeinschaft und
zugleich einem staatlichen Verbände angehört", mag auch die
Verbindung vieler mit einer rechtlich verfassten kirchlichen
Gemeinschaft noch so locker sein.

Die Konflikte sind also im Innern jedes Staatsbürgers
vorhanden, der zugleich Kirchenangehöriger ist. Diese Konflikte
sind aber durch eine Trennung der äusseren Rechtsträger auf
dem gleichen Territorium, also des Staates und der Kirche, nicht
zu lösen, und man kann ohne weiteres auch heute noch sagen,
dass eine völlige, konsequente Trennung eine Monstrosität, ja
eine Unmöglichkeit sein würde. Zu einer völligen Trennung
ist es in unsern Tagen nie und nirgends gekommen, auch in
Frankreich nicht.

Wir können es uns nicht versagen, unsern Lesern das
Programm einer konsequenten Trennung zu vergegenwärtigen,
wie es von Schulte im November 1883 in der „Kölnischen Zeitung"
gezeichnet hat und wie es Julius Friedrich als das einzig
folgerichtige und zur rechtlichen Beurteilung der Frage brauchbare
seinen Untersuchungen zugrundelegt. (Seite 7) ').

„Wirkliche Trennung von Staat und Kirche ist gleichbedeutend mit.
dem Satze : Die Religion (Konfession) als solche darf auf keinem vom
Staatsgesetze geregelten Gebiete massgebend sein. Das ist Rechtens für die
bürgerlichen und staatsbürgerlichen Rechte infolge Reichsgesetzes vom
3. Juli 1869 (bezw. 22. April 1871). Die unbedingte Durchführung des Grundsatzes

der Trennung hätte die Folge, dass die Religion bezw. Konfession
von keinem Staatsgesetze überhaupt berührt werden dürfte. Es musste
fortfallen jedes Gesetz, das den Austritt aus einer Kirche oder Konfession
regelt, in Preussen das vom 14. Mai 1873; jede Konfession könnte nach
Gutdünken aufnehmen; Bestimmungen über religiöse Kindererziehung
wären unstatthaft, Eltern und Vormünder entbehren des richterlichen
Schutzes in ihren darauf bezüglichen Massregeln; konfessioneller Religionsunterricht

musste fortfallen in allen vom Staate unterhaltenen, geleiteten

') von Schulte, Lebenserinnerungen, Giessen 1909. II. Band Seite 205 f.



— 298 —

oder beaufsichtigten Schulen; staatlicherseits unterhaltene, geleitete oder
beaufsichtigte konfessionelle Anstalten wären unzulässig ; die theologischen
Fakultäten überhaupt, die Professuren für Kirchenrecht an Staatsuniversitäten

und Akademien entfielen ; die Friedhöfe dürften, da das Beerdigungswesen

gesundheitspolizeilicher Natur ist, keinen konfessionellen Charakter
haben ; jede Verpflichtung mit rechtlicher Wirkung zu Leistungen an Kirchen
und konfessionelle Anstalten ausser auf Grund eines gewöhnlichen
Rechtsverhältnisses privater Natur fielen fort : Das Patronatsrecht mit seinen
rechtlichen Verpflichtungen, jede auf Gesetz oder Herkommen ruhende reale

oder persönliche Leistungspflicht würde kraftlos; die Kultusministerien
hörten auf; jede Leistung aus Staatsfonds zu kirchlichen Zwecken wären
ungesetzlich; der Landesherr als solcher dürfte keine kirchlichen Befugnisse
besitzen; die Kirchen hörten auf, privilegierte Korporationen zu sein und

sänken herab zu blossen Privatvereinen ; jede staatliche Rücksichtsnahme
als solche auf die Religion oder Konfession im Eide, Gottesdienst bei
staatlichen Anlässen, z. B. Geburtstag des Landesherrn, Eröffnung der Kammern
u. dgl. wäre untunlich; die Durchführung kirchlicher Akte durch Staatshilfe,

z. B. Amtsentsetzung von Geistlichen, würde ungesetzlich. Mithin
mussten die Kirchen sich in jeder Beziehung neue Formen und Institutionen

schaffen, welche lediglich dem bürgerlichen Vertragsrechte anheimfielen.

Der Bischof, ein Pfarrer oder ein oder mehrere Private oder ein

Verein musste als Eigentümer des Kirchengebäudes, Pfarrhauses, der

Grundstücke auftreten ; man musste sich durch Verträge helfen, um einen

Geistlichen exmittieren zu können; alle Leistungen würden freiwillige.
Jede Betätigung kirchlichen Lebens beim Gottesdienste in geschlossenen
Räumen oder unter freiem Himmel (Wallfahrten, Prozessionen, Leichenzüge

usw.) fielen unter die Gesetze über das Vereinswesen u. dgl. ;

Störungen stellten sich je nach ihrer Beschaffenheit heraus als Verletzungen
des Hausrechts, der Person usw. Die §§ 166, 167 des Strafgesetzbuches
im Abschnitt über „Vergehen, welche sich auf die Religion beziehen", das

Verbot, eine kirchliche Ehe vor der bürgerlichen zu schüessen, für die

Geistlichen, eine verheiratete Person anderweitig zu trauen (Strafgesetzbuch

§ 338), der Schutz des Beichtgeheimnisses (Strafprozessordnung § 52

Nr. 1), die Rücksichten auf Geistliche im Heeresgesetze würden fallen.'

Man könnte noch beifügen, sagt Friedrich (Seite 8) : „all-3

Befreiungen der Geistlichen vom Militärdienst, Schöffen und

Geschworenenamt, alle Beschränkungen des Wahlrechts fielen

fort; das Kirchenrecht (kirchliche Recht) als selbständige Rechtsquelle

würde verschwinden ; mit ihm die Kirchenrechtswissenschaft,

soweit sie nicht historisch arbeitet; sie würde im Staatsrecht,

bürgerlichen Recht und der praktischen Theologie auf

gehen."
Hieran knüpft Julius Friedrich sein abfälliges Urteil über

die Trennungsprojekte, und wir können nicht leugnen, dass wir

diesem Urteil, das wir seinerzeit mit hoher Befriedigung lasen,



— 299 —

auch heute noch volle Berechtigung zuerkennen müssen. Er
sagt: „Angesichts dieser trefflichen, folgerichtigen Ausführungen
von Schultes fragen wir in seinem Sinne : Welcher Kulturstaat
der Gegenwart hat den Mut gehabt und welcher Kulturstaat
der Zukunft wird den Mut haben, diese Konsequenzen zu ziehen"?
Hier zeigt sich das kirchenpolitische Schlagwort „Trennung von
Staat und Kirche"* in seiner ganzen Nichtigkeit und Relativität,
als ein hohler Schall, als eine nicht zu verwirklichende Idee,
eine Utopie. Denn konsequent durchgedacht führt sie zur
Verneinung der christlichen Religion, des christlichen Glaubens
durch den Staat in dem Sinne, dass diese psychischen Realitäten
als nicht mehr „öffentlichen Interesses" wert erklärt werden.
Der KulturAaeit der Gegenwart, als solcher, der Kunst und
Wissenschaft, Sitte und Sittlichkeit, Wirtschaft und soziale wie
gesellschaftliche Machtverteilung* für „öffentlichen Interesses"
hält, erklärt die Religion für privaten, minderen Interesses. Man
mag über die Trennungsidee denken wie man will, diese
Folgerung zu ziehen, wird man sich schwer überwinden."

Die Trennungsideen sind beim Vulgärliberalismus unserer
Tage dem unbehaglichen Gefühl der Politiker entsprungen, dass
sie mit der Kirche, speziell mit dem Romanismus, den man ins
Kraut hat schiessen lassen, nicht mehr fertig zu werden wissen ;

man möchte deshalb im Staatsleben nichts mehr mit ihm zu
tun haben, übersieht aber dabei, dass man die inneren religiösen
Mächte, die in den Staatsbürgern wirksam sind und nach rechtlicher

Verkörperung suchen, überhaupt nicht loswerden kann.
Denn wenn man die wichtigsten idealen Werte des Volkslebens
wirklich den Zufälligkeiten privater Vereinstätigkeit preisgeben
könnte oder wollte, so würden sich diese Werte analog wie
jetzt, aber in unkontrollierter Weise ohne und gegen den Staat
entfalten, und der Staat würde dann mit ihnen über kurz oder
lang erst recht auf dem Wege bitterster Kämpfe zusammenwachsen.

In Frankreich hat sich schon im ersten Moment nach
dem Inkrafttreten des Trennungsgesetzes gezeigt, wie sich die
Private kirchliche Vereinstätigkeit in Wirklichkeit ausnimmt:
der Papst ist seither der unumschränkteste Herrscher der
französischen Kirche, und das heisst nichts anderes als : er
beherrscht in den tiefgründigsten und umfassendsten Angelegenheiten

unumschränkt denjenigen Teil der Volksangehörigen
nebst Frauen und Kindern, der sich innerlich oder äusserlich,



— 300 —

aus Religion oder aus Politik, zur römischen Kirchengemeinschaft

zählt. Bilden diese Volksgenossen einmal die Mehrheit,
und das hängt an einem Haare, so tritt der analoge Zustand
ein, wie vor mehr als einem Jahrtausend in Rom selbst, wo
durch den Mangel eines hinreichend mächtigen Staatsprinzips
und Staatsregimes dem Bischof von selbst die Herrschaft auch

in den weltlichen Angelegenheiten zufiel, und es ist kaum zuviel

gesagt, dass, wenn die Schwächen der gegenwärtigen
Staatsgrundsätze überhand nehmen, und eine ultramontane Mehrheit
sich dauernd festsetzt, das alte Frankreich sich wird gewöhnen
müssen, den Papst, drastisch gesprochen, als seinen ungekrönten
König über sich zu haben.

Wir haben von den scharfen, folgerichtigen und
inhaltreichen Darlegungen Julius Friedrichs nur einen dürftigen
Überblick geben können. Sein Hauptgedanke, dass sich die Kirche
als eine sichtbare, rechtlich verfasste fühlen und als solche

entwickeln müsse, ist zwar in der protestantischen Welt insofern

nicht neu, als, von der schärferen Akzentuierung des

Organisationsprinzips in den reformierten Gemeinden abgesehen,
auch die neulutherische Richtung die Sichtbarkeit der Kirche
sehr nachdrücklich zur Geltung zu bringen gesucht hat. Aber

in dem grossen Ganzen des heutigen Protestantismus ist weder

die Wichtigkeit noch das zum mindesten relativ Zutreffende
dieses Gedankens zu hinreichender Anerkennung gelangt.

Wir bekennen, augenblicklich nicht zu wissen, ob sich an

die Anregungen der kleinen Schrift Julius Friedrichs weitere

Besprechungen geknüpft haben. Von anscheinend theologischer
Seite wurde in dem Literaturblatt einer angesehenen Zeitung
das Schriftchen zwar als eine tüchtige Leistung* anerkannt,
aber sein Gegenstand einfach mit der Behauptung unter den

Tisch gewischt, dass der Protestantismus mit dem Kirchentum

überhaupt nichts zu tun habe. Hier zeigt sich die Nachwirkung
der Hegeischen Anschauung, wonach die Pflege der Religion

allmählich ganz in die Hände des Staates als des alleinigen

Subjektes der sittlichen Menschheitskultur überzugehen habe,

eine Anschauung, aus der auf der einen Seite die Stahlsche

Idee des Staates der Parität ihre Hauptnahrung zog, andererseits

die Lehre Richard Rothes entsprang, der die Kirche in

dem Masse zum allmählichen Verschwinden bringen will, als



— 301 —

sich der Staat befähigt zeigt, der berufene und dauernde Träger
der christlichen Sittlichkeit zu werden.

Man sollte meinen, dass die drohende Aussicht auf Trennung
von Kirche und Staat in dieser oder jener Form diese feste
Burg eines modernen Protestantismus voller Innerlichkeit und
Entkirchlichung stark ins Wanken gebracht haben musste. In
weiten Kreisen mag das auch der Fall sein. Jedenfalls ist es

charakteristisch, dass sich in den letzten Jahren auch ernste
Anhänger christlicher Religion und christlichen Kirchentums
mit dem Gedanken einer Trennung mehr und mehr vertraut
gemacht haben. Der weitblickende Heidelberger Theologe Ernst
Tröltschr) sieht die Trennung auch in Deutschland mit
Notwendigkeit herankommen, und möchte diese Entwickelung nicht
hemmen. In ähnlichem Sinne hat der Leipziger Kirchenhistoriker

Albert Hauck in einem meisterhaften Vortrag2) erst im
vorigen Jahre aus der geschichtlichen Vergangenheit die mannigfachen

Möglichkeiten des Verhältnisses zwischen Kirche und
Staat dargelegt und der Kirche ins Gewissen geredet, dass sie
sich von der Selbsttäuschung über ihre innere Kraft, zu der
die weitgehende Stütze des Staates verleite, freimachen müsse,
dass sie auch ohne die Staatskrücke ihrer idealen Aufgabe
gerecht werden könne und müsse, und dass ihr die Zuversicht
unter keinen von aussen gegebenen Verhältnissen fehlen dürfe,
dass die Pforten der Hölle keine Macht über sie haben werden.

Auch Hauck tritt lebhaft dafür ein, dass die Kirche vorher
sich rüsten müsse, ehe sie zur Trennung vom Staate reif
erachtet werden dürfe; und wer möchte nicht mit ihm
übereinstimmen, wenn er es als die Hauptsache erklärt, „dass es der
Kirche gelinge, neuen Glauben zu wecken" (S. 27 f.)?

Aber Julius Friedrichs scharfe juristische Forderung ist
hier kaum berührt, noch weniger widerlegt. Dieser verlangt
konsequent den rechtlichen Zusammenschluss. Eine dadurch
entstehende evangelische Weltkirche „wird nicht den Kampf,
sondern den Frieden bedeuten, wrenn sie auch der Kampf
gebären wird. Sie wird im Parallelogramm der geistigen Kräfte
ein geeignetes Mittel sein, um den alleinseligmachenden Staat
einerseits, die katholische Weltkirche andererseits in Schach

') Die Trennung von Staat und Kirche, der staatliche Religionsunterricht

und die theologischen Fakultäten. Tübingen 1907.
*) Die Trennung von Kirche und Staat. 3. Auflage. Leipzig 1912.



— 302 —

zu halten." (S. 45 f.) „Ist dieses Ziel erreicht, dann mögen
die Stürme der Trennung, die in Deutschland wohl nur eine

Revolution voll zu entfesseln vermöchte, über die evangelischen
Landeskirchen hereinbrechen ; evangelischer Glaube und
evangelisches Kirchentum wird gerettet, geborgen sein." (S. 10.)

Diese grossen juristischen Gesichtspunkte, die direkt auf das

Allgemeine losgehen, wenn auch die Unterstufen, Nationalkirche
und Gemeindeorganisation (vgl. über diese S. 33) nicht
übersehen werden, finden bei Hauck nur wenig Widerhall. Mit
Recht wTeist aber Hauck darauf hin, dass mit aller Organisationstätigkeit

bei der lebendigen Einzelgemeinde begonnen, auf sie

aufgebaut w*erden müsse (S.26 f.): „Etwas kongregationalistisches
Salz wäre uns in Deutschland recht vonnöten."

In der Trennungsfrage aber könnten aus den von uns
berührten verschiedenen Erwägungen, wie uns dünkt, alle in

in Betracht kommenden Kirchen mit Sicherheit wenigstens den

Schluss ziehen, dass die Trennung auf keinen Fall ein Rettungsmittel

ist. In der besonderen Frage aber, ob sie in der heutigen
Kulturwelt überhaupt in voller Konsequenz möglich sei, „ohne

uns zweitausend Jahre in der Kultur zurückzuschrauben und

den Kulturstaat zu untergraben", ist der wuchtige Gegenruf

von Schultes und des auf ihm weiterbauenden Julius Friedrich
noch lange nicht überholt.

Es ist überhaupt, für mich wenigstens, ein erstaunliches

Rätsel, wie der Staat in der idealen Schätzung der Zeitgenossen
gerade nach der religiösen Richtung* hin soviel hat einbüssen

können, dass die zweifellos grossen Wahrheitsmomente der

Hegel-Stahl-Rotheschen Staatsauffassung fast zertrümmert am

Boden liegen.

Auch Albert Hauck wendet sich in seinem so eindringlichen
Mahnwort fast ausschliesslich an die kirchlichen Kreise, und

wenn er mit Recht die Sonde an die tausend Schwierigkeiten
legt, die sowohl dem Staate, als auch der Kirche aus ihrer

Vereinigung erwachsen, so will es mir doch scheinen, dass der

Ausbau des Staates unter dem Gesichtspunkt der christlichen

Gesamtkultur ebensowohl einer neuen Orientierung bedarf, als

der der Kirche.
Schon die einleitenden Sätze Haucks, sofern ich sie richtig

verstehe, wollen mir nicht genügen. Gewiss ist Religion stets



— 303 —

die Gemeinschaft der Menschenseele mit dem ewigen, unendlichen

Gott. Aber ich verstehe nicht recht, was es nun heisst:
„Sie geht nie darin auf, Kultus zu sein, sei es Kultus der Familie,
der Stadt oder des Staates." Sicher aber gibt man diesen

„natürlichen Gemeinschaften" zu wenig, wenn man behauptet,
dass sie im Christentum „rein irdisch geworden sind". Hauck
beruft sich hier auf Leopold Ranke, der der Weisung des
Heilandes: Gebet dem Kaiser, was des Kaisers und Gott, was
Gottes ist, die „unermessliche" Tragweite beilegt: sie „brach
mit der von dem römischen Imperium in Anspruch genommenen
Divinität und löste die Beziehungen der religiösen Vorstellungen
zu den politischen Zuständen". Man wird gut daran tun, die
Auffassung Rankes nur in dem beschränkten Sinn gelten zu
lassen, dass der Anspruch des römischen wie jedes anderen
weltlichen (auch geistlichen!) Imperiums auf göttliche
Prärogativen durch das berühmte Heilandswort ein für allemal
zerstört ist, nicht aber die Pflicht jeder, wenn auch noch so
weltlichen Herrschaft oder Einrichtung, sich unter das göttliche
Gesetz zu stellen. In ultramontaner Ausdeutung hat das ja zu
der neuen Monstrosität geführt, dass sich nun das päpstliche
Recht dem Rechte Gottes gleichsetzt, und der Schutz, ja die
alleinige Geltung dieses Rechtes als religiöse Pflicht des Staates
in Anspruch genommen wird. Im Sinne einer religiösen Entleerung
des Staatsbegriffes darf aber das Wort des Heilandes nicht genommen

werden, und das Christentum besiegt den Ultramontanismus
nicht mit einer solchen Entleerung, die der Kulturaufgabe des
Staates ihr Grösstes und Grundlegendes wegnimmt und ihn zuletzt
zu einer Maschinerie für rein formale Ausgleichungen im privaten
und öffentlichen Leben herabsetzt. Ich.halte den Staat so gut
wie die Kirche für ein religiöses Wesen, welches unbeschadet
der vollen Freiheit und Unantastbarkeit der eigentlichen,
persönlichen Religion, d. h. des Gewissens und des Glaubens jedes
Staatsbürgers, einen ungeheuren Komplex religiöser Werte
unter die Obhut seiner Rechts- und Machtsphäre zu stellen
hat, die mit seiner Idee gegeben, also gottgesetzt ist. Diese
seine Pflicht beginnt schon mit dem ersten Ausspruch eines
religiösen Gedankens auf seinem Territorium, mit der ersten
Betätigung des religiösen Triebes in der Richtung auf Gemeinschaft.

Trennbar vom Staate und seiner, wie jeder äussern
Autorität, entzogen ist nur die innere Religion der Persönlich-



— 304 —

keit, die allein wahrhaft autonom ist. Untrennbar aber von
der Recht- und Pflichtensphäre des Staates bleibt ewig jedes
Wort und Werk, das aus Religion hervorgeht oder sich auf

Religion beruft bis zu der ausgedehnten Wirksamkeit eines

weltumspannenden Kirchenwesens. So mannigfach auch das

Verhältnis geregelt werden kann und geregelt worden ist,
auflösbar ist es nie, und wehe dem Staat, der den tausend sich

oft widerstreitenden Forderungen, wie sie aus den religiösen
Velleitäten der verschiedenen Gruppen seiner Bürgerschaft
hervorgehen, nicht mit gefestigten religiösen Grundsätzen
gegenüberzutreten weiss! Toleranz aber, nackte und formale Toleranz,
ist keine Religion, „Parität" ist es noch weniger A Beide werden

vom Ultramontanismus nach aussen mit grossem Geschrei
gefordert, im Innern verachtet und verworfen, und solange dieser

— nicht etwa bloss in einer „evangelischen Weltkirche", sondern

auch und gerade im Staate nicht einen religiös ebenbürtigen

Gegner findet, wird er von seinem Ansturm nicht ablassen,

und wird sich Manns genug* fühlen, allmählich, aber sicher, in

die Stelle des heutigen Staates einzurücken, und selbst eine

von der anderen Seite heranrückende revolutionäre Bewegung
musste ihm gegenüber auf die Dauer scheitern, solange sie,

von anderem abgesehen, in dem Satze : „Religion ist
Privatsache", ihre denkbar grösste politische Schwäche bekunden

würde.
Niemand wird glauben, dass mit unseren theoretischen

Darlegungen, die vielen paradox erscheinen werden, das

zukünftige Verhältnis zwischen Staat und Kirche praktisch einer

Lösung näher gerückt werde. Aber die Fahnenflucht der
Staatsmächte unter dem Deckmantel eines schiedlichen Auseinandergehens

bringt diese Lösung* auch nicht. Die ausserordentlich

verwickelt gewordenen kirchlich-religiösen Verhältnisse in der

abendländischen Christenheit haben das Problem zu einem

so schwierigen gemacht, dass nicht eine, wenn auch noch so

korrekte apriorische Theorie, sondern ein Kampf von
Generationen die Bürde seiner Lösung wird tragen müssen, vvn

können nur bescheidentlich versuchen, das Problem richtig

') In bezug auf die Toleranz darf ich auf einen vor mehr als zwanzi0

Jahren von mir gehaltenen Vortrag : „Über die Wertgrenzen der religiösen

Toleranz", veröffentlicht in den „Deutsch-evang. Blättern" von Beyschia»,

XVIII, Heft 2, Februar 1893, hinweisen.



— 305 —

auszusprechen und an unserm Teil dazu beitragen, dass wichtige

geistige Bestandteile desselben nicht in entscheidenden
Momenten übersehen werden, weil sie sich in die Modepolitik
nicht einfügen.

In diesem Sinne will auch der Appell Julius Friedrichs an
die evangelichen Kirchen und Gläubigen gewürdigt werden, und
er verdient trotz seiner scheinbaren Paradoxie die grösste
Beachtung. Wir kommen auf ihn zurück, um noch auf zwei
seiner Punkte, die besonders wichtig sind, hinzuweisen.

Der erste dieser Punkte ergibt sich aus allem Erwähnten
von selbst: Julius Friedrich will eine evangelische (im Sinne
einer protestantischen) Weltkirche. Keinerlei Unionsgedanken
trüben ihm dieses Ziel. „Die katholische Kirche ist ihrem Wesen
nach ultrakonservativ und unerbittlich intransigent. Das ist
ihre Kraft. Warum ihr zumuten, sich ihrer Kraft zu entäussern
Darauf beruht die Zähigkeit ihres Organismus" (S. 46). Solange
aber der Antagonismus zum modernen Staat andauert (also
nach dem vorigen Satz für immer), eignet sich die katholische
Kirche nur bedingt zu einer Universalkirche (S. 16). Auch ein
Konkordat derselben mit dem Staate ist unmöglich (S. 20), noch
unmöglicher freilich ihre Wegschaffung durch den Staat oder den
Protestantismus. Das letztere wäre auch vom christlichen
Gesichtspunkte untunlich, da nach Karl Seil1) keine von beiden
Kirchen die allein berechtigte Ausprägung des christlichen Prinzips
ist. Demnach kann es sich für Julius Friedrich nur um ein
wirklich ebenbürtiges kirchliches Gegengewicht, um ein Bollwerk
(S. 35) zur festen Abgrenzung der Gebiete handeln. In diesem
Punkte berührt sich Julius Friedrich, wie Seil, teilweise mit
Sülze, der nicht bloss als Theologe, sondern auch als praktischer
Kirchenorganisator sich diesen Ideen in hervorragender, ja
einziger Weise gewachsen erwiesen hat. In seinen unermüdlichen
Bestrebungen, für unsere Zeit die Kirche als die Organisation
des „Christentums Christi" neu zu konstruieren, schaltet auch
Sülze notgedrungen die gegenwärtige katholische (römische)
Kirche aus ; aber mit dem katholischen will er auch den alten
Protestantischen „Konfessionalismus" wegschaffen.

Seil, Karl, Katholizismus und Protestantismus in Geschichte,
Region und Kultur. Leipzig 1908. Man vergleiche in diesem ausgezeichneten
ßuche schon das Vorwort, S. III.

Internat, kirchl. Zeitschrift, Heft 3, 1913. 20



— 306 —

Um so bemerkenswerter ist es, dass in dem zweiten, noch

bedeutungsvolleren Punkte die Wege des Juristen und des

seelsorglichen Theologen wenigstens grundsätzlich wieder zusammenfallen.

Dieser zweite Punkt betrifft das Bekenntnis. Sowohl
Julius Friedrich als Sülze halten mit aller Entschiedenheit daran

fest, dass die Kirche eines festen Bekenntnisses bedürfe. Anders
scheint der badische Pfarrer Friedrich Manz, der sich in einer

Broschürex) neuerdings mit unserem Gegenstande beschäftigt,
die Sachen anzusehen. Die im badischen Lande zur
Volkskirche umgewandelte Staatskirche dürfe, so meint er, den Kampf
der Richtungen nicht scheuen, der zur inneren Lebendigkeit
und zur steten geistigen Wiedergeburt der protestantischen
Kirche gehöre; drum dürfe auch der Bekenntniszwang nicht
bestehen. Nun ist ja wohl Bekenntnis und Bekenntniszwang
nicht dasselbe. Bei dem einzelnen „Bekenner" ist sogar ein

wirkliches Bekenntnis nur in Verbindung mit absolutester
geistiger Freiheit denkbar; aber wesentlich schwerer dürfte für
die Kirche, als eine sichtbar und rechtlich verfasste Gemeinschaft,

ein Bekenntnis ohne ein gewisses Mass von Verbindlichkeit

für die Zugehörigen verständlich zu machen sein.

Wir wollen uns die Erörterung über diesen Punkt für ein

anderes Mal vorbehalten. Heute wollen wir zum Schlüsse uns

der naheliegenden Frage zuwenden, was denn etwa mit den

kleineren kirchlichen Genossenschaften werden würde, wenn

das Ziel einer evangelischen Weltkirche gegenüber der
katholischen wirklich in vollem Umfange erreicht wäre. Was würde

vor allem mit unserer kleinen altkatholischen Kirche werden,

die, von der einen Seite weggestossen, von der anderen kaum

auf Aufnahme rechnen könnte, wollte sie nicht ihre Eigenart

aufgeben
Wir wollen nicht davon reden, dass sich eine kleine Hütte,

wenn sie nun gar zwischen zwei Wolkenkratzern stehen würde

(hoffentlich nimmt das Wort niemand übel), immer etwas seltsam

ausnehmen musste. Aber ernstlich wird man doch davon reden

müssen, welche Stellung uns, im Grunde ja heute schon, zu

der Kampfesaufstellung, zu dem Bau und Bezüge grosser
beidseitiger Bollwerke zuzuweisen sei. Rein äusserlich vermöchten

') Staatskirche, Freikirche und Volkskirche. Tübingen 1912. <!¦ C B-

Mohr. 65 S.



— 307 —

wir ja wenig beizutragen, selbst wenn es uns gelingen würde,
unserem Hause noch ein paar Stockwerke aufzusetzen. Aber
so klein wir sind, alle die schweren und grossen Probleme, die
in den geistigen Bewegungen der grossen Kirchen und der
Staatsmächte nach Lösung verlangen, dringen in ihrer ganzen
Schärfe auch in die kleinste Kirchengenossenschaft ein:
Nationalität oder Internationalität, Verbindung mit dem Staate
oder Trennung von ihm, selbständige Entwickelung der
verschiedenen Kirchen oder Streben nach Kirchenunion, endlich
Bekenntnis oder Freier Glaube.

Niemand von uns wird den Anspruch erheben wollen, dass
wir mit unsern kleinen Mitteln Aufgaben von so allgemein
christlicher, ja allgemein religiöser Tragweite zu endgültiger
Lösung bringen sollen. Wir Altkatholiken rüsten uns wieder
einmal zu einem allgemeinen Kongresse, der vom 9. bis 12.
September d. J. in Köln, der Metropole des rheinischen Katholizismus,

dem „deutschen Rom", der „Stadt mit dem ewigen Dome",
tagen soll. Es ist Sache des reichsdeutschen Altkatholizismus,
dieser Tagung* das geistige Gepräge, den programmatischen
Untergrund zu nutzbringender Verhandlung und erfolgreichem
Geistesverkehr zu verleihen. Ohne ihm vorgreifen zu wollen,
dürfen wir wohl sagen, dass der Kongress soviele naheliegende
praktische Aufgaben und Bedürfnisse für die altkatholische
Kirchengemeinschaft vorfinden wird, dass er seine Zeit kaum
einer ausgiebigen Diskutierimg theoretischer Weltanschauungsfragen

wird opfern können. Wohl aber können und sollen wir
jene grossen Probleme und ihre Entwickelung in der christlichen
Welt genau beobachten, damit wir gerüstet sind, wenn sie
praktisch einmal auch an uns herantreten. Am nächsten lag
uns von Anfang unserer Bewegung die Angelegenheit der
Wiedervereinigung der getrennten Christen, und manche fruchtbringende
Anregungen sind aus diesem Programmpunkte des ersten
Altkatholikenkongresses von München (1871) hervorgegangen. Aber
auf viel breiterem Boden flutet dieser Gedanke seither mächtig-
weiter in der Theologie aller christlichen Konfessionen und
Richtungen. Wir haben Musse, uns inzwischen mit den
Existenzbedingungen unserer eigenen Kirche zu beschäftigen, deren
Kleinheit sowohl eine Schwäche wie eine Stärke bedeuten kann.
Das drängt zu der doppelten Fragestellung: „Was muss die
altkatholische Kirche tun, um sich vor der Überflutung durch



' — 308 —

die Majoritäten von rechts und links zu schützen? Und welche
Pflichten sind den Mitgliedern unserer Kirche, vom ersten bis

zum letzten, auferlegt, um den geistigen und religiösen wie
den kirchlichen Zusammenhang unter allen Umständen zu
wahren und jeder drohenden Zerklüftung, von innen heraus,
das heisst aus dem Geiste der christlichen Religion selbst, zu

begegnen und vorzubeugen?" Das sind allerdings in erster Linie
Angelegenheiten der Einzelkirche oder Einzeldiözese ; insofern
würden Einzelkongresse und Synoden eher der gegebene Ort
für sie sein. Doch springt auch das allgemeine Interesse
derselben jedem Freunde und Verfechter der altkatholischen Sache

sofort in die Augen.
In der Tat haben wir aber auch schon heute, wie eigentlich

von Anfang an, eine internationale Aufgabe. Von Deutschland
ist vor mehr als vierzig Jahren die Bewegung ausgegangen,
die nicht als eine Neuschöpfung, sondern als eine Abwehr, als

eine Rettung katholischen Kirchenwesens vor römischer Neuerung

gedacht war. Die Nachbarvölker mit deutschem Sprachgebiet,
Schweiz und Österreich, waren aber schon 1871 auf dem Münchner

Kongress mitvertreten; in ihnen haben sich lebensfähige Kirchen
— vom organisatorischen Gesichtspunkt aus sage ich lieber:
Diözesen — gebildet und in Blüte erhalten. Nicht minder hatte

auch schon damals der Altbischöfliche Klerus der Niederlande,
der mit einer massigen Zahl treugebliebener Gläubigen vorlängst
der ihm von Rom zugedachten Vernichtung widerstanden und

sich gegen den von Rom aus eingeführten Missionsklerus
erhalten hatte, einige Vertreter, darunter den unvergesslichen

späteren Bischof Van Thiel, an den Kongress nach München

geschickt. Das war und blieb organisatorisch die wertvollste

Errungenschaft der altkatholischen Sache, der dadurch ein

Episkopat mit rechtskräftiger apostolischer Sukzession
vermittelt wurde.

Allbekannt ist, wie verschiedene Ansätze in anderen
Ländern scheiterten, unentwickelt blieben oder einen engeren
Anschluss an die altkatholische Bewegung und ihr schon in München

aufgestelltes Programm nicht fanden. Auch die in Frankreich

durchgeführte „Trennung" vom Staate hat dem altkatholischen
Widerstände bis jetzt einen Zuwachs von nennenswertem
Umfang nicht gebracht. Mehr Erfolg erzielte derselbe bei der

polnischen Nationalität, die zunächst in Nordamerika imstande



— 309 —

war, eine Diözese zu gründen, die trotz ihres noch kurzen
Bestandes eine vielversprechende Blüte aufweist und mit den
altkatholischen Diözesen Europas, denen sie die Weihung ihres
bischöflichen Hauptes verdankt, in Verbindung steht.

Doch auch in Russisch Polen sollte dem Altkatholizismus
ein neuer Zweig angegliedert werden in der dortigen, aus dem
Orden des hl. Franziskus herausgewachsenen Mariawitischen
Bruderschaft, die eine ungemein weittragende kirchliche und
sozialwirtschaftliche Wirksamkeit entfaltet hat. Sie steht im
heutigen abendländisch christlichen Kulturleben einzig* da. Von
Rom aus wurde durch Exkommunikation ihre Wirksamkeit und
Existenz bedroht; sie fand Fühlung und Verständnis bei den
Altkatholiken, und wir konnten ihren selbstgewählten Episkopat
segnen, so dass sie nun ihrer für ihr Volk so segensreichen
Tätigkeit nachgehen kann in voller Selbständigkeit und mit
dem Bewusstsein, einer rechtmässigen Eingliederung in die
kirchliche Organisation nach katholischen Grundsätzen nicht
verlustig gegangen zu sein.

Nun aber regt sich für den Altkatholizismus als Ganzes
seine weitere internationale Aufgabe. Der Altkatholizismus hat
hier neue kirchliche Organisationen geschaffen. Genügt es jetzt,
dass er diese, sagen wir einmal, als Missionsgebiete, aus sich
entlassen hat? Genügt es, dass in seinen Stammländern
selbständige Kirchen oder Bistümer schlecht und recht ihres Amtes
walten? Gewiss wird jeder Altkatholik über das hinaus nach
stärkerer geistiger Fühlung zwischen diesen Einzelgliedern
verlangen. Die Frage, ob das nötig, und wie das — namentlich bei
den jetzt schon so starken Sprachverschiedenheiten — möglich
zu machen sei, kann, abgesehen von den Besprechungen der
Bischöfe, zurzeit gerade auf unseren internationalen Kongressen,
und nur auf ihnen besprochen werden. Als Ziel schwebt uns
eine höhere organisatorische Form kirchenamtlichen Charakters
vor. Doch das mag in weiter Ferne liegen ; jedenfalls scheint
uns eine intensivere Pflege der geistigen Verbindung selbst
zwischen den gleichsprachigen altkatholischen Bistümern ein
Bedürfnis.

Möge der Segen Gottes über den Beratungen unseres
Kongresses walten und ihn gleich den besten seiner Vorgänger zu
einem Markstein in der Entwickelung der altkatholischen Sache
und zu einem nützlichen Baustein für das Haus Gottes machen

A. Th.


	Ausschau : Neues und Altes über Gestaltung der Kirche

