Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 3 (1913)

Heft: 3

Vorwort: Ausschau : Neues und Altes Uber Gestaltung der Kirche
Autor: AT.

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 17.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

e ROP e

AUSSCHAU.

Neues und Altes iiber Gestaltung der Kirche.

II1.

Wenn man fir den Bereich des heutigen Katholizismus
nationalen Bestrebungen oder selbstindiger Betéitigung natio-
naler Eigenart das Wort redet, oder solche auch nur fiir moglich
erklirt, so trifft man damit bei den Anwiélten des herrschenden
Romanismus die empfindlichste Stelle. Wir haben das in unserm
letzten Aufsatz an einem besonders hervorstechenden Beispiel
gezeigt. Im Morgenland ist die Kirche von jeher viel strenger
nach Nationalitiiten gegliedert gewesen und geblieben; auch die
verhiiltnismissig kleinen Abteilungen, die sich der romischen
Jurisdiktion anvertraut haben, werden von Rom aus, wo man
den Notwendigkeiten immer zu gehorchen weiss, in der gleichen
nationalen Gliederung und je nach Eigenart geleitet und nach
Moglichkeit im Zaum gehalten. Bei den grossen abendlindischen
Nationen aber darf nur das Prinzip der absoluten Eingliederung
und Unterordnung unter die internationale Spitze gelten, und
jeder Versuch, in irgend einer Nation ein selbstindiges Leben
anzubahnen, sei es im Sozialen, im Politischen, oder im Kirch-
lichen und Religitsen wird als verdéchtig und gefihrlich in promp-
tester Weise zuriickgewiesen. Was im orientalischen Fligel wie
ein unzerstérbares, festes Gemiuer den kirchlichen Weltbau
tragt, ist im Westfliigel, in den grossen Kulturlindern des Abend-
landes, zu einem reinen Traumgebilde verfliichtigt.

Man hat aber fir die Linder, durch die seit vierhundert
Jahren der grosse Riss der Kirchenspaltung geht, gerade in
dieser Spaltung das Mittel gefunden, die sich vordringende
nationale Eigenart in den religits-kirchlichen Regungen mog-
lichst unschiidlich zu machen. Man nimmt die Spaltung als ein
unvermeidliches Ergebnis der geschichtlichen Entwickelung hin,



— 293 —

ohne jemals darauf zu verzichten, dass den Getrennten die
Pflicht der Riickkehr obliegt, und dass auch der Staat grund-
sitzlich verpflichtet bleibt, alle seine Einwohner der Glaubens-
einheit und der Unterordnung unter die Autoritit des rémischen
Bischofs wieder zuzufithren. Solange aber die Zeiten so un-
glinstige sind, dass diese Forderungen, so sehr sie auch mit der
Autoritit Gottes selbst begriindet werden, keine Aussicht auf
Verwirklichung haben, trachtet man zunédchst dahin, im Innern
die Bande immer fester zu schniiren und die im Kkatholischen
Zusammenhang Gebliebenen von allen andersgearteten Ein-
fliissen moglichst vollkommen abzuschliessen, selbst auf dem
Gebiete des ausserkirchlichen, des sozialen und wirtschaftlichen
Lebens, um sie so zu einer von einem einzigen Willen gelenkten
Macht zu vereinen. So wird der Protestantismus und das , Sekten-
wesen“ tiberhaupt, dem neben der ,katholischen* Wahrheit auch
nicht der leiseste Schein von Existenzberechtigung zukommt,
vorldufig zu einem sehr niitzlichen und wichtigen Ablenkungs-
mittel. Die gewaltsame Uniformierung im Innern des romischen
Kirchenkorpers kann nicht ohne grosse Spannungen vor sich
gehen, da die alten religiosen Regungen, teilweise in neuen
Formen, sich immer wieder durchzuringen und geltend zu
machen suchen. Man ist daher froh, solche Regungen wie durch
ein Ventil zum Protestantismus hin ableiten zu kKonnen, indem
man mit mehr oder weniger Grund hofft, die innere Spannung
werde sich dadurch immer wieder losen, der innere Ring sich
immer leichter regieren und, durch seine Geschlossenheit nach
aussen imponierend, den héhern Zwecken sich immer dienst-
barer machen lassen.

So ist es zu verstehen, wenn wvon Pellnitz den Gedanken
einer katholischen deutschen Kirche und in Verbindung damit
auch die altkatholische Bewegung ohne weiteres dem Pro-
testantismus zuweist. So hegreift man, wenn Pius X. nicht
¢twa bloss den sogenannten Modernismus auf wissenschaft-
lichem Wege bekampfen und als eine schwere Hiiresie, ja als
Zusammenfassung aller Hiaresien kennzeichnen lédsst, sondern
auch das als den Gipfelpunkt dieser ,hiretischen Schlechtig-
keit“ betrachtet, dass ihre Anhiéinger nicht aus der Kirche aus-
treten, noch sich hinausdrangen lassen wollen. Die Anhéng-
lichkeit an die Katholizitit der Kirche wird ihm férmlich zu
einem Verbrechen. Es sind auch die gleichen Gedankenreihen,



s BO1 =

zu denen P. G'risar seinen Segen gibt, wenn er in seinem Luther-
werk die lbrigens lingst geldufige Anschauung ausspricht, dass
schon vor vierhundert Jahren der , Abfall“ notig geworden sei,
damit die Zuriickgebliebenen sich den Aufgaben des wahren
Christentums ungestort hingeben koénnten.

Wie wir uns dazu stellen, das ist in unsern friitheren Auf-
siitzen hinreichend klargelegt worden. Wir fiithlen nicht im
geringsten den Beruf, als Altkatholiken zu allen Einzelheiten
der historischen oder dogmatischen Aussagen der heutigen
Modernisten oder Reformkatholiken Stellung zu nehmen; aber
in dem Gedanken, dass sie Mitglieder der katholischen Kirche
bleiben wollen, mochte ich wenigstens nach wie vor Seite an
Seite mit ihnen stehen. Ich habe mich auch gefreut, dass ein
Mann wie Pfarrer Hansjakob, der fir seine Person weder mit
Modernismus noch mit Altkatholizismus etwas zu tun haben
will, doch hierin auf dem gleichen Boden steht und das Be-
denkliche der Antimodernistenaktion gleich uns gerade darin
findet, dass von pépstlicher Seite die verlorenen Schiflein mog-
lichst weit hinausgedringt werden sollen, statt dass man ihnen
nachginge in die Wiiste, um sie wieder zu gewinnen. Auch
fiir uns Altkatholiken und zur Wahrung und Behauptung unserer
Stellung im katholischen Gesamtwesen kann es nie genug be-
tont werden, dass, wie ich meinerseits schon auf dem Oltener
Kongress vor neun Jahren hervorhob, wir uns schlechterdings
nicht exkommunizieren lassen. Die Exkommunikation, das
zwingende Anathem, ist iberhaupt der kritische Punkt, auch
fir die ,Modernisten“. Die Art, wie das Hinausdriingen aller
selbstindigen Elemente im grossen Stile und damit die innere
Abschliessung auf allen Gebieten von Rom aus betrieben wird,
ist im tiefsten Grunde doch nichts anderes wie Sektentum, sie
ist das Gegenteil von Katholizismus. Allerdings wissen wir sehr
gut, dass man in Rom als Korrektur des unerwiinschten Zu-
standes die Hoffnung im Hintergrunde hat, auf dem Umwege
dusserer, politischer, zunichst parlamentarischer Kimpfe zu
einem einheitlichen Weltkatholizismus zuriickzugelangen. Allein
diese Hoffnung ist triigerisch, wenn man nicht mit dem Welt-
katholizismus zugleich einen Katholizismus dieser Welt in Kauf
nehmen will. Auf solchem Wege, der nichts anderes als eine
fortgesetzte Versuchung Christi ist (, Dies alles will ich Dir geber
wenn Du niederféllst und mich anbetest,“) gelangt man nie zu



— 295 —

einem wirklich religiosen, auf innerlicher Gemeinschaft in Glau-
ben und Liebe begrindeten Katholizismus, gelangt man nie,
wenn dies Wort geprigt werden darf, zum Katholizismus Christi.

Es ist klar, dass mit blossem Nationalismus und mit ab-
soluter Freiheit und Selbstiindigkeit einzelner Nationalkirchen
dem Begriffe eines christlichen Katholizismus ebensowenig Ge-
niige geleistet wird. Das richtige Verhiltnis muss gesucht und
gefunden werden. In dieser Hinsicht ist mir eine kurze, aber
inhaltreiche und &dusserst scharfsinnige Schrift sehr lehrreich
gewesen, die die Frage vom Standpunkte und im Interesse des
protestantischen Kirchentums behandelt: Der Ausbaw des Pro-
testantismus zur Weltkirche. Von Dr. Julius Friedrich?). Wie schon
der Titel besagt, und wie es die hinreichend bekannten Ver-
héltnisse im protestantischen Kirchentum ohne weiteres Kklar
machen, geht die vom Verfasser angeregte Bewegung den um-
gekehrten Weg, wie die von uns?) besprochenen katholischen
Winsche. Der Verfasser fiihlt lebhaft die Schwéche des Pro-
testantismus als #4usserer, kirchlicher, rechtlicher Gestaltung,
80 vollkommen tiberzeugt er auch von der inneren Sieghaftig-
keit des Prinzips evangelischer Freiheit ist. Das protestantische
Kirchentum ist ja schon in Deutschland dem Umschwunge der
nationalen Verhiiltnisse seit mehr als hundert Jahren nicht mehr
nachgekommen. Das territoriale Prinzip, das den einzelnen
Landeskirchen in den vorausgegangenen Jahrhunderten aus-
reichende Stiitze gegeben hatte, war durch die Erbfolgekampfe,
durch die friderizianischen Eroberungen und zuletzt durch die
Umwiilzungen in der napoleonischen Zeit durchbrochen worden.
Schon damals hiitte eine Neubelebung und Neuorganisierung
Platz greifen dirfen. Aber auch die Neugriindung des Reichs
hat die kirchlichen Angelegenheiten den Einzelstaaten belassen.
Es hat nun zwar an Ansitzen zu festerer Zusammenfassung
der protestantischen Krifte in Deutschland seither nicht gefehlt.
Mehrfach wurde, schon friih, die Forderung nach einer deutschen
evangelisch-protestantischen Gesamtkirche aufgestellt; man ver-
langte nach einem von zweihundert Bischofen vertretenen deut-
schen Kirchenreich, nach einer evangelischen Reichssynode,
Mman grindete einen mehr theologisch-liberalen Deutschen Pro-

. Berlin, Carl Heymann's Verlag 1910. Sonderdruck aus der Zeitschrift
Hir Politik TIIL Band, Heft 2.

) Heft I und II dieses Jabrganges.



— 29 —

testantenverein und den mehr politischen Evangelischen Bund,
und die Eisenacher Konferenz, auf welcher schon bei ihrer
ersten Tagung 1852 vierundzwanzig Kirchenregierungen ver-
treten gewesen waren, brachte im Jahre 1903 einen deutschen
evangelischen Kirchenausschuss zustande. Julius Friedrich ist
viel zu sehr Jurist, um sich mit diesen immerhin willkommenen
Ansitzen zufriedenstellen zu konnen. Er verlangt fiir die evan-
gelische Kirche im Reich einen rechtlichen Ausbau, der sie als
Ausdruck eines entsprechenden Uberzeugungszusammenhanges
zugleich innerlich vollig ebenbiirtig neben die katholische Kirche
stellen wiirde ; und er begniigt sich auch nicht mit einem solchen
Ausbau bloss fiir das Reichsgebiet; das ist ihm vielmehr nur
der Unterbau oder eine gliedliche Einzelgestaltung, der in der
ganzen christlichen Welt andere folgen oder vorausgehen sollen,
alle mit dem ausgesprochenem Ziele, sich friiher oder spiter
zur protestantischen Weltkirche, durchaus im Rechtssinne und
in sichtbarer Verfassung, zusammenzuschliessen. Das Wesent-
liche dieses Zieles liegt in der Sichtbarkeit, in einer rechtlichen
Organisation, wie denn durch eine solche auch die katholische
Weltkirche einzig und allein ihre im Glauben und dem Zu-
sammengehorigkeitsbewusstsein ihrer Angehérigen wurzelnde
Macht hat.

Diese Macht kann ihr nun auch durch eine sogenannte
Trennung von Kirche und Staat nicht genommen werden. Anders
ist dies beim Protestantismus, der, auf die Kraft des indi-
viduellen Glaubens vertrauend, seinen Zusammenhalt bisher
unter der schiitzenden Staatskirchenordnung gesichert weiss
und darum teils auf eine innerkirchliche Organisation keinen
Wert legt, teils sich in die fiir die Rechtsgestaltung des Ganzen
nur hinderlichen Ideen einer Freikirche oder Volkskirche ver-
liert. Unter diesen Umstinden wiirde der Protestantismus auch
bei der ,Trennung“ vom Staate zwar der inneren Krifte der
in ihm ruhenden evangelischen Wahrheitsmomente nicht ver-
lustig gehen, aber als Menschengemeinschaft, die Staaten und
Volker umfassen soll, wirde die vom Staate getrennte evan-
gelische Kirche dem rechtlichen Untergange geweiht sein, falls
sie sich nicht vor der Trennung eine feste &dussere Ordnung
geschaffen hat, als Nationalkirche, als Weltkirche (vgl. S.47).

Das grosse und viel umstrittene Problem der Trennung
von Staat und Kirche bildet demnach auch bei Julius Friedrich



— 297 —

den Angelpunkt der Erérterung, und das Problem =zeigt hier
ganz andere Seiten, als in der oberflichlichen Zeitpolitik hervor-
zutreten pflegen. Sein Kern liegt nicht in den abstrakten Ideen
zweier einander gegeniiber gestellten Gebilde oder Gebiete
formalen Rechts, sondern darin, dass der beiderseitige, Recht
fordernde Ideeninhalt in den Seelen derjenigen begriindet ist,
die sich beiden Rechtsgebieten, dem staatlichen und dem kirch-
lichen, angehorig fiilhlen. Es bleibt Tatsache, dass ,die Mehr-
zahl der Kulturmenschen einer Glaubensgemeinschaft und zu-
gleich einem staatlichen Verbande angehortY, mag auch die
Verbindung vieler mit einer rechtlich verfassten kirchlichen
Gemeinschaft noch so locker sein.

Die Konflikte sind also im Innern jedes Staatsbiirgers vor-
handen, der zugleich Kirchenangehériger ist. Diese Konflikte
sind aber durch eine Trennung der Ausseren Rechtstriger auf
dem gleichen Territorium, also des Staates und der Kirche, nicht
zu losen, und man kann ohne weiteres auch heute noch sagen,
dass eine vollige, konsequente Trennung eine Monstrositit, ja
eine Unmoglichkeit sein wiirde. Zu einer volligen Trennung
ist es in unsern Tagen nie und nirgends gekommen, auch in
Frankreich nicht.

Wir koénnen es uns nicht versagen, unsern Lesern das
Programm einer konsequenten Trennung zu vergegenwiirtigen,
wie es won Schulte im November 1883 in der ,Ko6lnischen Zeitung®
gezeichnet hat und wie es Julius Friedrich als das einzig folge-
richtige und zur rechtlichen Beurteilung der Frage brauchbare
seinen Untersuchungen zugrundelegt. (Seité 7)").

»Wirkliche Trennung von Staat und Kirche ist gleichbedeutend mit
dem Satze: Die Religion (Konfession) als solche darf auf keinem vom Staats-
gesetze geregelten Gebiete massgebend sein. Das ist Rechtens fiir die
biirgerlichen und staatsbiirgerlichen Rechte infolge Reichsgesetzes vom
3. Juli 1869 (bezw. 22. April 1871). Die unbedingte Durchfiihrung des Grund-
satzes der Trennung hitte die Folge, dass die Religion bezw. Konfession
von keinem Staatsgesetze iiberhaupt beriihrt werden diirfte. Es miisste
fortfallen jedes Gesetz, das den Austritt aus einer Kirche oder Konfession
regelt, in Preussen das vom 14. Mai 1873; jede Konfession kénnte nach
Gutdiinken aufnehmen; Bestimmungen iiber religiése Kindererziehung
Wdren unstatthaft, Eltern und Vormiinder entbehren des richterlichen
Schutzes in ihren darauf beziiglichen Massregeln; konfessioneller Religions-
unterricht miisste fortfallen in allen vom Staate unterhaltenen, geleiteten
——

') von Schulte, Lebenserinnerungen, Giessen 1909. II. Band Seite 205 f.



— 298 —

oder beaufsichtigten Schulen; staatlicherseits unterbaltene, geleitete oder
beaufsichtigte konfessionelle Anstalten wiren unzuliissig; die theologischen
Fakultiten iberhaupt, die Professuren fiir Kirchenrecht an Staatsuniversi-
titen und Akademien entfielen; die Friedhitfe diirften, da das Beerdigungs-
wesen gesundheitspolizeilicher Natur ist, keinen konfessionellen Charakter
haben; jede Verpflichtung mit rechtlicher Wirkung zu Leistungen an Kirchen
und konfessionelle Anstalten ausser auf Grund eines gewdohnlichen Rechts-
verhiltnisses privater Natur fielen fort: Das Patronatsrecht mit seinen recht-
lichen Verpflichtungen, jede auf Gesetz oder Herkommen ruhende reale
oder personliche Leistungspflicht wiirde kraftlos; die Kultusministerien
horten auf; jede Leistung aus Staatsfonds zu kirchlichen Zwecken wiiren un-
gesetzlich; der Landesherr als solcher diirfte keine kirchlichen Befugnisse
besitzen; die Kirchen horten auf, privilegicrte Korporationen zu sein und
sinken herab zu blossen Privatvereinen; jede staatliche Riicksichtsnahme
als solche auf die Religion oder Konfession im Eide, Gottesdienst bei staat-
lichen Anlissen, z. B. Geburtstag des Landesherrn, Eroffnung der Kammern
u. dgl. wiire untunlich; die Durchfiihrung kirchlicher Akte durch Staats-
hilfe, z. B. Amtsentsetzung von Geistlichen, wiirde ungesetzlich. Mithin
miissten die Kirchen sich in jeder Beziehung neue Formen und Institu-
tionen schaffen, welche lediglich dem biirgerlichen Vertragsrechte anheim-
fielen. Der Bischof, ein Pfarrer oder ein oder mehrere Private oder ein
Verein miisste als Eigentiimer des Kirchengebéiudes, Pfarrhauses, der
Grundstiicke auftreten; man miisste sich durch Vertrige helfen, um einen
Geistlichen exmittieren zu kénnen; alle Leistungen wiirden freiwillige.
Jede Betiitigung kirchlichen Lebens beim Gottesdienste in geschlossenen
Riumen oder unter freiem Himmel (Wallfahrten, Prozessionen, Leichen-
ztige usw.) fielen unter die Gesetze iiber das Vereinswesen u. dgl.; Sto-
rungen stellten sich je nach ihrer Beschaffenheit heraus als Verletzungen
des Hausrechts, der Person usw. Die §§ 166, 167 des Strafgesetzbuches
im Abschnitt iiber ,Vergehen, welche sich auf die Religion beziehen®, das
Verbot, eine kirchliche Ehe vor der biirgerlichen zu schliessen, fiir die
Geistlichen, eine verheiratete Person anderweitig zu trauen (Strafgesetz-
buch § 338), der Schutz des Beichtgeheimnisses (Strafprozessordnung § 52
Nr. 1), die Riicksichten auf Geistliche im Heeresgesetze wiirden fallen.”

Man konnte noch beifiigen, sagt Friedrich (Seite 8): Halle
Befreiungen der Geistlichen vom Militiéirdienst, Schoffen und
Geschworenenamt, alle Beschriinkungen des Wahlrechts fielen
fort; das Kirchenrecht (kirchliche Recht) als selbstiindige Rechts-
quelle wiirde verschwinden; mit ihm die Kirchenrechtswissen-
schaft, soweit sie nicht hlstorlsch arbeitet; sie wiirde im Staats-
recht, biirgerlichen Recht und der praktischen Theologie auf
gehen.

Hieran kniipft Julius Friedrich sein abfilliges Urteil tiber
die Trennungsprojekte, und wir kénnen nicht leugnen, dass Wwir
diesem Urteil, das wir seinerzeit mit hoher Befriedigung laset



— 299 —

auch heute noch volle Berechtigung zuerkennen miissen. Er
sagt: ,Angesichts dieser trefflichen, folgerichtigen Ausfithrungen
von Schultes fragen wir in seinem Sinne: Welcher Kulturstaat
der Gegenwart hat den Mut gehabt und welcher Kulturstaat
der Zukunft wird den Mut haben, diese Konsequenzen zu ziehen?
Hier zeigt sich das kirchenpolitische Schlagwort ,Trennung von
Staat und Kirche* in seiner ganzen Nichtigkeit und Relativitit,
als ein hohler Schall, als eine nicht zu verwirklichende Idee,
eine Utopie. Denn konsequent durchgedacht fithrt sie zur Ver-
neinung der christlichen Religion, des christlichen Glaubens
durch den Staat in dem Sinne, dass diese psychischen Realitédten
als nicht mehr ,offentlichen Interesses® wert erklirt werden.
Der Kulturstaat der Gegenwart, als solcher, der Kunst und
Wissenschaft, Sitte und Sittlichkeit, Wirtschaft und soziale wie
gesellschaftliche Machtverteilung fiir ,6ffentlichen Interesses“
hélt, erkliart die Religion fiir privaten, minderen Interesses. Man
mag tliber die Trennungsidee denken wie man will, diese Fol-
gerung zu ziehen, wird man sich schwer liberwinden.“

Die Trennungsideen sind beim Vulgarliberalismus unserer
Tage dem unbehaglichen Gefiihl der Politiker entsprungen, dass
sie mit der Kirche, speziell mit dem Romanismus, den man ins
Kraut hat schiessen lassen, nicht mehr fertig zu werden wissen;
man mochte deshalb im Staatsleben nichts mehr mit ihm zu
tun haben, tibersieht aber dabei, dass man die inneren religiosen
Méchte, die in den Staatsbiirgern wirksam sind und nach recht-
licher Verkérperung suchen, tiberhaupt nicht loswerden kann.
Denn wenn man die wichtigsten idealen Werte des Volkslebens
wirklich den Zufalligkeiten privater Vereinstitigkeit preisgeben
kénnte oder wollte, so wiirden sich diese Werte analog wie
Jetzt, aber in unkontrollierter Weise ohne und gegen den Staat
entfalten, und der Staat wirde dann mit ihnen iiber kurz oder
lang erst recht aul dem Wege bitterster Kédmpfe zusammen-
Wwachsen. In Frankreich hat sich schon im ersten Moment nach
dem Inkrafttreten des Trennungsgesetzes gezeigt, wie sich die
Private kirchliche Vereinstitigkeit in Wirklichkeit ausnimmt:
der Papst ist seither der unumschriinkteste IHerrscher der
franzésischen Kirche, und das heisst nichts anderes als: er be-
herrscht in den tiefgriindigsten und umfassendsten Angelegen-
heiten unumschrinkt denjenigen Teil der Volksangehorigen
hebst Frauen und Kindern, der sich innerlich oder #usserlich,



— 300 —

aus Religion oder aus Politik, zur romischen '-K'irchengemein-
schaft zihlt. Bilden diese Volksgenossen einmal die Mehrheit,
und das hiéngt an einem Haare, so tritt der analoge Zustand
ein, wie vor mehr als einem Jahrtausend in Rom selbst, wo
durch den Mangel eines hinreichend miéichtigen Staatsprinzips
und Staatsregimes dem Bischof von selbst die Herrschaft auch
in den weltlichen Angelegenheiten zufiel, und es ist kaum zuviel
gesagt, dass, wenn die Schwichen der gegenwartigen Staats-
grundsitze iberhand nehmen, und eine ultramontane Mehrheit
sich dauernd festsetzt, das alte Frankreich sich wird gewdéhnen
miissen, den Papst, drastisch gesprochen, als seinen ungekronten
Konig tiber sich zu haben.

Wir haben von den scharfen, folgerichtigen und inhalt-
reichen Darlegungen Julius Friedrichs nur einen diirftigen Uber-
blick geben konnen. Sein Hauptgedanke, dass sich die Kirche
als eine sichtbare, rechtlich verfasste fiihlen und als solche
entwickeln miisse, ist zwar in der protestantischen Welt insofern
nicht neu, als, von der schiirferen Akzentuierung des Orga-
nisationsprinzips in den reformierten Gemeinden abgesehen,
auch die neulutherische Richtung die Sichtbarkeit der Kirche
sehr nachdriicklich zur Geltung zu bringen gesucht hat. Aber
in dem grossen Ganzen des heutigen Protestantismus ist weder
die Wichtigkeit noch das zum mindesten relativ Zutreffende
dieses Gedankens zu hinreichender Anerkennung gelangt.

Wir bekennen, augenblicklich nicht zu wissen, ob sich an
die Anregungen der kleinen Schrift Julius Friedrichs weitere
Besprechungen gekniipft haben. Von anscheinend theologischer
Seite wurde in dem Literaturblatt einer angesehenen Zeitung
das Schriftchen zwar als eine tiichtige Leistung anerkannt,
aber sein Gegenstand einfach mit der Behauptung unter den
Tisch gewischt, dass der Protestantismus mit dem Kirchentum
tiberhaupt nicits zu tun habe. Hier zeigt sich die Nachwirkung
der Hegelschen Anschauung, wonach dic Pflege der Religion
allmiihlich ganz in die Hinde des Staates als des allcinigen
Subjektes der sittlichen Menschheitskultur iiberzugehen habe,
eine Anschauung, aus der auf der einen Seite die Stahlsche
Idee des Staates der Paritit ihre Hauptnahrung zog, andel“elr'
seits die Lehre Richard Rothes entsprang, der die Kirche 11
dem Masse zum allméhlichen Verschwinden bringen will, als



— 301 —

sich der Staat befihigt zeigt, der berufene und dauernde Triger
der christlichen Sittlichkeit zu werden. _

Man sollte meinen, dass die drohende Aussicht auf Trennung
von Kirche und Staat in dieser oder jener Form diese feste
Burg eines modernen Protestantismus voller Innerlichkeit und
Entkirchlichung stark ins Wanken gebracht haben miisste. In
weiten Kreisen mag das auch der Fall sein. Jedenfalls ist es
charakteristisch, dass sich in den letzten Jahren auch ernste
Anhéanger christlicher Religion und christlichen Kirchentums
mit dem Gedanken einer Trennung mehr und mehr vertraut
gemacht haben. Der weitblickende Heidelberger Theologe Ernst
Troltsch ') sieht die Trennung auch in Deutschland mit Not-
wendigkeit herankommen, und mochte diese Entwickelung nicht
hemmen. In dhnlichem Sinne hat der Leipziger Kirchenhisto-
riker Albert Hauck in einem meisterhaften Vortrag?) erst im
vorigen Jahre aus der geschichtlichen Vergangenheit die mannig-
fachen Moglichkeiten des Verhiltnisses zwischen Kirche und
Staat dargelegt und der Kirche ins Gewissen geredet, dass sie
sich von der Selbsttiiuschung iiber ihre innere Kraft, zu der
die weitgehende Stiitze des Staates verleite, freimachen miisse,
dass sie auch ohne die Staatskriicke ihrer idealen Aufgabe
gerecht werden konne und miisse, und dass ihr die Zuversicht
unter keinen von aussen gegebenen Verhiltnissen fehlen diirfe,
dass die Pforten der Holle keine Macht tiber sie haben werden.

Auch Hauck tritt lebhaft dafiir ein, dass die Kirche vorher
sich rlisten miisse, ehe sie zur Trennung vom Staate reif er-
achtet werden diirfe; und wer mochte nicht mit ihm tiberein-
stimmen, wenn er es als die Hauptsache erklért, ,dass es der
Kirche gelinge, neuen Glauben zu wecken® (S. 271.)?

Aber Julius Friedrichs scharfe juristische Forderung ist
hier kaum berithrt, noch weniger widerlegt. Dieser verlangt
konsequent den rechtlichen Zusammenschluss. Eine dadurch
€ntstehende evangelische Weltkirche ,wird nicht den Kampf,
sondern den Frieden bedeuten, wenn sie auch der Kampf ge-
biren wird. Sie wird im Parallelogramm der geistigen Kréfte
ein geeignetes Mittel sein, um den alleinseligmachenden Staat

einerseits, die katholische Weltkirche andererseits in Schach
__—-ﬁ—-‘-———--_

') Die Trennung von Staat und Kirche, der staatliche Religions-
unterricht und die theologischen Fakultiten. Tiibingen 1907.

?) Die Trennung von Kirche und Staat. 3. Auflage. Leipzig 1912.



— 302 —

zu halten.® (8. 451f) ,Ist dieses Ziel erreicht, dann mogen
die Stirme der Trennung, die in Deutschland wohl nur eine
Revolution voll zu entfesseln vermdochte, iiber die evangelischen
Landeskirchen hereinbrechen; evangelischer Glaube und evan-
gelisches Kirchentum wird gerettet, geborgen sein.“ (8. 10)
Diese grossen juristischen Gesichtspunkte, die direkt auf das
Allgemeine losgehen, wenn auch die Unterstufen, Nationalkirche
und Gemeindeorganisation (vgl. Uber diese S. 33) nicht {iber-
sehen werden, finden bei Hauck nur wenig Widerhall. Mit
Recht weist aber Hauck darauf hin, dass mit aller Organisations-
tatigkeit bei der lebendigen Einzelgemeinde begonnen, auf sie
aufgebaut werden miisse (S.26 f.): ,Etwas kongregationalistisches
Salz wire uns in Deutschland recht vonnéten.*

In der Trennungsfrage aber konnten aus den von uns be-
rithrten verschiedenen Erwigungen, wie uns diinkt, alle in
in Betracht kommenden Kirchen mit Sicherheit wenigstens den
Schluss ziehen, dass die Trennung auf keinen Fall ein Rettungs-
mittel ist. In der besonderen Frage aber, ob sie in der heutigen
Kulturwelt iiberhaupt in voller Konsequenz moglich sei, ,ohne
uns zweitausend Jahre in der Kultur zuriickzuschrauben und
den Kulturstaat zu untergraben“, ist der wuchtige Gegenruf
von Schultes und des auf ihm weiterbauenden Julius Friedrich
noch lange nicht tberholt.

Es ist tiberhaupt, fir mich wenigstens, ein erstaunliches
Ritsel, wie der Staat in der idealen Schitzung der Zeitgenossen
gerade nach der religiosen Richtung hin soviel hat einbiissen
konnen, dass die zweifellos grossen Wahrheitsmomente der
Hegel-Stahl-Rotheschen Staatsauffassung fast zertrimmert am
Boden liegen.

Auch Albert Hauck wendet sich in seinem so eindringlichen
Mahnwort fast ausschliesslich an die kirchlichen Kreise, und
wenn er mit Recht die Sonde an die tausend Schwierigkeiten
legt, die sowohl dem Staate, als auch der Kirche aus ihrer
Vereinigung erwachsen, so will es mir doch scheinen, dass der
Ausbau des Staates unter dem Gesichtspunkt der christlichen
Gesamtkultur ebensowohl einer neuen Orientierung bedart, als
der der Kirche.

Schon die einleitenden Siitze Haucks, sofern ich sie richtig
verstehe, wollen mir nicht geniigen. Gewiss ist Religion stets



— 303 —

die Gemeinschaft der Menschenseele mit dem ewigen, unend-
lichen Gott. Aber ich verstehe nicht recht, was es nun heisst:
»Sie geht nie darin auf, Kultus zu sein, sei es Kultus der Familie,
der Stadt oder des Staates.“ Sicher aber gibt man diesen
ohatlirlichen Gemeinschaften“ zu wenig, wenn man behauptet,
dass sie im Christentum .rein irdisch geworden sind“. Hauck
beruft sich hier auf Leopold Ranke, der der Weisung des Hei-
landes: Gebet dem Kaiser, was des Kaisers und Gott, was
Gottes ist, die ,unermessliche* Tragweite beilegt: sie ,brach
mit der von dem rémischen Imperium in Anspruch genommenen
Divinitat und loste die Beziehungen der religiésen Vorstellungen
zu den politischen Zustianden“. Man wird gut daran tun, die
Auffassung Rankes nur in dem beschrinkten Sinn gelten zu
lassen, dass der Anspruch des romischen wie jedes anderen
weltlichen (auch geistlichen!) Imperiums auf gottliche Préro-
gativen durch das berithmte Heilandswort ein fiir allemal zer-
stort ist, nicht aber die Pflicht jeder, wenn auch noch so welt-
lichen Herrschaft oder Einrichtung, sich unter das gottliche
Gesetz zu stellen. In ultramontaner Ausdeutung hat das ja zu
der neuen Monstrositit gefiihrt, dass sich nun das papstliche
Recht dem Rechte Gottes gleichsetzt, und der Schutz, ja die
alleinige Geltung dieses Rechtes als religiose Pflicht des Staates
in Anspruch genommen wird. Im Sinne einer religiésen Entleerung
des Staatsbegriffes darf aber das Wort des Heilandes nicht genom-
men werden, und das Christentum besiegt den Ultramontanismus
nicht mit einer solchen Entleerung, die der Kulturaufgabe des
Staates ihr Grosstes und Grundlegendes wegnimmt und ihn zuletzt
Zu einer Maschinerie fiir rein formale Ausgleichungen im privaten
und 6ffentlichen Leben herabsetzt. Ich.halte den Staat so gut
wie die Kirche fiir ein religioses Wesen, welches unbeschadet
der vollen Freiheit und Unantastbarkeit der eigentlichen, per-
sonlichen Religion, d. h. des Gewissens und des Glaubens jedes
Staatsbiirgers, einen ungeheuren Komplex religiosser Werte
unter die Obhut seiner Rechts- und Machtsphiire zu stellen
hat, die mit seiner Idee gegeben, also gottgesetzt ist. Diese
seine Pflicht beginnt schon mit dem ersten Ausspruch eines
religivssen Gedankens auf seinem Territorium, mit der ersten
Betiitigung des religivsen Triebes in der Richtung auf Gemein-
schaft. Trennbar vom Staate und seiner, wie jJeder #ussern
Autoritit, entzogen ist nur die innere Religion der Personlich-



— 304 —

keit, die allein wahrhaft autonom ist. Untrennbar aber von
der Recht- und Pflichtensphiire des Staates bleibt ewig jedes
Wort und Werk, das aus Religion hervorgeht oder sich auf
Religion beruft bis zu der ausgedehnten Wirksamkeit eines
weltumspannenden Kirchenwesens. So mannigfach auch das
Verhiiltnis geregelt werden kann und geregelt worden ist, auf-
lésbar ist es nie, und wehe dem Staat, der den tausend sich
oft widerstreitenden Forderungen, wie sie aus den religiosen
Velleititen der verschiedenen Gruppen seiner Biirgerschaft
hervorgehen, nicht mit gefestigten religiosen Grundséitzen gegen-
tiberzutreten weiss! Toleranz aber, nackte und formale Toleranz,
ist keine Religion, ,Paritit“ ist es noch weniger?!). Beide werden
vom Ultramontanismus nach aussen mit grossem Geschrei ge-
fordert, im Innern verachtet und verworfen, und solange dieser
— nicht etwa bloss in einer ,evangelischen Weltkirche*, sondern
auch und gerade im Staate nicht einen religios ebenbiirtigen
Gegner findet, wird er von seinem Ansturm nicht ablassen,
und wird sich Manns genug fithlen, allmiihlich, aber sicher, in
die Stelle des heutigen Staates einzuriicken, und selbst eine
von der anderen Seite heranriickende revolutioniare Bewegung
miisste ihm gegeniiber auf die Dauer scheitern, solange sie,
von anderem abgesehen, in dem Satze: ,Religion ist Privat-
sache“, ihre denkbar grosste politische Schwiiche bekunden
wiirde.

Niemand wird glauben, dass mit unseren theoretischen
Darlegungen, die vielen paradox erscheinen werden, das 2Zu-
kiinftige Verhiltnis zwischen Staat und Kirche praktisch einer
Losung nither geriickt werde. Aber die Fahnenflucht der Staats:
michte unter dem Deckmantel eines schiedlichen Auseinander-
gehens bringt diese Losung auch nicht. Die ausserordentlich
verwickelt gewordenen kirchlich-religissen Verhiltnisse in der
abendlindischen Christenheit haben das Problem zu einem
so schwierigen gemacht, dass nicht eine, wenn auch noch 80
korrekte apriorische Theorie, sondern ein Kampf von Geﬂ?'
rationen die Biirde seiner Losung wird tragen miissen. W.n*
konnen nur bescheidentlich versuchen, das Problem richtig

") In bezug auf die Toleranz darf ich auf einen vor mehr als Z?"a_?mg
Jahren von mir gehaltenen Vortrag: ,Uber die Wertgrenzen der rehg‘los"";1
Toleranz®, verdffentlicht in den ,Deutsch-evang. Blittern® von Beyschlag,
XVIII, Heft 2, Februar 1893, hinweisen.



— 306 —

auszusprechen und an unserm Teil dazu beitragen, dass wich-
tige geistige Bestandteile desselben nicht in entscheidenden
Momenten iibersehen werden, weil sie sich in die Modepolitik
nicht einfiigen.

In diesem Sinne will auch der Appell Julius Friedrichs an
die evangelichen Kirchen und Gliaubigen gewiirdigt werden, und
er verdient trotz seiner scheinbaren Paradoxie die grosste
Beachtung. Wir kommen auf ihn zuriick, um noch auf zwei
seiner Punkte, die besonders wichtig sind, hinzuweisen.

Der erste dieser Punkte ergibt sich aus allem Erwihnten
von selbst: Julius Friedrich will eine evangelische (im Sinne
einer protestantischen) Weltkirche. Keinerlei Unionsgedanken
truben ihm dieses Ziel. ,Die katholische Kirche ist ihrem Wesen
nach ultrakonservativ und unerbittlich intransigent. Das ist
ihre Kraft. Warum ihr zumuten, sich ihrer Kraft zu entiussern ?
Darauf beruht die Zihigkeit ihres Organismus* (S. 46). Solange
aber der Antagonismus zum modernen Staat andauert (also
nach dem vorigen Satz fiir immer), eignet sich die katholische
Kirche nur bedingt zu einer Universalkirche (S. 16). Auch ein
Konkordat derselben mit dem Staate ist unmoglich (S. 20), noch
unmdglicher freilich ihre Wegschaffung durch den Staat oder den
Protestantismus. Das letztere wire auch vom christlichen Ge-
sichtspunkte untunlich, da nach Karl Sell!) keine von beiden
Kirchen die allein berechtigte Auspréigung des christlichen Prinzips
ist. Demnach kann es sich fiir Julius Friedrich nur um ein
wirklich ebenbiirtiges kirchliches Gegengewicht, um ein Bollwerk
(S. 35) zur festen Abgrenzung der Gebiete handeln. In diesem
Punkte beriihrt sich Julius Friedrich, wie Sell, teilweise mit
Sulze, der nicht bloss als Theologe, sondern auch als praktischer
Kirchenorganisator sich diesen Ideen in hervorragender, ja
einziger Weise gewachsen erwiesen hat. In seinen unermiidlichen
Bestrebungen, fiir unsere Zeit die Kirche als die Organisation
des ,Christentums Christi* neu zu konstruieren, schaltet auch
Sulze hotgedrungen die gegenwirtige katholische (romische)
Kirche aus; aber mit dem katholischen will er auch den alten
Protestantischen ,Konfessionalismus“ wegschaffen.

_—

") Sell, Karl, Katholizismus und Protestantismus in Geschichte, Re-

%gion und Kultur. Leipzig 1908. Man vergleiche in diesem ausgezeichneten
uche schon das Vorwort, S. ITI.

- Internat. kirenl, Zeitschrift, Heft 3, 1913. 20



— 306 —

- Um so bemerkenswerter ist es, dass in dem zweiten, noch
bedeutungsvolleren Punkte die Wege des Juristen und des seel-
sorglichen Theologen wenigstens grundsétzlich wieder zusammen-
fallen. Dieser zweite Punkt betrifft das Bekenntnis. Sowohl
Julius Friedrich als Sulze halten mit aller Entschiedenheit daran
fest, dass die Kirche eines festen Bekenntnisses bedirfe. Anders
scheint der badische Pfarrer Friedrich Manz, der sich in einer
Broschiire !) neuerdings mit unserem Gegenstande beschéftigt,
die Sachen anzusehen. Die im badischen Lande zur Volks-
kirche umgewandelte Staatskirche diirfe, so meint er, den Kampf
der Richtungen nicht scheuen, der zur inneren Lebendigkeit
und zur steten geistigen Wiedergeburt der protestantischen
Kirche gehore; drum diirfe auch der Bekenntniszwang nicht
bestehen. Nun ist ja wohl Bekenntnis und Bekenntniszwang
nicht dasselbe. Bei dem einzelnen ,Bekenner“ ist sogar ein
wirkliches Bekenntnis nur in Verbindung mit absolutester gei-
stiger Freiheit denkbar; aber wesentlich schwerer durfte fir
die Kirche, als eine sichtbar und rechtlich verfasste Gemein-
schaft, ein Bekenntnis ohne ein gewisses Mass von Verbindlich-
keit fur die Zugehorigen verstandlich zu machen sein.

Wir wollen uns die Erérterung iiber diesen Punkt fiir ein
anderes Mal vorbehalten. Heute wollen wir zum Schlusse uns
der naheliegenden Frage zuwenden, was denn etwa mit den
kleineren kirchlichen Genossenschaften werden wiirde, wenn
das Ziel einer evangelischen Weltkirche gegeniiber der Kkatho-
lischen wirklich in vollem Umfange erreicht wire. Was wirde
vor allem mit unserer kleinen altkatholischen Kirche werden,
die, von der einen Seite weggestossen, von der anderen kaum
auf Aufnahme rechnen konnte, wollte sie nicht ihre Eigenart
aufgeben ?

Wir wollen nicht davon reden, dass sich eine kleine Hiitte,
wenn sie nun gar zwischen zwei Wolkenkratzern stehen wiirde
(hoffentlich nimmt das Wort niemand iibel), immer etwas seltsam
ausnehmen miisste. Aber ernstlich wird man doch davon reden
miissen, welche Stellung uns, im Grunde ja heute schon, 24
der Kampfesaufstellung, zu dem Bau und Bezuge grosser beid-
seitiger Bollwerke zuzuweisen sei. Rein #usserlich vermochten

') Staatskirche, Freikirche und Volkskirche. Tiibingen 1912, J.C-B:
Mohr. 65 S.



— 307 —

wir ja wenig beizutragen, selbst wenn es uns gelingen wiirde,
unserem Hause noch ein paar Stockwerke aufzusetzen. Aber
so klein wir sind, alle die schweren und grossen Probleme, die
in den geistigen Bewegungen der grossen Kirchen und der
Staatsméchte nach Lésung verlangen, dringen in ihrer ganzen
Schiirfe auch in die kleinste Kirchengenossenschaft ein: Na-
tionalitiit oder Internationalitit, Verbindung mit dem Staate
oder Trennung von ihm, selbstindige Entwickelung der ver-
schiedenen Kirchen oder Streben nach Kirchenunion, endlich
Bekenntnis oder Freier Glaube.

Niemand von uns wird den Anspruch erheben Wollen dass
wir mit unsern kleinen Mitteln Aufgaben von so allgemein
christlicher, ja allgemein religioser Tragweite zu endgiiltiger
Losung bringen sollen. Wir Altkatholiken riisten uns wieder
einmal zu einem allgemeinen Kongresse, der vom 9. bis 12. Sep-
tember d. J. in Koéln, der Metropole des rheinischen Katholi-
zismus, dem ,deutschen Rom*, der ,Stadt mit dem ewigen Dome*,
tagen soll. Es ist Sache des reichsdeutschen Altkatholizismus,
dieser Tagung das geistige Gepriige, den programmatischen
Untergrund zu nutzbringender Verhandlung und erfolgreichem
Geistesverkehr zu verleihen. Ohne ihm vorgreifen zu wollen,
diirfen wir wohl sagen, dass der Kongress soviele naheliegende
praktische Aufgaben und Bediirfnisse fiir die altkatholische
Kirchengemeinschaft vorfinden wird, dass er seine Zeit kaum
einer ausgiebigen Diskutierung theoretischer Weltanschauungs-
fragen wird opfern kénnen. Wohl aber kénnen und sollen wir
jene grossen Probleme und ihre Entwickelung in der christlichen
Welt genau beobachten, damit wir geriistet sind, wenn sie
praktisch einmal auch an uns herantreten. Am néchsten lag
uns von Anfang unserer Bewegung die Angelegenheit der Wieder-
vereinigung der getrennten Christen, und manche fruchtbringende
Anregungen sind aus diesem Programmpunkte des ersten Alt-
katholikenkongresses von Miinchen (1871) hervorgegangen. Aber
auf viel breiterem Boden flutet dieser Gedanke seither méchtig
weiter in der Theologie aller christlichen Konfessionen und
RIChtungen Wir haben Musse, uns inzwischen mit den Existenz-
bedingungen unserer eigenen Kirche zu beschiftigen, deren
Kleinheit sowohl eine Schwiiche wie eine Stiirke bedeuten kann.
Das drangt zu der doppelten Fragestellung: ,Was muss die
altkatholische Kirche tun, um sich vor der Uberflutung durch



— 308 —

die Majorititen von rechts und links zu schiitzen? Und welche
Pflichten sind den Mitgliedern unserer Kirche, vom ersten bis
zum letzten, auferlegt, um den geistigen und religiosen wie
den kirchlichen Zusammenhang unter allen Umstinden zu
wahren und jeder drohenden Zerkliiftung, von innen heraus,
das heisst aus dem Geiste der christlichen Religion selbst, zu
begegnen und vorzubeugen?“ Das sind allerdings in erster Linie
Angelegenheiten der Einzelkirche oder Einzelditézese; insofern
wiirden Einzelkongresse und Synoden eher der gegebene Ort
fiir sie sein. Doch springt auch das allgemeine Interesse der-
selben jedem Freunde und Verfechter der altkatholischen Sache
sofort in die Augen.

In der Tat haben wir aber auch schon heute, wie eigentlich
von Anfang an, eine internationale Aufgabe. Von Deutschland
ist vor mehr als vierzig Jahren die Bewegung ausgegangen,
die nicht als eine Neuschopfung, sondern als eine Abwehr, als
eine Rettung katholischen Kirchenwesens vor romischer Neuerung
gedacht war, Die Nachbarvilker mit deutschem Sprachgebiet,
Schweiz und Osterreich, waren aber schon 1871 auf dem Miinchner
Kongress mitvertreten; in ihnen haben sich lebensfihige Kirchen
— vom organisatorischen Gesichtspunkt aus sage ich lieber:
Diozesen — gebildet und in Bliite erhalten. Nicht minder hatte
auch schon damals der Altbischofliche Klerus der Niederlande,
der mit einer missigen Zahl treugebliebener Gliubigen vorlingst
der ihm von Rom zugedachten Vernichtung widerstanden und
sich gegen den von Rom aus eingefithrten Missionsklerus er-
halten hatte, einige Vertreter, darunter den unvergesslichen
spiteren Bischof Van Thiel, an den Kongress nach Miinchen
geschickt. Das war und blieb organisatorisch die Wertvollsjﬁe
Errungenschaft der altkatholischen Sache, der dadurch eln
Episkopat mit rechtskriiftiger apostolischer Sukzession Vel
mittelt wurde.

Allbekannt ist, wie verschiedene Ansiitze in anderen Lan-
dern scheiterten, unentwickelt blieben oder einen engeren An-
schluss an die altkatholische Bewegung und ihr schon in Minchen
aufgestelltes Programm nicht fanden. Auch die in Frankreich
durchgefithrte ,Trennung vom Staate hat dem altkatholischen
Widerstande bis jetzt einen Zuwachs von nennenswertem Um-
fang nicht gebracht. Mehr Erfolg erzielte derselbe bei der
polnischen Nationalitit, die zunédchst in Nordamerika imstande



— 309 —

war, eine Diozese zu grinden, die trotz ihres noch kurzen
Bestandes eine vielversprechende Bliite aufweist und mit den
altkatholischen Ditzesen Europas, denen sie die Weihung ihres
bischoflichen Hauptes verdankt, in Verbindung steht.

Doch auch in Russisch-Polen sollte dem Altkatholizismus
ein neuer Zweig angegliedert werden in der dortigen, aus dem
Orden des hl. Franziskus herausgewachsenen Mariawitischen
Bruderschaft, die eine ungemein weittragende Kirchliche und
sozialwirtschaftliche Wirksamkeit entfaltet hat. Sie steht im
heutigen abendlidndisch christlichen Kulturleben einzig da. Von
Rom aus wurde durch Exkommunikation ihre Wirksamkeit und
Existenz bedroht; sie fand Fiihlung und Verstindnis bei den
Altkatholiken, und wir konnten ihren selbstgewahlten Episkopat
segnen, so dass sie nun ihrer fir ihr Volk so segensreichen
Tatigkeit nachgehen kann in voller Selbstindigkeit und mit
dem Bewusstsein, einer rechtméssigen Eingliederung in die
kirchliche Organisation nach katholischen Grundsitzen nicht
verlustig gegangen zu sein.

Nun aber regt sich fiir den Altkatholizismus als Ganzes
seine weitere internationale Aufgabe. Der Altkatholizismus hat
hier neue kirchliche Organisationen geschaffen. Geniigt es jetzt,
dass er diese, sagen wir einmal, als Missionsgebiete, aus sich
entlassen hat? Geniigt es, dass in seinen Stammlindern selb-
stindige Kirchen oder Bistiimer schlecht und recht ihres Amtes
walten? Gewiss wird jeder Altkatholik iiber das hinaus nach
starkerer geistiger Fithlung zwischen diesen Einzelgliedern ver-
langen. Die Frage, ob das ndétig, und wie das — namentlich bei
den jetzt schon so starken Sprachverschiedenheiten — moglich
Zu machen sei, kann, abgesehen von den Besprechungen der
Bischéfe, zurzeit gerade auf unseren internationalen Kongressen,
und nur auf ihnen besprochen werden. Als Ziel schwebt uns
eine hohere organisatorische Form kirchenamtlichen Charakters
vor. Doch das mag in weiter Ferne liegen; jedenfalls scheint
uns eine intensivere Pflege der geistigen Verbindung selbst
Zwischen den gleichsprachigen altkatholischen Bistiimern ein
Bediirtnis,

Moge der Segen Gottes iiber den Beratungen unseres Kon-
gresses walten und ihn gleich den besten seiner Vorgidnger zu
einem Markstein in der Entwickelung der altkatholischen Sache
und zu einem nitzlichen Baustein fiir das Haus Gottes machen!
A. TH.




	Ausschau : Neues und Altes über Gestaltung der Kirche

