Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 3 (1913)
Heft: 1
Rubrik: Kirchliche Chronik

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 17.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

- 110

KIRCHLICHE CHRONIK™.

Der Altkatholizismus. —— Als Nachfolger des verstorbenen
Bischofs von Haarlem in Holland, Dr. van Thiel, wurde am 2. Juni
der Priasident und Theologieprofessor der theologischen Lehranstalt
in Amersfoort, Franz Kenninck, gewiahlt. Er lehnte jedoch ab. Die
Wahl fiel am 30. Juli auf Pfarrer Prins von Haarlem. Bischof Prins
hat sich um die Einfilhrung der Landessprache in der Liturgie der
hollindischen Kirche und um die Ausarbeitung der liturgischen
Biicher grosse Verdienste erworben. Bischof Prins wurde am 1. Ok-
tober durch Erzbischof Gul konsekriert. Als Assistenten fungierten
Bischof Spit von Deventer und Weihbischof Dr. Moog in Bonn.
Bischof Demmel in Bonn iibertrug am 1. Januar 1912 seinem
Generalvikar Prof. Dr. Moog, Pfarrer in Crefeld, infolge Gesund-
heitsriicksichten die ganze bischofliche Verwaltung und ernannte
ihn zum Weihbischof. Dr. Moog empfing am 6. Mirz in der
Christuskirche zu Crefeld durch Erzbischof Gul von Utrecht, den
die Bischofe Dr. van Thiel in Haarlem und Dr. E. Herzog in
Bern assistierten, die Bischofsweihe. An der feierlichen Handlung
nahmen der anglikanische Bischof von Nord- und Mitteleuropa,
Rev. Bury in London, mit zwei anglikanischen Geistlichen, teil.
In der Folge trat Bischof Demmel ganz zuriick. Eine Wahlsynode
wurde am 16. Oktober 1912 nach Bonn einberufen, um einen
Koadjutor mit dem Rechte der Nachfolge zu wiahlen. Aus der Wahl
ging bei einer Beteiligung von 46 Geistlichen und 88 Laienabgeord-
neten Weihbischof Dr. Moog hervor. Auf ihn fielen 75 Stimmen,
54 waren fiir Pfarrer E. Kreuzer in Kempten abgegeben, die iibrigen
waren zersplittert. Eine der ersten Amtshandlungen des Weih-
bischofs Dr. Moog war am 235. August die Einweihung der neuer-
bauten altkatholischen Kirche in Dettighofen im Grossherzogtum
Baden. Mit Erfolg arbeitet in Deutschland in der Gesamtkirche
und in den Gemeinden die Jungmannschaft, die an Pfingsten ihre
Hauptversammlung in Sickingen abgehalten hat. Die Jungmann-

*) Vgl hierzu auch den Aufsatz: Die serbische Kirche in Alt-Serbien, S. 45 ff.



— L ==

schaft besitzt ihr eigenes Organ, die Monatsschrift « Wacht aufs.
Sie erscheint in Frankfurt a. M. Zu einem Verband haben sich
nun auch die deutschen altkatholischen Frauenvereine zusammen-
getan. Unter der Redaktion von Dr. Heldwein in Miinchen er-
scheint seit September 1912 ein neues altkatholisches Wochenblatt
«Der romfreie Katholik >, Ausgabeort ist Kempten (Bayern).

Am 10. Juni hielt die christkatholische Kirche der Schweiz ihre
Synode in St. Gallen ab. In seinem Bericht gedachte Bischof
Dr. E. Herzog des verstorbenen Bischofs Dr. van Thiel mit folgenden
Worten: <«Es geziemt sich, dass ich seiner hier in dankbarer
Freundschaft gedenke, weil namentlich auch sein verstindnisvolles
Entgegenkommen die Einigung ermoglicht hat, die im September
1889 zwischen den altkatholischen Kirchen abgeschlossen worden
ist und sich seither so segensreich erwiesen hat. Er liess keine
Gelegenheit unbeniitzt voriibergehen, seine briiderliche Gesinnung
unserer Kirche gegeniiber zu betitigen. So hat er namentlich auch
an den Kongressen in Luzern und Olten teilgenommen, sich lebhaft
um unsere theologische Fakultit interessiert, an der Erhaltung der
Internationalen kirchlichen Zeitschrift mitgewirkt. Seitdem er im
Jahre 1906 zum Bischof von Haarlem erwahlt worden war, hat es
keine gemeinschaftliche kirchliche Angelegenheit gegeben, die wir
nicht miteinander erdrtert und in der wir uns nicht sofort zusammen-
gefunden hitten.»

Ferner gab der Bischof bekannt, dass sich mehrere bisher
romischkatholische Geistliche und Priesteramtskandidaten zur Auf-
nahme in den christkatholischen Klerus gemeldet haben. Das kirch-
liche Leben ist in den Gemeinden rege, und die Opferwilligkeit
fiir kirchliche und caritative Werke sehr erfreulich. In der Statistik
macht sich der in allen Kulturstaaten und Kirchen konstatierte
Geburtenriickgang bemerkbar. Ausser den laufenden Geschiften
wurde eingehend iiber die Arbeit des Diasporavereins, des Press-
komitees und iiber die Organisation der Gemeindepflege verhandelt.
Die christkatholische Gemeinde in Genf hat auf ihr Anrecht an die
Notre-Dame Kirche gegen eine Abfindungssumme von Fr. 200,000
verzichtet. Thr ist von der Stadtgemeinde die St. Germainkirche
als Eigentum abgetreten worden, so dass die Genfer Christkatho-
liken jetzt ein eigenes Gotteshaus besitzen. In St. Immer wurde am
2. Juni die neuerbaute Kirche durch Bischof Dr. E. Herzog geweiht.
Der Bericht des Bischofs an die Synode schliesst mit folgenden
Worten: «¢Zum Schlusse sei mir gestattet, an zwei Beispielen zwei
Wege zu kennzeichnen, die wir nach dem Jahr 1870 einschlagen
konnten. Das eine Beispiel ist das unserer Schwesterkirche in
Holland. Nach langen vergeblichen Versuchen, die eigene Wiirde



— 112 —

und das eigene Recht wider die papstliche Willkiirherrschaft zu
schiitzen, schritt die Kirche von Utrecht am 27. April 1723 durch
ihr Organ, das Domkapitel von Utrecht, zum erstenmal zur Wahl
eines Erzbischofs, von dem sie wissen konnte, dass er die papst-
liche Genehmigung nicht erhalten werde. Von diesem Tage an
war die altkatholische Kirche in Holland, obwohl durch die seit
vielen Jahrzehnten fortgesetzten jesuitischen Kniffe und Gewalttaten
auf eine ganz kleine Seelenzahl reduziert, vorsichtig darauf bedacht,
durch den Episkopat die katholische Kontinuitit zu erhalten und
den wenigen noch bestehenden Gemeinden ordentlich vorgebildete
und rechtmissig ordinierte Priester zur Verfiigung zu stellen. Oft
hatte es den Anschein, als ob nun ihr in normalen Zeiten aus drei
Mitgliedern bestehender Episkopat aussterbe und damit der katho-
lische Charakter der Kirche endgiiltig verloren gehe. Heute jedoch
ist die altkatholische Kirche in Holland nicht nur selbst wunderbar
erstarkt, sondern auch wiederholt in die gliickliche Lage gekommen,
andern nationalen Kirchen zu einer katholischen, aber von Rom
unabhingigen Organisation zu verhelfen, so dass nun die Befiirch-
tung, der romfreie katholische Episkopat werde aussterben, dahin-
gefallen ist.

Nicht die kleine altkatholische Kirche in Holland, sondern
kirchliche Vereinigungen in Frankreich sind gemeint, wenn im
historischen Sinn von der ¢ Petite Eglise» die Rede ist. Die «Petite
Eglise» ist bedeutend jiinger als unsere hollindische Schwester-
kirche; was man so nennt, entstand infolge des franzosischen Kon-
kordats vom Jahr 1801. Napoleon wiinschte fiir jedes Departement
nicht nur einen weltlichen, sondern auch einen geistlichen Prafekten
und Pius VII. lieh dazu seine Mitwirkung. Zu diesem Zweck wurden
die uralten Ditzesen in Frankreich und in den mit Frankreich neu
verbundenen Gebieten, 159 an der Zahl, aufgelost und am 15. August
1801 die noch in FFunktion stehenden 39 Bischofe dieser Didzesen
vom Papst aufgefordert, innert zehn Tagen ihre Resignation ein-
zureichen. Siebenunddreissig Bischofe weigerten sich, dem Papst
zu gehorchen; da dieser, sagten sie, kein Recht habe, von ihnen
den Riicktritt zu fordern, sei ihr Widerstand kein siindhafter Un-
gehorsam. Am 2. November 1801 erkliarte sie Pius VII. jeder
bischoflichen Befugnis beraubt; nur zwei fuhren fort, wenigstens in
Form von Hirtenbriefen eine Zeitlang bischofliche Jurisdiktion aus-
zuiiben. Der letzte dieser Bischofe starb 1829. Standhafter er-
wiesen sich die den abgesetzten Bischofen ergebenen Geistlichen,
deren Zahl sich anfinglich in die Tausend belaufen haben mag:
sie leisteten, so gut es ging, trotz papstlicher Suspension und poli-
zeilicher Verfolgung ihren Pfarrgenossen jeden priesterlichen Dienst.



~- {18 —

Der letzte dieser Geistlichen starb 1847. Noch standhafter erwiesen
sich zahllose Familien, die sich zwar unter Umstinden vom offiziellen
Klerus bedienen liessen, jedoch im tbrigen in der Form von Haus-
andachten die alte kirchliche Tradition fortsetzten. Es gibt bis auf
diesen Tag etwa in fiinf Departements solche Anhinger der « Petite
Eglise » : aber ihre Zahl nimmt von Jahr zu Jahr ab und bald werden
sie ganz verschwunden sein. Auf die kirchliche Entwicklung in
Frankreich oder anderswo haben sie gar keinen Einfluss ausgeiibt.

Die «Petite Eglise» bildet einen frappanten Gegensatz zu der
altkatholischen Kirche Hollands; anfinglich viel angesehener und
machtiger als diese, ist sie spurlos untergegangen. Wenn sie eine
bleibende Wirkung ausiibte, so war es nur die, dass sie zahllose
sonst einsichtige Katholiken auf die Meinung brachte, es sei un-
moglich, gegen die rémische Ubermacht mit Erfolg anzukimpfen
und es sei verniinftiger, den Dingen ihren Lauf zu lassen und sich
unter Umstdnden von allem religiosen und kirchlichen Leben abzu-
wenden, Wie erklart sich dieser Misserfolg? Die Anhidnger der
« Petite Eglise», im allgemeinen angstlich gewissenhafte und fromme
Leute, hielten es fiir richtiger, bessere Zeiten abzuwarten und es
der géttlichen Vorsehung anheimzugeben, diese bessern Zeiten
herbeizufithren. Die Herstellung einer unabhidngigen kirchlichen
Organisation erschien ihnen als «schismatisch » und stindhaft. Daher
hatten sie keine Moglichkeit, fiir geistlichen Nachwuchs zu sorgen,
ihre Gesinnungsgenossen in organisierten Gemeinden zusammen-
zuhalten und ihnen die kirchlichen Dienste zu leisten, auf die Katho-
liken Anspruch machen. Das war ja auch ungefdhr die Stellung,
die Wessenberg eingenommen hat.

Wir sind weitergegangen und haben das Beispiel der alten
hollandischen Kirche befolgt. Des Gottvertrauens bedurfte wahr-
lich auch diese, sonst hitte sie in ihrer zweihundertjahrigen Passions-
zeit nicht standzuhalten vermocht:; aber sie wagte es, auch auf
kirchliche Dinge die Mahnung des Apostels anzuwenden: Lass
dich nicht vom Bosen iiberwinden: sondern iiberwinde du das
Bose durch das Gute» (Rom. 12, 21). Wir halten uns an diesen
Grundsatz, wenn wir darnach trachten, das scheinbar religitse
Gerede von der pipstlichen Jurisdiktion zu ersetzen durch die
Predigt vom Reiche Gottes, dic Menschenvergitterung zu ersetzen
durch eine Anbetung Gottes im Geist und in der Wahrheit, die
blinde Unterwiirfigkeit unter willktirliche Menschensatzung zu ersetzen
durch Weckung, Erleuchtung und Stdirkung der Gewissen. Wir
sollten es dazu bringen, dass jeder unbefangene Beobachter, der
Kenntnis nimmt von unsrem Religionsunterricht, unserm Gottes-
dienst, unsrer Seelsorge, die Uberzeugung gewinnt, er verliere

Internat, kirehl. Zeitschrift, Tteft 1, 1913 S



— 111 —

durch den Anschluss an uns nichts, was wahr und gut ist, sondern
mache reichen Gewinn an guter Erkenntnis und guter Anregung,
an Freiheit und Frieden. Solches ldsst sich nicht erreichen durch
einfache Bekiampfung dessen, was wir am Romanismus tadeln, son-
dern nur durch positive Plege des religiosen l.ebens in einer kirch-
lichen Gemeinschaft, in der wir uns selbst alles bieten, was wir als
Katholiken fiir wiinschenswert erachten, und der Welt in moglichst
reinen und schonen Formen vor Augen stellen, was das katholische
Christentum an unverganglichen geistigen Giitern in sich schliesst.
Das ist freilich ein schweres, aber auch ein segensreiches Unter-
nehmen. Ich glaube, dass wir im Verstdndnis und in der Losung
unserer Aufgabe Fortschritte gemacht haben. Gott gebe seinen
Segen zu der weiteren Arbeit.»

Nach der im Dezember 1910 vorgenommenen Volkszahlung in
Osterreich wiesen die Listen 21,288 Altkatholiken auf. Die Mittei-
lungen der kirchlichen Behorden nennen grossere Zahlen. Die Seelen-
zahl miisste gegen 30,000 sein. Wo der Fehler liegt, ist nicht bekannt
geworden. Immerhin ist auch das amtliche Ergebnis der Volks-
zahlung erfreulich. Es bestitigt das erfreuliche Anwachsen der
altkatholischen Bevolkerung. Im Jahre 1880 wurden 6134 und im
Jahre 1900 12,937 Altkatholiken gezahlt. Die Zunahme ist aus
folgenden Zahlen ersichtlich: Im Jahre 1880 wiesen die amtlichen
Volkszahlungstabellen aus 0134, im Jahre 1890 8240, daher abso-
lute Zunahme 21006 oder 34,33 Prozent, im Jahre 1900 12,937, daher
absolute Zunahme 4697 oder 57 Prozent, im Jahre 1910 21,288,
daher absolute Zunahme 8351 oder 635,55 Prozent.

Uber die Kirche der Mariawiten in Russisch-Polen melden die
altkatholischen Blatter fortwiahrend erfreuliches. An verschiedenen
Orten, so in Kiew und Riga sind neue Gemeinden entstanden.
Bedauerlicherweise konnte der Mangel an Geistlichen noch nicht
gehoben werden. Leider wird von gegnerischer Seite der Ver-
leumdungsfeldzug gegen die Kirche fortgesetzt. Systematisch wur-
den besonders in den ersten Monaten des Jahres 1912 falsche
Alarmnachrichten iiber die Mariawiten verbreitet, die sich als iiber-
triecben und erfunden erwiesen (vgl. Katholik Bern Nr. 10 1912).
Es wurde an dieser Stelle 1911 S. 540 berichtet, dass die Reichs-
duma ein Gesetz iliber die Anerkennung der Kirche der Mariawiten
angenommen hat. In der Zweiten Kammer stiess es auf Opposition.
Ein Antrag ging dahin, den Mariawiten nicht zu gestatten sich als
Bekenntnis oder als Kirche, sondern sie offiziell als «Sekte» zu
bezeichnen. Ein anderer Antrag verlangte, den Geistlichen der Maria-
witen, wie es in Art. 7 vorgesehen war, das Recht, in Ehesachen zu
entscheiden, nicht zuzusprechen sondern es den Zivilgerichten vorzu-



— 115 —

behalten. Der erstere Antrag wurde mit grosser Mehrheit verworfen und
der Vorschlag der Duma-Kommission angenommen. Zum zweiten An-
trag wurde zugegeben, dass diese Rechte der Geistlichen und der Zivil-
gerichte nicht bestimmt umschrieben seien. Der Reichsrat nahm das
Dekret an, wies es aber an eine Spezialkommission, die diese Rechte
genauer umschreiben soll. Seither ist die Sanktion durch den Zaren
erfolgt und die Kirche der Mariawiten mit allen Rechten anerkannt.
Vergleicht man die Artikel des sanktionierten Anerkennungsdekretes
mit dem, das die Duma angenommen hat, so findet man, dass das
sanktionierte nur 7 Artikel enthilt gegeniiber 8 im projektierten.
Der frihere Artikel 7, der von der Verwaltung des Eherechtes
handelte, ist unterdriickt, dafiir ist aber dem Art. 6 ein Zusatz bei- -
gegeben, dass man in Polen sich den zivilgesetzlichen Vorschriften
anpasse und in andern Landesteilen die Vorschriften des Ministe-
riums des Innern im Einverstindnis mit dem Justizministerium ein-
gehalten werden.

Die kirchlichen Behorden der altkatholischen Kirche der Polen
in den Vereinigten Staaten haben ein Missale in polnischer Sprache
ausgearbeitet und herausgegeben. Die Landessprache wird nach
und nach in allen Gemeinden im Gottesdienst eingefiihrt. Im ver-
gangenen Jahr sind an verschiedenen Orten Provinzialsynoden ab-
gehalten und diesbeziigliche Beschliisse gefasst worden. Die litau-
ischen Gemeinden, die sich dem Altkatholizismus angeschlossen
hatten, bedienen sich vorldufig noch der lateinischen Sprache. In
South Bend (Ind.) schloss sich kiirzlich eine ungarische (vemeinde
der Kirche an. Die von ihr erbaute Kirche wurde durch Bischof
Hodur geweiht. Weil frither schon litauische und slovakische Ge-
meinden dasselbe getan, wurde Bischof Hodur vorgeworfen, seine
Kirche habe keinen nationalen Charakter. Er antwortete, der na-
tionale Charakter einer Kirche schliesse nicht aus, auch andern
Nationen Dienste zu erweisen.

Internationale Beziehungen. Der hl. Synod der russischen
Kirche hat zum Vorsitzenden der Kommission betreffs Union mit
den Altkatholiken und Anglikanern den Rektor der St. Petersburger
Geistlichen Akademie, Bischof Georg von Jamburg, ernannt. Nach
der «Koln. Volkszeitung » Nr. 862 hat der Erzbischof Sergius von
Finnland folgende Ausserung iiber die Unionfrage getan: <«Im
Prinzip ist die Vereinigung der Altkatholiken mit der orthodoxen
Kirche natiirlich moglich, aber wie und wann dies praktisch zu
verwirklichen ist, lasst sich schwer sagen. Die Vertreter der angli-
kanischen Kirche, welche uns bedeutend ferner steht als die alt-
katholische, sind in dem Streben nach Vereinigung wiederholt in
Russland gewesen und haben sich hier mit dem orthodoxen Gottes-



— 116 —

dienst bekannt gemacht. Die Altkatholiken sind bis jetzt nicht bei
uns gewesen. Um iber die Moglichkeit einer Vereinigung mit
ithnen zu urteilen, muss man auch wissen, ob die Altkatholiken
jenen Prinzipien treu geblieben sind, welche auf der Bonner Kon-
ferenz (vom Jahre 1874) angenommen wurden. Die Fiihrer der
Altkatholiken jener Zeit waren strengkirchliche Leute, im Geiste
der Orthodoxie, wiahrend jetzt unter den Altkatholiken eine starke
Tendenz zum Protestantismus zu beobachten ist. Ausserdem be-
steht zwischen den Altkatholiken eine starke Verschiedenheit. Die
hollandischen Altkatholiken sind anders als die deutschen und
wieder anders als die russischen Mariawiten . . . Ich denke, dass die
Frage der Vereinigung der Altkatholiken mit der orthodoxen Kirche
eine Frage der Zukunft ist. » Bei welcher Gelegenheit diese Ausse-
rungen gehalten sind, wird nicht gesagt. Es war uns nicht mog-
lich, sie auf ihre Tatsdchlichkeit nachzupriifen. Thre Grundsitze
haben die Altkatholiken seit 1874 nicht gedndert.

Im Auftrage des hl. Synod hat sich kiirzlich dessen Beamter,
Kollegienrat S. V. Troizkij, in Bonn aufgehalten. Er besuchte, wie
das « Altkatholische Volksblatt» berichtet, Bischof Demmel und
Weihbischof Dr. Moog, das Johanneum, informierte sich bei Prof.
Dr. Geetz iiber verschiedene Einrichtungen usw. des Altkatholi-
zimus. Im Anschluss an seinen Besuch veroffentlichte Kollegienrat
Troizkij, in der Beilage zum russischen amtlichen Blatt des hl. Synod:
« Kirchliche Nachrichten» Nr. 38, einen Aufsatz iiber «Die gegen-
wartige l.age des Altkatholizismus.» Er verfolgt unsere Kirche in
ihren verschiedenen nationalen Zweigen: Deutschland, Schweiz,
Osterreich, Holland, Russland (Mariawiten), England, Nordamerika.
Besonders eingechend ist dabei der deutsche Altkatholizismus be-
handelt, wie der Aufsatz zeigt, mit genauer Benutzung der in un-
serer Literatur und in unserer Presse dariiber vorliegenden Quellen.
Tm ganzen steht der Verfasser dem Altkatholizismus mit grosser
Sympathie gegeniiber. Er stellt fest, dass der Altkatholizismus
nicht nur existiere, sondern sich auch entwickle. Seine Bedeutung
im Katholizismus des Abendlandes habe nicht abgenommen, son-
dern zugenommen. Fiir die weitere Ausgestaltung wiinscht er dem
Altkatholizismus, dessen Schwergewicht er von der germanischen
Welt auf die slavische (Mariawiten, polnisch-amerikanische Kirche)
libergegangen sieht, engeren Anschluss an die orthodoxe morgen-
landische Kirche. Besonders der deutsche Altkatholizismus konne
in dem Kampf der Richtungen innerhalb der deutschen romisch-
katholischen Kirche (Kolner Richtung, Berliner Richtung, steigende
Unzufriedenheit mit romischen Erlassen) noch grosse Bedeutung
erlangen.



— 117 —

Uber die Beziehungen der Anglikaner zu der morgenlindischen
Kirche berichtet der vierte Jahresbericht der Gesellschaft «The
anglican and eastern-orthodox Churches Union» eingehend. In
England werden grosse Anstrengungen gemacht, um dem Gedanken
der Annidherung der beiden Kirchen neue Freunde, besonders auch
unter der Geistlichkeit, zu gewinnen. Die am 4. Juli in Canterbury
versammelte Synode hat nach einem Referat des Bischofs von
Oxford eine Resolution mit diesem Inhalt angenommen: «Dieses
Haus hat mit dem Gefiihle tiefster Dankbarkeit davon Kenntnis
genommen, dass sich eine russische Gesellschaft gebildet hat, um
engere Beziehungen zwischen den Kirchen von Russland und Eng-
land herzustellen, und dass die Statuten dieser Gesellschaft von dem
Heiligen Synod der russischen Kirche gebilligt sind: und dieses
Haus spricht die feste Hoffnung aus, dass der Segen Gottes auf den
friedenbringenden Bestrebungen dieser (esellschaft ruhen werde,
hauptsidchlich zunachst dadurch, dass die Lehren und Gebrdauche
beider Kirchen gegenseitig besser gekannt und [verstanden werden. »
Ausfiihrlich wird in dem Bericht der Besuch der anglikanischen
Delegation in Russland besprochen. FEine unerfreuliche Kunde
kommt aus den Vereinigten Staaten. Hier ist der orthodoxe syrische
Bischof Raphael in Brooklyn von der Gesellschaft zuriickgetreten. Lr
hatseinerzeit die freundschaftlichen Beziehungen mit der amerikanisch-
bischoflichen Kirche freudig begriisst und den Angehorigen seiner
Kirche erlaubt, die Dienste der bischoflichen Kirche zu bean-
spruchen, falls sie keinen eigenen Priester erreichen konnen (vgl
LK. Z. 1911 S. 124). Diese Erlaubnis hat nun der Bischof zuriick-
gezogen und die diesbeziigliche Bekanntmachung mit den Worten
geschlossen: «Ich bin iiberzeugt, dass I.ehre und Ubungen sowic
die Disziplin der ganzen anglikanischen Gemeinschaft fiir die
h. orthodoxe Kirche unannehmbar sind.» Es scheint sich um einen
einzelnen Fall zu handeln. Andere orthodoxe Wiirdentrager pflegen
in den Vereinigten Staaten nach wie vor freundschaftliche Be-
ziechungen mit der bischoflichen Kirche. Zur Sache selbst ist fol-
gendes zu sagen: Is ist peinlich, dass der Bischof erst nachtrag-
lich zu dieser Uberzeugung gelangt ist, noch peinlicher, dass er
findet, es sei fiir die Angehorigen seiner Kirche besser, ohne alle
geistliche Dienstleistung und Trostung zu leben und zu sterben,
als von Geistlichen der neuen leimat, in der sie Aufnahme ge-
funden, bedient zu ‘werden. Mit Recht macht die «lLiving Church»
vom 2. November darauf aufmerksam, dass der fragliche Bischof
sogar kirchliche Ubungen und disziplinire Dinge zu Trennungs-
griinden mache. Wenn Kirchendisziplin und Kultfragen die Ein-
heit der christlichen Kirche bedingen, so hat die Kircheneinheit
nicht einmal im apostolischen Zeitalter existiert, und eine kirchliche



— 118 —

Einigung bleibt fiir alle Zukunft ein Ding der Unméglichkeit, Hat
denn iiberhaupt auch nur von ferne jemand daran gedacht, etwa
die Kultformen des Westens der Kirche des Ostens aufzudrangen
oder umgekehrt: Die Samariterin war freudig iiberrascht, als sie
der miide Wanderer aus Judda am Jakobsbrunnen um einen Trunk
ersuchte; einen Juden, der von einer Samariterin einen freundlichen
Dienst angenommen hatte, hatte sie bis dahin nicht kennen gelernt.
Es scheint uns, der syrische Bischof Raphael habe wohl die Sinnes-
art der Juden im allgemeinen, nicht aber die jenes Wanderers am
Jakobsbrunnen, ja nicht einmal die der Samariterin.

Die katholische, apostolische und evangelische Kirche in
Portugal. — Die zweite letztjdhrige Nummer der Quartalschrift
<« Light and Truth», die von der spanisch-portugiesischen Hiilfs-
gesellschaft in IL.ondon herausgegeben wird, enthilt manche interes-
sante Mitteilung. Bemerkenswert ist namentlich, dass die grosse
Hoffnung, die man auf die politische Umwilzung in Portugal gesetzt
hatte, nicht in Erfiilllung gegangen ist. Obwohl nun die reformierten
Genossenschaften unter den gleichen biirgerlichen Gesetzen stehen
wie die romische Kirche, haben sie in der letzten Zeit doch keinen
nennenswerten Zuwachs, eher einen Riickgang zu verzeichnen. Von
der Moglichkeit, die Kultkosten aus eigenen Mitteln zu bestreiten,
ist noch gar keine Rede. Die bedeutenste Unterstiitzung kommt
aus Irland. Wihrend die spanischen Genossenschaften, die einen
eigenen Bischof haben, wenigstens eine gewisse kirchliche Selb-
standigkeit zu besitzen scheinen, stehen die kleinen portugiesischen
Gemeinden unter drei irischen Bischofen, die streng protestantisch
gesinnt sind. Das muss man im Auge behalten, um die Berichte
aus den verschiedenen Ortschaften richtig zu wirdigen. Fast alle
versichern, dass sie an den 39 anglikanischen Artikeln, die bekannt-
lich in England selbst keineswegs von allen als unfehlbare Dogmen
angesehen werden, streng festhalten, dass man sich in allen Dingen
pinktlich an die hl. Schrift halte und dass man « protestantisch »
set. Das ist, was die Wohltater — namentlich in Irland — in
erster Linie wissen wollen. In der erwihnten Zeitschrift wird darum
namentlich wieder an ecinen Beschluss erinnert, der schon 1880 ge-
fasst worden ist und der lautet: Die portugiesiche Kirche verpflichtet
sich, 1. keine Lehre vorzutragen, die im Widerspruch mit den
34 ersten anglikanischen Glaubensartikeln steht, 2. nichts zu lehren,
was den fiinf Ubrigen Artikeln widerspricht. Man wird zugeben,
dass diese zwei Beschlusse deutlich sind und miteinander iiberein-
stimmen. Gleichwohl sah sich die am 25. April 1911 versammelte
Synode der Genossenschaften veranlasst, noch einmal den eigenen
Standpunkt zu fixieren. Sie erklirte:



e 119 ==

« 1. Die portugiesische Kirche ist wahrhaft bischoflich. 2. Sie
ist katholisch, apostolisch und evangelisch. 3. Sie hilt sich streng
an die 39 Artikel, die sich einzig auf die hl. Schrift griinden, und
hat nichts zu tun mit denen, die sie mit jesuitischen Argumenten
wegdisputieren. 4. Sie empfindet grosse Sympathie mit den alt-
katholischen Kirchen ... und hofft und betet, dass diese Briider
auf den wahrhaft evangelischen Grund heraustreten mogen, indem
sie gewisse romische Dogmen und Ubungen, die nicht aus der
hl. Schrift bewiesen werden konnen, beseitigen. »

Zu diesem Bericht erhielt der « Katholik» in Bern aus Por-
tugal einen Brief, iiber den das genannte Blatt in Nr. 16 sich wie
folgt dussert:

« Unser sehr geschitzter Korrespondent bestitigt, dass die un-
abhangige portugiesische Kirche am 235. April 1911 eine Synode
gehalten hat, auf welcher die Anregung gemacht wurde, sich iiber
die Stellung zu den vereinigten altkatholischen Kirchen zu dussern;
er erklart aber, der Antrag sei verworfen worden, weil die Synode
gefunden habe, es schicke sich nicht, «an Schwesterkirchen Kritik zu
iiben». Der Antragsteller selbst habe dann «unter Zustimmung
aller andern Mitglieder der Synode seine Anregung zuriickgezogen ».
Unser Korrespondent findet es einfach < unbegreiflich, dass jetzt
nach einem Jahr ein angeblicher Beschluss mitgeteilt wird, der gar
nicht gefasst worden ist», und er fiigt bei, dass er sofort an den
Herausgeber der Zeitschrift « Light und Truth« geschrieben und
verlangt habe, dass die falsche Nachricht in nachster Nummer
widerrufen werde. Ebenso erkliart unser Korrespondent, dass sich
die portugiesische Kirche als «katholisch, apostolisch und evange-
lisch» bezeichne und dass niemals ein Beschluss gefasst worden sei,
mit welchem sie auch das Pridikat « protestantisch» fiir sich in
Anspruch nehme. Uberhaupt ist unser Korrespondent der Meinung,
seine Kirche habe keine Existenzberechtigung, wenn sie nicht auf
« altkatholischem » Boden bleibe und ihre « nationale Unabhingig-
keit » wahre.

« Wir nehmen mit Vergniigen Kenntnis von diesen Mitteilungen »,
‘bemerkt der ¢« Katholik », «und verbinden damit den Wunsch, es
mochte den Gesinnungsgenossen unseres Korrespondenten gelingen,
mit den Freunden einer nationalkirchlichen Organisation, die nun
die Griindung von katholischen Kultusgenossenschaften versuchen
wollen, zu einer Verstindigung zu gelangen. Von entscheidender
Bedeutung wird sodann die finanzielle Unabhidngigkeit sein.»

Das veranlasste Chancellor Rev. J. J. Lias zu einer Zuschrift
an den « Katholik» (vgl. Nr. 23) folgenden Inhalts:



— 120 —

« Es war mir lieb, zu sehen, dass Sie aus Irland einen Brief
erhalten haben, der die Eindriicke berichtigte, die frithere Mittei-
lungen iiber den Stand der portugiesischen Kirche machen konnten.
Diese Kirche war ebenso wie die reformierte spanische Kirche stets
beflissen, mit den altkatholischen Kirchen in freundlicher Beziehung
zu stehen. Das zeigte sich, als Erzbischof Plunket den spanischen
Bischof Cabrera an den Luzerner Kongress brachte, an dem ich
selber teilgenommen habe. Bischof Cabrera wurde damals, wie ich
glaube, nicht anerkannt. Aber ich gebe zu, dass eine solche An-
erkennung verfriiht gewesen wire. Als langjahriger Freund Cabreras
und als Mitglied des Vorstandes der spanisch-portugiesischen Hiilfs-
gesellschaft war ich stets erfreut, wenn ich in Threm Blatte von
Zeit zu Zeit freundliche Notizen iiber sein Werk las.

« Einige Bemerkungen, die Sie jiingst gemacht haben, scheinen
auf Missverstandnis zu beruhen. Die portugiesische Kirche war
bisher nicht in der Lage, fiir sich selbst einen Bischof konsekrieren
zu lassen. Wenn es notwendig war, haben bisher entweder Senor
Cabrera oder dann die irischen Bischofe in Portugal bischofliche
Funktionen vollzogen. Bisher wurden die beiden Kirchen in Spanien
und Portugal von den englisch-irischen Kirchen unterstitzt. (Ganz
natiirlich haben diese darum vorausgesetzt, dass sich die beiden
Kirchen nach anglikanischen Grundsitzen richten. Niemals haben
sie den Anspruch erhoben, andern Reformkirchen, die von ihnen
keine Unterstiitzung erhalten, die Richtlinien vorzuschreiben. Aber
sie sind der Meinung, dass die 39 anglikanischen Artikel mit dem
(zlaubensbekenntnis der katholischen Kirche nicht unvereinbar seien,
zumal diese Artikel ja gar kein Glaubensbekenntnis sein sollen,
das fir die Glieder der anglikanischen Kirche verbindlich wire,
sondern einfach ein Dokument, auf das die Religionslehrer ver-
pflichtet werden, damit in Zeiten der Schwierigkeit und Gefahr die
kirchliche Einheit gewahrt bleibt. Ubrigens ist im letzten halben
Jahrhundert diese Verpflichtung betrachtlich gelockert worden.

« Die Freunde der Reformkirchen in Spanien und Portugal,
die Beitrage leisten, gehdren zu den Anglikanern, die gerne die
Grundsatze der Reformation des 16. Jahrhunderts betonen. Darum
ist ihr Ritus einfacher als derjenige der Reformkirchen des 19. jahr-
hunderts. Wollte man darauf dringen, dass die altkatholischen
Formen in Spanien und Portugal eingefiihrt werden, so wiirde das
zur I'olge haben, dass den dortigen Kirchen die Unterstiitzung ent-
zogen wiirde und diese selbst sich auflosen miissten. Ich hege
darum die Zuversicht, dass kein Versuch gemacht werde, sich in
die gottesdienstlichen Formen, die von Anfang an in der spanischen
und portugiesischen Kirche eingefithrt worden sind, einzumischen



e 191 e

oder einen Ritus einzufithren, der die Mitglieder der Kirchen ent-
zweien miisste. »

Der <« Katholik » schreibt dazu:

« So weit unser alter verehrter Freund Rev. Lias. Er bestitigt
" vollkommen, was wir mit unsern Bemerkungen iiber die Reform-
kirchen in Spanien und Portugal sagen wollten. Insbesondere steht
also fest, dass die englisch-irische Hiilfsgesellschaft den kleinen Ge-
meinden in Spanien und Portugal die finanzielle Unterstiitzung ent-
ziehen wiirde, wenn sich diese nicht an die 39 Artikel und den
anglikanischen Ritus halten wollten. Diese Tatsache gerade war
gemeint, wenn sogar im « Guardian» wiederholt dariiber geklagt
wurde, dass die kirchliche Reform als eine vom Ausland impor-
tierte Sache unpopuldr sei. Selbstverstindlich aber werden sich
die Christkatholiken in diese Angelegenheit schon aus dem Grunde
nicht einmischen, weil sie nicht die Mittel besitzen, die englisch-
irische Hiilfe zu ersetzen. »

Nach der Trennung von Staat und Kirche in Portugal scheinen
sich ebenfalls evangelisch-katholische Gemeinden gebildet zu haben.
Im « Guardian» vom 21. Juni berichtet Rev. Diogo Cassels, einer
der Geistlichen der katholisch-apostolisch-evangelischen Kirche und
Pfarrer der Gemeinde in Villa Nova de Gaya, iiber einen Besuch,
den er einer solchen das portugiesische Trennungsgesetz anerken-
nenden Gemeinde abgestattet hat. Der erste Geistliche, der trotz
bischoflichem und pédpstlichem Verbot den gesetzlichen Bestim-
mungen nachkam und seine Pfarrei in eine den staatlichen Vor-
schriften entsprechende Kultusgenossenschaft umwandelte, ist Jose
do Nascimento Neves. Cassels gibt ihm das Zeugnis eines hoch-
gebildeten, achtungswiirdigen und allgemein geachteten Geist-
lichen. Seine Pfarrei, eine Landgemeinde, liegt in der Nahe von
Torres Vedras. Cassels besuchte ithn am Vorabend vor Christi
Himmelfahrt, wurde freundlich aufgenommen und gebeten, am fol-
genden Tag die Predigt zu halten. Cassels libernahm die Aufgabe
mit Vergniigen, zumal ihm der Pfarrer sehr bestimmt gesagt hatte,
er sei und bleibe katholisch und wolle eine Kirchenreform nach
altkatholischen Grundsitzen. Die Kirche war so gefiillt, dass
auch nicht einmal mehr ein Stehplatz iibrig war. Der Gottesdienst
bestand in Predigt und Hochamt nach hergebrachtem Ritus; die
Gemeinde sang in portugiesischer Sprache. Man war iiber den
Besuch des Berichterstatters sehr erfreut, da in der Umgegend keine
solche Genossenschaften organisiert wurden und die Geistlichen der
benachbarten Pfarreien den exkommunizierten Amtsbruder meiden.
Es gebe aber in andern Gegenden eine gewisse Anzahl gesetz-
massiger Kultusgenossenschaften mit stindigen Geistlichen; fiinf



122 —

dieser letzteren seien verheiratet. Das Gesetz gestattet die Priester-
ehe. Der von Cassels besuchte Pfarrer erhilt die gesetzliche Pen-
sion von monatlich Fr, 125 und bewohnt das Pfarrhaus. Ahnliches
diirfte auch von den andern Genossenschaften gelten. Fiir die
tibrigen Kultkosten kommen die Pfarrgenossen auf; diese sind ganz
auf sich selbst angewiesen und erhalten keine fremde Unterstiitzung.
Man hegt keine liberschwinglichen Hoffnungen, erwartet aber doch,
dass sich noch andere Genossenschaften bilden werden.

Unterdessen ist bekannt geworden, dass 800 Geistliche, die
zum Teil verheiratet sind, sich dem Trennungsgesetz unterzogen haben
und die gewihrten Pensionen trotz pipstlichen und bischoflichen
Verbotes beziehen. In einer Eingabe an den Papst, in welcher sie
ihre Anhinglichkeit an den Stuhl Petri bezeugen, suchen sie ihre
Haltung zu rechtfertigen und moéchten sie vom Papst anerkannt
wissen. Die offizielle Presse der Kurie bezeichnet aber diese Geist-
lichen alle als Schismatiker. Nach den neuesten Meldungen haben
die meisten der renitenten Geistlichen ihre Haltung aufgegeben und
sich den Anweisungen des Papstes und der Bischofe gefiigt.

ADpOLF KURY.



	Kirchliche Chronik

