
Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 3 (1913)

Heft: 1

Rubrik: Kirchliche Chronik

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 17.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


to

KIRCHLICHE CHRONIK*).

Der Altkatholizismus. — Als Nachfolger des verstorbenen
Bischofs von Haarlem in Holland, Dr. van Thiel, wurde am 2. Juni
der Präsident und Theologieprofessor der theologischen Lehranstalt
in Amersfoort, Franz Kenninck, gewählt. Er lehnte jedoch ab. Die
Wahl fiel am 30. Juli auf Pfarrer Prins von Haarlem. Bischof Prins
hat sich um die Einführung der Landessprache in der Liturgie der
holländischen Kirche und um die Ausarbeitung der liturgischen
Bücher grosse Verdienste erworben. Bischof Prins wurde am 1.

Oktober durch Erzbischof Gul konsekriert. Als Assistenten fungierten
Bischof Spit von Deventer und Weihbischof Dr. Moog in Bonn.
Bischof Demmel in Bö"nn übertrug am 1. Januar 1912 seinem
Generalvikar Prof. Dr. Moog, Pfarrer in Crefeld, infolge
Gesundheitsrücksichten die ganze bischöfliche Verwaltung und ernannte
ihn zum Weihbischof. Dr. Moog empfing am 6. März in der
Christuskirche zu Crefeld durch Erzbischof Gul von Utrecht, den
die Bischöfe Dr. van Thiel in Haarlem und Dr. E. Herzog in
Bern assistierten, die Bischofsweihe. An der feierlichen Handlung
nahmen der anglikanische Bischof von Nord- und Mitteleuropa,
Rev. Bury in London, mit zwei anglikanischen Geistlichen, teil.
In der Folge trat Bischof Demmel ganz zurück. Eine Wahlsynode
wurde am 16. Oktober 1912 nach Bonn einberufen, um einen
Koadjutor mit dem Rechte der Nachfolge zu wählen. Aus der Wahl
ging bei einer Beteiligung von 46 Geistlichen und 88 Laienabgeordneten

Weihbischof Dr. Moog hervor. Auf ihn fielen 75 Stimmen,
54 waren für Pfarrer E. Kreuzer in Kempten abgegeben, die übrigen
waren zersplittert. Eine der ersten Amtshandlungen des
Weihbischofs Dr. Moog war am 25. August die Einweihung der
neuerbauten altkatholischen Kirche in Dettighofen im Grossherzogtum
Baden. Mit Erfolg arbeitet in Deutschland in der Gesamtkirche
und in den Gemeinden die Jungmannschaft, die an Pfingsten ihre
Hauptversammlung in Säckingen abgehalten hat. Die Jungmann-

*) Vgl. hierzu auch den Aufsatz : Die serbische Kirche in Alt-Serbien, S. 45 ff.



— Ill —

schaff besitzt ihr eigenes Organ, die Monatsschrift < Wacht auf».
Sie erscheint in Frankfurt a. M. Zu einem Verband haben sich
nun auch die deutschen altkatholischen Frauenvereine zusammengetan.

Unter der Redaktion von Dr. Heldwein in München
erscheint seit September 1912 ein neues altkatholisches Wochenblatt
«Der romfreie Katholik», Ausgabeort ist Kempten (Bayern).

Am 10. Juni hielt die christkatholische Kirche der Schweiz ihre
Synode in St. Gallen ab. In seinem Bericht gedachte Bischof
Dr. E. Herzog des verstorbenen Bischofs Dr. van Thiel mit folgenden
Worten : « Es geziemt sich, dass ich seiner hier in dankbarer
Freundschaft gedenke, weil namentlich auch sein verständnisvolles
Entgegenkommen die Einigung ermöglicht hat, die im September
1889 ZAvischen den altkatholischen Kirchen abgeschlossen worden
ist und sich seither so segensreich erwiesen hat. Er liess keine
Gelegenheit unbenutzt vorübergehen, seine brüderliche Gesinnung
unserer Kirche gegenüber zu betätigen. So hat er namentlich auch
an den Kongressen in Luzern und Ölten teilgenommen, sich lebhaft
um unsere theologische Fakultät interessiert, an der Erhaltung der
Internationalen kirchlichen Zeitschrift mitgewirkt. Seitdem er im
Jahre 1906 zum Bischof von Haarlem erwählt worden war, hat es

keine gemeinschaftliche kirchliche Angelegenheit gegeben, die wir
nicht miteinander erörtert und in der wir uns nicht sofort zusammengefunden

hätten.»

Ferner gab der Bischof bekannt, dass sich mehrere bisher
römischkatholische Geistliche und Priesteramtskandidaten zur
Aufnahme in den christkatholischen Klerus gemeldet haben. Das kirchliche

Leben ist in den Gemeinden rege, und die Opferwilligkeit
für kirchliche und caritative Werke sehr erfreulich. In der Statistik
macht sich der in allen Kulturstaaten und Kirchen konstatierte
Geburtenrückgang bemerkbar. Ausser den laufenden Geschäften
wurde eingehend über die Arbeit des Diasporavereins, des
Presskomitees und über die Organisation der Gemeindepflege verhandelt.
Die christkatholische Gemeinde in Genf hat auf ihr Anrecht an die
Notre-Dame Kirche gegen eine Abfindungssumme von Fr. 200,000
verzichtet. Ihr ist von der Stadtgemeinde die St. Germainkirche
als Eigentum abgetreten worden, so dass die Genfer Christkatholiken

jetzt ein eigenes Gotteshaus besitzen. In St. Immer wurde am
2. Juni die neuerbaute Kirche durch Bischof Dr. E. Herzog geweiht.
Der Bericht des Bischofs an die Synode schliesst mit folgenden
Worten : « Zum Schlüsse sei mir gestattet, an zwei Beispielen zwei
Wege zu kennzeichnen, die wir nach dem Jahr 1870 einschlagen
konnten. Das eine Beispiel ist das unserer Schwesterkirche in
Holland. Nach langen vergeblichen Versuchen, die eigene Würde



— 112 —

und das eigene Recht wider die päpstliche Willkürherrschaft zu
schützen, schritt die Kirche von Utrecht am 27. April 1723 durch
ihr Organ, das Domkapitel von Utrecht, zum erstenmal zur Wahl
eines Erzbischofs, von dem sie wissen konnte, dass er die päpstliche

Genehmigung nicht erhalten werde. Von diesem Tage an

war die altkatholische Kirche in Holland, obwohl durch die seit
vielen Jahrzehnten fortgesetzten jesuitischen Kniffe und Gewalttaten
auf eine ganz kleine Seelenzahl reduziert, vorsichtig darauf bedacht,
durch den Episkopat die katholische Kontinuität zu erhalten und
den wenigen noch bestehenden Gemeinden ordentlich vorgebildete
und rechtmässig ordinierte Priester zur Verfügung zu stellen. Oft
hatte es den Anschein, als ob nun ihr in normalen Zeiten aus drei
Mitgliedern bestehender Episkopat aussterbe und damit der katholische

Charakter der Kirche endgültig verloren gehe. Heute jedoch
ist die altkatholische Kirche in Holland nicht nur selbst Avunderbar
erstarkt, sondern auch wiederholt in die glückliche Lage gekommen,
andern nationalen Kirchen zu einer katholischen, aber von Rom
unabhängigen Organisation zu verhelfen, so dass nun die Befürchtung,

der romfreie katholische Episkopat werde aussterben, dahin-
gefallen ist.

Nicht die kleine altkatholische Kirche in Holland, sondern
kirchliche Vereinigungen in Frankreich sind gemeint, wenn im
historischen Sinn von der «Petite Eglise» die Rede ist. Die «Petite
Eglise t ist bedeutend jünger als unsere holländische Schwesterkirche;

was man so nennt, entstand infolge des französischen
Konkordats vom Jahr 1801. Napoleon wünschte für jedes Departement
nicht nur einen weltlichen, sondern auch einen geistlichen Präfekten
und Pius VII. lieh dazu seine Mitwirkung. Zu diesem Zweck wurden
die uralten Diözesen in Frankreich und in den mit Frankreich neu
verbundenen Gebieten, 159 an der Zahl, aufgelöst und am 15. August
1801 die noch in Funktion stehenden 59 Bischöfe dieser Diözesen
vom Papst aufgefordert, innert zehn Tagen ihre Resignation
einzureichen. Siebenunddreissig Bischöfe weigerten sich, dem Papst
zu gehorchen ; da dieser, sagten sie, kein Recht habe, von ihnen
den Rücktritt zu fordern, sei ihr Widerstand kein sündhafter
Ungehorsam. Am 2. November 1801 erklärte sie Pius VII. jeder
bischöflichen Befugnis beraubt; nur zwei fuhren fort, wenigstens in
Form von Hirtenbriefen eine Zeitlang bischöfliche Jurisdiktion
auszuüben. Der letzte dieser Bischöfe starb 1829. Standhafter
erwiesen sich die den abgesetzten Bischöfen ergebenen Geistlichen,
deren Zahl sich anfänglich in die Tausend belaufen haben mag:
sie leisteten, so gut es ging, trotz päpstlicher Suspension und
polizeilicher Verfolgung ihren Pfarrgenossen jeden priesterlichen Dienst.



— 113 —

Der letzte dieser Geistlichen starb 1847. Noch standhafter erwiesen
sich zahllose Familien, die sich zwar unter Umständen vom offiziellen
Klerus bedienen Hessen, jedoch im übrigen in der Form von
Hausandachten die alte kirchliche Tradition fortsetzten. Es gibt bis auf
diesen Tag etwa in fünf Departements solche Anhänger der « Petite
Eglise » : aber ihre Zahl nimmt von Jahr zu Jahr ab und bald werden
sie ganz verschwunden sein. Auf die kirchliche Entwicklung in
Frankreich oder anderswo haben sie gar keinen Einfluss ausgeübt.

Die «Petite Eglise» bildet einen frappanten Gegensatz zu der
altkatholischen Kirche Hollands: anfänglich viel angesehener und
mächtiger als diese, ist sie spurlos untergegangen. Wenn sie eine
bleibende Wirkung ausübte, so war es nur die, dass sie zahllose
sonst einsichtige Katholiken auf die Meinung brachte, es sei

unmöglich, gegen die römische Übermacht mit Erfolg anzukämpfen
und es sei vernünftiger, den Dingen ihren Lauf zu lassen und sich
unter Umständen von allem religiösen und kirchlichen Leben
abzuwenden. Wie erklärt sich dieser Misserfolg? Die Anhänger der
«Petite Eglise», im allgemeinen ängstlich gewissenhafte und fromme
Leute, hielten es für richtiger, bessere Zeiten abzuwarten und es

der göttlichen Vorsehung anheimzugeben, diese bessern Zeiten
herbeizuführen. Die Herstellung einer unabhängigen kirchlichen
Organisation erschien ihnen als « schismatisch » und sündhaft. Daher
hatten sie keine Möglichkeit, für geistlichen Nachwuchs zu sorgen,
ihre Gesinnungsgenossen in organisierten Gemeinden zusammenzuhalten

und ihnen die kirchlichen Dienste zu leisten, auf die Katholiken

Anspruch machen. Das war ja auch ungefähr die Stellung,
die Wessenberg eingenommen hat.

Wir sind weitergegangen und haben das Beispiel der alten
holländischen Kirche befolgt. Des Gottvertrauens bedurfte wahrlich

auch diese, sonst hätte sie in ihrer zweihundertjährigen Passionszeit

nicht standzuhalten vermocht; aber sie wagte es, auch auf
kirchliche Dinge die Mahnung des Apostels anzuwenden: Lass
dich nicht vom Bösen überwinden : sondern überwinde du das
Böse durch das Gute» (Röm. 12, 21). Wir halten uns an diesen
Grundsatz, wenn wir darnach trachten, das scheinbar religiöse
Gerede von der päpstlichen Jurisdiktion zu ersetzen durch die
Predigt vom Reiche Gottes, die Menschenvergötterung zu ersetzen
durch eine Anbetung Gottes im Geist und in der Wahrheit, die
blinde Unterwürfigkeit unter willkürliche Menschensatzung zu ersetzen
durch Weckung, Erleuchtung und Stärkung der Gewissen. Wir
sollten es dazu bringen, dass jeder unbefangene Beobachter, der
Kenntnis nimmt von unsrem Religionsunterricht, unserm Gottesdienst,

unsrer Seelsorge, die Überzeugung gewinnt, er verliere

Internat, kirchl. Zeitschrift, Heft 1, 1013. S



— 114 —

durch den Anschluss an uns nichts, was wahr und gut ist, sondern
mache reichen Gewinn an guter Erkenntnis und guter Anregung,
an Freiheit und Frieden. Solches lässt sich nicht erreichen durch
einfache Bekämpfung dessen, was wir am Romanismus tadeln,
sondern nur durch positive Pflege des religiösen Lebens in einer kirchlichen

Gemeinschaft, in der wir uns selbst alles bieten, was wir als
Katholiken für wünschenswert erachten, und der Welt in möglichst
reinen und schönen Formen vor Augen stellen, was das katholische
Christentum an unvergänglichen geistigen Gütern in sich schliesst.
Das ist freilich ein schweres, aber auch ein segensreiches
Unternehmen. Ich glaube, dass wir im Verständnis und in der Lösung
unserer Aufgabe Fortschritte gemacht haben. Gott gebe seinen

Segen zu der weiteren Arbeit. »

Nach der im Dezember 1910 vorgenommenen Volkszählung in
Österreich wiesen die Listen 21,288 Altkatholiken auf. Die
Mitteilungen der kirchlichen Behörden nennen grössere Zahlen. Die Seelenzahl

musste gegen 30,000 sein. Wo der Fehler liegt, ist nicht bekannt
geworden. Immerhin ist auch das amtliche Ergebnis der
Volkszählung erfreulich. Es bestätigt das erfreuliche Anwachsen der
altkatholischen Bevölkerung. Im Jahre 1880 Avurden 6134 und im
Jahre 1900 12,937 Altkatholiken gezählt. Die Zunahme ist aus
folgenden Zahlen ersichtlich: Im Jahre 1880 wiesen die amtlichen
Volkszählungstabellen aus 6134, im Jahre 1890 8240, daher absolute

Zunahme 2106 oder 34,33 Prozent, im Jahre 1900 12,937, daher
absolute Zunahme 4697 oder 57 Prozent, im Jahre 1910 21,288,
daher absolute Zunahme 8351 oder 65,55 Prozent.

Über die Kirche der Mariawiten in Russisch-Polen melden die
altkatholischen Blätter fortwährend erfreuliches. An verschiedenen
Orten, so in Kiew und Riga sind neue Gemeinden entstanden.
Bedauerlicherweise konnte der Mangel an Geistlichen noch nicht
gehoben werden. Leider wird von gegnerischer Seite der Ver-
leumdungsfeldzug gegen die Kirche fortgesetzt. Systematisch wurden

besonders in den ersten Monaten des Jahres 1912 falsche
Alarmnachrichten über die MariaAviten verbreitet, die sich als
übertrieben und erfunden erwiesen (vgl. Katholik Bern Nr. 10 19121.
Es wurde an dieser Stelle 1911 S. 540 berichtet, dass die Reichsduma

ein Gesetz über die Anerkennung der Kirche der Mariawiten
angenommen hat. In der Zweiten Kammer stiess es auf Opposition.
Ein Antrag ging dahin, den Mariawiten nicht zu gestatten sich als
Bekenntnis oder als Kirche, sondern sie offiziell als «Sekte» zu
bezeichnen. Ein anderer Antrag verlangte, den Geistlichen der Mariawiten,

wie es in Art. 7 vorgesehen war, das Recht, in Ehesachen zu

entscheiden, nicht zuzusprechen sondern es den Zivilgerichten vorzu-



— 115 —

behalten. Der erstere Antrag wurde mit grosser Mehrheit verworfen und
der Vorschlag der Duma-Kommission angenommen. Zum zweiten
Antrag wurde zugegeben, dass diese Rechte der Geistlichen und der
Zivilgerichte nicht bestimmt umschrieben seien. Der Reichsrat nahm das
Dekret an, wies es aber an eine Spezialkommission, die diese Rechte

genauer umschreiben soll. Seither ist die Sanktion durch den Zaren
erfolgt und die Kirche der Mariawiten mit allen Rechten anerkannt.
Vergleicht man die Artikel des sanktionierten Anerkennungsdekretes
mit dem, das die Duma angenommen hat, so findet man, dass das
sanktionierte nur 7 Artikel enthält gegenüber 8 im projektierten.
Der frühere Artikel 7, der von der Verwaltung des Eherechtes
handelte, ist unterdrückt, dafür ist aber dem Art. 6 ein Zusatz
beigegeben, dass man in Polen sich den zivilgesetzlichen Vorschriften
anpasse und in andern Landesteilen die Vorschriften des Ministeriums

des Innern im Einverständnis mit dem Justizministerium
eingehalten werden.

Die kirchlichen Behörden der altkatholischen Kirche der Polen
in den Vereinigten Staaten haben ein Missale in polnischer Sprache
ausgearbeitet und herausgegeben. Die Landessprache wird nach
und nach in allen Gemeinden im Gottesdienst eingeführt. Im
vergangenen Jahr sind an verschiedenen Orten Provinzialsynoden
abgehalten und diesbezügliche Beschlüsse gefasst worden. Die
litauischen Gemeinden, die sich dem Altkatholizismus angeschlossen
hatten, bedienen sich vorläufig noch der lateinischen Sprache. In
South Bend (Ind.) schloss sich kürzlich eine ungarische Gemeinde
der Kirche an. Die von ihr erbaute Kirche wurde durch Bischof
Hodur geweiht. Weil früher schon litauische und slovakische
Gemeinden dasselbe getan, wurde Bischof Hodur vorgeworfen, seine
Kirche habe keinen nationalen Charakter. Er antwortete, der
nationale Charakter einer Kirche schliesse nicht aus, auch andern
Nationen Dienste zu erweisen.

Internationale Beziehungen. Der hl. Synod der russischen
Kirche hat zum Vorsitzenden der Kommission betreffs Union mit
den Altkatholiken und Anglikanern den Rektor der St. Petersburger
Geistlichen Akademie, Bischof Georg von Jamburg, ernannt. Nach
der «Köln. Volkszeitung » Nr. 862 hat der Erzbischof Sergius von
Finnland folgende Äusserung über die Unionfrage getan : « Im
Prinzip ist die Vereinigung der Altkatholiken mit der orthodoxen
Kirche natürlich möglich, aber Avie und wann dies praktisch zu
verwirklichen ist, lässt sich schwer sagen. Die Vertreter der
anglikanischen Kirche, welche uns bedeutend ferner steht als die
altkatholische, sind in dem Streben nach Vereinigung wiederholt in
Russland gewesen und haben sich hier mit dem orthodoxen Gottes-



— 116 —

dienst bekannt gemacht. Die Altkatholiken sind bis jetzt nicht bei
uns gewesen. Um über die Möglichkeit einer Vereinigung mit
ihnen zu urteilen, muss man auch wissen, ob die Altkatholiken
jenen Prinzipien treu geblieben sind, welche auf der Bonner
Konferenz (vom Jahre 1874) angenommen wurden. Die Führer der
Altkatholiken jener Zeit waren strengkirchliche Leute, im Geiste
der Orthodoxie, während jetzt unter den Altkatholiken eine starke
Tendenz zum Protestantismus zu beobachten ist. Ausserdem
besteht zwischen den Altkatholiken eine starke Verschiedenheit. Die
holländischen Altkatholiken sind anders als die deutschen und
wieder anders als die russischen Mariawiten Ich denke, dass die
Frage der Vereinigung der Altkatholiken mit der orthodoxen Kirche
eine Frage der Zukunft ist. » Bei welcher Gelegenheit diese
Äusserungen gehalten sind, wird nicht gesagt. Es war uns nicht möglich,

sie auf ihre Tatsächlichkeit nachzuprüfen. Ihre Grundsätze
haben die Altkatholiken seit 1874 nicht geändert.

Im Auftrage des hl. Synod hat sich kürzlich dessen Beamter,
Kollegienrat S. V. Troizkij, in Bonn aufgehalten. Er besuchte, wie
das «Altkatholische Volksblatt » berichtet, Bischof Demmel und
Weihbischof Dr. Moog, das Johanneum, informierte sich bei Prof.
Dr. Gcetz über verschiedene Einrichtungen usw. des Altkatholi-
zimus. Im Anschluss an seinen Besuch veröffentlichte Kollegienrat
Troizkij, in der Beilage zum russischen amtlichen Blatt des hl. Synod:
« Kirchliche Nachrichten » Nr. 38, einen Aufsatz über «Die gegen-
Avärtige Lage des Altkatholizismus. » Er verfolgt unsere Kirche in
ihren verschiedenen nationalen Zweigen : Deutschland, Schweiz,
Österreich, Holland, Russland (Mariawiten), England, Nordamerika.
Besonders eingehend ist dabei der deutsche Altkatholizismus
behandelt, wie der Aufsatz zeigt, mit genauer Benutzung der in
unserer Literatur und in unserer Presse darüber vorliegenden Quellen.
Im ganzen steht der Verfasser dem Altkatholizismus mit grosser
Sympathie gegenüber. Er stellt fest, dass der Altkatholizismus
nicht nur existiere, sondern sich auch entwickle. Seine Bedeutung
im Katholizismus des Abendlandes habe nicht abgenommen,
sondern zugenommen. Für die weitere Ausgestaltung Avünscht er dem
Altkatholizismus, dessen Schwergewicht er von der germanischen
Welt auf die slavische (Mariawiten, polnisch-amerikanische Kirchej
übergegangen sieht, engeren Anschluss an die orthodoxe
morgenlandische Kirche. Besonders der deutsche Altkatholizismus könne
in dem Kampf der Richtungen innerhalb der deutschen römisch-
katholischen Kirche (Kölner Richtung, Berliner Richtung, steigende
Unzufriedenheit mit römischen Erlassen) noch grosse Bedeutung
erlangen.



— 117 —

Über die Beziehungen der Anglikaner zu der morgenländischen
Kirche berichtet der vierte Jahresbericht der Gesellschaft «The
anglican and eastern-orthodox Churches Union» eingehend. In
England werden grosse Anstrengungen gemacht, um dem Gedanken
der Annäherung der beiden Kirchen neue Freunde, besonders auch
unter der Geistlichkeit, zu gewinnen. Die am 4. Juli in Canterbury
versammelte Synode hat nach einem Referat des Bischofs von
Oxford eine Resolution mit diesem Inhalt angenommen : « Dieses
Haus hat mit dem Gefühle tiefster Dankbarkeit davon Kenntnis
genommen, dass sich eine russische Gesellschaft gebildet hat, um
engere Beziehungen zwischen den Kirchen von Russland und England

herzustellen, und dass die Statuten dieser Gesellschaft von dem
Heiligen Synod der russischen Kirche gebilligt sind : und dieses
Haus spricht die feste Hoffnung aus, dass der Segen Gottes auf den

friedenbringenden Bestrebungen dieser Gesellschaft ruhen werde,
hauptsächlich zunächst dadurch, dass die Lehren und Gebräuche
beider Kirchen gegenseitig besser gekannt und [verstanden werden. »

Ausführlich wird in dem Bericht der Besuch der anglikanischen
Delegation in Russland besprochen. Eine unerfreuliche Kunde
kommt aus den Vereinigten Staaten. Hier ist der orthodoxe syrische
Bischof Raphael in Brooklyn von der Gesellschaft zurückgetreten. Er
hat seinerzeit die freundschaftlichen Beziehungen mit der amerikanisch-
bischöflichen Kirche freudig begrüsst und den Angehörigen seiner
Kirche erlaubt, die Dienste der bischöflichen Kirche zu
beanspruchen, falls sie keinen eigenen Priester erreichen können (vgl.
I. K. Z. 1911 S. 124). Diese Erlaubnis hat nun der Bischof
zurückgezogen und die diesbezügliche Bekanntmachung mit den Worten
geschlossen: «Ich bin überzeugt, dass Lehre und Übungen sowie
die Disziplin der ganzen anglikanischen Gemeinschaft für die
h. orthodoxe Kirche unannehmbar sind.» Es scheint sich um einen
einzelnen Fall zu handeln. Andere orthodoxe Würdenträger pflegen
in den Vereinigten Staaten nach Avie vor freundschaftliche
Beziehungen mit der bischöflichen Kirche. Zur Sache selbst ist
folgendes zu sagen : Es ist peinlich, dass der Bischof erst nachträglich

zu dieser Überzeugung gelangt ist, noch peinlicher, dass er
findet, es sei für die Angehörigen seiner Kirche besser, ohne alle
geistliche Dienstleistung und Tröstung zu leben und zu sterben,
als von Geistlichen der neuen Heimat, in der sie Aufnahme
gefunden, bedient zu werden. Mit Recht macht die « Living Church »

vom 2. November darauf aufmerksam, dass der fragliche Bischof
sogar kirchliche Übungen und disziplinare Dinge zu Trennungsgründen

mache. Wenn Kirchendisziplin und Kultfragen die Einheit

der christlichen Kirche bedingen, so hat die Kircheneinheit
nicht einmal im apostolischen Zeitalter existiert, und eine kirchliche



— 1 LS —

Einigung bleibt für alle Zukunft ein Ding der Unmöglichkeit. Hat
denn überhaupt auch nur von ferne jemand daran gedacht, etwa
die Kultformen des Westens der Kirche des Ostens aufzudrängen
oder umgekehrt Die Samariterin war freudig überrascht, als sie
der müde Wanderer aus Judäa am Jakobsbrunnen um einen Trunk
ersuchte; einen Juden, der von einer Samariterin einen freundlichen
Dienst angenommen hätte, hatte sie bis dahin nicht kennen gelernt.
Es scheint uns, der syrische Bischof Raphael habe wohl die Sinnesart

der Juden im allgemeinen, nicht aber die jenes Wanderers am
Jakobsbrunnen, ja nicht einmal die der Samariterin.

Die katholische, apostolische und evangelische Kirche in
Portugal. — Die zweite letztjährige Nummer der Ouartalschrift
«Light and Truth», die von der spanisch-portugiesischen Hülfs-
gesellschaft in London herausgegeben wird, enthält manche interessante

Mitteilung". Bemerkenswert ist namentlich, dass die grosse
Hoffnung, die man auf die politische Umwälzung in Portugal gesetzt
hatte, nicht in Erfüllung gegangen ist. Obwohl nun die reformierten
Genossenschaften unter den gleichen bürgerlichen Gesetzen stehen
wie die römische Kirche, haben sie in der letzten Zeit doch keinen
nennenswerten Zuwachs, eher einen Rückgang zu verzeichnen. Von
der Möglichkeit, die Kultkosten aus eigenen Mitteln zu bestreiten,
ist noch gar keine Rede. Die bedeutcnste Unterstützung kommt
aus Irland. Während die spanischen Genossenschaften, die einen
eigenen Bischof haben, wenigstens eine gewisse kirchliche
Selbständigkeit zu besitzen scheinen, stehen die kleinen portugiesischen
Gemeinden unter drei irischen Bischöfen, die streng" protestantisch
gesinnt sind. Das muss man im Auge behalten, um die Berichte
aus den verschiedenen Ortschaften richtig zu würdigen. Fast alle
versichern, dass sie an den 39 anglikanischen Artikeln, die bekanntlich

in England selbst keineswegs von allen als unfehlbare Dogmen
angesehen werden, streng festhalten, dass man sich in allen Dingen
pünktlich an die hl. Schrift halte und dass man « protestantisch »

sei. Das ist, was die Wohltäter — namentlich in Irland — in
erster Linie wissen wollen. In der erwähnten Zeitschrift wird darum
namentlich wieder an einen Beschluss erinnert, der schon 1880
gefasst Avorden ist und der lautet: Die portugiesiche Kirche verpflichtet
sich, 1. keine Lehre vorzutragen, die im Widerspruch mit den

34 ersten anglikanischen Glaubensartikeln steht, 2. nichts zu lehren,
was den fünf übrigen Artikeln widerspricht. Man wird zugeben,
dass diese zwei Beschlüsse deutlich sind und miteinander
übereinstimmen. Gleichwohl sah sich die am 25. April 1911 versammelte
Synode der Genossenschaften veranlasst, noch einmal den eigenen
Standpunkt zu fixieren. Sie erklärte ;



— 119 —

« I. Die portugiesische Kirche ist wahrhaft bischöflich. 2. Sie
ist katholisch, apostolisch und evangelisch. 3. Sie hält sich streng
an die 39 Artikel, die sich einzig auf die hl. Schrift gründen, und
hat nichts zu tun mit denen, die sie mit jesuitischen Argumenten
wegdisputieren. 4. Sie empfindet grosse Sympathie mit den
altkatholischen Kirchen und hofft und betet, dass diese Brüder
auf den wahrhaft evangelischen Grund heraustreten mögen, indem
sie gewisse römische Dogmen und Übungen, die nicht aus der
hl. Schrift bewiesen werden können, beseitigen. »

Zu diesem Bericht erhielt der « Katholik » in Bern aus
Portugal einen Brief, über den das genannte Blatt in Nr. 16 sich wie
folgt äussert:

t Unser sehr geschätzter Korrespondent bestätigt, dass die
unabhängige portugiesische Kirche am 25. April 1911 eine Synode
gehalten hat, auf welcher die Anregung gemacht wurde, sich über
die Stellung zu den vereinigten altkatholischen Kirchen zu äussern ;

er erklärt aber, der Antrag sei verworfen worden, Aveil die Synode
gefunden habe, es schicke sich nicht, « an Schwesterkirchen Kritik zu
üben». Der Antragsteller selbst habe dann «unter Zustimmung
aller andern Mitglieder der Synode seine Anregung zurückgezogen».
Unser Korrespondent findet es einfach « unbegreiflich, dass jetzt
nach einem Jahr ein angeblicher Beschluss mitgeteilt wird, der gar
nicht gefasst worden ist », und er fügt bei, dass er sofort an den
Herausgeber der Zeitschrift « Light und Truth « geschrieben und
verlangt habe, dass die falsche Nachricht in nächster Nummer
Aviderrufen Averde. Ebenso erklärt unser Korrespondent, dass sich
die portugiesische Kirche als « katholisch, apostolisch und evangelisch

» bezeichne und dass niemals ein Beschluss gefasst worden sei,
mit welchem sie auch das Prädikat « protestantisch » für sich in
Anspruch nehme. Überhaupt ist unser Korrespondent der Meinung,
seine Kirche habe keine Existenzberechtigung, wenn sie nicht auf
« altkatholischem » Boden bleibe und ihre « nationale Unabhängigkeit

» wahre.

«Wir nehmen mit Vergnügen Kenntnis von diesen Mitteilungen >,
bemerkt der « Katholik », « und verbinden damit den Wunsch, es

möchte den Gesinnungsgenossen unseres Korrespondenten gelingen,
mit den Freunden einer nationalkirchlichen Organisation, die nun
die Gründung von katholischen Kultusgenossenschaften versuchen
Avollen, zu einer Verständigung zu gelangen. Von entscheidender

Bedeutung wird sodann die finanzielle Unabhängigkeit sein. »

Das veranlasste Chancellor Rev. J. J. Lias zu einer Zuschrift
an den « Katholik » (vgl. Nr. 23) folgenden Inhalts :



— 120 —

« Es war mir lieb, zu sehen, dass Sie aus Irland einen Brief
erhalten haben, der die Eindrücke berichtigte, die frühere
Mitteilungen über den Stand der portugiesischen Kirche machen konnten.
Diese Kirche war ebenso wie die reformierte spanische Kirche stets
beflissen, mit den altkatholischen Kirchen in freundlicher Beziehung
zu stehen. Das zeigte sich, als Erzbischof Plunket den spanischen
Bischof Cabrera an den Luzerner Kongress brachte, an dem ich
selber teilgenommen habe. Bischof Cabrera wurde damals, wie ich
glaube, nicht anerkannt. Aber ich gebe zu, class eine solche
Anerkennung verfrüht gewesen wäre. Als langjähriger Freund Cabreras
und als Mitglied des Vorstandes der spanisch-portugiesischen Hülfs-
gesellschaft war ich stets erfreut, wenn ich in Threm Blatte von
Zeit zu Zeit freundliche Notizen über sein Werk las.

« Einige Bemerkungen, die Sie jüngst gemacht haben, scheinen
auf Missverständnis zu beruhen. Die portugiesische Kirche war
bisher nicht in der Lage, für sich selbst einen Bischof konsekrieren
zu lassen. Wenn es notAvendig war, haben bisher entweder Senor
Cabrera oder dann die irischen Bischöfe in Portugal bischöfliche
Funktionen vollzogen. Bisher wurden die beiden Kirchen in Spanien
und Portugal von den englisch-irischen Kirchen unterstützt. Ganz
natürlich haben diese darum vorausgesetzt, dass sich die beiden
Kirchen nach anglikanischen Grundsätzen richten. Niemals haben
sie den Anspruch erhoben, andern Reformkirchen, die von ihnen
keine Unterstützung erhalten, die Richtlinien vorzuschreiben. Aber
sie sind der Meinung, dass die 39 anglikanischen Artikel mit dem
Glaubensbekenntnis der katholischen Kirche nicht unvereinbar seien,
zumal diese Artikel ja gar kein Glaubensbekenntnis sein sollen,
das für die Glieder der anglikanischen Kirche verbindlich wäre,
sondern einfach ein Dokument, auf das die Religionslehrer
verpflichtet werden, damit in Zeiten der Schwierigkeit und Gefahr die
kirchliche Einheit gewahrt bleibt. Übrigens ist im letzten halben
Jahrhundert diese Verpflichtung beträchtlich gelockert worden.

« Die Freunde der Reformkirchen in Spanien und Portugal,
die Beiträge leisten, gehören zu den Anglikanern, die gerne die
Grundsätze der Reformation des 16. Jahrhunderts betonen. Darum
ist ihr Ritus einfacher als derjenige der Reformkirchen des 19.
Jahrhunderts. Wollte man darauf dringen, dass die altkatholischen
Formen in Spanien und Portugal eingeführt werden, so würde das

zur Folge haben, dass den dortigen Kirchen die Unterstützung
entzogen würde und diese selbst sich auflösen mussten. Ich hege
darum die Zuversicht, dass kein Versuch gemacht werde, sich in
die gottesdienstlichen Formen, die von Anfang an in der spanischen
und portugiesischen Kirche eingeführt worden sind, einzumischen



— 121 —

oder einen Ritus einzuführen, der die Mitglieder der Kirchen
entzweien musste. »

Der « Katholik » schreibt dazu :

« So weit unser alter verehrter Freund Rev. Lias. Er bestätigt
vollkommen, was wir mit unsern Bemerkungen über die Reformkirchen

in Spanien und Portugal sagen wollten. Insbesondere steht
also fest, dass die englisch-irische Hülfsgesellschaft den kleinen
Gemeinden in Spanien und Portugal die finanzielle Unterstützung
entziehen würde, wenn sich diese nicht an die 39 Artikel und den
anglikanischen Ritus halten wollten. Diese Tatsache gerade war
gemeint, wenn sogar im « Guardian » wiederholt darüber geklagt
wurde, dass die kirchliche Reform als eine vom Ausland importierte

Sache unpopulär sei. Selbstverständlich aber werden sich
die Christkatholiken in diese Angelegenheit schon aus dem Grunde
nicht einmischen, weil sie nicht die Mittel besitzen, die englischirische

Hülfe zu ersetzen. »

Nach der Trennung von Staat und Kirche in Portugal scheinen
sich ebenfalls evangelisch-katholische Gemeinden gebildet zu haben.
Im «Guardian» vom 21. Juni berichtet Rev. Diogo Cassels, einer
der Geistlichen der katholisch-apostolisch-evangelischen Kirche und
Pfarrer der Gemeinde in Villa Nova de Gaya, über einen Besuch,
den er einer solchen das portugiesische Trennungsgesetz anerkennenden

Gemeinde abgestattet hat. Der erste Geistliche, der trotz
bischöflichem und päpstlichem Verbot den gesetzlichen
Bestimmungen nachkam und seine Pfarrei in eine den staatlichen
Vorschriften entsprechende Kultusgenossenschaft umwandelte, ist Jose
do Nascimento Neves. Cassels gibt ihm das Zeugnis eines
hochgebildeten, achtungswürdigen und allgemein geachteten
Geistlichen. Seine Pfarrei, eine Landgemeinde, liegt in der Nähe von
Torres Vedras. Cassels besuchte ihn am Vorabend vor Christi
Himmelfahrt, wurde freundlich aufgenommen und gebeten, am
folgenden Tag die Predigt zu halten. Cassels übernahm die Aufgabe
mit Vergnügen, zumal ihm der Pfarrer sehr bestimmt gesagt hatte,
er sei und bleibe katholisch und wolle eine Kirchenreform nach
altkatholischen Grundsätzen. Die Kirche war so gefüllt, dass
auch nicht einmal mehr ein Stehplatz übrig war. Der Gottesdienst
bestand in Predigt und Hochamt nach hergebrachtem Ritus : die
Gemeinde sang in portugiesischer Sprache. Man war über den
Besuch des Berichterstatters sehr erfreut, da in der Umgegend keine
solche Genossenschaften organisiert wurden und die Geistlichen der
benachbarten Pfarreien den exkommunizierten Amtsbruder meiden.
Es gebe aber in andern Gegenden eine gewisse Anzahl gesetz-
mässiger Kultusgenossenschaften mit ständigen Geistlichen ; fünf



— 122 —

dieser letzteren seien verheiratet. Das Gesetz gestattet die Priesterehe.

Der von Cassels besuchte Pfarrer erhält die gesetzliche Pension

von monatlich Fr. 125 und bewohnt das Pfarrhaus. Ähnliches
dürfte auch von den andern Genossenschaften gelten. Für die

übrigen Kultkosten kommen die Pfarrgenossen auf; diese sind ganz
auf sich selbst angewiesen und erhalten keine fremde Unterstützung.
Man hegt keine überschwänglichen Hoffnungen, erwartet aber doch,
dass sich noch andere Genossenschaften bilden werden.

Unterdessen ist bekannt geworden, dass 800 Geistliche, die
zum Teil verheiratet sind, sich dem Trennungsgesetz unterzogen haben
und die gewährten Pensionen trotz päpstlichen und bischöflichen
Verbotes beziehen. In einer Eingabe an den Papst, in welcher sie

ihre Anhänglichkeit an den Stuhl Petri bezeugen, suchen sie ihre
Haltung zu rechtfertigen und möchten sie vom Papst anerkannt
wissen. Die offizielle Presse der Kurie bezeichnet aber diese
Geistlichen alle als Schismatiker. Nach den neuesten Meldungen haben
die meisten der renitenten Geistlichen ihre Haltung aufgegeben und
sich den Anweisungen des Papstes und der Bischöfe gefügt.

Adolf Küry.


	Kirchliche Chronik

