
Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 3 (1913)

Heft: 3

Buchbesprechung: Bibliographie

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 17.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


417

BIBLIOGRAPHIE.

Gedanken über den unendlichen Gott.

Zimmermann, Otto, S. J. : Ohne Grenzen und Enden. Gedanken
über den unendlichen Gott. Zweite und dritte Auflage.
Freiburg, Herder, 1912. (VIII, 208 S.). Geb. M 2. 70.

In einer Besprechung der vorliegenden Schrift von Adolf
Dörrfuss in der „Christlichen Welt" (1912, Nr. 43) wird darauf
hingewiesen, dass das Recht metaphysischen Denkens wieder
in erheblich stärkerem Masse als noch vor einem Jahrzehnt
anerkannt werde. Auch in der erkenntnistheoretisehen
Begründung der religiösen Lehren mache sich diese Erstarkung
des spekulativ philosophischen Bewmsstseins geltend. Sie komme
überdies einem Bedürfnis der Zeit entgegen. Die
religionsgeschichtliche Betrachtung könne dem Wahrheitsstreben zuletzt
so wenig genügen wie die religionspsychologische Methode.
Beide zeigen uns nur das Faktum des religiösen Erlebnisses,
jene in den mannigfaltigen Formen, die es im Laufe der
geschichtlichen Entwickelung* gefunden hat, diese mit eingehender
Untersuchung der psychischen und eventuell physiologischen
Begleitumstände, die den Erlebnissen dieser Art eigen sind. Aber
über die metaphysische Bedeutung und den Wahrheitswert
des religiösen Erlebnisses wird auf diesen Wegen keine
Entscheidung getroffen. So ist es begreiflich, dass das
wissenschaftliche W'ahrheitsbewusstsein den Gehalt des religiösen
Erlebens logisch erfasst und begründet sehen will. Im Vordergrund

dieses Erlebens aber steht, der Gottesgedanke. Daraus
folgt die Notwendigkeit einer logischen Rechtfertigung und
Durchdringung des Gottesbegriffs. Hierdurch sehen wir uns
wiederum auf eine Aufgabe hingewiesen, die zu stellen man
seit Kants einschneidender Kritik der Gottesbeweise für eine
unmögliche Zumutung an unser Erkenntnisvermögen erklärt

Internat, kirchl. Zeitschrift, Heft 3, 1913. 27



— 418 —

hat. Doch ist nicht vielleicht in dieser Frage der suggestive
Einfluss des grossen Philosophen grösser gewesen als das

Recht seiner Kritik? — Die Antwort hierauf wird wohl auch
heute noch sehr verschieden ausfallen, w*enn gleich nicht zu

verkennen ist, dass die Neigung gewachsen ist, eine rationalistische

Rechtfertigung des Gottesgedankens auf dem Wege
metaphysischer Überlegung zu versuchen.

Auch die vorliegende Schrift von Zimmermann gibt sich

als ein solcher Versuch aus. Er wurzelt in seinen
Erkenntnisgrundlagen auf scholastischem Boden. Aber der Verfasser hat
sich auch in der deutschen idealistischen Philosophie von Kant
bis zu Hegel und Schopenhauer tüchtig umgesehen und ist
beflissen, seinen Standpunkt gerade durch Äusserungen „helfender
Gegner" zu stützen.

Unsere Erfahrungswelt, so können wir den Gedankengang
unserer Schrift skizzieren, ist überall an ein endliches Mass

gebunden. Der Begriff des Unendlichen schliesst dagegen jedes
Mass ebenso aus wie die Möglichkeit einer intensiven oder

extensiven Vermehrung seines Seins. Er deckt sich mit dem

Begriff des Unerschaffenen und durchaus Notwendigen (S. 11/12).
Somit muss das Unerschaffene auch ewig in sich vollendet
sein, seine Wirklichkeit muss durchaus aus seiner Möglichkeit
folgen (S. 16). Anders zu sein, als es ist, ist ihm unmöglich.
Also verträgt das Unerschaffene keine Veränderung. Dagegen
lässt das Endliche, so behauptet Zimmermann, eine
Veränderung seines Quantums und seiner Qualität jederzeit zu. Schon

diese Behauptung dürfte Bedenken begegnen. Sie fasst „das
Endliche" so abstrakt und allgemein, dass ihm ein möglichst
wechselnder und abgestufter Inhalt zugeordnet werden kann.
Schliesslich verliert er sich in dem Begriffe des Seins, der

natürlich alle Möglichkeiten und Daseinsformen endlichen Seins

in sich schliesst und nun für jede dieser Formen eine Steigerung
oder Minderung ihres Seins als möglich behauptet. Aber diese

vieldeutige und wechselnde Bestimmbarkeit trifft durchaus
nicht für alle Formen des endlichen Seins zu. So liegt z. B.

die Vermehrung der Winkelsumme oder der Seitenzahlen eines

Quadrats keineswegs im Bereiche der Möglichkeit. Hier liegt
eine Notwendigkeit des Seins vor, die keine Veränderung duldet.

Sofern das Quadrat in Hinsicht auf die Grösse von Inhalt und

Umfang eine Mehrung oder Minderung* zulässt, rückt es in eine



— 419 —

Reihe korrelativer Grössenformen ein, die als solche
unbegrenzt ist. Eben darauf beruht die logische Ausnahmestellung
des Unendlichen, dass es ausser jeder Vergleichsbeziehung
steht. Aber auch das Endliche kann eine, wenn auch bedingte,
Notwendigkeit des Seins in sich schüessen. Soweit sie besteht,
entfällt die Möglichkeit, eine logische Verschiebung mit ihm
vorzunehmen, es anders zu denken, als es ist. Für das
Unendliche und Unerschaffene dagegen, und hier treffen unsere
Folgerungen wieder mit denen Zimmermanns zusammen, ist
die unbedingte Notwendigkeit des Seins in jeder Beziehung
anzuerkennen. Es ist daher jede unerfüllte Möglichkeit von
ihm ausgeschlossen (S. 43).

Dem so bestimmten Gottesbegriff stellt nun Zimmermann
im sechsten Kapitel seines Buches den monistischen gegenüber

und sucht seine Schwäche vor allem darin nachzuweisen,
dass er in allen seinen Formen mit dem Mangel der Endlichkeit

behaftet sei. Darunter leide auch der Schöpfungsbegriff;
denn sobald eine Immanenz Gottes in der Schöpfung in irgendeiner

Art gelehrt werde, werde damit in den Gottesbegriff ein

prinzipieller Widerspruch hineingelegt; Endlichkeit, Schmerz,
Sünde mussten ihm zu eigen werden (S. 70).

An diese Begriffsbestimmungen schliesst sich ein Gottesbeweis

an, der aus der Endlichkeit der Dinge auf ihr
Geschaffensein, weiter auf das Dasein eines durch sich selbst
bestehenden und darum unendlichen Schöpfers schliesst (vgl.
S. 77). — Prüft man diesen Beweisgedanken auf seinen Inhalt,
so ergibt sich, dass er aus der Kontingenz der endlichen Dinge
die Notwendigkeit ableitet, den Grund ihres Daseins in einem

unendlichen, ewigen und notwendigen Wesen zu suchen.
Vielleicht hat Leibniz in seinem Briefwechsel mit Clarke diesem
Beweise die grösste Schärfe gegeben. Man gesteht zu, so führt
er aus, dass es einen zureichenden Grund für das Dasein eines
jeden endlichen Seins geben müsse, einen Grund auch dafür,
dass es so und nicht anders ist, wie es ist. Aber dieser Grund
darf nun nicht einfach in dem absoluten Willen Gottes gesucht
werden in dem Sinne, dass dieser ohne Bestimmungsgründe
und nach Willkür verführe. Das würde, zu jener leeren
Unbestimmtheit (indifférence vague) führen, die der Weisheit
Gottes widerspreche, die nicht ohne Grund handeln könne*).

*) Leibniz, opera ed. Erdmann, p. 754.



— 420 —

— Der Grund für das Dasein der „zufälligen Wahrheiten", die
in ihrer Gesamtheit unsere endliche Erfahrungswelt bilden,
muss vielmehr, so dürfen wir Leibniz Ausführungen an dieser
Stelle aus anderem Zusammenhange ergänzen, in einer
Bestimmung des göttlichen Willens gesucht werden, die diesen

zu einem notwendigen macht. Dieser Bestimmungsgrund aber
liegt in dem „principe du meilleur", d. h. in der Notwendigkeit,
die für den göttlichen Willen besteht, die vollkommenste Welt
zu schaffen. Die eigentümliche Verquickung des kosmologischen
mit dem teleologischen Gottesbeweis, die für Leibniz
charakteristisch ist, finden wir bei Zimmermann nicht. Sein Beweis
verbindet die Gedanken des dritten und vierten der fünf
thomistischen Gottesbeweise (cf. S. Theol. L, 2. a. 3.), ohne sie

eigentlich zu vertiefen. Aber der Schlussgedanke ist im Grunde
bei dem grossen Scholastiker Thomas wie bei Leibniz der

gleiche. Das Endliche hat den Charakter des Zufälligen, sich

nicht selbst Begründenden, also muss der Grund seines Daseins

in einem Notwendigen und Unendlichen gesucht werden. Es

ist daher wohl begreiflich, dass Zimmermann die Kritik, die

Kant an dieser Form des kosmologischen Gottesbeweises
geübt hat, zu entkräften sucht. In einer eingehenden, nicht ohne

Scharfsinn durchgeführten Analyse des kantischen Beweisverfahrens

(S. 107—119) will er nachweisen, dass Kant zu
Unrecht gegen den kosmologischen Gottesbeweis den Einwand

erhebe, er schliesse einen Rückfall in den falschen ontologi-
schen Gottesbeweis ein. Wir wollen uns in eine Diskussion
dieser Frage hier nicht einlassen. Nur auf einen entscheidenden

Punkt sei hingewiesen : Der Obersatz des kosmologischen
Beweises, wie ihn Zimmermann formuliert (S. 110 u. 112), „es

existiert ein notwendiges Wesen", soll nicht aus Begriffen,
sondern „anderswoher", d. h. aus der „wirklichen, greifbaren
Welt" gewonnen sein (vgl. S. 113 u. S. 109). Aber diese wirkliche,

greifbare Welt zeigt überall die Schranken des Endlichen, den

Charakter des Zufälligen. Wie ist es möglich, von ihr aus auf

die Existenz eines notwendigen Wesens zu schüessen? Doch

nur mittelst des Satzes,- wie Zimmermann behauptet, „alles,

was ist, muss einen hinreichenden Grund haben" (S. 114,

Anmerkung 1). Hiermit ist nun aber die Existenz des Notwendigen
aus Begriffen erschlossen, mit deren Hilfe die Grenzen der
Erfahrung übersprungen werden. Selbst wenn das zulässig wäre,



— 421 —

würde damit nur ein Begriff des Notwendigen gewonnen sein,
ein Begriff, dem in Kants Sinne jede Sicherung durch die
Erfahrung fehlte. Ich kann nicht finden, dass Zimmermann gegen
diese Behauptung Kants Stichhaltiges vorzubringen vermag.
Dazu wäre auch eine gründlichere Auseinandersetzung mit den
Ausführungen notwendig gewesen, die Kant in dem Abschnitt
über die Antinomien der reinen Vernunft zur vierten Antinomie
gegeben hat (Kr. der reinen Vernunft, ausg. Hartenstein III,
322 ff.). — Wir stehen hier vor Grenzen, die das scholastische
und das moderne Denken vielleicht für immer scheiden werden.

Nun liesse sich die Frage aufwerfen, ob diese Ablehnung
des scholastischen Rationalismus nicht einen Verzicht auf die
logische Rechtfertigung des Gottesbegriffs schon in sich schliesse.
Wir glauben nicht. Es ist sehr wohl denkbar, dass man darauf
verzichtet, den Gottesbegriff in den Rahmen des Begriffsapparats

einzuspannen, womit wir unsere Erfahrungswelt meistern,
und dass man dabei doch die Notwendigkeit empfindet, das

fragmentarische Weltbild, das wir besitzen, in der Form zu
einer Einheit zusammenzufassen, dass wir ihm den Gedanken
unterlegen, dass es der verwirklichte Wille des einen
göttlichen Wesens sei. Das sittliche Bedürfnis aber tritt dem
logischen und metaphysischen zur Seite. Denn indem wir in
Gott das höchste Gut und das Ideal der Heiligkeit erkennen,
ergibt sich die Notwendigkeit, aus dem Gottesbegriff diejenigen
Elemente auszuscheiden, die ihn in die Sphäre des Endlichen,
Beschränkten hinunterziehen, und damit seine Transcendenz zu
wahren. — Soweit Zimmermann in dem vorliegenden Buche
dieser Aufgabe nachgegangen ist, stimmen wir seinen
Ausführungen in vielen Punkten zu. Jedenfalls kann es jedem,
der über das Gottesproblem nachdenkt, zu eingehender Lektüre
empfohlen werden.

Bonn. R. Keussen.

Barth, Fritz, D. : Die Hauptprobleme des Lebens Jesu. 4. Aufl.
Gütersloh bei C. Bertelsmann, 1911. M 4. —, geb. M 4. 80.

In vierter Auflage erschienen im vorigen Jahre Barths
„Hauptprobleme des Lebens Jesu". Das Buch enthält gegen die
letzte Auflage keine wesentlichen Abänderungen. Wenn seiner
dennoch, und zudem so spät nach seinem letzten Erscheinen,



— 422 —

hier Erwähnung getan wird, so geschieht dies in ehrfurchtsvoller

Erinnerung an den kürzlich auf des Lebens Höhe
dahingeschiedenen Verfasser. Barth hat sich in seinen
„Hauptproblemen" ein Denkmal gesetzt, das auf Jahre hinaus nicht
nur der Theologen-, sondern auch religiös-interessierten Laienwelt

manch wichtige Kunde erzählen wird. „Erzählen", der
Ausdruck dürfte wohl nicht unrichtig sein, denn in leicht fass-

licher, allgemein verständlicher Weise führt Barth den Leser
in die wichtigsten Fragen der Leben Jesu Forschung ein, nachdem

zuvor die Quellen, besonders die Evangelien besprochen
worden sind: Es kommen zur Behandlung Jesu Predigt vom
Gottesreiche, seine Stellung zum Alten Testamente, Jesu Wunder,
seine Wiederkunftsweissagungen, Jesu Tod, Auferstehung und

Selbstbewusstsein. Mag auch durch das Ganze eine von tiefster
Frömmigkeit getragene „Vermittlungstheologie" blicken, jeder
wird, welcher Anschauung er auch huldigen mag, in Barths
Buch reiche Belehrung finden. Der Leser möge sich vor Augen
halten, dass eine derartige Untersuchung, wie die von Jesu

Leben, in ihren Schlussfolgerungen stets persönlich gefärbt
sein muss. Auf letztere kommt es aber bei den „Hauptproblemen"
weniger an als auf eine klare Darlegung der heute so
brennenden Fragen. Hierüber zunächst einmal genau unterrichtet
zu sein, täte gerade unsern „Gebildeten" oft genug not. Darum
sei jedem, der es ernst mit den tiefgehendsten Lebensfragen
nimmt, Barths Buch empfohlen. E. Mg.

Frey, Johannes, Dozent an der Universität zu Dorpat: Der

Schluss des Markusevangeliums und die Erscheinungen des

Auferstandenen. Leipzig, A. Deichertsche Verlagsbuchhandlung,

1913, 16 S., Pr. M —.40. (Separatabdruck aus

„Mitteilungen und Nachrichten für die evangelische Kirche in

Russland", 1912, Bd. 65.)

Der Verfasser betrachtet es als eine notorische Tatsache,

dass der Abschnitt Mk. 16, 9—20 ein späterer Zusatz zum

Markusevangelium ist und deutet die dafür sprechenden
Umstände ohne nähere Erörterung nur kurz an. Dagegen beschäftigt

er sich einlässlicher mit der Frage, ob nun der ursprüngliche
Markus als Zeuge dafür angerufen werden könne, dass die

älteste Überlieferung lediglich von Erscheinungen des Auf-



— 423 —

erstandenen gewusst habe, die sich in Galiläa ereigneten.
Nimmt man nämlich an, Markus sei der erste Evangelist und
bilde eine Quelle für die beiden Seitensynoptiker, so bekommt
sein Schweigen über die Erscheinungen am Auferstehungstage
in Jerusalem und Umgebung grosses Gewicht, zumal Jesus nach
Mk. 14, 28 nur anzudeuten scheint, dass er die zerstreuten
Jünger in Galiläa wieder sammeln werde, und demgemäss auch
Mk. 16, 7 in der Engelbotschaft an die Frauen nur von einem
Vorangehen nach Galiläa die Rede ist, also eine Erscheinung
in Jerusalem selbst ausgeschlossen zu sein scheint.

Frey ist demgegenüber der Meinung, die Mk. 14, 29 Jesus
in den Mund gelegte Äusserung passe nicht in den Zusammenhang

und sei ein „sekundäres Element', das mit Rücksicht auf
Mk. 16, 7 in den Text kam. In der Ankündigung Mk. 14, 27 f.

könne Jesus nur von der Auferstehung, nicht aber von einem

Vorangehen nach Galiläa gesprochen haben. Aber auch der
den Frauen gegebene Auftrag, den Jüngern zu sagen, dass der
Auferstandene ihnen nach Galiläa vorangehen werde (Mk. 16, 7),
könne nicht als Beweis dafür angesehen werden, dass es nach
der Meinung des Evangelisten erst dort zu einer Erscheinung
gekommen sei. Vielmehr sage ja der Evangelist (V. 8)

ausdrücklich, die Frauen hätten den Auftrag gar nicht ausgerichtet,
folglich die Jünger auch nicht veranlasst, nach Galiläa
zurückzukehren. Wollte daher der Evangelist noch etwas Weiteres

sagen, so könnte es nur das gewesen sein, die Jünger seien

einstweilen in Jerusalem geblieben und hätten hier den
Auferstandenen gesehen. Als Zeuge für Erscheinungen in Galiläa
komme Markus gar nicht in Betracht. Der Verfasser will damit
nicht bestreiten, dass auch in Galiläa Erscheinungen
stattgefunden haben können; allein etwas Sicheres wisse man
darüber nicht; gut bezeugt sei nur die Überlieferung über die

Erscheinungen in Jerusalem. E. H.

Lauchert, Dr. Friedrich: Die italienischen literarischen Gegner
Luthers. (Erläuterungen und Ergänzungen zu Janssens
Geschichte des deutschen Volkes. Herausgegeben von Ludwig
von Pastor, VIII. Bd.) gr. 8° (XVI u. 714 S.). Freiburg 1912,

Herdersche Verlagshandlung. M 15.— ; geb. in Lwd. M 16.50.

Indem wir dieses Werk kurz anzeigen, muss dem Verfasser
für seine fleissige und umfangreiche Arbeit, die das Ergebnis



— 424 —

mühsamer zehnjähriger Studien ist, alle Anerkennung
ausgesprochen werden. Auch in Italien hat man sich genötigt gesehen,
sich eingehender mit Luther zu befassen, als beim Ausbruch des

„Mönchsgezänks" voraus gesehen werden konnte, und als bis
jetzt bekannt war. Es handelt sich um eine zum grössten Teil wenig
bekannte Literatur, die der Verfasser zum Gegenstand seiner
Untersuchung gemacht hat. 47 Autoren werden in
chronologischer Reihenfolge behandelt, indem jeweilen der eingehenden
Inhaltsangabe und Würdigung ihrer Schriften eine kurze
Biographie vorausgeschickt wird. Unter den behandelten
Schriftstellern befinden sich Kardinäle, Bischöfe, Ordensleute,
Theologieprofessoren, Humanisten, Diplomaten und Juristen. Auf S. 330

wird angegeben, dass wohl die erste in italienischer Sprache
erschienene Streitschrift gegen Luther, die vom Kapuziner
Giovanni da Fano herausgegeben wurde, dem Verfasser nicht

zugänglich gewesen und schwer auffindbar sei. Der „Frankfurter
Zeitung" vom 9. Januar 1913, Abendblatt, wird nun geschrieben,
dass sich ein Exemplar in der Bibliothek des Schriftleiters der

„Freien Bayerischen Schulzeitung", des Lehrers Jakob Beyhl
in Würzburg befinde. Ein chronologisches Verzeichnis der
polemischen Schriften, ein sorgfältig ausgearbeitetes alphabetisches
Personen-, Orts- und Sachregister erleichtert die Benützung
des Werkes. Zahlreich und ausführlich sind die Literaturangaben.

______
A. K.

Michaud, E. : Dieu dans l'Univers. Bridel & Cie, éditeurs,
Lausanne, et Fischbacher, 33, rue de Seine, Paris. 3 fr.

Il y a quelques mois, et dans cette Revue, j'annonçais, en

terminant la très faible notice d'un livre très fort, que M.

E. Michaud allait publier une œuvre magistrale dont le titre
serait : „Dieu dans l'Univers". Ce livre a paru tout récemment.

Ce n'est pas un volume qui en impose par son prix élevé

'ou par son grand nombre de pages, non plus que par son

édition ou son format spécial ; il n'a même pas un titre suggestif.
Mais pour en être d'apparence modeste, et de composition

simple, il n'en révélera pas moins à ceux qui vont le lire une

maîtrise et une puissance capables de subjuguer et d'entraîner
les plus prévenus. L'auteur ne cherche pas à faire un effet

de bibliothèque, il efface son livre et pour mieux l'effacer il
s'efface lui-même. Il veut être lu pour faire du bien, et il sait



— 425 —

trop que ce ne sont ni les gros volumes, ni ceux qui sont signés
par les mandarins titrés de la philosophie ou de la science
qui se lisent le plus volontiers. Un gros volume, signé d'un
illustre nom, inspire beaucoup plus d'admiration convenue que
de désir de le connaître. Et d'ailleurs, comment notre petit
esprit pourrait-il prétendre à cet autre esprit, que des titres
universitaires ou académiques nous garantissent comme très
grand et très profond? Nous ne le comprendrions pas; et nous
n'osons pas l'essayer.

Il est peut-être quelquefois nécessaire de s'entourer d'une
certaine réclame pour se faire lire, mais dans la plupart des

cas et pour la plupart des hommes de notre temps la réclame
produit le résultat contraire à celui qu'on en pourrait attendre.
Elle a trop recommandé le livre piètre, nul, mauvais. Les
clichés y ont trop remplacé la critique saine et judicieuse, elle
est trop à la disposition de toutes les publications dont le dehors
en dit souvent plus que l'écriture. Et l'on revient d'instinct à
la simplicité, à l'homme qui sans emphase nous fait part de

son expérience, au penseur qui sans grandiloquence nous
débat les grands problèmes et nous en rend les solutions
plausibles par l'expression qu'il emprunte à notre manière naturelle
de parler. On délaisse l'écrivain qui nous cherche pour aller
à celui qui nous évite presque de peur qu'on le repousse, et
aussi parce qu'il sait bien qu'on ne se fait pas lire par force.
On abandonne l'„auteur" pour trouver l'„homme".

Et d'ailleurs ce n'est pas tant averti par cette expérience
et pour qu'on vienne à lui que M. E. Michaud n'a pas voulu
être „auteur", mais plutôt „homme". C'est qu'il a été „homme"
toute sa vie avec le seul mais constant souci des grands
problèmes dont notre esprit s'émeut, et il suffira de lire „Dieu
dans l'Univers" pour se convaincre qu'à lui mieux qu'à tout
autre s'applique le mot de Térence : „Homo sum, et nihil humani
a me alienum putoa. P- v-

Oman, John, D. D. : The Church and the Divine Order.
Hodder & Stoughton, London 1911. 388 p. 8°. 6 sh.

What the author of this book means by the divine order
is "the order of love and freedom", which, as he thinks, has
been greatly neglected by many of the present Churches, and



— 426 —

therefore a supreme effort should be made to recall them to
their true task. For that purpose Mr. Osman has attempted to

publish a new study of the history of the Church, in which he

pays special attention to the interest which the different Churches
show for the problems of the present day. He begins his
treatise with a chapter on " the Jewish preparation ", i. e. with
an abridgment of the Jewish history, and draws the somewhat
strange conclusion, that Christianity extended itself not from
the temple, but from the synagogue, where the teacher took
the place of the priest, and where ritual had no part in the

worship. "To seek the nature of the Christian Church in any
connection with the Jewish priesthood is to contradict all the

historical evidence. Not with the institutions associated with
the temple, but with the spiritual preparation associated with
the synagogue was its fellowship." Undoubtedly the author
speaks here from his Presbyterian point of view. It is quite
certain that the Presbyterians have taken the synagogue as a

model for their Church, but this cannot be said of the Catholic
Churches, which still "have an altar", where "a pure, holy
and unblemished sacrifice" is presented to the heavenly Father.
If the early Christian Church was solely founded on the
institutions of the synagogue, the frequent allusions to the temple
rites which we find in certain Epistles of St. Paul, and
especially in the Epistle to the Hebrews, and in the Revelation
could not be explained at all. When the author says, "The
worship of the synagogue did not cut off the Jews from
intercourse with the many peoples in the wide Grseco-Roman world
as the temple ritual would have done, but allowed them a

freedom of intercourse which created a new sense that God had

made of one blood all nations, " he seems to have overlooked
that the Jewish temple was destined to be or to become a

religious centre for all nations. Its universalistic destination *

was clearly expressed by Solomon already at the feast of
dedication (I. Kings VIII, 41--43).

In the second chapter which bears the inscription " Jesus as

founder" (that is of the Church), the author refutes in a skilful

way the statement, that Jesus never had founded the Church

as an organisation, or contemplated the continuance of his work
in a permanent society, with officers having external authority,
and composed of members of mixed quality, such as the Christian



— 427 -
Church actually became. In this treatise Mr. 0. comes to the
conclusion that Jesus thought the new gospel wrould create its
own organisation and that his task was neither about its forms
nor its outward destiny, but solely with its spirit. Christ was
therefore the inspiration, which created the Church. But this
Church had no "ecclesiastical programme" nor an incipient
hierarchy, it was a society organised on the sole basis of love
and equality and mutual service. "The only official and the
only ritual appointment Jesus ever made were the selection
of apostles and the institution of the Lord's Supper." But when
the author declares that the symbolism of the Holy Communion
only consists in the breaking of the bread, and in the pouring
of the wine, and not in the material, and that there is no room
for "speculations" about partaking of Christ's heavenly body,
probably even some of his Presbyterian brethren will not quite
agree with him.

In the chapter on "The Apostolic Church" the author
endeavours to explain first, how the Apostolic Church conceived
itself, and then, what in actual reality it was. For the administration

of Baptism and the Lord's Supper, "there is in the
New Testament no trace of restriction to any class". And'
St. Paul's "indifference" to the administration of Baptism,
compared with his insistence upon faith, shows "that faith, not
Baptism, was, for him at least, the real channel of grace".
With regard to the office of bishop, "it cannot have constituted
a body with any kind of legal authority".

The chief problem treated in the next chapter on "The
rise of the Catholic Church", is the "development" of the

episcopal office. The opinions of Sohm, Ritschl, and many other
Protestant scholars on the subject are fully discussed.

In the article on " The Orthodox Eastern Church " we are
told that in that Church the gradation of orders is not hierarchical,

as with Rome, but hierurgical; and that the Eastern
Church has never been rent by divisions, nor hardly been

disturbed by differences of opinion
In the very short chapter on "The Roman Catholic Church"

the author says, that "without seeking to clothe error in the

robe of historical necessity, it can be seen that the Western
Church was a great advance upon the Eastern as a discipline
for the gospel, and even as a realisation of it". There the



— 428 —

evangelical element is not lost, but it is entirely subordinated
to the hierarchical ideas. That the Vatican Decree of 1870 gave
rise to the Old Catholic Movement, the author does not mention.
He never speakes of or alludes to the existence of Western
Catholic Churches independent of Rome.

The next chapter is devoted to the teaching of St. Augustine,
because it is " vital for understanding the whole inward spirit
of the Roman Church and all the conflicting* influences which
wrought in her, and, moreover, vital for understanding the rise
of Protestantism".

In the ninth and tenth chapters the difference between
Lutheranism and Calvinism, and between Conformity and
Nonconformity is expounded; while the eleventh chapter deals

with Rationalism and Evangelicalism. In the last chapter we

are told that the whole of the divine order is love.
Prof. Dr. Kunz.

Peisker, Lie. Dr. M. : Die Freiheit der Wissenschaft in Theorie
und Praxis der römisch-katholischen Kirche. Bertelsmann,
Gütersloh 1912.

Auf 125 Seiten wird hier der Kampf zwischen dem
„Modernismus" und dem Lehrgebäude der heutigen römischen
Kirche vor Augen geführt. Das Büchlein zeichnet sich durch
seine klare Darstellung und vor allem durch seinen überreichen
Quellenschatz aus. Nicht zuletzt sind sehr häufig altkatholische
Persönlichkeiten oder Werke genannt, so: Gcetz und seine

Werke: „Ultramontanismus", „Leo XIIL", „Klerikalismus und

Laientum" ; Heldwein und Kirsch. In der Begriffsbestimmung,
die Peisker von der „Freiheit der Wissenschaft" gibt, scheidet

er zwischen „innerer" und „äusserer" Freiheit und erklärt
demgemäss (S. 6f.): „Einmal kann die Wissenschaft durch
Faktoren gehindert wrerden, die dem Forscher in seinem eigenen
Innern entgegentreten, sein Denken beherrschen und in der

absolut freien Betätigung hindern. Bei ihren Beziehungen zur
wissenschaftlichen Arbeit handelt es sich um die innere Freiheit
der Wissenschaft. Daneben können aber auch äussere Mächte
der Wissenschaft Grenzen setzen und Richtungen vorschreiben,
und wo dies geschieht, da ist die äussere Freiheit der Wissenschaft

bedroht." Zur innern Freiheit gehöre zwar nicht grund-



— 429 —

sätzlicher, wohl aber methodischer Skeptizismus. Ihm werde der
römische Katholizismus nicht gerecht. Unter solchen Gesichtspunkten

geht dann Peisker im einzeln die römische Glaubenslehre

durch. E. Mg.

Reverdin, H. : La notion d'expérience d'après William James.
Genève, Georg, in-8°, 1913. 5 fr.

Autrefois, la plupart des protestants se contentaient d'en
appeler, pour leur justification, au libre examen individuel;
avec ce procédé, ils étaient parfaitement à leur aise pour
pratiquer leurs devoirs et défendre leurs droits. Mais comme
le libre examen maintenait la doctrine en tant que base
intellectuelle et dogmatique, les ennemis du dogme le remplacèrent

par le sentiment. D'autre part, le sentiment, avec son
double caractère affectif et imaginatif, ne suffit pas à assurer
l'unité nécessaire. Divisés, les sentimentalistes en appelèrent
à un christianisme „Vécu", c'est-à-dire à l'expérience
individuelle. Aujourd'hui, c'est le grand mot à la mode. Les volumes
sur l'expérience religieuse sont de plus en plus nombreux.

Espère-t-on par là que tout doit, en religion comme ailleurs,
se ramener à l'expérience individuelle, c'est-à-dire aux faits
constatés et expérimentés par chacun, et qu'en dehors de ces
faits il n'y a pas d'autre vérité religieuse? Cela est possible.
Mais l'illusion est manifeste: car l'expérience n'est pas tout,
le fait n'est pas tout. L'humanité a toujours vécu en usant de

la raison humaine et des vérités démontrées par la raison,
indépendamment de toute expérimentation individuelle ; et
l'humanité ne renoncera jamais, espérons-le, à la raison, tout en

acceptant aussi les démonstrations de l'expérience.
Vouloir tout réduire à l'expérimentalisme est donc une

erreur manifeste, qui amoindrit l'homme. Et de fait, les plus
célèbres expérimentalistes, William James, par exemple,
reconnaissent que l'expérience dite religieuse déborde dans l'ontologie

et la métaphysique.
Selon W. James, la religion est „le rapport de l'individu

avec ce qui lui apparaît comme divin" (p. 154). Le divin, c'est

«ce qui enveloppe et déborde tout le reste" (p. 155). Tout
individu sérieux doit prendre vis-à-vis du divin une attitude
„solennelle et grave" (p. 156). Sans religion et avec la simple
morale, même avec la morale stoïque, on aboutit à l'impuis-



— 430 —

sance. „C'est ici, dit James, que la religion vient à nôtre
secours", et il le démontre éloquemment par des explications
et par des faits (p. 157-171).

Les faits et les idées qui fortifient ainsi l'homme, qui le

rendent meilleur et plus fort, ne sont-ils rien Il serait difficile
de le prétendre. Faut-il en conclure que ce qu'on a appelé
jusqu'à présent théologie doit être appelé „science des religions"
Si c'est là toute la conclusion de l'expérimentalisme religieux,
elle n'est pas neuve. Il y a toujours eu des théologiens qui
en ont appelé à la science en même temps qu'à la foi ; depuis
1873, les anciens-catholiques se sont efforcés d'établir une

„théologie scientifique" ; n'est-ce pas le même effort sous un

autre titre?
Acceptons donc les lumières sérieuses de l'expérience bien

pratiquée et bien conduite, mais ne rejetons pas pour cela les

données de la raison universelle. L'évidence et le bon sens

seront toujours à leur place dans l'humanité, c'est-à-dire dans

la science et dans la religion. En dehors de cela, tout est

chimère et divagation. E. M.

Warum ich evangelisch wurde. Bekenntnisse eines früheren
Katholiken. Mit einem Vorwort von D. Dr. Strack. E. Runge,
Berün-Lichterfelde 1912. 64 S., Preis M 1.

„Ein hochstehender Österreicher"* schildert hier, ohne den

Namen zu nennen, seinen religiösen Entwicklungsgang. Strack

tritt für die Glaubwürdigkeit des Verfassers ein, der nur
deshalb mit seinem Namen zurückhalte, „damit seine Darlegungen
unbefangenere Leser finden und grössere Wirksamkeit ausüben

können." Der Verfasser schildert, wie er, streng katholisch

erzogen, in jungen Jahren völlig dem Glauben der Eltern ergeben

war, wie er dann seit dem fünfzehnten Lebensjahr durch das

Lesen der Bibel an dem Wesen und der Lehre seiner Kirche
immer mehr irre wurde, als Student in das rationalistische
Fahrwasser geriet, dann mit dem protestantischen Liberalismus
bekannt wurde und schliesslich in der reformierten Altgläubigkeit
seine religiöse Befriedigung wiederfand. Manchem römischen
Katholiken dürften „die Bekenntnisse" zu denken geben, aber
auch ein Altkatholik wird nicht achtlos an ihnen vorübergehen
können, wenn Kirchenherrschaft, besonderer Priesterstand,



— 431 —

Opfercharakter der Messe und Wandlung verworfen werden.
Nicht in einem rein philosophischen, sondern in dem durch
Jesus, den „wesensgleichen Sohn", geoffenbarten Glauben an
den „Gott der Liebe" sieht der Verfasser seinen Seelenfrieden
begründet; er bedarf Christi als des „am Kreuz gestorbenen
und wiederauferstandenen Erlösers", er klammert sich an den
Heiland, „der Sünden vergibt". Äusserst angenehm wirkt der
sachliche und friedfertige Ton, welcher in den „Bekenntnissen"
herrscht, eine reiche Quellenschau liegt ihnen zu Grunde ; man
könnte sie als „volkstümliche Symbolik" bezeichnen. Sie wollen
die Confessio Helvetica verteidigen, enthalten aber in dieser
Hinsicht einen offensichtlichen — da der Verfasser ein
theologischer Laie ist, entschuldbaren — Irrtum, wenn gesagt wird,
„einzig betreffs der Abendmahllehre gingen Confessio Helvetica
und Augustana auseinander" (S. 61). Etwas gewagt dürfte auch
die Behauptung sein, einzig durch „das Geheimnis seiner
Persönlichkeit", nicht seine Worte und Taten, unterscheide sich
Jesus von Moses, Zoroaster, Buddha, Laotse, Konfutse und
Mohammed (S. 47). E. Mg.

Kurze Notizen.
Kirsch, Dr. P.A. : Rom und wir! Verlag des-Reichsverbandes

altkatholischer Jungmannschaften, Kempten 1913, 26 S.

Preis M —. 20. — In 18 kurzen Kapiteln werden denkende
römische Katholiken auf die Unterschiede zwischen der römischen
Kirche und der katholischen Reformbewegung aufmerksam
gemacht. Die knappe, übersichtliche Darstellung in klarer, leicht
verständlicher Sprache ist auch für Altkatholiken eine
vorzügliche Zusammenfassung ihrer Ziele. Vor allem aber hat der
Reichsverband damit eine treffliche Werbeschrift geschaffen,
die anlässlich des 40jährigen Bestandes des ersten nacbvati-
kanischen altkatholischen Bistums grösster Verbreitung wert ist.

W. Hg.

Küry, Adolf : Bilder aus der Kirchengeschichte. Verlag des

„Oltner Tagblatt", Ölten 1912, 55 S. Preis Fr.—.60. Nachdem

Wrubels „Kurzer Abriss der Kirchengeschichte" schon
seit Jahren nicht mehr erhältlich war, hat nun Küry in neuer
Form wieder ein Büchlein geschaffen, das besonders für die
Schweiz ein sehr geeignetes Lehrmittel für höhere Schulen



- 432 —

werden kann. In geschickter Auswahl ist alles Überflüssige
vermieden und der immer noch sehr reichhaltige Stoff in
knapper, präziser und doch schöner Sprache dargestellt. Der
Lehrer wird eine Fülle von Anregungen finden, das Gebotene
nach Bedürfnis zu erweitern. Vorzüglich ist auch der zw*eite

Teil, der besonders noch die katholische Schweiz behandelt.
Das Büchlein sei allen Religionslehrern, aber auch der
Jungmannschaft zum Studium bestens empfohlen. W. Hg.

Berichtigung. —- Bei der Korrektur der Besprechung des

Buches: The continuity of the Church of England, blieben
zwei Fehler unkorrigiert. Es soll im letzten Heft Seite 282

heissen: „Es ist eine bekannte Sache, dass nach den Ehegesetzen

des Book of Common Prayer eine solche Ehe heute nicht

gestattet werden könnte. (Absatz 18 verbietet die Heirat mit
"Brother's Wife")". Die 39 Artikel und die darauffolgende Tabelle
der Ehegesetze haben direkt nichts miteinander zu tun. O. G.

Neu eingegangen:

Alivisatos, S. IL, Die kirchliche Gesetzgebung des Kaisers Justinian

I. Berlin, Trowitzsch u. Sohn, 1913.

Buchanan, M. A. B. St., The Epistles and Apocalypse from the
Codex Harleianus. London, David Nutt, 1912.

Cremer, Bibl.-theol. Wörterbuch der Neutest. Gräzität. 10. Aufl.
Lief. 3 und 4. Gotha, F. A. Perthes, 1912/1913.

Diehl, E., Lateinische altchristliche Inschriften mit einem Anhang
jüdischer Inschriften. 2. Aufl. (Kl. Texte 26—28.) Bonn, A.

Marcus u. E. Weber, 1913.

Driver, S. R., Notes on the Typography of the Books of Samuel.
2d Ed. Oxford, Clarendon Press.

Dryander, E., Das Vaterunser in 8 Predigten ausgelegt. 2. u.

3. Aufl. Halle a. S., Richard Mühlmann, 1913.

Hennessy, M. D., The Coming* Phase in Religion. London, David
Nutt, 1913.

Loeschke, G., Zwei kirchengeschichtliche Entwürfe. Tübingen,
Mohr, 1913.

Luthers Werke in Auswahl, herausg. v. Otto Clemen. Dritter
Band. Bonn, A. Marcus u. E. Weber, 1913.

Seeberg, E., Die Synode von Antiochien im Jahre 324/32o.
Berlin, Trowitzsch u. Sohn, 1913.

Druck von Stämpfli & Cie. in Bern.


	Bibliographie

