Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 3 (1913)
Heft: 3

Buchbesprechung: Bibliographie

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 17.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

BIBLIOGRAPHIE.

Gedanken iiber den unendlichen Gott.

ZIMMERMANN, Otto, S. J.: Ohne Grenzen und Enden. Gedanken
iiher den unendlichen Gott. Zweite und dritte Auflage.
Freiburg, Herder, 1912. (VIII, 208 S.). Geb. M 2. 70.

In einer Besprechung der vorliegenden Schrift von Adolf
Dorrfuss in der ,Christlichen Welt“ (1912, Nr. 43) wird darauf
hingewiesen, dass das Recht metaphysischen Denkens wieder
in erheblich stiirkerem Masse als noch vor einem Jahrzehnt
anerkannt werde. Auch in der erkenntnistheoretischen Be-
grindung der religiosen Lehren mache sich diese Erstarkung
des spekulativ philosophischen Bewusstseins geltend. Sie komme
berdies einem Bediirfnis der Zeit entgegen. Die religions-
geschichtliche Betrachtung konne dem Wahrheitsstreben zuletzt
80 wenig genligen wie die religionspsychologische Methode.
Beide zeigen uns nur das Faktum des religiosen Erlebnisses,
jene in den mannigfaltigen Formen, die es im Laufe der ge-
schichtlichen Entwickelung gefunden hat, diese mit eingehender
Untersuchung der psychischen und eventuell physiologischen Be-
gleitumstiinde, die den Erlebnissen dieser Art eigen sind. Aber
iber die metaphysische Bedeutung und den Wahrheitswert
des religiosen Erlebnisses wird auf diesen Wegen keine Ent-
scheidung getroffen. So ist es begreiflich, dass das wissen-
schaftliche Wahrheitsbewusstsein den Gehalt des religiosen
Erlebens logisch erfasst und begriindet sehen will. Im Vorder-
grund dieses Erlebens aber steht der Gottesgedanke. Daraus
folgt die Notwendigkeit einer logischen Rechtfertigung und
Durchdringung des Gottesbegriffs. Hierdurch sehen wir uns
wiederum auf eine Aufgabe hingewiesen, die zu stellen man
seit Kants einschneidender Kritik der Gottesbeweise fiir eine
unmogliche Zumutung an unser Erkenntnisvermogen erklart

Internat. kirchl. Zeitschrift, Heft 3, 1918. 27



— M8 -

hat. Doch ist nicht vielleicht in dieser Frage der suggestive
Finfluss des grossen Philosophen grosser gewesen als das
Recht seiner Kritik? — Die Antwort hierauf wird wohl auch
heute noch sehr verschieden ausfallen, wenn gleich nicht zu
verkennen ist, dass die Neigung gewachsen ist, eine rationali-
stische Rechtfertigung des Gottesgedankens auf dem Wege
metaphysischer Uberlegung zu versuchen.

Auch die vorliegende Schrift von Zimmermann gibt sich
als ein solcher Versuch aus. FEr wurzelt in seinen Erkenntnis-
grundlagen auf scholastischem Boden. Aber der Verfasser hat
sich auch in der deutschen idealistischen Philosophie von Kant
bis zu Hegel und Schopenhauer tiichtizg umgesehen und ist be-
flissen, seinen Standpunkt gerade durch Ausserungen ,helfender
Gegner“ zu stiitzen.

Unsere Erfahrungswelt, so konnen wir den Gedankengang
unserer Schrift skizzieren, ist tliberall an ein endliches Mass
gebunden. Der Begriff des Unendlichen schliesst dagegen jedes
Mass ebenso aus wie die Moglichkeit einer intensiven oder
extensiven Vermehrung seines Seins. FKEr deckt sich mit dem
Begriff des Unerschaffenen und durchaus Notwendigen (S. 11/12).
Somit muss das Unerschaffene auch ewig in sich vollendet
sein, seine Wirklichkeit muss durchaus aus seiner Moglichkeit
folgen (S. 16). Anders zu sein, als es ist, ist ihm unméoglich.
Also vertrigt das Unerschaffene keine Verinderung. Dagegen
lisst das Endliche, so behauptet Zimmermann, eine Veran-
derung seines Quantums und seiner Qualitéiit jederzeit zu. Schon
diese Behauptung diirfte Bedenken begegnen. Sie fasst ,das
Endliche“ so abstrakt und allgemein, dass ihm ein méglichst
wechselnder und abgestufter Inhalt zugeordnet werden kann.
Schliesslich verliert er sich in dem Begriffe des Seins, der
natiirlich alle Moglichkeiten und Daseinsformen endlichen Seins
in sich schliesst und nun fiir jede dieser Formen eine Steigerung
oder Minderung ihres Seins als méglich behauptet. Aber diese
vieldeutige und wechselnde Bestimmbarkeit trifft durchaus
nicht fir alle Formen des endlichen Seins zu. So liegt z. B.
die Vermehrung der Winkelsumme oder der Seitenzahlen eines
Quadrats keineswegs im Bereiche der Moglichkeit. Hier liegt
eine Notwendigkeit des Seins vor, die keine Veranderung duldet.
Sofern das Quadrat in Hinsicht auf die Grosse von Inhalt und
Umfang eine Mehrung oder Minderung zulisst, riickt es in eine



— 419 —

Reihe korrelativer Grossenformen ein, die als solche unbe-
grenzt ist. Eben darauf beruht die logische Ausnahmestellung
des Unendlichen, dass es ausser jeder Vergleichsbeziehung
steht. Aber auch das Endliche kann eine, wenn auch bedingte,
Notwendigkeit des Seins in sich schliessen. Soweit sie besteht,
entfallt die Moglichkeit, eine logische Verschiebung mit ihm
vorzunehmen, es anders zu denken, als es ist. Fir das Un-
endliche und Unerschaffene dagegen, und hier treffen unsere
Folgerungen wieder mit denen Zimmermanns zusammen, ist
die unbedingte Notwendigkeit des Seins in jeder Beziehung
anzuerkennen. Es ist daher jede unerfillte Moglichkeit von
ihm ausgeschlossen (S. 43).

Dem sc bestimmten Gottesbegriff stellt nun Zimmermann
im sechsten Kapitel seines Buches den monistischen gegen-
iber und sucht seine Schwiche vor allem darin nachzuweisen,
dass er in allen geinen Formen mit dem Mangel der Endlich-
keit behaftet sei. Darunter leide auch der Schopfungsbegriff;
denn sobald eine Immanenz Gottes in der Schopfung in irgend-
einer Art gelehrt werde, werde damit in den Gottesbegriff ein
prinzipieller Widerspruch hineingelegt; Endlichkeit, Schmerz,
Stinde miissten ihm zu eigen werden (S. 70).

An diese Begriffsbestimmungen schliesst sich ein Gottes-
beweis an, der aus der Endlichkeit der Dinge auf ihr Ge-
schaffensein, weiter auf das Dasein eines durch sich selbst be-
stethenden und darum unendlichen Schopfers schliesst (vgl.
S. 77). — Priift man diesen Beweisgedanken auf seinen Inhalt,
so ergibt sich, dass er aus der Kontingenz der endlichen Dinge
die Notwendigkeit ableitet, den Grund ihres Daseins in einem
unendlichen, ewigen und notwendigen Wesen zu suchen. Viel-
leicht hat Leibniz in seinem Briefwechsel mit Clarke diesem
Beweise die grosste Schirfe gegeben. Man gesteht zu, so fithrt
er aus, dass es einen zureichenden Grund fiir das Dasein eines
jeden endlichen Seins geben miisse, einen Grund auch dafir,
dass es so und nicht anders ist, wie esist. Aber dieser Grund
darf nun nicht einfach in dem absoluten Willen Gottes gesucht
werden in dem Sinne, dass dieser ohne Bestimmungsgriinde
und nach Willkiir verfithre. Das wiirde zu jener leeren Un-
bestimmtheit (indifférence vague) fiihren, die der Weisheit
Gottes widerspreche, die nicht ohne Grund handeln koénne*).

*) Leibniz, opera ed. Erdmann, p. 754.



— 420 —

— Der Grund fiir das Dasein der ,zufélligen Wahrheiten“, die
in ihrer Gesamtheit unsere endliche Erfahrungswelt bilden,
muss vielmehr, so diirfen wir Leibniz Ausfiihrungen an dieser
Stelle aus anderem Zusammenhange erginzen, in einer Be-
stimmung des gottlichen Willens gesucht werden, die diesen
zu einem notwendigen macht. Dieser Bestimmungsgrund aber
liegt in dem ,principe du meilleur“, d. h. in der Notwendigkeit,
die fur den gottlichen Willen besteht, die vollkommenste Welt
zu schaffen. Die eigentiimliche Verquickung des kosmologischen
mit dem teleologischen Gottesbeweis, die fiir Leibniz charak-
teristisch ist, finden wir bei Zimmermann nicht. Sein Beweis
verbindet die Gedanken des dritten und vierten der fiinf tho-
mistischen Gottesbeweise (cf. S. Theol. L., 2. a. 3.), ohne sie
eigentlich zu vertiefen. Aber der Schlussgedanke ist im Grunde
bei dem grossen Scholastiker Thomas wie bei Leibniz der
gleiche. Das Endliche hat den Charakter des Zufilligen, sich
nicht selbst Begriindenden, also muss der Grund seines Daseins
in einem Notwendigen und Unendlichen gesucht werden. Es
ist daher wohl begreiflich, dass Zimmermann die Kritik, die
Kant an dieser Form des kosmologischen Gottesbeweises ge-
iibt hat, zu entkriften sucht. In einer eingehenden, nicht ohne
Scharfsinn durchgefithrten Analyse des kantischen Beweisver-
fahrens (S. 107—119) will er nachweisen, dass Kant zu Un-
recht gegen den kosmologischen Gottesbeweis den Einwand
erhebe, er schliesse einen Riickfall in den falschen ontologi-
schen Gottesbeweis ein. Wir wollen uns in eine Diskussion
dieser Frage hier nicht einlassen. Nur auf einen entscheiden-
den Punkt sei hingewiesen: Der Obersatz des kosmologischen
Beweises, wie ihn Zimmermann formuliert (S. 110 u. 112), ,es
existiert ein notwendiges Wesen“, soll nicht aus Begriffen,
sondern ,anderswoher¥, d. h. aus der ,wirklichen, greifbaren
Welt“ gewonnen sein (vgl. S. 113 u. S. 109). Aber diese wirkliche,
greifbare Welt zeigt tiberall die Schranken des Endlichen, den
Charakter des Zufilligen. Wie ist es moglich, von ihr aus auf
die Existenz eines notwendigen Wesens zu schliessen? Doch
nur mittelst des Satzes,” wie Zimmermann behauptet, ,alles,
was ist, muss einen hinreichenden Grund haben“ (S. 114, An-
merkung 1). Hiermit ist nun aber die Existenz des Notwendigen
aus Begriffen erschlossen, mit deren Hilfe die Grenzen der Er-
fahrung tbersprungen werden. Selbst wenn das zuldssig Ware,



— 421 —

wiirde damit nur ein Begriff des Notwendigen gewonnen sein,
ein Begriff, dem in Kants Sinne jede Sicherung durch die Er-
fahrung fehlte. Ich kann nicht finden, dass Zimmermann gegen
diese Behauptung Kants Stichhaltiges vorzubringen vermag.
Dazu wére auch eine grindlichere Auseinandersetzung mit den
Ausfihrungen notwendig gewesen, die Kant in dem Abschnitt
iitber die AAntinomien der reinen Vernunft zur vierten Antinomie
gegeben hat (Kr. der reinen Vernunft, ausg. Hartenstein III,
322 ff.). — Wir stehen hier vor Grenzen, die das scholastische
und das moderne Denken vielleicht fiir immer scheiden werden.

Nun liesse sich die Frage aufwerfen, ob diese Ablehnung
des scholastischen Rationalismus nicht einen Verzicht auf die
logische Rechtfertigung des Gottesbegriffs schon in sich schliesse.
Wir glauben nicht. Es ist sehr wohl denkbar, dass man darauf
verzichtet, den Gottesbegriff in den Rahmen des Begriffsappa-
rats einzuspannen, womit wir unsere Erfahrungswelt meistern,
und dass man dabei doch die Notwendigkeit empfindet, das
fragmentarische Weltbild, das wir besitzen, in der Form zu
einer Einheit zusammenzufassen, dass wir ihm den Gedanken
unterlegen, dass es der verwirklichte Wille des einen gott-
lichen Wesens sei. Das sittliche Bediirfnis aber tritt dem lo-
gischen und metaphysischen zur Seite. Denn indem wir in
Gott das hochste Gut und das Ideal der Heiligkeit erkennen,
ergibt sich die Notwendigkeit, aus dem Gottesbegriff diejenigen
Elemente auszuscheiden, die ihn in die Sphiire des Endlichen,
Beschriankten hinunterziehen, und damit seine Transcendenz zu
wahren. — Soweit Zimmermann in dem vorliegenden Buche
dieser Aufgabe nachgegangen ist, stimmen wir seinen Aus-
fihrungen in vielen Punkten zu. Jedenfalls kann es jedem,
der iiber das Gottesproblem nachdenkt, zu eingehender Lektiire
empfohlen werden.

Bonn. R. KEUSSEN.

BARTH, Fritz, D.: Die Hauptprobleme des Lebens Jesu. 4. Aufl.
Gtitersloh bei C. Bertelsmann, 1911. M 4. —, geb. M 4. 80.

In vierter Auflage erschienen im vorigen Jahre Barths
sHauptprobleme des Lebens Jesu“. Das Buch enthélt gegen die
letzte Auflage keine wesentlichen Abénderungen. Wenn seiner
dennoch, und zudem so spit nach seinem letzten Erscheinen,



s B9 =

hier Erwéhnung getan wird, so geschieht dies in ehrfurchts-
voller Erinnerung an den kiirzlich auf des Lebens Héhe dahin-
geschiedenen Verfasser. Barth hat sich in seinen ,Haupt-
problemen* ein Denkmal gesetzt, das auf Jahre hinaus nicht
nur der Theologen-, sondern auch religivs-interessierten Laien-
welt manch wichtige Kunde erzithlen wird. ,Erzihlen®, der
Ausdruck dirfte wohl nicht unrichtig sein, denn in leicht fass-
licher, allgemein verstindlicher Weise fiihrt Barth den Leser
in die wichtigsten Fragen der Leben Jesu-Forschung ein, nach-
dem zuvor die Quellen, besonders die Evangelien besprochen
worden sind: Es kommen zur Behandlung Jesu Predigt vom
Gottesreiche, seine Stellung zum Alten Testamente, Jesu Wunder,
seine Wiederkunftsweissagungen, Jesu Tod, Auferstehung und
Selbstbewusstsein. Mag auch durch das Ganze eine von tiefster
Frommigkeit getragene ,Vermittlungstheologie“ blicken, jeder
wird, welcher Anschauung er auch huldigen mag, in Barths
Buch reiche Belehrung finden. Der Leser moge sich vor Augen
halten, dass eine derartige Untersuchung, wie die von Jesu
Leben, in ihren Schlussfolgerungen stets personlich gefarbt
sein muss. Auf letztere kommt es aber bei den ,Hauptproblemen®
weniger an als auf eine klare Darlegung der heute so bren-
nenden Fragen. Hieriiber zunichst einmal genau unterrichtet
zu sein, tite gerade unsern ,Gebildeten oft genug not. Darum
sei jedem, der es ernst mit den tiefgehendsten Lebensfragen
nimmt, Barths Buch empfohlen, E. Mé.

FrEY, Johannes, Dozent an der Universitit zu Dorpat: Der
Schluss des Markusevangeliums und die Erscheinungen des
Auferstandenen. Leipzig, A. Deichertsche Verlagsbuchhand-
lung, 1918, 16 8., Pr. M —.40. (Separatabdruck aus ,Mit-
teilungen und Nachrichten fir die evangelische Kirche in
Russland®, 1912, Bd. 65.)

Der Verfasser betrachtet es als eine notorische Tatsache,
dass der Abschnitt Mk. 16, 9—20 ein spiterer Zusatz zum
Markusevangelium ist und deutet die dafiir sprechenden Unr
stinde ohne nidhere Erorterung nur kurz an. Dagegen beschaftigt
er sich einlisslicher mit der Frage, ob nun der ursprimglid}e
Markus als Zeuge dafiir angerufen werden koénne, dass die
alteste Uberlieferung lediglich von Erscheinungen des Auf-



423 —

erstandenen gewusst habe, die sich in Galilda ereigneten.
Nimmt man némlich an, Markus sei der erste Evangelist und
bilde eine Quelle fiir die beiden Seitensynoptiker, so bekommt
sein Schweigen iiber die Erscheinungen am Auferstehungstage
in Jerusalem und Umgebung grosses Gewicht, zumal Jesus nach
Mk. 14, 28 nur anzudeuten scheint, dass er die zerstreuten
Jinger in Gualilia wieder sammeln werde, und demgemiiss auch
Mk. 16, 7 in der Engelbotschaft an die Frauen nur von einem
Vorangehen nach Galilda die Rede ist, also eine Erscheinung
in Jerusalem selbst ausgeschlossen zu sein scheint.

Frey ist demgegeniiber der Meinung, die Mk. 14, 29 Jesus
in den Mund gelegte Ausserung passe nicht in den Zusammen-
hang und sei ein ,sekundidres Element“, das mit Riicksicht auf
Mk. 16, 7 in den Text kam. In der Ankiindigung Mk. 14, 27T,
konne Jesus nur von der Auferstehung, nicht aber von einem
Vorangehen nach Galildaa gesprochen haben. Aber auch der
den Frauen gegebene Auftrag, den Jingern zu sagen, dass der
Auferstandene ihnen nach Galildia vorangehen werde (Mk. 16, 7),
konne nicht als Beweis dafiir angesehen werden, dass es nach
der Meinung des Evangelisten erst dort zu einer Erscheinung
gekommen sei. Vielmehr sage ja der Evangelist (V. 8) aus-
driicklich, die Frauen hétten den Auftrag gar nicht ausgerichtet,
folglich die Jiinger auch nicht veranlasst, nach Galilda zuriick-
zukehren. Wollte daher der Evangelist noch etwas Weiteres
sagen, so konnte es nur das gewesen sein, die Jiinger seien
einstweilen in Jerusalem geblieben und hétten hier den Auf-
erstandenen gesehen. Als Zeuge fiir Erscheinungen in Galilda
komme Markus gar nicht in Betracht. Der Verfasser will damit
nicht bestreiten, dass auch in Galilda Erscheinungen statt-
gefunden haben konnen; allein etwas Sicheres wisse man
dariiber nicht; gut bezeugt sei nur die Uberlieferung iber die
Erscheinungen in Jerusalem. E. H.

LAvucHERT, Dr. Friedrich: Die italienischen literarischen Gegner
Luthers. (Erlduterungen und Ergiinzungen zu Janssens Ge-
schichte des deutschen Volkes. Herausgegeben von LUDWIG
VON PasToR, VIIL Bd.) gr.8° (XVI u. 714 S.). Freiburg 1912,
Herdersche Verlagshandlung. M 15.—; geb. in Lwd. M 16.50.

Indem wir dieses Werk kurz anzeigen, muss dem Verfasser
fir seine fleissize und umfangreiche Arbeit, die das Ergebnis



— 424 —

miithsamer zehnjahriger Studien ist, alle Anerkennung ausge-
sprochen werden. Auch in Italien hat man sich genétigt gesehen,
sich eingehender mit Liuther zu befassen, als beim Ausbruch des
,Monchsgezanks“ voraus gesehen werden konnte, und als bis
jetzt bekannt war. Es handelt sich um eine zum grissten Teil wenig
bekannte Literatur, die der Verfasser zum Gegenstand seiner
Untersuchung gemacht hat. 47 Autoren werden in chrono-
logischer Reihenfolge behandelt, indem jeweilen der eingehenden
Inhaltsangabe und Wiirdigung ihrer Schriften eine kurze Bio-
graphie vorausgeschickt wird. Unter den behandelten Schrift-
stellern befinden sich Kardinile, Bischéfe, Ordensleute, Theologie-
professoren, Humanisten, Diplomaten und Juristen. Auf S. 330
wird angegeben, dass wohl die erste in italienischer Sprache
erschienene Streitschrift gegen Luther, die vom Kapuziner
Giovanni da Fano herausgegeben wurde, dem Verfasser nicht
zuganglich gewesen und schwer auffindbarsei. Der ,Frankfurter
Zeitung* vom 9. Januar 1913, Abendblatt, wird nun geschrieben,
dass sich ein Exemplar in der Bibliothek des Schriftleiters der
,Freien Bayerischen Schulzeitung®, des Lehrers Jakob Beyhl
in Wiirzburg befinde. Ein chronologisches Verzeichnis der pole-
mischen Schriften, ein sorgfiltig ausgearbeitetes alphabetisches
Personen-, Orts- und Sachregister erleichtert die Bentitzung

des Werkes. Zahlreich und ausfiihrlich sind die Literaturangaben.
A. K.

MicHAUD, E.: Dieu dans I’Univers. Bridel & C'¢, éditeurs, Lau-
sanne, et Fischbacher, 33, rue de Seine, Paris. 3 fr.

Il y a quelques mois, et dans cette Revue, jannongais, en
terminant la trés faible notice d’un livre trés fort, que M.
E. Michaud allait publier une ccuvre magistrale dont le titre
serait : ,Dieu dans I'Univers“. Ce livre a paru tout récemment.

Ce n’est pas un volume qui en impose par son prix éleve
“ou par son grand nombre de pages, non plus que par Sol
édition ou son format spécial; il n’a méme pas un titre suggestif.
Mais pour en &tre d’apparence modeste, et de composition
simple, il n’en réveélera pas moins & ceux qui vont le lire une
maitrise et une puissance capables de subjuguer et d’entrainer
les plus prévenus. L’auteur ne cherche pas & faire un effet
de bibliothéque, il efface son livre et pour mieux leffacer il
s'efface lui-méme. Il veut étre lu pour faire du bien, et il sait



425 —

trop que ce ne sont ni les gros volumes, ni ceux qui sont signés
par les mandarins titrés de la philosophie ou de la science
qui se lisent le plus volontiers. Un gros volume, signé d’un
illustre nom, inspire beaucoup plus d’admiration convenue que
de désir de le connaitre. Et d’ailleurs, comment notre petit
esprit pourrait-il prétendre & cet autre esprit, que des titres
universitaires ou académiques nous garantissent comme tres
grand et tres profond? Nous ne le comprendrions pas; et nous
n’'osons pas l'essayer.

Il est peut-étre quelquefois nécessaire de s’entourer d’une .
certaine réclame pour se faire lire, mais dans la plupart des
cas et pour la plupart des hommes de notre temps la réclame
produit le résultat contraire & celui qu'on en pourrait attendre.
Elle a trop recommandé le livre piétre, nul, mauvais. Les
clichés y ont trop remplacé la critique saine et judicieuse, elle
est trop & la disposition de toutes les publications dont le dehors
en dit souvent plus que l'écriture. Et I'on revient d’instinct &
la simplicité, &4 I'nomme qui sans emphase nous fait part de
son expérience, au penseur qui sans grandiloquence mnous
débat les grands problémes et nous en rend les solutions plau-
sibles par l'expression qu’il emprunte & notre maniere naturelle
de parler. On délaisse l'écrivain qui nous cherche pour aller
a celui qui nous évite presque de peur qu'on le repousse, et
aussi parce qu’il sait bien qu’on ne se fait pas lire par force.
On abandonne I’ auteur® pour trouver I’ homme*.

Et d’ailleurs ce n’est pas tant averti par cette expérience
et pour quon vienne & lui que M. E. Michaud n’a pas voulu
étre ,auteur“, mais plutét ,homme*. C’est qu’il a été ,homme*
toute sa vie avec le seul mais constant souci des grands pro-
blemes dont notre esprit s'émeut, et il suffira de lire ,Dieu
dans I’Univers“ pour se convaincre qu'a lui mieux qu’a tout
autre s’applique le mot de Térence: ,Homo sum, et nihil humani
a me alienum puto“. P. V.

OMAN, John, D. D.: The Church and the Divine Order.
Hodder & Stoughton, London 1911. 388 p. 8° 6 sh.

What the author of this book means by the divine order
is “the order of love and freedom”, which, as he thinks, has
been greatly neglected by many of the present Churches, and



— 426 —

therefore a supreme effort should be made to recall them to
their true task. For that purpose Mr. Osman has attempted to
publish a new study of the history of the Church, in which he
pays special attention to the interest which the different Churches
show for the problems of the present day. He begins his
treatise with a chapter on ‘“the Jewish preparation”, i. e. with
an abridgment of the Jewish history, and draws the somewhat
strange conclusion, that Christianity extended itself not from
the temple, but from the synagogue, where the teacher took
the place of the priest, and where ritual had no part in the
worship. “To seek the nature of the Christian Church in any
connection with the Jewish priesthood is to contradict all the
historical evidence. Not with the institutions associated with
the temple, but with the spiritual preparation associated with
the synagogue was its fellowship.” Undoubtedly the author
speaks here from his Presbyterian point of view. It is quite
certain that the Presbyterians have taken the synagogue as a
model for their Church, but this cannot be said of the Catholic
Churches, which still “have an altar”, where “a pure, holy
and unblemished sacrifice” is presented to the heavenly Father.
If the early Christian Church was solely founded on the insti-
tutions of the synagogue, the frequent allusions to the temple
rites which we find in certain Epistles of St. Paul, and espe-
cially in the Epistle to the Hebrews, and in the Revelation
could not be explained at all. When the author says, “The
worship of the synagogue did not cut off the Jews from inter-
course with the many peoples in the wide Graeco-Roman world
as the temple ritual would have done, but allowed them a
freedom of intercourse which created a new sense that God had
made of one blood all nations,” he seems to have overlooked
that the Jewish temple was destined to be or to become a
religious centre for all nations. Its universalistic destination’
was clearly expressed by Solomon already at the feast of dedi-
cation (I. Kings VIII, 41--43).

In the second chapter which bears the inscription “Jesus as
founder” (that is of the Church), the author refutes in a skil-
ful way the statement, that Jesus never had founded the Church
as an organisation, or contemplated the continuance of his work
in a permanent society, with officers having external authority,
and composed of members of mixed quality, such as the Christian



— 427 —

Church actually became. In this treatise Mr. Q. comes to the
conclusion that Jesus thought the new gospel would create its
own organisation and that his task was neither about its forms
nor its outward destiny, but solely with its spirit. Christ was
therefore the inspiration, which created the Church. But this
Church had no ‘“ecclesiastical programme” nor an incipient
hierarchy, it was a society organised on the sole basis of love
and equality and mutual service. “The only official and the
only ritual appointment Jesus ever made were the selection
of apostles and the institution of the Lord’s Supper.” But when
the author declares that the symbolism of the Holy Communion
only consists in the breaking of the bread, and in the pouring
of the wine, and not in the material, and that there is no room
for “speculations” about partaking of Christ’s heavenly body,
probably even some of his Presbyterian brethren will not quite
agree with him.

In the chapter on “The Apostolic Church” the author
endeavours to explain first, how the Apostolic Church conceived
itself, and then, what in actual reality it was. For the adminis-
tration of Baptism and the Lord’s Supper, “there is in the
New Testament no trace of restriction to any class”. And”
St. Paul’'s “indifference’ to the administration of Baptism, com-
pared with his insistence upon faith, shows “that faith, not
Baptism, was, for him at least, the real channel of grace”.
With regard to the office of bishop, “it cannot have constituted
a body with any kind of legal authority .

The chief problem treated in the next chapter on *The
rise of the Catholic Church”, is the “development” of the
episcopal office. The opinions of Sohm, Ritschl, and many other
Protestant scholars on the subject are fully discussed.

In the article on “The Orthodox Eastern Church” we are
told that in that Church the gradation of orders is not hierar-
chical, as with Rome, but hierurgical; and that the Eastern
Church has never been rent by divisions, nor hardly been
disturbed by differences of opinion (?).

In the very short chapter on “ The Roman Catholic Ch}lrch”
the author says, that “without seeking to clothe error in the
robe of historical necessity, it can be seen that the Western
Church was a great advance upon the Eastern as a discipline
for the gospel, and even as a realisation of it”. There the



— 428 —

evangelical element is not lost, but it is entirely subordinated
to the hierarchical ideas. That the Vatican Decree of 1870 gave
rise to the Old Catholic Movement, the author does not mention.
He never speakes of or alludes to the existence of Western
Catholic Churches independent of Rome.

The next chapter is devoted to the teaching of St. Augustine,
because it is “vital for understanding the whole inward spirit
of the Roman Church and all the conflicting influences which
wrought in her, and, moreover, vital for understanding the rise
of Protestantism”.

In the ninth and tenth chapters the difference between
Lutheranism and Calvinism, and between Conformity and Non-
conformity is expounded; while the eleventh chapter deals
with Rationalism and Evangelicalism. In the last chapter we
are told that the whole of the divine order is love.

Prof. Dr. KuUNZ.

PEISKER, Lic. Dr. M.: Die Freiheit der Wissenschaft in Theorie
und Praxis der romisech-katholischen Kirche. Bertelsmann,
Giitersloh 1912,

Auf 125 Seiten wird hier der Kampf zwischen dem ,Mo-
dernismus* und dem Lehrgebiude der heutigen rémischen
Kirche vor Augen gefiihrt. Das Biichlein zeichnet sich durch
seine klare Darstellung und vor allem durch seinen tiberreichen
Quellenschatz aus. Nicht zuletzt sind sehr hiufig altkatholische
Personlichkeiten oder Werke genannt, so: Geetz und seine
Werke: ,Ultramontanismus¥, ,Leo XIIL%, ,Klerikalismus und
Laientum“; Heldwein und Kirsch. In der Begriffsbestimmung,
die Peisker von der ,Freiheit der Wissenschaft gibt, scheidet
er zwischen ,innerer“ und ,#iusserer“ Freiheit und erklart
demgemiiss (S. 6 f.): ,Einmal kann die Wissenschaft durch Fak-
toren gehindert werden, die dem Forscher in seinem eigenen
Innern entgegentreten, sein Denken beherrschen und in der
absolut freien Betiitigung hindern. Bei ihren Beziehungen zur
wissenschaftlichen Arbeit handelt es sich um die innere Freiheit
der Wissenschaft. Daneben konnen aber auch dussere Michte
der Wissenschaft Grenzen setzen und Richtungen vorschreiben,
und wo dies geschieht, da ist die dussere Freiheit der Wissen-
schaft bedroht.“ Zur innern Freiheit gehore zwar nicht grund-



— 429 —

sitzlicher, wohl aber methodischer Skeptizismus. Ihm werde der
romische Katholizismus nicht gerecht. Unter solchen Gesichts-
punkten geht dann Peisker im einzeln die rémische Glaubens-
lehre durch. . E. Mg.

REVERDIN, H.: La notion d’expérience d’apres William James.
Genéve, Georg, in-8°, 1913. 5 fr.

Autrefois, la plupart des protestants se contentaient d’en
appeler, pour leur justification, au libre examen individuel;
avec ce procedé, ils étaient parfaitement a leur aise pour
pratiquer leurs devoirs et défendre leurs droits. Mais comme
le libre examen maintenait la doctrine en tant que base in-
tellectuelle et dogmatique, les ennemis du dogme le rempla-
cérent par le sentiment. D’autre part, le sentiment, avec son
double caractére affectif et imaginatif, ne suffit pas & assurer
l'unité nécessaire. Divisés, les sentimentalistes en appelérent
a un christianisme ,Vécu*, c’est-a-dire a l'expérience indivi-
duelle. Aujourd’hui, c¢’est le grand mot & la mode. Les volumes
sur l'expérience religieuse sont de plus en plus nombreux.

Espére-t-on par la que tout doit, en religion comme ailleurs,
se ramener & l'expérience individuelle, c’est-a-dire aux faits
constatés et expérimentés par chacun, et qu'en dehors de ces
faits il n’y a pas d’autre vérité religieuse? Cela est possible.
Mais l'illusion est manifeste: car l'’expérience n’est pas tout,
le fait n’est pas tout. L’humanité a toujours vécu en usant de
la raison humaine et des vérités démontrées par la raison,
indépendamment de toute expérimentation individuelle; et I'hu-
manité ne renoncera jamais, espérons-le, & la raison, tout en
acceptant aussi les démonstrations de l'expérience,

Vouloir tout réduire & lexpérimentalisme est donc une
erreur manifeste, qui amoindrit 'homme. Et de fait, les plus
célébres expérimentalistes, William James, par exemple, recon-
naissent que l'expérience dite religieuse déborde dans I'onto-
logie et la métaphysique.

Selon W. James, la religion est ,le rapport de l'individu
avec ce qui lui apparait comme divin“ (p. 154). Le divin, c¢’est
nCe qui enveloppe et déborde tout le reste“ (p. 155). Tout
individu sérieux doit prendre vis-a-vis du divin une attitude
nSolennelle et grave“ (p. 156). Sans religion et avec la simple
morale, méme avec la morale stoique, on aboutit & l'impuis-



— 430 —

sance. ,(’est ici, dit James, que la religion vient & notre
secours“, et il le démontre éloquemment par des explications
et par des faits (p. 157-171).

Les faits et les idées qui fortifient ainsi ’homme, qui le
rendent meilleur et plus fort, ne sont-ils rien? Il serait difficile
de le prétendre. Faut-il en conclure que ce qu'on a appelé
jusqu’a présent théologie doit étre appelé ,science des religions®?
Si c’est la toute la conclusion de 'expérimentalisme religieux,
elle n’est pas neuve. Il y a toujours eu des théologiens qui
en ont appelé a la science en méme temps qu'a la foi; depuis
1873, les anciens-catholiques se sont efforcés d’établir une
,théologie scientifique“; n’est-ce pas le méme effort sous un
autre titre?

Acceptons donc les lumiéres sérieuses de I'expérience bien
pratiquée et bien conduite, mais ne rejetons pas pour cela les
données de la raison universelle. L’évidence et le bon sens
seront toujours & leur place dans ’humanité, c’est-a-dire dans
la science et dans la religion. En dehors de cela, tout est
chimére et divagation. E. M.

Warum ich evangelisch wurde. Bekenntnisse eines friiheren
Katholiken. Mit einem Vorwort von D. Dr. STRACK. E. Runge,
Berlin-Lichterfelde 1912. 64 S., Preis M 1.

,Ein hochstehender Osterreicher* schildert hier, ohne den
Namen zu nennen, seinen religiésen Entwicklungsgang. Strack
tritt fiir die Glaubwiirdigkeit des Verfassers ein, der nur des-
halb mit seinem Namen zurtickhalte, ,damit seine Darlegungen
unbefangenere Leser finden und grossere Wirksamkeit ausiiben
konnen.* Der Verfasser schildert, wie er, streng katholisch
erzogen, in jungen Jahren vollig dem Glauben der Eltern ergeben
war, wie er dann seit dem fiinfzehnten Lebensjahr durch das
Lesen der Bibel an dem Wesen und der Lehre seiner Kirche
immer mehr irre wurde, als Student in das rationalistische
Fahrwasser geriet, dann mit dem protestantischen Liberalismus
bekannt wurde und schliesslich in der reformierten Altgliubigkeit
seine religiose Befriedigung wiederfand. Manchem romischen
Katholiken dirften ,die Bekenntnisse“ zu denken geben, aber
auch ein Altkatholik wird nicht achtlos an ihnen voriibergehen
konnen, wenn Kirchenherrschaft, besonderer Priesterstand,



— 4831 —

Opfercharakter der Messe und Wandlung verworfen werden.
Nicht in einem rein philosopbischen, sondern in dem durch
Jesus, den ,wesensgleichen Sohn‘, geoffenbarten Glauben an
den ,Gott der Liebe“ sieht der Verfasser seinen Seelenfrieden
begriindet; er bedarf Christi als des ,am Kreuz gestorbenen
und wiederauferstandenen Erlosers“, er klammert sich an den
Heiland, ,der Siinden vergibt“. Ausserst angenehm wirkt der
sachliche und friedfertige Ton, welcher in den ,Bekenntnissen¥
herrscht, eine reiche Quellenschau liegt ihnen zu Grunde; man
konnte sie als ,volkstiimliche Symbolik“ bezeichnen. Sie wollen
die Confessio Helvetica verteidigen, enthalten aber in dieser
Hinsicht einen offensichtlichen — da der Verfasser ein theolo-
gischer Laie ist, entschuldbaren — Irrtum, wenn gesagt wird,
»einzig betreffs der Abendmahllehre gingen Confessio Helvetica
und Augustana auseinander“ (S. 61). Etwas gewagt diirfte auch
die Behauptung sein, einzig durch ,das Geheimnis seiner Per-
sonlichkeit“, nicht seine Worte und Taten, unterscheide sich
Jesus von Moses, Zoroaster, Buddha, Laotse, Konfutse und
Mohammed (S. 47). E. Ma.

Kurze Notizen.

KirscH, Dr. P. A.: Rom wund wir! Verlag des- Reichsver-
bandes altkatholischer Jungmannschaften, Kempten 1913, 26 S.
Preis M —. 20. — In 18 kurzen Kapiteln werden denkende ro-
mische Katholiken auf die Unterschiede zwischen der romischen
Kirche und der katholischen Reformbewegung aufmerksam ge-
macht. Die knappe, tibersichtliche Darstellung in Kklarer, leicht
verstindlicher Sprache ist auch fiir Altkatholiken eine vor-
ziigliche Zusammenfassung ihrer Ziele. Vor allem aber hat der
Reichsverband damit eine treffliche Werbeschrift geschaffen,
die anldsslich des 40jiahrigen Bestandes des ersten nachvati-
kanischen altkatholischen Bistums grosster Verbreitung wert ist.

W. Ha.

KURry, Adolf: Bilder aus der Kirchengeschichte. Verlag des
»Oltner Tagblatt*, Olten 1912, 55 S. Preis Fr. —.60. Nach-
dem Wrubels ,Kurzer Abriss der Kirchengeschichte® schon
seit Jahren nicht mehr erhaltlich war, hat nun Kiiry in neuer
Form wieder ein Biichlein geschaffen, das besonders fir die
Schweiz ein sehr geeignetes Lehrmittel fir héhere Schulen



— 432 —

werden kann. In geschickter Auswahl ist alles Uberfliissige
vermieden und der immer noch sehr reichhaltige Stoff in
knapper, praziser und doch schoner Sprache dargestellt. Der
Lehrer wird eine Fiille von Anregungen finden, das Gebotene
nach Bediirfnis zu erweitern. Vorzilglich ist auch der zweite
Teil, der besonders noch die katholische Schweiz behandelt.
Das Biichlein sei allen Religionslehrern, aber auch der Jung-
mannschaft zum Studium bestens empfohlen. W. Ha.

Berichtigung. — Bei der Korrektur der Besprechung des
Buches: The continuity of the Church of England, blieben
zwei Fehler unkorrigiert. Es soll im letzten Heft Seite 282
heissen: ,Es ist eine bekannte Sache, dass nach den Ehege-
setzen des Book of Common Prayer eine solche Ehe heute nicht
gestattet werden konnte. (Absatz 18 verbietet die Heirat mit
“Brother's Wife”)“, Die 39 Artikel und die darauffolgende Tabelle
der Ehegesetze haben direkt nichts miteinander zu tun. O. G.

Neu eingegangen:

Alivisatos, S. H., Die kirchliche Gesetzgebung des Kaisers Justi-
nian I. Berlin, Trowitzsch u. Sohn, 1913.

Buchanan, M. A. B. St., The Epistles and Apocalypse from the
Codex Harleianus. London, David Nutt, 1912.

Cremer, Bibl.-theol. Worterbuch der Neutest. Grizitat. 10. Aufl.
Lief. 3 und 4. Gotha, F. A. Perthes, 1912/1913.

Diehl, E., Lateinische altchristliche Inschriften mit einem Anhang
jiidischer Inschriften. 2. Aufl. (Kl. Texte 26—28.) Bonn, A.
Marcus u. E. Weber, 1913.

Driver, S. R., Notes on the Typography of the Books of Samuel.
24 Iid. Oxford, Clarendon Press.

Dryander, E., Das Vaterunser in 8 Predigten ausgelegt. 2. U.
3. Aufl. Halle a. S., Richard Mthlmann, 1913.

Hennessy, M. D., The Coming Phase in Religion. London, David
Nutt, 1913.

Loeschke, (., Zwei kirchengeschichtliche Entwiirfe. Tibingen,
Mohr, 1913.

Luthers Werke in Auswahl, herausg. v. Otto Clemen. Dritter
Band. Bonn, A. Marcus u. E. Weber, 1913. )

Seeberg, E. Die Synode von Antiochien im Jahre 324/325.
Berlin, Trowitzsch u. Sohn, 1913.

Druck von Stampfli & Cie. in Bern,



	Bibliographie

