Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 3 (1913)
Heft: 2

Buchbesprechung: Bibliographie

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 17.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

BIBLIOGRAPHIE.

Der letzte Band von QGrisars Luther.

GRISAR, Hartmann: Luther. III. Band, Freiburg i. B. 1912,
Herdersche Verlagshandlung, 1108 S. Pr. M 18. 60.

Nun liegt auch der dritte Band dieses kolossalen Werkes
vor uns — ein Band von 1108 Seiten! Es wire ungerecht,
nicht anzuerkennen, dass der Verfasser hier eine ganz erstaun-
liche Fulle von Material zusammengestellt hat.

sWer kennt ihn (Luther) selbst und wen verlangt es, ihn
wirklich zu kennen?“ Diese Frage hat, wie Grisar (S. 909)
bemerkt, Harnack in seiner Lutherrede 1883 aufgeworfen. Wir
mochten darauf in Bescheidenheit antworten: Wir haben ihn
nicht gekannt und méchten fast wiinschen, viele Dinge, die
in Grisars Werke stehen, iiberhaupt nicht kennen gelernt zu
haben. Ein ldngst verstorbener Freund pflegte zu sagen: Vor
den Augen seines Kammerdieners besteht kein grosser Mann.
Von Grisar war nun freilich von vorneherein nicht zu erwarten,
dass er uns Luther nur etwa im Professorenmantel und Prediger-
ornat oder gar nur in dem glénzenden Gewande, mit dem ihn
die protestantische Legende bekleidet hat, vor Augen fiihre.
Auch hat er, wie uns scheint, ganz recht, wenn er nicht zu-
geben will, dass man ,der Person des Wittenberger Lehrers
eine unerhorte Exemtion zubillige, ihr einen privilegierten Platz
zum Schutze vor Kritik und Geschichtsforschung anweise“ und
sich zuvor in die gehérige ,Respektsdistanz“ versetze, ehe man
von Luther rede (,Stimmen aus Maria-Laach%, Jahrg. 1912, 10.
Heft, S. 533 f.). Die historische Kritik will ja im allgemeinen
auch auf protestantischer Seite keine Schranken ehrerbietiger
Reserve anerkennen. Allein wir miissen doch gestehen, dass
uns niemals ein biographisches Werk in die Hand gekommen
Ist, dessen Verfasser die ,Kleinarbeit* so weit getrieben und
sich namentlich so selr beﬂ1ssen hitte, uns seinen Helden
immer wieder im allertiefsten Négligé zu zeigen. Nicht zu



— 270 —

leugnen ist, dass Luther selbst auf ,sein Ausseres“ erstaunlich
wenig gegeben zu haben scheint.

Damit meinen wir die nach unserem heutigen Empfinden
vollig unzuldssige Art, iiber sexuelle Dinge, iiber Magen- und
Darmfunktionen, und namentlich auch tiber kirchliche Anschau-
ungen und Ubungen anderer Leute sich zu #ussern. Wenn
der betende Pharisider in der evangelischen Parabel nicht eine
so unsympathische Figur wire, so widren wir geneigt, uns das
Zeugnis zu geben, wir seien doch viel bessere Menschen als
dieser Luther. Hétten wir auch nur finf Prozent des Pfeffers
verwendet, mit dem Luther die Polemik gegen das Papsttum
wiirzt, so wiirde uns insbesondere auch die heutige protestan-
tische Welt mit Recht auf das schirfste verurteilt haben. Weil
Luther in seinem Négligé so wenig anziehend ist, erstreckt
sich die ,Kleinarbeit, von der Grisar in dem oben zitierten.
Aufsatz spricht, offenbar doch mit einer gewissen Vorliebe auf
die Zusammenstellung personlicher Eigenheiten. Er hat in den
Abhandlungen, Briefen und miindlichen Ausserungen des Re-
formators wohl keine rohe, ja unflitige Ausserung gefunden,
die er nicht in sein Werk aufgenommen hiatte — natirlich
nicht, um sie zu widerlegen — dessen bedarf es wirklich nicht
— sondern nur um zu zeigen, wie Luther sprach, wenn er
sich gehen liess, und er liess sich eigentlich immer gehen
Eine Unmasse solcher Ausserungen enthilt auch der vor-
liegende Band. Wie dick wire das Buch geworden, wenn
Grisar ebenso fleissig den schonen und erbaulichen Ausserungen
nachgegangen wire! Aber er wollte eben den Mann zeichnen,
wie er leibte und lebte, wie er sich rdusperte und wie er
spuckte. Das sieht er als die Aufgabe des ,unparteiischen
Historikers“ an. Bekommt man auf diese Weise ein richtiges
Bild von der Personlichkeit und ihrer Bedeutung? Ja, wenn
der Kammerdiener der einzig befihigte Biograph einer welt-
historischen Personlichkeit ist! Aber ebenso gewiss wie es ist,
dass sich heute ein theologischer Lehrer und Schriftsteller in
der anstindigen Welt unméglich machen wiirde, wenn er sich
der Sprache Luthers bedienen wollte, diirfte es auch sein, dass
eben im sechzehnten Jahrhundert ein anderer Geschmack
geherrscht habe und die Derbheiten mehr oder weniger auf
(egenseitigkeit beruhten. Es wire unseres Erachtens objektiver
gewesen, wenn OGrisar dieser Entschuldigung einigen Raum



— 271 —

gegonnt hitte. KEs lasst sich ja doch nicht leugnen, dass der
Reformator auf seine Zeitgenossen und sogar auf seine niichste
Umgebung den Eindruck eines Mannes gemacht hat, auf den
man in Sachen der Religion achten diirfe. Diese Tatsache ist
in Grisars Werk nicht erklirt. Auch die langen Abschnitte
iiber Luthers Verdiisterung, Aberglauben und Teufelswahn
(S. 137—268) und uber die Nachtseiten seines Seelenlebens
(S. 596—673), wo wiederum von allerlei Wahnideen und Teufels-
spuk die Rede ist, bieten eine solche Erklirung nicht.

Wer der Person und dem Werke Luthers fremd gegen-
tibersteht, aber dann und wann Gelegenheit hat, von dem
zu reden, was man gewohnlich als das spezifisch lutherische
Dogma bezeichnet, hitte in der Bibliothek, die uns Grisar zu-
ganglich gemacht hat, gerne eine ruhig geschriebene Abhand-
lung iiber die Rechtfertigung aus dem Glauben gefunden. Die
Sache hat immer noch praktische Bedeutung. Wie es luthe-
rische Prediger gibt, die den Katholizismus in jeder Form
eigentlich fiir Pelagianismus zu halten scheinen, so reden rémisch-
katholische Prediger bisweilen von der Rechtfertigung aus dem
Glauben in einem Tone, der beweist, dass sie ihre Recht-
glaubigkeit niemals mit der Lektiire des Romerbriefes gefihrdet
haben. Grisar hitte in der gewiinschten Abhandlung ganz in
der eigenen modernen Sprache reden und selbstverstindlich
der lutherischen Anschauung die eigene recht scharf gegen-
iiberstellen diirfen. An solcher Gegeniiberstellung lésst er es
ja sonst gar nicht fehlen. Leider aber ergeht es dem Leser seines
Werkes hinsichtlich des lutherischen Dogmas tatséichlich wie
dem Manne, der vor lauter Biumen den Wald nicht sieht.
Unzdhligemal gedenkt natiirlich Grisar der ,neuen Lehre“ und
ibrer Folgen ; aber er vermeidet es, nun wenigstens in dem vorlie-
genden dritten Band die Hauptgedanken iibersichtlich zusammen-
zustellen, die seiner Ausicht nach das ,lutherische Dogma* aus-
machen und so viel Unheil angerichtet haben. Was heisst ,Recht-
fel‘tigung?“ Worin besteht die ,Gerechtigkeit®, die der Apostel
dem Christgliubigen zuschreibt? Welche , Werke* meint Paulus,
wenn er sagt, der Mensch erlange ohne sie die ,Gerechtigkeit?“
Derartigen Fragen konnte doch auch schon ein Luther nicht gut
dusweichen. Es wire uns sehr interessant gewesen, von einem
Jesuiten zy horen, ob er — abgesehen von wilden, leiden-
schaftlichen Ausserungen — nicht doch auch schon bei Luther



272 —

Siitze gefunden habe, die mit der richtig verstandenen pauli-
nischen Lehre vereinbar waren. Auf S. 74 zitiert Grisar den
Ausspruch: ,,Ein Christenmensch, im Glauben lebend, nit darf
(bedarf) eines Lehrers guter Werk, und figt bei: ,In diesem
Ausspruch liegt die Haupterkldrung, warum die Anleitung zur
Tugend und zum geistlichen Leben bei Luther so kiimmerlich
behandelt wird.“ Allein diesem Urteil wiirde, wie es scheint,
der Reformator widersprochen haben; denn auf S. 81 wird
ihm die Ausserung zugeschrieben: ,,Wir kinnen vor aller Welt
bezeugen, dass wir viel herrlicher und gewaltiger von guten Werken
gepredigt haben, denn sie selbst, die uns ldstern”. ,Im Glauben
leben“ scheint also nach Luther doch ein wenig mehr zu be-
deuten als: man habe bloss festzuhalten an der Vorstellung,
durch Christi Verdienst werde die menschliche Siinde zugedeckt,
und die moralische Lebensweise sei eine fiir das Heil des Christ-
gliaubigen gleichgiiltige Sache. Die ,Rechtfertigung" ist eben
doch die Aneignung der durch Gottes Gnade uns anerbotenen
,Gerechtigkeit; die ,Gerechtigkeit® aber ist Inbegriff aller
religiosen und sittlichen Tugend; daher ist es unsinnig, von
einer ,Rechtfertigung zu reden, die auch ohne Bereitwilligkeit,
das Gute zu iiben, und ohne Trachten nach sittlicher Vervoll-
kommnung vorhanden sein kénnte. Mit den , Werken,“ die Paulus
ablehnt, konnten aber allerdings Werke verglichen werden,
wie sie z. B. zur Gewinnung vollkommener Ablisse nétig sind.
Solche ,Werke* sind wirklich Leistungen, fir die man ,Lohn®
in Anspruch nimmt und mit denen man einen Gewinn erzielen
will, der sehr wenig zur Forderung menschlicher Rechtbe-
schaffenheit beitrdgt. Wir hitten also gewiinscht, dass Grisar
seine ,Kleinarbeit® auf dieses sehr wichtige Gebiet ausgedebnt
und das Luthertum durch scharfe Gegeniiberstellung mit der
L.ehre und Praxis der romischen Kirche beleuchtet hétte.
Aber hat denn Luther nicht die hl. Schrift gefalscht und
z. B. Rom. 3, 28 das Wértchen ,allein” eingeflickt, so dass €8
dort in der lutherischen Bibel nun heisst, der Mensch werde
ndurch den Glauben allein gerechtfertigt, ohne des Gesetzes
Werke?¢ Grisar redet (S. 436 ff.) von dieser ,Filschung® mit
einer fir einen Jesuiten anerkennenswerten Objektivitit. Er
gibt zu, dass der Apostel von dem Glauben, den er meint,
wirklich hitte sagen konnen, ,er allein rechtfertigt ohne die
Werke, niamlich ohne die ausserhalb des Glaubens und der



— 273 —

Gnade geschehenden®. Dem ist so. Wenn nur zwei Dinge in
Betracht kommen und das eine verneint wird, so bleibt natiirlich
das andere allein Ubrig. Die zwei Dinge, um die es sich fir
den Apostel handelt, sind der Glaube an Christus und die
mosaischen Gesetzeswerke; er verneint die Heilsnotwendigkeit
der letzteren; daher ist ihm der Glaube allein die Bedingung
zur Aneignung der ,Gerechtigkeit. So weit also wird im
vorliegenden Fall Luther von einer sachlichen Verfilschung
des Schrifttextes losgesprochen, was ein sehr bemerkens-
werter Fortschritt ist. Allein Grisar hélt daran fest, dass sich
der Reformator ,zum wenigsten einer subjektiven Félschung“
schuldig gemacht habe, denn er habe durch den Zusatz ,allein“
den paulinischen Satz fiir die eigene religiose Partei in Anspruch
genommen. Aber konnte man nicht auch Luthers Gegner mit
Einschluss des Herrn Grisar der ,subjektiven Filschung“ an-
klagen, wenn sie die ,Werke des Gesetzes“, dic Paulus aus-
schliesst, mit den Tugenden identifizieren, die der Apostel nach
Gal. b, 22 ff. als notwendige Friichte des Geistes ansieht, den
die Glaubigen empfangen haben? Es sei indessen ausdriicklich
erwihnt, dass Grisar noch auf eine Reihe anderer Stellen auf-
merksam macht, die beweisen sollen, dass sich Luther einer
tendenziosen Ubersetzung schuldig gemachthabe. Auch méchten
wir nicht leugnen, dass der Abschnitt iiber die Lutherbibel
(S. 418 bis 464) im iibrigen eine Fiille interessanter Einzel-
heiten enthalt.

Das gilt iibrigens von jedem anderen Abschnitt dieses
kolossalen Werkes?'). Welchen Stoff der Verfasser zu bewiltigen
hatte, erkennt man aus dem chronologischen Register der
Schriften Luthers (S. 932 bis 952). Es werden 425 Nummern
aufgezihlt. Diese bilden aber natiirlich nicht die einzigen
Quellen, aus denen Grisar geschopft hat. Namentlich nimmt
€r mit einer nicht zu leugnenden Gelehrsamkeit sehr fleissig

') Kin Abschnitt S. 464—472 beschiiftigt sich mit Luthers Arbeit am
deutschen Kirchenlied, und hier nimmt Grisar auch Stellung zu Luthers
Hauptlied: <Ein feste Burg ist unser Gott» und seiner Melodie, iiber die
ein alter Streit besteht. Prof. Spitta hat den griindlich schiefen Ausdruck
G}'isars von der «michtigen Choralmelodie vorlutherischer Zeit», die dem
Liede «zu Grunde gelegt> sei, in der Monatschrift fiir Gottesdienst und
christliche Kunst, 1913, Heft 2, gebiihrend zuriickgewiesen. Wir denken,
auf die Angelegenheit demniichst auch in uuserer Zeitschrift zuriickzu-
kommen, A. Th.

Internat. kirchl. Zeitschrift, Heft 2, 1913 18



— 274 —

auf die neueren protestantischen Lutherstudien Riicksicht.
Das geschieht mit grosser Vorliebe insbesondere dann, wenn
ihm protestantische Theologen die Miihe erleichtern, an dem
Reformator und seinem Werk Kritik zu tiben. Ein immer
wieder angerufener Gewd#dhrsmann ist ihm z. B. Harnack.

Dass nicht alle Schriften Luthers erortert werden, ist
selbstverstandlich. Als Schweizer hatten wir, um nur etwas
Nebensédchliches zu erwihnen, es gerne gesehen, wenn Grisar
der kleinen Schrift ,FEin Gesicht Bruder Clausen in der Schweiz
und seine Deutung“, die Luther 1528 herausgegeben hat, und
von der ein Exemplar in der Biirgerbibliothek zu Luzern liegt,
einige Aufmerksamkeit hitte schenken wollen. Sie hétte ihm
Anlass gegeben, davon zu reden, wie unser Gottesfreund un-
mittelbar vor dem Reformationszeitalter die kirchlichen Zu-
stinde angesehen hat, und zu den Fabeleien Stellung zu nehmen,
die durch Grisars Ordensgenossen, den Pater Canisius, in Um-
lauf gekommen sind.

Auf die Zerstérung fabelhafter Legenden hat es ja der
Verfasser in seiner ,Objektivitdat® abgesehen. Und wir bestreiten
nicht, dass auch solche Legenden beriicksichtigt werden, die
in katholischen Kreisen gegen Luther aufgekommen sind. Aber
es geschieht hier allerdings doch gewohnlich in einer Weise,
dass etwas hingen bleibt. So zerstort Grisar fiir immer die
Fabel, Luther habe durch Selbstmord geendet (S. 815 bis 855).
Allein von den Beingstigungen des Reformators redet er oft
genug, und die aufgenommenen Berichte iiber die Leichenschau
enthalten so ekelkatte Dinge, dass der romisch-katholische
Leser unwillkiirlich auf den Gedanken kommen muss: welch ein
Gegensatz zu den Heiligen unserer Kirche! Aber auch in diesem
Falle ist Grisar ,objektiv“; er ldsst ja nur die Augenzeugen
reden! Griindlicher werden die Legenden zerstort, die zu Ehren
Luthers in protestantischen Kreisen entstanden sind. Diesem
Zweck ist eigentlich das ganze Werk gewidmet.

Immerhin ist Grisars Werk ein wichtiger Beitrag zur
Kulturgeschichte des Reformationszeitalters. Es macht den
Leser mit einer Unzahl von Personen, Verhiiltnissen und Be-
gebenheiten bekannt, die der ersten Hilfte des sechzehnten
Jahrhunderts das Geprige gegeben haben. Der Verfasser
gesteht in dem schon erwihnten Aufsatz (,Stimmen aus Maria-
Laach®, 1912, 10 Heft, S. 530), dass ihn bei seiner grossel



— 275 —

Arbeit die ,konfessionelle katholische Ueberzeugung . . . immer
trostend begleitet®, jedoch niemals bestimmt habe, ,die Tatsachen
absichtlich umzubiegen“, und er gibt zu verstehen, dass es den
Katholiken ,wohltuend beriihren diirfe, wenn er den Glauben
und die Kirche, die er liebt, im Kampfe Luthers gegen die-
selben hoch iiber dessen Irrwegen in Ruhe und Sicherheit da-
stehen sieht“. Dass der Verfasser diesen Gesamteindruck auf
seine Glaubensgenossen zu machen suchte, bedarf an sich gar
keiner Rechtfertigung; aber es scheint uns, ein solcher Ein-
druck lasse sich unter Umstinden auch ohne Umbiegung der
Tatsachen erzielen; es geniigt eine einseitige Zusammenstellung.

Indessen ist doch, wie Grisar (S. 392 ff.) anerkennt, Luthers
Werk, wenigstens indirekt nicht ohne giinstige Einwirkung
auf die katholische Kirche geblieben. Es hatte damals in den
Klostern viel schlechte Monche ‘gegeben, die nun abfielen, was
man vielerorts als eine Erleichterung und als die unerlissliche
Vorbedingung zur Regeneration der ,Zucht“ empfand. ,Ein wahrer
Vorteil* war es auch, dass im Laienstand viele aus der Kirche
ausschieden, ,die ihr ohne Ernst zu ihrer (der Kirche) Unehre
oder Gefahr angehort hatten; so dass durch die offene Wunde
gleichsam ein Vorrat zweifelhafter Elemente abfless, wodurch
die innere Heilung beschleunigt wurde“. Das sagte Pius X.
auch, nur mit etwas anderen Worten — in der Borroméus-
enzyklika ndmlich. Wenn aber so viel zweifelhafte Elemente
vorhanden waren, scheint sich die Kirche doch nicht gar hoch
siber den Irrwegen in Ruhe und Sicherheit befunden zu
haben. — Eine andere gute indirekte Wirkung der Reformation
Luthers war das Zustandekommen des Trienter Konzils. Es war
Damlich, was Grisar wohl als bekannt voraussetzt und daher
nicht in Erinnerung ruft, den Pipsten gelungen, die Reform-
Synoden des fiinfzehnten Jahrhunderts zum Scheitern zu bringen,
30 dass die himmelschreienden Missstinde fortdauern konnten.
Erst der Abfall der vielen schlechten Ménche und Nonnen und
der zweifelhaften Laien, ,die aus der offenen Wunde abflossen®,
Machte sie darauf aufmerksam, dass in der Kirche etwas nicht
3anz in der Ordnung sein miisse. Aber auch jetzt war das
Gute, das die Trienter Synode brachte, nicht gerade das Werk
der pépstlichen Kurie. — Man hat es wohl nur der Bescheiden-
heit des Paters Grisar S. J. zazuschreiben, dass in diesem Zu-
Sammenhang nicht auch sofort die Entstehung des Jesuitenordens



0 W ==

als ein Gewinn bezeichnet wird, der dem Auftreten Luthers
zu danken ist. — Eher kann man es gelten lassen, wenn der
Verfasser sagt, durch die notwendig gewordene Auseinander-
setzung mit der lutherischen Lehre sei auch in der katholischen
Kirche die theologische Wissenschaft gefordert worden. -—— Ebenso
wird nicht zu leugnen sein, dass nun im Gegensatz zu der
humanistischen Richtung grossere Aufmerksamkeit der sogenann-
ten innern Mission der Kirche geschenkt wurde, und dass der Je-
suitenorden daran ein Hauptverdienst hatte. Uberhaupt schreibt
nun Grisar die Wendung im Leben der katholischen Kirche
wesentlich auf die Rechnung des beriihmten Ordens, dem er
selbst angehort. Namentlich erinnert er an Canisius, der die
religivse Schriftstellerei forderte (S. 895), den katechetischen Unter-
richt einfiihrte (S. 901), das Studium der Kirchengeschichte in
neue Bahnen lenkte (S. 903). Dass auch das lutherische Bibel-
studium und Kirchenlied auf die katholische Predigt und den
katholischen Kultus von wohltitigem Einfluss waren, wird
ebenfalls anerkannt. Wenn es sich nun auch bei allen diesen
Dingen mehr nur um einen indirekten Gewinn handelt, der
durch die kirchliche Konkurrenz bedingt war, so wird doch
selbst der romischkatholische Leser einigermassen den Ein-
druck bekommen, der ,Abfall* — Grisar bedient sich auch
hier immer wieder dieses Ausdrucks — sei ndtig gewesen.
Ein Fall ist aber gewohnlich auch ein Herabsinken von
der normalen Hohe. Grisar iiberschreibt einen Abschnitt am
Anfang des vorliegenden dritten Teils mit den Worten: ,Redu-
zierung auf der gamzen Linie“ (S. 36); es wiire ausserordentlich
wirksam gewesen, wenn er dem umfangreichen Werk noch
eine Schlussbetrachtung mit der nimlichen Uberschrift hitte bei-
fiigen wollen. In dieser Schlussbetrachtung wire eine niichterne
Vergleichung anzustellen gewesen zwischen rein katholischen
Lindern, die vom Luthertum unberiihrt geblicben sind und ganz
unter der geistigen Herrschaft des Jesuitenordens stehen, und
solchen Liindern, auf die Luther und sein Werk bis heute einen
gewissen Einfluss ausiiben. Hitte Grisar es wagen diirfen, von
diesen letztern zu sagen: ,Reduziert auf der ganzen Linie?"
Und wie stellt sich Grisar zu dem Gesetz: ,An den FriichteD
erkennt man den Baum ?“ Sein Werk ist unstreitig die bedeu-
tendste und schirfste Kritik, die bisher an Luther gelibt worden
ist, aber iiberzeugend ist diese Kritik nicht. E H



— 277 —

BossueT: Correspondance, T. VI, du 3 octobre 1693 au 31 dé-
cembre 1694. Paris, Hachette, 1912.

Ce volume contient 240 lettres, du numéro 919 au numéro
1159. EKcartons les inutilités, le verbiage des religieuses, les
réponses quelquefois peu claires de Bossuet!), son langage
mystique amphigourique 2), ses opinions arbitraires?), son désir
de ,n’étre pas pressé sur ses dispositions au sujet des vues que
Dieu a données & M=° d’Albert, et sur lesquelles il n’a jamais
rien & dire qu’il soit utile de savoir, et sur lesquelles il devrait
garder un éternel silence“*). C’est lui qui fait cet aveu.

Tout cela serait & supprimer sans perte ni pour les lettres
ni pour la doctrine. Mais c¢’est du Bossuet! Le fétichisme n’est
pas mort. Inclinons-nous! '

Toutefois, voyons les parties intéressantes du volume. Il
faut lire attentivement les lettres de Leibniz & Bossuet, et les
deux de M=e de Brinon & Bossuet. Celle de Bossuet & Leibniz
du 12 avril 1694 (p. 218-219) est trés polie, mais & peu prés
vide. — Les lettres de M™¢ Guyon & Bossuet sont curieuses,
et d'une soumission presque affectée. Les deux de Bossuet a
M*¢ Guyon, surtout celle du 4 mars 1694 (p. 161-187), méritent
attention. Les cinq lettres de Fénelon & Bossuet sont tres
humbles, presque timides, comme d'un enfant. La longue lettre
de Bossuet au P. Caffaro contre la Comédie et dans laquelle

1) «Vous ne sauriez trop vous laisser conduire au Saint-Esprit, qui
veut prier en vons & sa mode et non i la votre», p. 205. — «Soumettez vos
dispositions & I’Eglise: ce qu'on soumet A I'Eglise n’attache pas», p. 326.

*) «Les plaies que fait le Bien-aimé sont le soutien d'un cceur blessé
de son amour ... Il faut se donner en proie & celui qui, par les plaies
qu’il nous fait, veut tirer tout notre sang, c¢’est-a-dire toute la vie des sens.
Songez & tout ce que Dieu 6ta & Job en un instant, et comme tout ce
quil lui laissa lui towrna en supplice. Ne déchirez pas votre habit, mais
laissez-vous déchirer le cceur...» P. 358.

) «Dieu veut quélquefois qu’on entre dans ses desseins comme dans
une certaine obscurité douce, ou 'on acquiesce & sa volonté sans en voir
et sans en vouloir voir le fond. En général, vous pouvez croire que le
dessein de tels jeux de Dieu, qui laissent un gotit dont il semble ne vouloir
Pas l'accomplissement, mais pousser I'dme par des instincts d'une autre
nature, est de la rendre souple sous sa main et mobile & Iui seul. . .>,
P- 399, — «Quant a I'oraison, je n’y sais rien, sinon que la meilleure est
celle ot 'on s’abandonne le plus & la disposition que Dieu met dans I'ame,
et 01‘1‘ Pon s’¢tudie avec plus de fidélité & se conformer & sa volonté », p. 223.

) P. 399, -



— 278 —

il malméne Moliére, Corneille et Racine, est d’autant plus
piquante que Bossuet ne se privait pas d’aller au théatre
(p. 279), et que ses idées rigoristes sont plus spécieuses que
solides. Dans sa lettre du 22 octobre 1693, probablement
adressée & Nicole, Bossuet malméne trés fort Richard Simon,
qui aujourd’hui triomphe (p. 29). Par contre, il loue extréme-
ment le Traité de Pellisson sur l'eucharistie, qui aujourd’hui
parait si faible (p. 219; cf. p. 567-569). Il faut lire aussi la
longue et ferme lettre & 'abbesse de Jouarre, du 24 avril 1694,
en faveur de l'admission des religieuses par vote secret
(p- 224-241). Puis les nombreuses lettres dans lesquelles
Bossuet laisse voir de plus en plus clairement sa maniére
impérieuse de diriger les quelques religieuses dont il avait
particuliérement soin; quoique plus concises que précises, elles
doivent étre lues de prés. Louis XIV disait: L’Etat, ¢’est moi.
Bossuet: La religion, c’est moi. Enfin, quelques particularités
littéraires sur la langue de Bossuet et sur son réalisme mé-
ritent d’étre signalées. Ne pas omettre non plus les appendices
2 et 3 sur le dynamisme de Leibniz et sur des lettres de
M=¢ Guyon.
Telle est 'importance de ce volume. E. M.

DEISSNER, Lic. Kurt: Auferstehungshoffnung und Pneuma-
gedanke bei Paulus. Leipzig 1912. A. Deichert Nachfolger,
VI, 1567 S. 8, M 3. 50.

Diese tiichtige und sorgfiltige Untersuchung kniipft daran
an, dass die neuere Kkritische Exegese zwischen den eschato-
logischen Exkursen 1 Thess. 4, 13—17 und 1 Kor. 15 einer-
seits und 2 Kor. 5, 1—10, nebst Phil. 1 anderseits einen Spalt
annimmt, der fir eine Umwandlung der paulinischen Anschat-
ungen iiber Auferstehung und ewiges Leben zeuge. An den
dlteren Stellen lige nach dieser Annahme das Schwergewicht
auf dem Auferstehungsgedanken, an den spateren lage er auf
dem ewigen Leben, das sofort mit dem Tode einsetze, also ohn_e
Riicksicht auf die Auferstehung und die Wiederkehr Christl,
das sich also auch nur an den Geist kniipfe. Hieraus wiirden
sich dann zwei Gedankenreihen ergeben, die sich zuletzt wider-
sprechen: eine spezifisch eschatologische und eine pneumatische.



— 279 —

In Konsequenz davon liesse sich die Lehre des #lteren Paulus
aus einer natiirlichen Anlehnung an die jiidischen Auferstehungs-
gedanken, die des jlingeren aus einem ebenso natiirlichen Ein-
fluss des Hellenismus, speziell etwa stoischer Anschauungen
auf den Volkerapostel erkliren, der ja auf den Verkebhr mit
denen aus dem Heidentum hingewiesen und von ihm auch
geistig beherrscht gewesen sei.

Allein so sehr diese Erkldrung psychologisch denkbar und
der inneren Entwicklung, die man beim Apostel annehmen
mag, adiquat erscheinen kann, so gross sind die Bedenken,
die Deissner ihr entgegensetzt. So wenig die Auferstehungs-
hoffnung bei Paulus rein judisch gedacht ist, so wenig ist sein
L,Pneumagedanke", d. h. sein Glaube an die ausschliesslich dem
Geiste anhaftende Belebungskraft rein hellenisch, oder auch
nur wesentlich von hellenischen Vorstellungen beeinflusst. Die
Hoffnung auf Auferstehung, die vom Apostel in so frappanter
Anschaulichkeit in 1 Thess. und 1 Kor. ausgesprochen ist, unter-
scheidet sich schon in sich selbst ganz wesentlich von der
judischen Anschauung dadurch, dass die Auferstehung bei ihm
nur an die Verbindung mit der Person des bereits auferstan-
denen Christus erfolgt. Nur die in Christus sind, werden auf-
erweckt; wer nicht in Christus ist, hat keine Hoffnung. Das
Judentum hingegen bringt die Auferstehung nur zeitlich mit
der Ankunft des Messias in Verbindung; von einer Auferstehung
des Messias selbst weiss die jiidische Apokalyptik nichts.

So ist auch hier schon (vgl. 1 Thess. 1, 6; 4, 8) das durch
die Auferstehung begriindete neue Leben auf den Geist, das
wvevue, als seine Kraft zuriickgefiihrt, und das bringt die &dltere
Anschauung der spiiteren wesentlich niher, bei der der Geist-
charakter Christi die belebende Grundkraft ist, und die pneu-
matische Lebensgemeinschaft mit ihm, eben weil sie wesentlich
den Geist, die Seele betrifft, schon gleich mit dem Tode einsetzt.

Damit schwiicht sich die Differenz zu einer doppelten Auf-
fassung des Begriffes ,schlafen, entschlafen®, xoiudoder, ab, die
als einziges wirkliches Fortschreiten in der Anschauung des
Apostels iibrig bleibt. Zur Erklarung dieser Entwickelung ist
©8 aber weder notig, noch richtig, ein Ubergehen Pauli von
Judischen zu stoischen Grundgedanken anzunehmen. Es geniigte
dazu vielmehr sein Christusglaube selbst, der in ihm unter dem
Drucke der sich immer weiter hinausziehenden Wiederkehr



- 280 —

Christi und des immer n#aher riickenden eigenen Todes die
Zukunftshoffnung zu solcher Intensitidt gesteigert hat, dass
sie selbst den Gedanken, durch den Tod auch nur auf Augen-
blicke von Christo getrennt zu sein, nicht mehr ertrigt.

A. TH.

Ernest KELLER: Eusébe historien des perséeutions; Genéve,
Kiindig; in-8°, 101 p., 1912.

Les historiens modernes des persécutions ont accepté
presque sans reserve le témoignage d’Eusébe. M. Keller, en
particulier, déclare qu’'on ne peut s’empécher de respecter ce
chrétien. ,On doit, dit-il, respecter d’abord le sérieux de son
travail, et ensuite l'auteur qui s’est abstenu de toute mani-
festation de haine et de rancune; quant aux interprétations
trop chrétiennes des faits, elles résultent de sa foi orthodoxe
et naive (p. 87).“ Harnack a loué¢ ,son ordre, sa probité et
la streté de sa documentation“. Cette documentation se trouve
directement dans les Martyrs de Palestine, et, & I'état disséminé,
dans 1 Histoire ecclésiastique et dans la Vie de Constantin. Ce
qui est particulier au premier de ces trois ouvrages, c'est
I'exactitude des indications (p. 68). Le don qu'Eus¢be a possédé
& un haut degré, c’est 'esprit historique (p. 69). ,L’auteur des
Martyrs de Palestine a diu collectionner soigneusement ses ma-
tériaux, soit d’aprés des actes judiciaires, soit d’aprés d’autres
documents écrits. A Dhistorique des faits, qui est exact ef
sobre, Kusébe n’a voulu ajouter que les explications générales
les plus nécessaires, en leur donnant une forme achevée. Cet
ouvrage gardera & tout jamais la premiére place parmi les
sources de l'histoire des persécutions (p. 71; voir aussi p. T4
et 75).“ Husébe, qui voit dans toutes les persécutions une
cause surnaturelle, action du démon, cherche aussi & en dé-
couvrir les causes naturelles et humaines. Ainsi Néron et Do-
mitien persécutent par cruauté; les persécutions du temps des
Antonins s'expliquent par des émeutes populaires et par la
haine du peuple des villes contre les chrétiens; Maximin et
Déce persécutent pour un motif politique, qui est leur rancune
contre leurs prédécesseurs. Valérien et Aurélien, d’abord bien-
veillants, se déclarent ennemis de I'Eglise sous l'influence de
mauvais conseillers (p. 78).



— 281 —

On objecte souvent que la Vie de Constantin est plutét un
panégyrique qu’'un ouvrage d’histoire, et qu'Eusébe l'a écrit
plus d'une vingtaine d’années apres que le dernier martyr de
Palestine eut rendu son témoignage. Il est vrai, effectivement,
que cet ouvrage est d'un chrétien fervent qui chante le
triomphe de sa foi plutdot que d’un historien qui enregistre
minutieusement les faits. Cependant les passages de la Vie de
Constantin relatifs aux persécutions, expriment la méme idée
générale formulée dans |’ Histoire ecclésiastique (p. 71). Eusebe
n'a pas changé.

On objecte aussi qu'Eusébe a exagéré manifestement le
nombre des martyrs. Mais il faut considérer que, lorsqu’il parle
de ,myriades“ de martyrs, c’est par simple figure de langage
et qu'il n’y a chez lui aucune tendance a donner des chiffres
faux (p. 85). Lorsqu’il précise, par exemple dans le livre des
Martyrs de Palestine, il est extrémement modéré. M. Keller
s'exprime ainsi (p. 82): ,J’ai compté dans 1" Histoire ecclésiastique
et dans le livre des Martyrs de Palestine ensemble 740 martyrs
dont Eusébe a cité les noms. Sur ces 140 il n’y a que 15 femmes.
Eusébe cite comme ayant eu lieu en Palestine, de 303 & 311,
pendant les huit années de la persécution la plus violente,
cing martyres de femmes contre quarante-quatre martyres
d’hommes; et trois de ces cing femmes ont été arrétées a la
suite d’'une conduite plus ou moins provocatrice.*

Il faut ajouter qu’Eusébe a poussé 1'objectivité et l'exacti-
tude, en citant ses documents, jusqu'a en citer quelquefois des
contradictoires. Il aurait da sans doute expliquer ces contra-
dictions; il ne I'a pas fait, préférant laisser aux lecteurs le
soin de les critiquer eux-mémes.

Certes on peut reprocher au théologien d’avoir fait au
démon une place trop grande dans la marche du monde; mais
C'était le langage du temps, langage qu'il est facile aujourd’hui
de mieux comprendre. Un fait certain est, qu'Eusébe a con-
sidéré 1a grande persécution comme un chatiment de Dieu,
pour punir les pasteurs d’alors, qui, ,dédaignant la régle de
la religion“, se sont livrés & des disputes, & des haines, & des
ambitiong néfastes, qui jettent un jour trés sombre sur I'Eglise,
ou plutoét sur le clergé de la fin du troisiéme siécle (p. 47).
Qette courageuse franchise d’Eusébe prouve en faveur de sa
SIncerité comme théologien et de son exactitude comme historien.

E. MICHAUD.



PULLER, F. W., of the Society of St. John the Evangelist: The
continuity of the Church of England. London, 39 Paternoster
Row. Longmans, Green & Co., 1912. XVI und 112 S. 8
3 sh. net.

Zur Pflege der kirchlichen Beziehungen zwischen England
und Russland ist im Juli 1906 in England die Anglican and
Eastern - Orthodox Churches Union gegriindet worden. Um die
Unionsbewegung in Russland zu verbreiten, suchten bedeutende
russische Kirchenminner in Russland selbst eine solche Ge-
sellschaft zu bilden. Zu diesem Zwecke wurden dem Heiligen
Synod ein Programm und ein Statutenentwurf vorgelegt, die
Ende Januar beide Genehmigung fanden, zu derselben Zeit,
als die Bischofe von Wakefield, Bangor, Exeter und Ossory der
russischen Kirche einen Besuch machten. Im Februar 1912
wurde in der Kkonstituierenden Sitzung Bischof Eulogius von
Kholm zum Priisidenten der neuen Gesellschaft gewahlt; und
zugleich fasste man den Beschluss, an einen englischen Priester
das Gesuch zu richten, er moge in Petersburg iiber die Kirche
von England einige Vorlesungen halten. Mit dieser Aufgabe
wurde Vater Puller betraut, ein Mitglied des anglikanischen
Ordens von St. Johannes dem Evangelisten. Die Vortriage
fanden im Mai 1912 in der Residenz des Oberprokurators des
Heiligen Synods, Exzellenz Sabler, vor zwei- bis dreihundert Zu-
horern statt; sie wurden in englischer Sprache an die Ver-
sammlung gerichtet und Satz fir Satz von Herrn von Lody-
gensky ins Russische iibersetzt. Der Vortragende zeichnete
in moglichster Kiirze die englische Kirchengeschichte von der
Griindung durch St. Augustin und St. Aidan bis zur Reformations-
zeit. Das Hauptgewicht verlegte er auf den Nachweis der
ununterbrochenen Kontinuitit der englischen Kirche auf den
Grebieten der Verfassung und der Lehre, um dann zum Schluss
eine treffliche Darstellung der jetzigen Verhiiltnisse in der
anglikanischen Kirche zu geben. — In dem vorliegenden Buche
werden diese Vorlesungen weiteren Kreisen zuginglich gemacht.

Auf Seite 15 kommt der Verfasser auf die Heirat zu sprechen,
die zwischen Heinrich VIII. und der Witwe seines verstorbenen
Bruders Arthur, Prinz von Wales, stattgefunden hat. Es ist eine
bekannte Sache, dass nach den Ehegesetzen der 39 Artikel
eine solche Ehe heute nicht gestattet werden konnte. (Art. 18



— 283 —

verbietet die Heirat mit ,Brothers Wife“.) Nach Parlaments-
beschluss fillt die Verbindlichkeit dieses vielumstrittenen Satzes
Jetzt allerdings dahin. Damals hatte Julius II. in einer Bulle
vom Dezember 1503 zur Erhaltung des Friedens und der
Einigkeit unter den katholischen Fiirsten diese Heirat ,aus
besonderer Gnade“ erlaubt. ,Aber das gottliche Gesetz, so
urteilt Vater Puller, klar dargelegt im 18. Kapitel des Buches
Levitikus, verbot eine solche blutschinderische (incestuous)
Verbindung. Dieses Gesetz wurde seit den Tagen der Apostel
tir die Christen als verbindlich angesehen. Nichtsdestoweniger
erkithnte sich Papst Julius II, in der Vollmacht seiner péipst-
lichen Gewalt, zu tun, was keiner seiner Vorginger sich jemals
zu tun getraut hitte.“

Vater Puller sucht mit seinem Buche dem fiir die Kirchen-
einigung so notwendigen Zwecke zu dienen, dass sich die Par-
tikularkirchen umeinander kiimmern und sich kennen lernen;
das Buch verdient darum einen grossen Leserkreis. O. G.

Vorz, Paul: Das Neujahrsfest Jahwes (Laubhiittenfest). Tii-
bingen, J. C. B. Mohr, 1912. 61 S., geh. M 1. 50.

Zu den religionsgeschichtlichen Monographien tiber das
judische Oster- und Pfingstfest, welche G. Beer und H. Grimme
verfasst haben, ist nun auch eine solche iiber das Laubhiittenfest
getreten. Unter dem Newujahrsfest Jahwes, dem die vorliegende
Untersuchung von Volz gewidmet ist, ist namlich, wie auch
schon die dem Titel beigefiigte Parenthese verrit, nichts anderes
als das Laubhiittenfest zu verstehen. Der Verfasser geht in der
Weise zu Werke, dass er zuniichst auf Grund der Bibel und des
Talmuds eine Schilderung dieses Festes entwirft, so wie es im
Zeitalter Jesu begangen worden ist, und dann im Anschluss
daran das Alter und den urspriinglichen Charakter des Festes,
sein Verhiltnis zu den iibrigen Festen und die Bedeutung der
einzelnen mit jhm verbundenen Gebriauche untersucht. Die
Arbeitsweise des Verfassers, der sich durch seine Publikationen
iiber die Jiidische Eschatologie, Uiber Moses und tber den Geist
Gottes, sowie durch zahlreiche Artikel in der » Theologischen
Literatmzeitung“ bereits einen Namen gemacht hat, ist ganz
modern, In Kkritischer Beziehung gehort er zu den Anhingern



S, -

der Schule Wellhausen, welche einen grossen Teil des Hexateuchs,
den sogenannten Priesterkodex, der nachexilischen Zeit zuweist,
und auch die Geschichte des Laubhiittenfestes, welche Volz
uns bietet, bewegt sich ganz in den Bahnen der genannten
Schule. Die Ausfiihrungen des Verfassers werden deshalb bei
Lesern, welche seine literarkritischen Voraussetzungen nicht
teilen, vielfach auf Widerspruch stossen. Doch muss betfont
werden, dass das Schriftchen auch viel des Wertvollen enthélt,
das durch diesen Kkritischen Standpunkt nicht beriihrt wird.
Modern ist auch die Anwendung des religionsgeschichtlichen
Verfahrens, das in die Bedeutung religioser Gebriuche durch
Heranziehen von Entsprechungen bei anderen Vdélkern einzu-
dringen sucht.

V. hilt das Laubhiittenfest fiir das alte Neujahrsfest J ahwes
Es gilt fiir ausgemacht, dass im vorexilischen Juda das Jahr
nicht im Friihling, sondern im Herbst begonnen hat, und dass
die Juden erst unter babylonischem und persischem Kinfluss
den Jahresanfang im Frihling angenommen haben. Der erste
Monat des Jahres war vor dem Exil der Tischri. Wenn nun
aber auch das Laubhiittenfest nicht mit dem 1., sondern erst
mit dem 15. Tischri begann, so kann es nach V. doch als
Neujahrsfest bezeichnet werden, da die Juden in alter Zeit nicht
einen Neujahrstag, sondern, &dhnlich wie die Araber, einen
Neujahrsmonat gefeiert haben sollen. Die zwei anderen Fest-
tage am 1. und am 10, Tischri (Neujahrtag und Verséhnungstag)
hilt V. in Ubereinstimmung mit der kritischen Schule fir eine
Schopfung der spiteren kultischen Gesetzgebung, so dass also
die Neujahrsfeier im Tischri urspriinglich auf das Laubhiittenfest
beschriankt war. Mit diesem jungen Ursprung des Versohnungs-
tages will freilich der altertiimliche Ritus dieses Festes (Lev. 16),
den V. selber fiir ein Erbstiick aus der Wiiste ansieht, mcht
recht zusammenstimmen.

Aber V. glaubt die Bedeutung des Laubhiittenfestes noch
viel héher anschlagen zu miissen. Es soll urspriinglich nicht
nur das Neujahrsfest, sondern iiberhaupt das einzige Fest, der
Chag Jahwes, gewesen sein. Pascha und Pfingsten sollen b amlich
— auch dies ist ein kritisches Axiom — erst viel spéter zum
Rang von Jahwefesten emporgestiegen sein. Das Pascha soll
urspriinglich gar nicht Jahwe, sondern den Dimonen gegolten
haben, die man durch Blutzauber abwehren und beschwichtigen



— 285 —

wollte. Das Pfingstfest dagegen, das tiberhaupt niemals zu
grosserer Bedeutung gelangte, habe wahrscheinlich einmal den
Schlusstag einer geschlossenen Periode von sieben Wochen,
deren altertimlichen Sinn wir nicht mehr kennen, gebildet.

Diese Behandlung des israelitischen Festkalenders vermag
nicht zu befriedigen. V. hitte hier viel weiter ausholen und auf die
Probleme des altisraelitischen Kalenders iiberhaupt eingehen
sollen. Insbesondere hiitte in diesem Zusammenhang auch die
von D. Nielsen in dessen Buche ,Die altarabische Mondreligion
und die mosaische Uberlieferung* (Strassburg, 1904) vertretene
Theorie von der Existenz einer gebundenen Mondwoche im alten
Israel und deren Einwirkung auf den Festkalender wenigstens
erwihnt werden sollen. Die Akten iiber die Geschichte der
israelitischen Feste sind noch lange nicht geschlossen.

Die meiste Freude bereiten einem die exegetischen und
religionsgeschichtlichen Partien des Biichleins. Zu den merk-
wiirdigen Gebriuchen des Laubhiittenfestes hat V. eine ganze
Reihe von Parallelen gesammelt, so zu dem grossen Nachtfest
im Tempel und dem damit verbundenen Fackeltanz, zur reli-
giosen Bedeutung des Zeltes und der Laubhiitten, zur Bekrinzung
des Altares und zur Sitte des Wassergiessens. Und zwar sind
diese Parallelen nicht allein den orientalischen Religionen,
sondern auch der griechischen Welt entnommen. Das ist um so
mehr zu begriissen, als den meisten alttestamentlichen Exegeten,
die gegenwiirtig das Heil ihrer Disziplin ausschliesslich aus
dem Orient erwarten, vollig entgangen zu sein scheint, dass
kaum eine Religion in bezug auf Opfer und Feste, Kathartik
und Damonenglauben, Wunderglauben und Prophetismus mit
der israelitischen eine so innige Verwandtschatt aufweist wie
die griechische. Die Ausgrabungen auf griechischem Boden
haben einen hohen Ertrag an Kultusinschriften geliefert, welche
an religionsgeschichtlichem Werte den Keilschriftlichen Funden
kaum nachstehen, und es wire nur zu wiinschen, dass das
reiche inschriftliche Material, das durch die Sylloge Dittenbergers,
sowie durch die von Prott und Ziehen herausgegebenen ,Leges
Greecorum sacrse e titulis collectse (Leipzig 1896) leicht zu-
ganglich gemacht ist, fir die Erklirung des Alten Testamentes
in viel ausgiebigerem Masse nutzbar gemacht wiirde, als es
bisher geschehen ist. Von den Werken iiber griechische und
romische Religionsgeschichte zitiert V. die Handbiicher von



— 286 —

Stengel, Gruppe und Wissowa. Vollig entgangen scheinen ihm
dagegen zwei grundlegende Arbeiten iiber die griechischen Feste
zu sein, namlich 4. Mommsen, ,Feste der Stadt Athen im Alter-
tum“ (Leipzig 1898) und M. P. Nilsson, ,Griechische Feste vorn
religiéser Bedeutung mit Ausschluss der attischen“ (Leipzig 1906).
Man wird aber dem Verfasser diesen Mangel gerne nachschen,
da er die Brauchbarkeit des Buches nicht sonderlich beeinflusst.
Eher wird man ibhm ankreiden, dass er die komplizierte Opfer-
tabelle fiir das Laubhiittenfest, welche sich Num. 29, 12 vorfindet,
keiner eingehenden Behandlung gewiirdigt hat.

Da das Schriftchen mit dem Geiste echter Wissenschattlich-
keit auch den Vorzug der gemeinverstindlichen Darstellung
verbindet, wird es sich sicherlich viele Leser erwerben.

Stithlingen (Oberbaden). M. PFLANZL.

Kurze Notizen.

Den Gedanken, uns von Zeit zu Zeit in eingehenderer Weise
mit Wessenberg, dem grossen praktischen Vertreter national-
kirchlicher Ideen zu beschiftigen, und die Sammlung darauf
beziiglicher Aufsitze fir dieses Heft verdanken wir unserem
geschéitzten Mitarbeiter, Herrn Geistlichen Rat Stadtpfarrer
Dr. Wilhelm Schirmer in der Wessenbergstadt Konstanz.

Das schone Bildnis Wessenbergs in Medaillonform, dessen
Reproduktion wir diesem Hefte beigeben, ist von dem bedeu-
tenden schweizerischen Kupferstecher Heinrich Lips gestochen.
Wir finden es als Vignette auf dem Titel der Kompositionen
Wessenbergscher Lieder von Hans Georg Ndigeli (Zirich o.J,
VI, 42 S. 4°). Heinrich Lips, der mit Lavaters Hiilfe in Rom
seine Studien zur Reife bringen konnte, war durch Geethe zum
Direktor der neugegriindeten Kunstakademie nach Weimar
berufen worden. Aus Gesundheitsgriinden kehrte er spéter
wieder in seine Vaterstadt Ziirich zuriick. A. TH.

A. Deichertsche Verlagshandlung, Inhaber Werner Scholl,
Leipzig. Diese hervorragende Verlagshuchhandlung versendet
einen Jubiliumskatalog mit dem Titel: 60 Jahre Theologische
Literatur in Wort und Bild. Friiher in Erlangen und besonders
der Veroffentlichung der Werke der ,Erlanger Schule“ dienend,
ist der Verlag seit lingeren Jahren nach Leipzig iibergesiedelt.



— 287 —

Der Katalog gibt eine an Vollstindigkeit grenzende literarische
Ubersicht der grossen Geistesarbeit, die in mehr als einem
halben Jahrhundert von den mehr rechts stehenden, ,positiven*
protestantischen Theologen geleistet worden ist. Er ist illustriert
durch die schon reproduzierten Bildnisse von 26 Verfassern
von Werken des Verlags. Eine beigegebene Besprechung be-
merkt: ,Kurz, alte und junge positive Theologen aller Rich-
tungen haben sich im Deichertschen Verlag zusammengefunden.*
Aller Richtungen, das ist richtig; denn lingst kann man nicht
mehr von einer einzigen ,positiven“ Richtung reden. In vielen
und bedeutsamen, ehedem fiir entscheidend gehaltenen Punkten
hat auch eine Anniiherung nach der ,liberalen“ Seite hin statt-
gefunden, wodurch die Einheit der theologischen Arbeit méchtig
gefordert wurde. A. TH.

Sdmann-Biicher und Farbige Verteilungsbilder. Der Verlag
fir Volkskunst, Rich. Keutel, Stuttgart, sendet uns eine Anzahl
seiner reich ausgestatteten und doch sehr billigen Biichlein,
die unter obigem Titel vom Volkskunstbund herausgegeben
werden. Sie sind teils fir Kinder, teils ,fiir alle“ bestimmt und
haben teils religiosen oder kirchlichen, teils weltlichen, meist
erzihlenden Inhalt. Ein Weihnachtsheft mit alten und neuen
Liedern und 13 Bildern von W. Steinhausen ercffnet die Samm-
lung; Pfarrer Dr. Albrecht Thoma bringt ,Luthergeschichten¥;
andere Hefte zeigen uns zu unserer Freude, dass die Dichter
und Dichterinnen im Schwabenland noch nicht ausgestorben sind
und sich gerne in den Dienst der Volks- und Jugendbildung
stellen. Die Biichlein, 16—32 Seiten stark, kosten 15 bis 20 Pfennig,
in Partien noch weniger. Von den ,Farbigen Verteilungsbildern
aufKarton“ desselben Verlags, Preis einzeln 20 Pfennig, 100 Stiick
M 17. —, 185<22 em, liegt uns eine reizende Reproduktion eines
Bildes von Ludwig Richter vor. Sehr empfehlenswert sind die
farbigen Konfirmandenscheine des Volkskunstbundes, die der
gleiche Verlag versendet, so die ,Seepredigt® von Uhde, die
»Nachfolge Jesu* von Friedrich Schiiz, und nach &lteren
Meistern den ,Bartlosen Christus“ aus Leonardo da Vincis
Schule und die , Vier Apostel* von Albrecht Direr.  A. TH.

. Kurz vor Abschluss dieses Heftes geht uns die erste Nummer
iner neuen englischen Vierteljahrsschrift zu, die sich der Be-
Sprechung aktueller religioser und theologischer Fragen widmen



— 288 —

will. Mitarbeiter sind hauptsichlich Theologen von Cambridge.
Wir geben den Titel und den Inhalt der Nummer.

»1he New Commentator. A quarterly Cambridge Paper for
the Discussion of current religious and theologial questions®,
Vol. T, No. 1. March, 1913. 20 p. Fol. Price three pence. Annual
Subscription Post Free 1/6. W. Heffer & Sons Ltd., Cambridge.
Notes and Comments. The religious Situation in Cambridge.
The Presence of God (A. H. McNeille). The University and
Social Problems (N. B. Kent). Christianity as a Religion of
Revivals (F.J. Foakes-Jackson). The White Christ (S. C. Car-
penter). Present-day Puritanism (H. E. Wynn). ,Foundations®.
The Title ,Son of Man® (J. H. A. Hart). Reviews.

Akademische Preisaufgabe der Lath.-theol. Fakultit der Uni-
versitit Bern, fillig auf den 1. Oktober 1914: Inwiefern sind
die vatikanischen Dekrete vom 18. Juli 1870 durch Erlasse der
Nachfolger Pius IX. zur Anwendung gekommen?

Neu eingegangen:

Fischer, E. Fr., Das Gottesproblem. Lpz. 1913.

Frey, Joh., Der Schluss des Markusevangeliums. Lpz. 1913.

Gerdtell, L. v., Die urchristlichen Wunder. 3. Aufl. Eilenburg 1912.

Herzog, E., Bischof, Das Zeichen des Menschensohnes. Hirten-
brief. Aarau, Sauerlinder, 1913. 16 S. 4°, Fr. 0. 20.

Kirsch, P. A., Rom und wir! Kempten, Reichsverband, 1913.
26 S. 8° M. 0. 20.

Kopp, Max, Der Altkatholizismus in Deutschland (1871—1912).
Kempten, Reichsverband, 1913. 148 S. 8% M. 1.50.

Kiiry, A., Bilder aus der Kirchengeschichte. Olten, Buchh.
Oltner Tagbl., 1912. 11, 55 S. 8%, cart. Fr.

Leeschke, Gerh., Zwei kirchengeschichtliche Entwiirfe. Tu-
bingen 1913.

Sachsse, E., Evangelische Homiletik. Lpz. 1913.

Spencer, Meaning of Christianity. London u. Lpz. 1912.

Sylvester, Bisch., Christliche Dogmatik. Bulgarische Ubersetzung:
Sofia 1912.

Zelenka, E. K., Christentum — Politik — Soziales Leben.
Kempten, Reichsverband, 1913. 26 S. 8°. M. 0. 40.

Druck von Stampfli & Cie. in Bern.



	Bibliographie

