
Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 3 (1913)

Heft: 2

Buchbesprechung: Bibliographie

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 17.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


269

BIBLIOGRAPHIE.

Der letzte Band von Grisars Luther.
Gbisab, Hartmann: Luther. III. Band, Freiburg i. B. 1912,

Herdersche Verlagshandlung, 1108 S. Pr. M 18. 60.

Nun liegt auch der dritte Band dieses kolossalen Werkes
vor uns ¦— ein Band von 1108 Seiten Es wäre ungerecht,
nicht anzuerkennen, dass der Verfasser hier eine ganz erstaunliche

Fülle von Material zusammengestellt hat.
„Wer kennt ihn (Luther) selbst und wen verlangt es, ihn

wirklich zu kennen?" Diese Frage hat, wie Grisar (S. 909)
bemerkt, Harnack in seiner Lutherrede 1883 aufgeworfen. Wir
möchten darauf in Bescheidenheit antworten: Wir haben ihn
nicht gekannt und möchten fast wünschen, viele Dinge, die
in Grisars Werke stehen, überhaupt nicht kennen gelernt zu
haben. Ein längst verstorbener Freund pflegte zu sagen : Vor
den Augen seines Kammerdieners besteht kein grosser Mann.
Von Grisar war nun freilich von vorneherein nicht zu erwarten,
dass er uns Luther nur etwa im Professorenmantel und Predigerornat

oder gar nur in dem glänzenden Gewände, mit dem ihn
die protestantische Legende bekleidet hat, vor Augen führe.
Auch hat er, wie uns scheint, ganz recht, wenn er nicht
zugeben will, dass man „der Person des Wittenberger Lehrers
eine unerhörte Exemtion zubillige, ihr einen privilegierten Platz
zum Schutze vor Kritik und Geschichtsforschung anweise" und
sich zuvor in die gehörige „Respektsdistanz" versetze, ehe man
von Luther rede („Stimmen aus Maria-Laacha, Jahrg. 1912, 10.

Heft, S. 533 f.). Die historische Kritik will ja im allgemeinen
auch auf protestantischer Seite keine Schranken ehrerbietiger
Reserve anerkennen. Allein wir müssen doch gestehen, dass
uns niemals ein biographisches Werk in die Hand gekommen
ist, dessen Verfasser die „Kleinarbeit" so weit getrieben und
sieh namentlich so sehr beflissen hätte, uns seinen Helden
immer wieder im allertiefsten Négligé zu zeigen. Nicht zu



— 270 —

leugnen ist, dass Luther selbst auf „sein Äusseres" erstaunlich
wenig gegeben zu haben scheint.

Damit meinen war die nach unserem heutigen Empfinden
völlig unzulässige Art, über sexuelle Dinge, über Magen- und
Darmfunktionen, und namentlich auch über kirchliche Anschauungen

und Übungen anderer Leute sich zu äussern. Wenn
der betende Pharisäer in der evangelischen Parabel nicht eine
so unsympathische Figur wäre, so wären wir geneigt, uns das

Zeugnis zu geben, wir seien doch viel bessere Menschen als
dieser Luther. Hätten wir auch nur fünf Prozent des Pfeffers
verwendet, mit dem Luther die Polemik gegen das Papsttum
wTürzt, so würde uns insbesondere auch die heutige protestantische

Welt mit Recht auf das schärfste verurteilt haben. Weil
Luther in seinem Négligé so wenig anziehend ist, erstreckt
sich die „Kleinarbeit", von der Grisar in dem oben zitierten.
Aufsatz spricht, offenbar doch mit einer gewissen Vorliebe auf
die Zusammenstellung persönlicher Eigenheiten. Er hat in den

Abhandlungen, Briefen und mündlichen Äusserungen des
Reformators wohl keine rohe, ja unflätige Äusserung gefunden,
die er nicht in sein Werk aufgenommen hätte — natürlich
nicht, um sie zu widerlegen — dessen bedarf es wirklich nicht
— sondern nur um zu zeigen, wie Luther sprach, wenn er
sich gehen liess, und er liess sich eigentlich immer gehen
Eine Unmasse solcher Äusserungen enthält auch der
vorliegende Band. Wie dick wäre das Buch geworden, wenn
Grisar ebenso fleissig den schönen und erbaulichen Äusserungen

nachgegangen wäre! Aber er wollte eben den Mann zeichnen,
wie er leibte und lebte, wie er sich räusperte und wie er
spuckte. Das sieht er als die Aufgabe des „unparteiischen
Historikers" an. Bekommt man auf diese Weise ein richtiges
Bild von der Persönlichkeit und ihrer Bedeutung? Ja, wenn
der Kammerdiener der einzig befähigte Biograph einer
welthistorischen Persönlichkeit ist Aber ebenso gewiss wie es ist,
dass sich heute ein theologischer Lehrer und Schriftsteller in
der anständigen Welt unmöglich machen würde, wenn er sich

der Sprache Luthers bedienen wollte, dürfte es auch sein, dass

eben im sechzehnten Jahrhundert ein anderer Geschmack
geherrscht habe und die Derbheiten mehr oder weniger auf

Gegenseitigkeit beruhten. Es wäre unseres Erachtens objektiver
gewesen, wenn Grisar dieser Entschuldigung einigen Raum



— 271 —

gegönnt hätte. Es lässt sich ja doch nicht leugnen, dass der
Reformator auf seine Zeitgenossen und sogar auf seine nächste
Umgebung den Eindruck eines Mannes gemacht hat, auf den
man in Sachen der Religion achten dürfe. Diese Tatsache ist
in Grisars Werk nicht erklärt. Auch die langen Abschnitte
über Luthers Verdüsterung, Aberglauben und Teufelswahn
(S. 137—268) und über die Nachtseiten seines Seelenlebens
(S. 596—673), wo wiederum von allerlei Wahnideen und Teufelsspuk

die Rede ist, bieten eine solche Erklärung nicht.
Wer der Person und dem Werke Luthers fremd

gegenübersteht, aber dann und wann Gelegenheit hat, von dem
zu reden, was man gewöhnlich als das spezifisch lutherische
Dogma bezeichnet, hätte in der Bibliothek, die uns Grisar
zugänglich gemacht hat, gerne eine ruhig geschriebene Abhandlung

über die Rechtfertigung aus dem Glauben gefunden. Die
Sache hat immer noch praktische Bedeutung. Wie es lutherische

Prediger gibt, die den Katholizismus in jeder Form
eigentlich für Pelagianismus zu halten scheinen, so reden
römischkatholische Prediger bisweilen von der Rechtfertigung aus dem
Glauben in einem Tone, der beweist, dass sie ihre
Rechtgläubigkeit niemals mit der Lektüre des Römerbriefes gefährdet
haben. Grisar hätte in der gewünschten Abhandlung ganz in
der eigenen modernen Sprache reden und selbstverständlich
der lutherischen Anschauung die eigene recht scharf
gegenüberstellen dürfen. An solcher Gegenüberstellung lässt er es
ja sonst gar nicht fehlen. Leider aber ergeht es dem Leser seines
Werkes hinsichtlich des lutherischen Dogmas tatsächlich wie
dem Manne, der vor lauter Bäumen den Wald nicht sieht.
Unzähligemal gedenkt natürlich Grisar der „neuen Lehre" und
ihrer Folgen ; aber er vermeidet es, nun wenigstens in dem
vorliegenden dritten Band die Hauptgedanken übersichtlich zusammenzustellen,

die seiner Ansicht nach das „lutherische Dogma"
ausmachen und so viel Unheil angerichtet haben. Was heisst
„Rechtfertigung?" Worin besteht die „Gerechtigkeit", die der Apostel
dem Christgläubigen zuschreibt? Welche „Werke" meint Paulus,
wenn er sagt, der Mensch erlange ohne sie die „Gerechtigkeit?"
Derartigen Fragen konnte doch auch schon ein Luther nicht gut
ausweichen. Es wäre uns sehr interessant gewesen, von einem
Jesuiten zu hören, ob er — abgesehen von wilden,
leidenschaftlichen Äusserungen — nicht doch auch schon bei Luther



272 —

Sätze gefunden habe, die mit der richtig verstandenen
paulinischen Lehre vereinbar wären. Auf S. 74 zitiert Grisar den

Ausspruch: „Ein Christenmensch, im Glauben lebend, nit darf
(bedarf) eines Lehrers guter Werk,"- und fügt bei: „In diesem

Ausspruch liegt die Haupterklärung, warum die Anleitung zur
Tugend und zum geistlichen Leben bei Luther so kümmerlich
behandelt wird." Allein diesem Urteil würde, wie es scheint,
der Reformator widersprochen haben ; denn auf S. 81 wird
ihm die Äusserung zugeschrieben : „ Wir können vor aller Welt

bezeugen, dass wir viel herrlicher und gewaltiger von guten Werken

gepredigt haben, denn sie selbst, die uns lästern". „Im Glauben
leben" scheint also nach Luther doch ein wenig mehr zu
bedeuten als: man habe bloss festzuhalten an der Vorstellung,
durch Christi Verdienst werde die menschliche Sünde zugedeckt,
und die moralische Lebensweise sei eine für das Heil des

Christgläubigen gleichgültige Sache. Die „Rechtfertigung" ist eben

doch die Aneignung der durch Gottes Gnade uns anerbotenen

„Gerechtigkeit"; die „Gerechtigkeit" aber ist Inbegriff aller
religiösen und sittlichen Tugend; daher ist es unsinnig, von
einer „Rechtfertigung" zu reden, die auch ohne Bereitwilligkeit,
das Gute zu üben, und ohne Trachten nach sittlicher
Vervollkommnung vorhanden sein könnte. Mit den „Werken," die Paulus

ablehnt, könnten aber allerdings Werke verglichen werden,
wie sie z. B. zur Gewinnung vollkommener Ablässe nötig sind.

Solche „Werke" sind wirklich Leistungen, für die man „Lohn"
in Anspruch nimmt und mit denen man einen Gewinn erzielen

will, der sehr wenig zur Förderung menschlicher
Rechtbeschaffenheit beiträgt. Wir hätten also gewünscht, dass Grisar
seine „Kleinarbeit" auf dieses sehr wichtige Gebiet ausgedehnt
und das Luthertum durch scharfe Gegenüberstellung mit der

Lehre und Praxis der römischen Kirche beleuchtet hätte.
Aber hat denn Luther nicht die hl. Schrift gefälscht und

z. B. Röm. 3, 28 das Wörtchen „allein" eingeflickt, so dass es

dort in der lutherischen Bibel nun heisst, der Mensch werde

„durch den Glauben allein gerechtfertigt, ohne des Gesetzes

Werke?" Grisar redet (S. 436 ff.) von dieser „Fälschung" mit

einer für einen Jesuiten anerkennenswerten Objektivität. Er

gibt zu, dass der Apostel von dem Glauben, den er meint,

wirklich hätte sagen können, „er allein rechtfertigt ohne die

Werke, nämlich ohne die ausserhalb des Glaubens und der



— 273 —

Gnade geschehenden". Dem ist so. Wenn nur zwTei Dinge in
Betracht kommen und das eine verneint wird, so bleibt natürlich
das andere allein übrig. Die zwei Dinge, um die es sieh für
den Apostel handelt, sind der Glaube an Christus und die
mosaischen Gesetzeswerke; er verneint die Heilsnotwendigkeit
der letzteren; daher ist ihm der Glaube allein die Bedingung
zur Aneignung* der „Gerechtigkeit". So weit also wird im
vorliegenden Fall Luther von einer sachlichen Verfälschung
des Schrifttextes losgesprochen, was ein sehr bemerkenswerter

Fortschritt ist. Allein Grisar hält daran fest, dass sich
der Reformator „zum wenigsten einer subjektiven PMschung"
schuldig gemacht habe, denn er habe durch den Zusatz „allein"
den paulinischen Satz für die eigene religiöse Partei in Anspruch
genommen. Aber könnte man nicht auch Luthers Gegner mit
Einschluss des Herrn Grisar der „subjektiven Fälschung"
anklagen, wenn sie die „Werke des Gesetzes", die Paulus
ausschliesst, mit den Tugenden identifizieren, die der Apostel nach
Gal. 5, 22 ff. als notwendige Früchte des Geistes ansieht, den
die Gläubigen empfangen haben Es sei indessen ausdrücklich
erwähnt, dass Grisar noch auf eine Reihe anderer Stellen
aufmerksam macht, die beweisen sollen, dass sich Luther einer
tendenziösen Übersetzung schuldig gemacht habe. Auch möchten
wir nicht leugnen, dass der Abschnitt über die Lutherbibel
(S. 418 bis 464) im übrigen eine Fülle interessanter Einzelheiten

enthält.
Das gilt übrigens von jedem anderen Abschnitt dieses

kolossalen Werkes1). Welchen Stoff der Verfasser zu bewältigen
hatte, erkennt man aus dem chronologischen Register der
Schriften Luthers (S. 932 bis 952). Es werden 425 Nummern
aufgezählt. Diese bilden aber natürlich nicht die einzigen
Quellen, aus denen Grisar geschöpft hat. Namentlich nimmt
er mit einer nicht zu leugnenden Gelehrsamkeit sehr fleissig

') Ein Abschnitt S. 464—472 beschäftigt sich mit Luthers Arbeit am
deutschen Kirchenlied, und hier nimmt Grisar auch Stellung* zu Luthers
Hauptlied: «Ein feste Burg ist unser Gott» und seiner Melodie, über die
ein alter Streit besteht. Prof. Spitta hat den gründlich schiefen Ausdruck
Grisars von der «mächtigen Choralmelodie vorlutherischer Zeit», die dem
Liede «zu Grunde gelegt» sei, in der Monatschrift für Gottesdienst und
christliche Kunst, 1913, Heft 2, gebührend zurückgewiesen. Wir denken,
auf die Angelegenheit demnächst auch in uuserer Zeitschrift zurückzukommen.

A. Th.

Internat, kirchl. Zeitschrift, Heft 2, 1913. 18



— 274 —

auf die neueren protestantischen Lutherstudien Rücksicht.
Das geschieht mit grosser Vorliebe insbesondere dann, wenn
ihm protestantische Theologen die Mühe erleichtern, an dem

Reformator und seinem Werk Kritik zu üben. Ein immer
wieder angerufener Gewährsmann ist ihm z. B. Harnack.

Dass nicht alle Schriften Luthers erörtert werden, ist
selbstverständlich. Als Schweizer hätten wir, um nur etwas
Nebensächliches zu erwähnen, es gerne gesehen, wenn Grisar
der kleinen Schrift „Ein Gesicht Bruder Clausen in der Schweiz

und seine Deutung*, die Luther 1528 herausgegeben hat, und

von der ein Exemplar in der Bürgerbibliothek zu Luzern liegt,
einige Aufmerksamkeit hätte schenken wollen. Sie hätte ihm
Anlass gegeben, davon zu reden, wie unser Gottesfreund
unmittelbar vor dem Reformationszeitalter die kirchlichen
Zustände angesehen hat, und zu den Fabeleien Stellung zu nehmen,
die durch Grisars Ordensgenossen, den Pater Canisius, in
Umlauf gekommen sind.

Auf die Zerstörung fabelhafter Legenden hat es ja der

Verfasser in seiner „Objektivität" abgesehen. Und wir bestreiten

nicht, dass auch solche Legenden berücksichtigt werden, die

in katholischen Kreisen gegen Luther aufgekommen sind. Aber
es geschieht hier allerdings doch gewöhnlich in einer Weise,
dass etwas hängen bleibt. So zerstört Grisar für immer die

Fabel, Luther habe durch Selbstmord geendet (S. 815 bis 855).

Allein von den Beängstigungen des Reformators redet er oft

genug, und die aufgenommenen Berichte über die Leichenschau
enthalten so ekelkafte Dinge, dass der römisch-katholische
Leser unwillkürlich auf den Gedanken kommen muss : welch ein

Gegensatz zu den Heiligen unserer Kirche Aber auch in diesem

Falle ist Grisar „objektiv" ; er lässt ja nur die Augenzeugen
reden Gründlicher werden die Legenden zerstört, die zu Ehren

Luthers in protestantischen Kreisen entstanden sind. Diesem

Zweck ist eigentlich das ganze Werk gewidmet.
Immerhin ist Grisars Werk ein wichtiger Beitrag zur

Kulturgeschichte des Reformationszeitalters. Es macht den

Leser mit einer Unzahl von Personen, Verhältnissen und

Begebenheiten bekannt, die der ersten Hälfte des sechzehnten

Jahrhunderts das Gepräge gegeben haben. Der Verfasser

gesteht in dem schon erwähnten Aufsatz („Stimmen aus Maria-

Laach", 1912, 10 Heft, S. 530), dass ihn bei seiner grossen



— 275 —

Arbeit die „konfessionelle katholische Ueberzeugung immer
tröstend begleitet", jedoch niemals bestimmt habe, „die Tatsachen
absichtlich umzubiegen", und er gibt zu verstehen, dass es den
Katholiken „wohltuend berühren dürfe, wenn er den Glauben
und die Kirche, die er liebt, im Kampfe Luthers gegen
dieselben hoch über dessen Irrwegen in Ruhe und Sicherheit
dastehen sieht". Dass der Verfasser diesen Gesamteindruck auf
seine Glaubensgenossen zu machen suchte, bedarf an sich gar
keiner Rechtfertigung; aber es scheint uns, ein solcher
Eindruck lasse sich unter Umständen auch ohne Umbiegung der
Tatsachen erzielen ; es genügt eine einseitige Zusammenstellung*.

Indessen ist doch, wie Grisar (S. 392 ff.) anerkennt, Luthers
Werk, wenigstens indirekt nicht ohne günstige Einwirkung
auf die katholische Kirche geblieben. Es hatte damals in den
Klöstern viel schlechte Mönche gegeben, die nun abfielen, was
man vielerorts als eine Erleichterung und als die unerlässliche
Vorbedingung zurRegeneration der „Zucht" empfand. „Ein wahrer
Vorteil" war es auch, dass im Laienstand viele aus der Kirche
ausschieden, „die ihr ohne Ernst zu ihrer (der Kirche) Unehre
oder Gefahr angehört hatten ; so dass durch die offene Wunde
gleichsam ein Vorrat zweifelhafter Elemente abfloss, wodurch
die innere Heilung beschleunigt wurde". Das sagte Pius X.
auch, nur mit etwas anderen Worten — in der Borromäus-
enzyklika nämlich. Wenn aber so viel zweifelhafte Elemente
vorhanden waren, scheint sich die Kirche doch nicht gar hoch
„über den Irrwegen in Ruhe und Sicherheit" befunden zu
haben. — Eine andere gute indirekte Wirkung* der Reformation
Luthers war das Zustandekommen des Trienter Konzils. Es war
nämlich, was Grisar wohl als bekannt voraussetzt und daher
nicht in Erinnerung ruft, den Päpsten gelungen, die Reformsynoden

des fünfzehnten Jahrhunderts zum Scheitern zu bringen,
so dass die himmelschreienden Missstände fortdauern konnten.
Erst der Abfall der vielen schlechten Mönche und Nonnen und
der zweifelhaften Laien, „die aus der offenen Wunde abflössen",
machte sie darauf aufmerksam, dass in der Kirche etwas nicht
ganz in der Ordnung sein müsse. Aber auch jetzt war das
Gute, das die Trienter Synode brachte, nicht gerade das Werk
der päpstlichen Kurie. — Man hat es wohl nur der Bescheidenheit

des Paters Grisar S. J. zuzuschreiben, dass in diesem
Zusammenhang nicht auch sofort die Entstehung des Jesuitenordens



— 276 —

als ein Gewinn bezeichnet wird, der dem Auftreten Luthers
zu danken ist. — Eher kann man es gelten lassen, wenn der
Verfasser sagt, durch die notwendig gewordene Auseinandersetzung

mit der lutherischen Lehre sei auch in der katholischen
Kirche die theologische Wissenschaft gefördert worden. — Ebenso

wird nicht zu leugnen sein, dass nun im Gegensatz zu der
humanistischen Richtung grössere Aufmerksamkeit der sogenannten

innern Mission der Kirche geschenkt wurde, und dass der
Jesuitenorden daran ein Hauptverdienst hatte. Überhaupt schreibt
nun Grisar die Wendung im Leben der katholischen Kirche
wesentlich auf die Rechnung des berühmten Ordens, dem er

selbst angehört. Namentlich erinnert er an Canisius, der die

religiöse Schriftstellerei förderte (S. 895), den katechetischen Unterricht

einführte (S. 901), das Studium der Kirchengeschichte in

neue Bahnen lenkte (S. 903). Dass auch das lutherische
Bibelstudium und Kirchenlied auf die katholische Predigt und den

katholischen Kultus von wohltätigem Einfluss waren, wird
ebenfalls anerkannt. Wenn es sich nun auch bei allen diesen

Dingen mehr nur um einen indirekten Gewinn handelt, der

durch die kirchliche Konkurrenz bedingt war, so wird doch

selbst der römischkatholische Leser einigermassen den
Eindruck bekommen, der „Abfall" — Grisar bedient sich auch

hier immer wieder dieses Ausdrucks — sei nötig gewesen.
Ein Fall ist aber gewöhnlich auch ein Herabsinken von

der normalen Höhe. Grisar überschreibt einen Abschnitt am

Anfang des vorliegenden dritten Teils mit den Worten :

„Reduzierung auf der ganzen Linie" (S. 36) ; es wäre ausserordentlich
wirksam gewesen, wenn er dem umfangreichen Werk noch

eine Schlussbetrachtung mit der nämlichen Überschrift hätte
beifügen wollen. In dieser Schlussbetrachtung wäre eine nüchterne

Vergleichung anzustellen gewesen zwischen rein katholischen

Ländern, die vom Luthertum unberührt geblieben sind und ganz

unter der geistigen Herrschaft des Jesuitenordens stehen, und

solchen Ländern, auf die Luther und sein Werk bis heute einen

gewissen Einfluss ausüben. Hätte Grisar es wagen dürfen, von

diesen letztern zu sagen: „Reduziert auf der ganzen Linie?

Und wie stellt sich Grisar zu dem Gesetz : „An den Früchten
erkennt man den Baum ?" Sein Werk ist unstreitig die
bedeutendste und schärfste Kritik, die bisher an Luther geübt worden

ist, aber überzeugend ist diese Kritik nicht. E. H.



— 277 —

Bossuet: Correspondance, T. VI, du 3 octobre 1693 au 31

décembre 1694. Paris, Hachette, 1912.

Ce volume contient 240 lettres, du numéro 919 au numéro
1159. Ecartons les inutilités, le verbiage des religieuses, les
réponses quelquefois peu claires de Bossuet1), son langage
mystique amphigourique2), ses opinions arbitraires3), son désir
de „n'être pas pressé sur ses dispositions au sujet des vues que
Dieu a données à Mme d'Albert, et sur lesquelles il n'a jamais
rien à dire qu'il soit utile de savoir, et sur lesquelles il devrait
garder un éternel silence"4). C'est lui qui fait cet aveu.

Tout cela serait à supprimer sans perte ni pour les lettres
ni pour la doctrine. Mais c'est du Bossuet Le fétichisme n'est
pas mort. Inclinons-nous!

Toutefois, voyons les parties intéressantes du volume. Il
faut lire attentivement les lettres de Leibniz à Bossuet, et les
deux de Mm8 de Brinon à Bossuet. Celle de Bossuet à Leibniz
du 12 avril 1694 (p. 218-219) est très polie, mais à peu près
vide. — Les lettres de Mme Guyon à Bossuet sont curieuses,
et d'une soumission presque affectée. Les deux de Bossuet à
Mme Guyon, surtout celle du 4 mars 1694 (p. 161-187), méritent
attention. Les cinq lettres de Fénelon ä Bossuet sont très
humbles, presque timides, comme d'un enfant. La longue lettre
de Bossuet au P. Caffaro contre la Comédie et dans laquelle

') « Vous ne sauriez trop vous laisser conduire au Saint-Esprit, qui
veut prier en vous à sa mode et non à la vôtre», p. 205. — «Soumettez vos
dispositions à l'Eglise: ce qu'on soumet à l'Eglise n'attache pas», p. 326.

') «Les plaies que fait le Bien-aimé sont le soutien d'un cœur blessé
de son amour Il faut se donner en proie à celui qui, par les plaies
qu'il nous fait, veut tirer tout notre sang, c'est-à-dire toute la vie des sens.
Songez à tout ce que Dieu ôta à Job en un instant, et comme tout ce
qu'il lui laissa lui tourna en supplice. Ne déchirez pas votre habit, mais
laissez-vous déchirer le cœur > P. 358.

J) <* Dieu veut quelquefois qu'on entre dans ses desseins comme dans
une certaine obscurité douce, où l'on acquiesce à sa volonté sans en voir
et sans en vouloir voir le fond. En général, vous pouvez croire que le
dessein de tels jeux de Dieu, qui laissent un goût dont il semble ne vouloir
pas l'accomplissement, mais pousser l'âme par des instincts d'une autre
uature, est de la rendre souple sous sa main et mobile à lui seul »,
p. 399. — «Quant à l'oraison, je n'y sais rien, sinon que la meilleure est
celle où l'on s'abandonne le plus à la disposition que Dieu met dans l'âme,
et où l'on s'étudie avec plus de fidélité à se conformer à sa volonté », p. 223.

4) P. 399.



— 278 —

il malmène Molière, Corneille et Racine, est d'autant plus
piquante que Bossuet ne se privait pas d'aller au théâtre
(p. 279), et que ses idées rigoristes sont plus spécieuses que
solides. Dans sa lettre du 22 octobre 1693, probablement
adressée à Nicole, Bossuet malmène très fort Richard Simon,
qui aujourd'hui triomphe (p. 29). Par contre, il loue extrêmement

le Traité de Pellisson sur l'eucharistie, qui aujourd'hui
paraît si faible (p. 219; cf. p. 567-569). Il faut lire aussi la

longue et ferme lettre à l'abbesse de Jouarre, du 24 avril 1694,

en faveur de l'admission des religieuses par vote secret

(p. 224-241). Puis les nombreuses lettres dans lesquelles
Bossuet laisse voir de plus en plus clairement sa manière
impérieuse de diriger les quelques religieuses dont il avait
particulièrement soin; quoique plus concises que précises, elles

doivent être lues de près. Louis XIV disait: L'Etat, c'est moi.

Bossuet: La religion, c'est moi. Enfin, quelques particularités
littéraires sur la langue de Bossuet et sur son réalisme
méritent d'être signalées. Ne pas omettre non plus les appendices
2 et 3 sur le dynamisme de Leibniz et sur des lettres de

Mme Guyon.
Telle est l'importance de ce volume. E. M.

Deissnee, Lie. Kurt: Auferstehungshoffnung und Pneumagedanke

bei Paulus. Leipzig 1912. A. Deichert Nachfolger,
VI, 157 S. 8°, M 3. 50.

Diese tüchtige und sorgfältige Untersuchung knüpft daran

an, dass die neuere kritische Exegese zwischen den eschato-

logischen Exkursen 1 Thess. 4, 13—17 und 1 Kor. 15 einerseits

und 2 Kor. 5, 1—10, nebst Phil. 1 anderseits einen Spalt

annimmt, der für eine Umwandlung der paulinischen Anschauungen

über Auferstehung und ewiges Leben zeuge. An den

älteren Stellen läge nach dieser Annahme das Schwergewicht
auf dem Auferstehungsgedanken, an den späteren läge er auf

dem ewigen Leben, das sofort mit dem Tode einsetze, also ohne

Rücksicht auf die Auferstehung und die Wiederkehr Christi,

das sich also auch nur an den Geist knüpfe. Hieraus würden

sich dann zwei Gedankenreihen ergeben, die sich zuletzt
widersprechen : eine spezifisch eschatologische und eine pneumatische.



— 279 —

In Konsequenz davon liesse sich die Lehre des älteren Paulus
aus einer natürlichen Anlehnung an die jüdischen Auferstehungsgedanken,

die des jüngeren aus einem ebenso natürlichen
Einfluss des Hellenismus, speziell etwa stoischer Anschauungen
auf den Völkerapostel erklären, der ja auf den Verkehr mit
denen aus dem Heidentum hingewiesen und von ihm auch
geistig beherrscht gewesen sei.

Allein so sehr diese Erklärung psychologisch denkbar und
der inneren Entwicklung, die man beim Apostel annehmen

mag, adäquat erscheinen kann, so gross sind die Bedenken,
die Deissner ihr entgegensetzt. So wenig die Auferstehungs-
hoffnung bei Paulus rein jüdisch gedacht ist, so wenig ist sein

„Pneumagedanke", d. h. sein Glaube an die ausschliesslich dem
Geiste anhaftende Belebungskraft rein hellenisch, oder auch
nur wesentlich von hellenischen Vorstellungen beeinflusst. Die
Hoffnung auf Auferstehung, die vom Apostel in so frappanter
Anschaulichkeit in 1 Thess. und 1 Kor. ausgesprochen ist,
unterscheidet sich schon in sich selbst ganz wesentlich von der
jüdischen Anschauung dadurch, dass die Auferstehung bei ihm
nur an die Verbindung mit der Person des bereits auferstandenen

Christus erfolgt. Nur die in Christus sind, werden
auferweckt; wer nicht in Christus ist, hat keine Hoffnung. Das
Judentum hingegen bringt die Auferstehung nur zeitlich mit
der Ankunft des Messias in Verbindung ; von einer Auferstehung
des Messias selbst weiss die jüdische Apokalyptik nichts.

So ist auch hier schon (vgl. 1 Thess. 1,6; 4, 8) das durch
die Auferstehung begründete neue Leben auf den Geist, das

nvsvfia, als seine Kraft zurückgeführt, und das bringt die ältere
Anschauung der späteren wesentlich näher, bei der der
Geistcharakter Christi die belebende Grundkraft ist, und die
pneumatische Lebensgemeinschaft mit ihm, eben weil sie wesentlich
den Geist, die Seele betrifft, schon gleich mit dem Tode einsetzt.

Damit schwächt sich die Differenz zu einer doppelten
Auffassung des Begriffes „schlafen, entschlafen", xoqiäaü-ai, ab, die
als einziges wirkliches Fortschreiten in der Anschauung des
Apostels übrig bleibt. Zur Erklärung dieser Entwickelung ist
es aber weder nötig, noch richtig, ein Übergehen Pauli von
Jüdischen zu stoischen Grundgedanken anzunehmen. Es genügte
dazu vielmehr sein Christusglaube selbst, der in ihm unter dem
Drucke der sich immer weiter hinausziehenden Wiederkehr



— 280 —

Christi und des immer näher rückenden eigenen Todes die

Zukunftshoffnung zu solcher Intensität gesteigert hat, dass

sie selbst den Gedanken, durch den Tod auch nur auf Augenblicke

von Christo getrennt zu sein, nicht mehr erträgt.
A. Th.

Ernest Keller: Eusèbe historien des persécutions; Genève,
Kündig; in-8°, 101 p., 1912.

Les historiens modernes des persécutions ont accepté

presque sans réserve le témoignage d'Eusèbe. M. Keller, en

particulier, déclare qu'on ne peut s'empêcher de respecter ce

chrétien. „On doit, dit-il, respecter d'abord le sérieux de son

travail, et ensuite l'auteur qui s'est abstenu de toute
manifestation de haine et de rancune; quant aux interprétations
trop chrétiennes des faits, elles résultent de sa foi orthodoxe
et naïve (p. 87)." Harnack a loué „son ordre, sa probité et

la sûreté de sa documentation". Cette documentation se trouve
directement dans les Martyrs de Palestine, et, à l'état disséminé,
dans l'Histoire ecclésiastique et dans la Vie de Constantin. Ce

qui est particulier au premier de ces trois ouvrages, c'est

l'exactitude des indications (p. 68). Le don qu'Eusèbe a possédé
à un haut degré, c'est l'esprit historique (p. 69). „L'auteur des

Martyrs de Palestine a dû collectionner soigneusement ses

matériaux, soit d'après des actes judiciaires, soit d'après d'autres
documents écrits. A l'historique des faits, qui est exact et

sobre, Eusèbe n'a voulu ajouter que les explications générales
les plus nécessaires, en leur donnant une forme achevée. Cet

ouvrage gardera à tout jamais la première place parmi les

sources de l'histoire des persécutions (p. 71 ; voir aussi p. 74

et 75)." Eusèbe, qui voit dans toutes les persécutions une

cause surnaturelle, l'action du démon, cherche aussi à en
découvrir les causes naturelles et humaines. Ainsi Néron et Do-

mitien persécutent par cruauté; les persécutions du temps des

Antonins s'expliquent par des émeutes populaires et par la

haine du peuple des villes contre les chrétiens; Maximin et

Dèce persécutent pour un motif politique, qui est leur rancune

contre leurs prédécesseurs. Valerien et Aurélien, d'abord
bienveillants, se déclarent ennemis de l'Eglise sous l'influence de

mauvais conseillers (p. 78).



— 281 —

On objecte souvent que la Vie de Constantin est plutôt un
panégyrique qu'un ouvrage d'histoire, et qu'Eusèbe l'a écrit
plus d'une vingtaine d'années après que le dernier martyr de

Palestine eut rendu son témoignage. Il est vrai, effectivement,
que cet ouvrage est d'un chrétien fervent qui chante le
triomphe de sa foi plutôt que d'un historien qui enregistre
minutieusement les faits. Cependant les passages de la Vie de

Constantin relatifs aux persécutions, expriment la même idée
générale formulée dans l'Histoire ecclésiastique (p. 71). Eusèbe
n'a pas changé.

On objecte aussi qu'Eusèbe a exagéré manifestement le
nombre des martyrs. Mais il faut considérer que, lorsqu'il parle
de „myriades" de martyrs, c'est par simple figure de langage
et qu'il n'y a chez lui aucune tendance à donner des chiffres
faux (p. 85). Lorsqu'il précise, par exemple dans le livre des

Martyrs de Palestine, il est extrêmement modéré. M. Keller
s'exprime ainsi (p. 82) : „J'ai compté dans YHistoire ecclésiastique
et dans le livre des Martyrs de Palestine ensemble 140 martyrs
dont Eusèbe a cité les noms. Sur ces 140 il n'y a que 15 femmes.
Eusèbe cite comme ayant eu lieu en Palestine, de 303 à 311,
pendant les huit années de la persécution la plus violente,
cinq martyres de femmes contre quarante-quatre martyres
d'hommes; et trois de ces cinq femmes ont été arrêtées à la
suite d'une conduite plus ou moins provocatrice."

Il faut ajouter qu'Eusèbe a poussé l'objectivité et l'exactitude,

en citant ses documents, jusqu'à en citer quelquefois des

contradictoires. Il aurait dû sans doute expliquer ces
contradictions; il ne l'a pas fait, préférant laisser aux lecteurs le
soin de les critiquer eux-mêmes.

Certes on peut reprocher au théologien d'avoir fait au
démon une place trop grande dans la marche du monde ; mais
c'était le langage du temps, langage qu'il est facile aujourd'hui
de mieux comprendre. Un fait certain est, qu'Eusèbe a
considéré la grande persécution comme un châtiment de Dieu,
Pour punir les pasteurs d'alors, qui, „dédaignant la règle de
la religion", se sont livrés à des disputes, à des haines, à des

ambitions néfastes, qui jettent un jour très sombre sur l'Eglise,
ou plutôt sur le clergé de la fin du troisième siècle (p. 47).
Cette courageuse franchise d'Eusèbe prouve en faveur de sa
sincérité comme théologien et de son exactitude comme historien.

E. Michaud.



282

Puller, F. W., of the Society of St. John the Evangelist: The
continuity of the Church of England. London, 39 Paternoster
Row. Longmans, Green & Co., 1912. XVI und 112 S. 8°.

3 sh. net.

Zur Pflege der kirchlichen Beziehungen zwischen England
und Russland ist im Juli 1906 in England die Anglican and
Eastern - Orthodox Churches Union gegründet worden. Um die

Unionsbewegung in Russland zu verbreiten, suchten bedeutende
russische Kirchenmänner in Russland selbst eine solche
Gesellschaft zu bilden. Zu diesem Zwecke wurden dem Heiligen
Synod ein Programm und ein Statutenentwurf vorgelegt, die

Ende Januar beide Genehmigung fanden, zu derselben Zeit,
als die Bischöfe von Wakefield, Bangor, Exeter und Ossory der
russischen Kirche einen Besuch machten. Im Februar 1912

wurde in der konstituierenden Sitzung Bischof Eulogius von
Kholm zum Präsidenten der neuen Gesellschaft gewählt; und

zugleich fasste man den Beschluss, an einen englischen Priester
das Gesuch zu richten, er möge in Petersburg über die Kirche
von England einige Vorlesungen halten. Mit dieser Aufgabe
wurde Vater Puller betraut, ein Mitglied des anglikanischen
Ordens von St. Johannes dem Evangelisten. Die Vorträge
fanden im Mai 1912 in der Residenz des Oberprokurators des

Heiligen Synods, Exzellenz Sabler, vor zwei- bis dreihundert
Zuhörern statt; sie wurden in englischer Sprache an die
Versammlung gerichtet und Satz für Satz von Herrn von
Lodygensky ins Russische übersetzt. Der Vortragende zeichnete
in möglichster Kürze die englische Kirchengeschichte von der

Gründung durch St. Augustin und St. Aidan bis zur Reformationszeit.

Das Hauptgewicht verlegte er auf den Nachweis der

ununterbrochenen Kontinuität der englischen Kirche auf den

Gebieten der Verfassung* und der Lehre, um dann zum Schluss

eine treffliche Darstellung der jetzigen Verhältnisse in der

anglikanischen Kirche zu geben. — In dem vorliegenden Buche

werden diese Vorlesungen weiteren Kreisen zugänglich gemacht.

Auf Seite 15 kommt der Verfasser auf die Heirat zu sprechen,
die zwischen Heinrich VIII. und der Witwe seines verstorbenen
Bruders Arthur, Prinz von Wales, stattgefunden hat. Es ist eine

bekannte Sache, dass nach den Ehegesetzen der 39 Artikel
eine solche Ehe heute nicht gestattet werden könnte. (Art. 18



— 283 —

verbietet die Heirat mit „Brothers Wife".) Nach Parlaments-
beschluss fällt die Verbindlichkeit dieses vielumstrittenen Satzes

jetzt allerdings dahin. Damals hatte Julius IL in einer Bulle
vom Dezember 1503 zur Erhaltung des Friedens und der
Einigkeit unter den katholischen Fürsten diese Heirat „aus
besonderer Gnade" erlaubt. „Aber das göttliche Gesetz, so

urteilt Vater Puller, klar dargelegt im 18. Kapitel des Buches
Levitikus, verbot eine solche blutschänderische (incestuous)
Verbindung. Dieses Gesetz wurde seit den Tagen der Apostel
für die Christen als verbindlich angesehen. Nichtsdestoweniger
erkühnte sich Papst Julius IL, in der Vollmacht seiner päpstlichen

Gewalt, zu tun, was keiner seiner Vorgänger sich jemals
zu tun getraut hätte."

Vater Puller sucht mit seinem Buche dem für die Kircheneinigung

so notwendigen Zwecke zu dienen, dass sich die
Partikularkirchen umeinander kümmern und sich kennen lernen;
das Buch verdient darum einen grossen Leserkreis. 0. G.

Volz, Paul: Das Neujahrsfest Jahwes (Laubhüttenfest).
Tübingen, J. C. B. Mohr, 1912. 61 S., geh. M 1. 50.

Zu den religionsgeschichtlichen Monographien über das
jüdische Oster- und Pfingstfest, welche G. Beer und H. Grimme
verfasst haben, ist nun auch eine solche über das Laubhüttenfest
getreten. Unter dem Neujahrsfest Jahwes, dem die vorliegende
Untersuchung* von Volz gewidmet ist, ist nämlich, wie auch
schon die dem Titel beigefügte Parenthese verrät, nichts anderes
als das Laubhüttenfest zu verstehen. Der Verfasser geht in der
Weise zu Werke, dass er zunächst auf Grund der Bibel und des
Talmuds eine Schilderung dieses Festes entwirft, so wie es im
Zeitalter Jesu begangen worden ist, und dann im Anschluss
daran das Alter und den ursprünglichen Charakter des Festes,
sein Verhältnis zu den übrigen Festen und die Bedeutung der
einzelnen mit ihm verbundenen Gebräuche untersucht. Die
Arbeitsweise des Verfassers, der sich durch seine Publikationen
über die jüdische Eschatologie, über Moses und über den Geist
Gottes, sowie durch zahlreiche Artikel in der „Theologischen
Literaturzeitung" bereits einen Namen gemacht hat, ist ganz
modern. In kritischer Beziehung gehört er zu den Anhängern



— 284 —

der Schule Wellhausen, welche einen grossen Teil des Hexateuchs,
den sogenannten Priesterkodex, der nachexilischen Zeit zuweist,
und auch die Geschichte des Laubhüttenfestes, welche Volz
uns bietet, bewegt sich ganz in den Bahnen der genannten
Schule. Die Ausführungen des Verfassers werden deshalb bei
Lesern, welche seine literarkritischen Voraussetzungen nicht
teilen, vielfach auf Widerspruch stossen. Doch muss betont
werden, dass das Schriftchen auch viel des Wertvollen enthält,
das durch diesen kritischen Standpunkt nicht berührt wird.
Modern ist auch die Anwendung des religionsgeschichtlichen
Verfahrens, das in die Bedeutung religiöser Gebräuche durch
Heranziehen von Entsprechungen bei anderen Völkern
einzudringen sucht.

V. hält das Laubhüttenfest für das alte Neujahrsfest Jahwes.
Es gilt für ausgemacht, dass im vorexilischen Juda das Jahr
nicht im Frühling, sondern im Herbst begonnen hat, und dass

die Juden erst unter babylonischem und persischem Einfluss
den Jahresanfang im Frühling angenommen haben. Der erste
Monat des Jahres wrar vor dem Exil der Tischri. Wenn nun
aber auch das Laubhüttenfest nicht mit dem 1., sondern erst
mit dem 15. Tischri begann, so kann es nach V. doch als

Neujahrsfest bezeichnet werden, da die Juden in alter Zeit nicht
einen Neujahrstag, sondern, ähnlich wie die Araber, einen

Neujahrsmonat gefeiert haben sollen. Die zwei anderen Festtage

am 1. und am 10. Tischri (Neujahrtag und Versöhnungstag)
hält V. in Übereinstimmung mit der kritischen Schule für eine

Schöpfung der späteren kultischen Gesetzgebung, so dass also

die Neujahrsfeier im Tischri ursprünglich auf das Laubhüttenfest
beschränkt wTar. Mit diesem jungen Ursprung des Versöhnungstages

will freilich der altertümliche Ritus dieses Festes (Lev. 16),

den V. selber für ein Erbstück aus der Wüste ansieht, nicht
recht zusammenstimmen.

Aber V. glaubt die Bedeutung des Laubhüttenfestes noch

viel höher anschlagen zu müssen. Es soll ursprünglich nicht

nur das Neujahrsfest, sondern überhaupt das einzige Fest, der

Chag Jahwes, gewesen sein. Pascha und Pfingsten sollen nämlich

— auch dies ist ein kritisches Axiom — erst viel später zum

Rang von Jahwefesten emporgestiegen sein. Das Pascha soll

ursprünglich gar nicht Jahwe, sondern den Dämonen gegolten
haben, die man durch Blutzauber abwehren und beschwichtigen



— 285 —

wollte. Das Pfingstfest dagegen, das überhaupt niemals zu

grösserer Bedeutung gelangte, habe wahrscheinlich einmal den

Schlusstag einer geschlossenen Periode von sieben Wochen,
deren altertümlichen Sinn wir nicht mehr kennen, gebildet.

Diese Behandlung des israelitischen Festkalenders vermag
nicht zu befriedigen. V. hätte hier viel weiter ausholen und auf die
Probleme des altisraelitischen Kalenders überhaupt eingehen
sollen. Insbesondere hätte in diesem Zusammenhang auch die
von D. Nielsen in dessen Buche „Die altarabische Mondreligion
und die mosaische Überlieferung" (Strassburg, 1904) vertretene
Theorie von der Existenz einer gebundenen Mondwoche im alten
Israel und deren Einwirkung" auf den Festkalender wenigstens
erwähnt werden sollen. Die Akten über die Geschichte der
israelitischen Feste sind noch lange nicht geschlossen.

Die meiste Freude bereiten einem die exegetischen und
religionsgeschichtlichen Partien des Büchleins. Zu den
merkwürdigen Gebräuchen des Laubhüttenfestes hat V. eine ganze
Reihe von Parallelen gesammelt, so zu dem grossen Nachtfest
im Tempel und dem damit verbundenen Fackeltanz, zur
religiösen Bedeutung des Zeltes und der Laubhütten, zur Bekränzung
des Altares und zur Sitte des Wassergiessens. Und zwar sind
diese Parallelen nicht allein den orientalischen Religionen,
sondern auch der griechischen Welt entnommen. Das ist um so

mehr zu begrüssen, als den meisten alttestamentlichen Exegeten,
die gegenwärtig das Heil ihrer Disziplin ausschliesslich aus
dem Orient erwarten, völlig entgangen zu sein scheint, dass
kaum eine Religion in bezug auf Opfer und Feste, Kathartik
und Dämonenglauben, Wunderglauben und Prophetismus mit
der israelitischen eine so innige Verwandtschaft aufweist wie
die griechische. Die Ausgrabungen auf griechischem Boden
haben einen hohen Ertrag an Kultusinschriften geliefert, welche
an religionsgeschichtlichem Werte den keilschriftlichen Funden
kaum nachstehen, und es wäre nur zu wünschen, dass das
reiche inschriftliche Material, das durch die Sylloge Dittenbergers,
sowie durch die von Prott und Ziehen herausgegebenen „Leges
Grsecorum sacrée e titulis collectée" (Leipzig 1896) leicht
zugänglich gemacht ist, für die Erklärung des Alten Testamentes
in viel ausgiebigerem Masse nutzbar gemacht wrürde, als es
bisher geschehen ist. Von den Werken über griechische und
römische Religionsgeschichte zitiert V. die Handbücher von



— 286 —

Stengel, Gruppe und Wissowa. Völlig entgangen scheinen ihm
dagegen zwei grundlegende Arbeiten über die griechischen Feste
zu sein, nämlich A. Mommsen, „Feste der Stadt Athen im Altertum"

(Leipzig 1898) und M. P. Nilsson, „Griechische Feste voii
religiöser Bedeutung mit Ausschluss der attischen" (Leipzig 1906).
Man wird aber dem Verfasser diesen Mangel gerne nachsehen,
da er die Brauchbarkeit des Buches nicht sonderlich beeinflusst.
Eher wird man ihm ankreiden, dass er die komplizierte
Opfertabelle für das Laubhüttenfest, welche sich Num. 29, 12 vorfindet,
keiner eingehenden Behandlung gewürdigt hat.

Da das Schriftchen mit dem Geiste echter Wissenschaftlichkeit

auch den Vorzug der gemeinverständlichen Darstellung
verbindet, wird es sich sicherlich viele Leser erwerben.

Stühlingen (Oberbaden). M. Pflanzl.

Kurze Notizen.
Den Gedanken, uns von Zeit zu Zeit in eingehenderer Weise

mit Wessenberg, dem grossen praktischen Vertreter
nationalkirchlicher Ideen zu beschäftigen, und die Sammlung darauf
bezüglicher Aufsätze für dieses Heft verdanken wir unserem
geschätzten Mitarbeiter, Herrn Geistlichen Rat Stadtpfarrer
Dr. Wilhelm Schirmer in der Wessenbergstadt Konstanz.

Das schöne Bildnis Wessenbergs in Medaillonform, dessen

Reproduktion wir diesem Hefte beigeben, ist von dem
bedeutenden schweizerischen Kupferstecher Heinrich Lips gestochen.
Wir finden es als Vignette auf dem Titel der Kompositionen
Wessenbergscher Lieder von Hans Georg Nägeli (Zürich o. J.,

VI, 42 S. 4°). Heinrich Lips, der mit Lavaters Hülfe in Rom

seine Studien zur Reife bringen konnte, war durch Goethe zum

Direktor der neugegründeten Kunstakademie nach Weimar
berufen worden. Aus Gesundheitsgründen kehrte er später
wieder in seine Vaterstadt Zürich zurück. A. Th.

A. Deichertsche Verlagshandlung, Inhaber Werner Scholl,

Leipzig. Diese hervorragende Verlagsbuchhandlung versendet
einen Jubiläumskatalog mit dem Titel: 60 Jahre Theologische
Literatur in Wort und Bild. Früher in Erlangen und besonders

der Veröffentlichung der Werke der „Erlanger Schule" dienend,

ist der Verlag seit längeren Jahren nach Leipzig übergesiedelt.



— 287 —

Der Katalog gibt eine an Vollständigkeit grenzende literarische
Übersicht der grossen Geistesarbeit, die in mehr als einem
halben Jahrhundert von den mehr rechts stehenden, „positiven"
protestantischen Theologen geleistet worden ist. Er ist illustriert
durch die schön reproduzierten Bildnisse von 26 Verfassern
von Werken des Verlags. Eine beigegebene Besprechung
bemerkt: „Kurz, alte und junge positive Theologen aller
Richtungen haben sich im Deichertschen Verlag zusammengefunden."
Aller Richtungen, das ist richtig ; denn längst kann man nicht
mehr von einer einzigen „positiven" Richtung reden. In vielen
und bedeutsamen, ehedem für entscheidend gehaltenen Punkten
hat auch eine Annäherung nach der „liberalen" Seite hin
stattgefunden, wodurch die Einheit der theologischen Arbeit mächtig
gefördert wurde. A. Th.

Sämann-Bücher und Farbige Verteilungsbilder. Der Verlag
für Volkskunst, Rieh. Keutel, Stuttgart, sendet uns eine Anzahl
seiner reich ausgestatteten und doch sehr billigen Büchlein,
die unter obigem Titel vom Volkskunstbund herausgegeben
werden. Sie sind teils für Kinder, teils „für alle" bestimmt und
haben teils religiösen oder kirchlichen, teils weltlichen, meist
erzählenden Inhalt. Ein Weihnachtsheft mit alten und neuen
Liedern und 13 Bildern von W. Steinhausen eröffnet die Sammlung;

Pfarrer Dr. Alb recht Thoma bringt „Luthergeschichten";
andere Hefte zeigen uns zu unserer Freude, dass die Dichter
und Dichterinnen im Schwabenland noch nicht ausgestorben sind
und sich gerne in den Dienst der Volks- und Jugendbildung
stellen. Die Büchlein, 16—32 Seiten stark, kosten 15 bis 20 Pfennig,
in Partien noch weniger. Von den „Farbigen Verteilungsbildern
aufKarton" desselben Verlags, Preis einzeln 20 Pfennig, 100 Stück
M 17. —, 18x22 cm, liegt uns eine reizende Reproduktion eines
Bildes von Ludwig Richter vor. Sehr empfehlenswert sind die
farbigen Konfirmandenscheine des Volkskunstbundes, die der
gleiche Verlag versendet, so die „Seepredigt" von Uhde, die
„Nachfolge Jesu" von Friedrich Schüz, und nach älteren
Meistern den „Bartlosen Christus" aus Leonardo da Vincis
Schule und die „Vier Apostel" von Albrecht Dürer. A. Th.

Kurz vor Abschluss dieses Heftes geht uns die erste Nummer
einer neuen englischen Vierteljahrsschrift zu, die sich der
Besprechung aktueller religiöser und theologischer Fragen widmen



— 288 —

will. Mitarbeiter sind hauptsächlich Theologen von Cambridge.
Wir geben den Titel und den Inhalt der Nummer.

„Ihe New Commentator. A quarterly Cambridge Paper for
the Discussion of current religious and theologial questions".
Vol. I, No. 1. March, 1913. 20 p. Fol. Price three pence. Annual
Subscription Post Free 1/6. W. Heffer & Sons Ltd., Cambridge.
Notes and Comments. The religious Situation in Cambridge.
The Presence of God (A. H. McNeille). The University and

Social Problems (N. B. Kent). Christianity as a Religion of

Revivals (F. J. Foakes-Jackson). The White Christ (S. C.

Carpenter). Present-day Puritanism (H. E. Wynn). „Foundations".
The Title „Son of Man" (J. H. A. Hart). Reviews.

Akademische Preisaufgabe der kath.-theol. Fakultät der
Universität Bern, fällig auf den 1. Oktober 1914: Inwiefern sind

die vatikanischen Dekrete vom 18. Juli 1870 durch Erlasse der

Nachfolger Pius IX. zur Anwendung gekommen?

Neu eingegangen:

Fischer, E. Fr., Das Gottesproblem. Lpz. 1913.

Frey, Joh., Der Schluss des Markusevangeliums. Lpz. 1913.

Gerdteil, L.v., Die urchristlichen Wunder. 3. Aufl. Eilenburg 1912.

Herzog, E., Bischof, Das Zeichen des Menschensohnes. Hirtenbrief.

Aarau, Sauerländer, 1913. 16 S. 4°, Fr. 0. 20.

Kirsch, P.A., Rom und wir! Kempten, Reichsverband, 1913.

26 S. 8°, M. 0. 20.

Kopp, Max, Der Altkatholizismus in Deutschland (1871—1912).

Kempten, Reichsverband, 1913. 148 S. 8°. M. 1. 50.

Küry, A., Bilder aus der Kirchengeschichte. Ölten, Buchh.
OÌtner Tagbl., 1912. II, 55 S. 8°, cart. Fr.

Lœschke, Gerh., Zwei kirchengeschichtliche Entwürfe.
Tübingen 1913.

Sachsse, E., Evangelische Homiletik. Lpz. 1913.

Spencer, Meaning of Christianity. London u. Lpz. 1912.

Sylvester, Bisch., Christliche Dogmatik. Bulgarische Übersetzung.
Sofia 1912.

Zelenka, E. K., Christentum — Politik — Soziales Leben.

Kempten, Reichsverband, 1913. 26 S. 8°. M. 0. 40.

Druck von Stämpfli & Cie. in Bern.


	Bibliographie

