Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 3 (1913)

Heft: 3

Artikel: Die Renaissance des Klosterwesens in der anglikanischen Kirche
Autor: Gilg, Otto

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-403836

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-403836
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

s G

Die Renailssance des Klosterwesens
in der anglikanischen Kirche".

Vor drei Jahren (1910) erschien in Strassburg ein Buch von Dr,
Hartmann, das den Titel « Englische Frommigkeit » fuhrt. Am 13. April
dieses Jahres (1913) hielt der Professor fiir praktische Theologie am
Londoner Kings College, Rev. Newsom, in der Kathedrale von Nor-
wich eine Abendpredigt, die den Inhalt dieses Buches behandelte.
Sie ist im Guardian (18. April) verdffentlicht und sagt uns etwa
folgendes: Martha und Maria (Lk. 10, 41-—42) sind immer als
Representantinnen des titigen und kontemplativen Lebens behandelt
worden. Nach der Darstellung von Dr. Hartmann entsprechen diesen
Schwestern des Lazarus beziiglich der Religiositit England und
Deutschland. In England ist - so sagt Dr. Hartmann — das cal

vinistische Ideal treibende Kraft: Gott ist der absolute Wille und

der Mensch — zum Heile erwihlt — muss in rastleser Tatigkeit
diesen Willen erfiillen zu Gottes Ehre. Daher kommt die gewaltige
Titigkeit der englischen Kirche im offentlichen ILeben und die
Bedeutung, die die Kirche dadurch fir den Englinder gewinnt.
Demgegeniiber steht der deutsche Lutheraner, der mehr Inner-
lichkeit, Ruhe und religiose Gedankentiefe habe und fiir die Be-
schiitzung der Kirche auf die Staatsgewalt vertraue. Aber gerade
das tiefe, individuelle Fiihlen fehlt nach der Ansicht Dr. Hartmanns
dem Englidnder. Professor Newsom weiss die Arbeit des deutschen
Betrachters sehr wohl zu schitzen und ist dankbar fiir diese und
jene Winke; aber er macht mit Recht darauf aufmerksam, dass|

Dr. Hartmann kaum den Geist der englischen Kirche erfasst habe, |
© weil er ganz einseitig von nonkonformistischer Seite aus orientiert |

sei. Aus der Predigt glauben auch wir entnehmen zu miissen, dass
Dr. Hartmann der gewaltigen Oxforder-Bewegung, die sich ja gerade
Verinnerlichung der anglikanischen Kirche zum Ziele setzt, keine
Bedeutung zugemessen hat. Es mag darum wohl angezeigt sein,
einmal den Institutionen, die den Oxforder-Geist insbesondere vet-

') Beitrag zur Kirchlichen Chronik.



— 365 —

breiten sollen, den anglikanischen Klostern, unsere Aufmerksamkeit
zu schenken. Wir tun das umso lieber, da gerade in jiingster Zeit
verschiedene Fragen an uns gerichtet worden sind, infolge des Uber-
trittes eines Grossteils der anglikanischen Benediktiner von Caldey
zur romischen Kirche. Es wird uns natiirlich nur moglich sein,
eine skizzenhafte Arbeit zu leisten, da die neueste Geschichte der
anglikanischen Kloster unseres Wissens gar nicht bearbeitet und
das Material fiir uns auf dem Kontinent nicht so leicht zu erhalten
ist. Um so mehr werden wir uns freuen, wenn dieser liickenhafte
Versuch durch unsere englischen Freunde ergianzt wird. Bevor
wir aber das moderne Klosterwesen behandeln, wollen wir noch
einiges erwdahnen vom Klosterwesen vor der Reformation.

Als im Jahre 597 Augustin mit einer zahlreichen Schar kloster-
licher Briider an der Seekiiste von Kent landete, um sich der Be-
kehrung der Angelsachsen zu widmen, sass auf dem Bischofsstuhl
von Rom Gregor der Grosse, der Vater der Monche, wie er oft
genannt wird. Es ging nicht lange, so trafen die romischen Monche
mit keltischen Missionaren zusammen, die vom Kloster Jona herkamen
und von St. Aidan gefiihrt wurden. Schon vor Zeiten hatte ja das
Christentum bei den Kelten Aufnahme gefunden. Diese waren aber
von den Sachsen besiegt und in den Norden getrieben worden.
Dort fassten sie festen Fuss und widmeten sich der Mission bei den
Pikten. Hauptsachlich unter dem Abte Columba (565, nicht zu
verwechseln mit Columban) erfolgten dann von Jona aus viele
Klostergriindungen im Norden. Bis zum Jahre 664 teilten sich nun
die beiden Missionen in den Norden und den Siiden. In diesem
Jahre aber wurde auf einer Konferenz in Whitby der Beschluss ge-
fasst, die romische Disziplin anzunehmen und die Leute zu vereinen
unter dem Erzbischof von Canterbury, gleichgiiltig, ob sie das
Christentum von den Kelten oder den romischen Monchen em-
pfangen hatten ). Auch im Siiden entstanden Kléster. So griindete
bald nach jener Zusammenkunft, im Jahre 673, die Konigin Ethel-
reda das Kloster zu Ely fiir verheiratete und ledige Médnner und
Frauen, Es kam gerade in jener Zeit oft vor, dass sich Leute aus
firstlichem Geschlecht ins Kloster zuriickzogen, sci es aus Welt-
sattheit, bestimmten Hoffoungen oder anderen Griinden. Die Ab-
tissin Ethelreda war die Tochter eines ostanglischen Konigs. Sie
starb 680 und hatte zur Nachfolgerin ihre Schwester Sexburga,
deren Tochter Ermenilda die dritte Vorsteherin des Klosters wurde =,
Noch etwa vierhundert Jahre lang hatten die Pipste wenig Be-

-

;) Puller, Continuity of the Church of England, S. 6. London 1912.
) Bischof Browne, Der ununterbrochene Fortbestand der Kirche von England.

SEEdEiig gehalten am zwélfhundertjihrigen Jahrestag der Griindung der Domkirche
¥e



— 366 -

ziehungen zu England. Das hinderte aber die englischen Christen
keineswegs, hinabzupilgern nach der Stadt, von wo aus ein Teil
ihrer Missionare gekommen war. < Ehrfurchtsvolles Erstaunen tief
in die erst halb erschlossenen Gemiiter geprigt, kehrten die Insulaner
zuriick und verkiindeten den verwunderten Hiittenbewohnern in
London und York, dass bei St. Peters Grabe ein machtiges, jetzt
erloschenes (Geschlecht Gebidude aufgetiirmt habe, die dauern wiirden
bis zum Tag des Gerichts. Die Gelehrsamkeit kam im Gefolge
des Christentums. Die Poesie und Beredsamkeit des Augusteischen
Zeitalters wurde in den Klostern von Mercia und Northumberland
eifrig studiert. Die Namen Beda, Alkuin und Johann, genannt
Erigena, wurden durch ganz Europa mit Recht gefeiert!}.> So
waren die Kloster, wie auf dem Kontinent, auch in England die
Statten und der Ausgangspunkt gelehrter Studien. Den Hohepunkt
ihrer Macht erreichten sie aber unter der Fiihrung des Abtes
Dunstan. Dieser war 925 geboren, suchte spiter die Fehler, die
er in seiner Jugend begangen hatte, durch strenge Monchsiibungen
zu tilgen und wurde dann Abt von Glastonbury. Uberall suchte
er nach Moglichkeit in den durch die Normannen zerstorten Klostern
die Regel seines Ordens — er war Benediktiner — zur Geltung
zu bringen. Nach einer Verbannung unter Konig Edwyn wurde
er unter dessen Bruder, Konig Edgar, Bischof von Worcester, London
und 961 Erzbischof von Canterbury. Edgar war diesem Monch
in jeder Hinsicht untertan. Die Pfriinden und Kloster, die sein
Bruder den Priestern iibergeben hatte, gab er den Monchen zuriick.
069 berief Dunstan die Bischofe zu einer Versammlung, die den
Zweck hatte, alle verheirateten Priester aus der Kirche zu entfernen.
Die Folge war, dass auch in dem Kloster zu Ely die weltliche
Geistlichkeit von dem Bischof von Winchester, Ethelwold, entlassen
und das Kloster nur fiir Monche unter den Ordensregeln des hl.
Benedikt eingerichtet wurde. FEin solches Vorgehen vergrosserte
aber die Kluft zwischen den Monchen und den Weltpriestern; doch
ihre Streitigkeiten wurden durch die Erneuerung der danischen
Raubziige in den Hintergrund gedringt. Als dann spiter Wilhelm
der Eroberer zur Herrschaft gelangt war (1066— 1087), da griindete .
er das Monchskloster von St. Martin de Bello und hielt es fiir genehm,
dasselbe von der bischoflichen Jurisdiktion zu befreien. Solche Be-
freiung verlangten nun verschiedene Kloster von Rom; sie wurde
ihnen gewihrt salva primatis oboedientia; doch nicht zum Heil.
Die Kloster waren fiir solche Freiheit nicht geschaffen; sie fielen der
Uppigkeit anheim und verweltlichten immer mehr. Nach dem Toﬂ.le
Heinrich I. (1132) nahm nun die Gewalt des rémischen Papstes stetig

) Macauley, History of England. Tauchnitz edition 1., S. 9.



367

zu. Bis jetzt hatte man in England von den westfrankischen Fil-
schungen Pseudo Isidors noch keine oder nur geringe Kenntnis?).
Diese wurde erst durch das so popular gewordene Werk des Camal-
dulensermonches Gratian (+ 1158) auf das englische Inselland ge-
bracht. Und nun wuchs das Ansehen des Papstes und damit auch
das Verlangen des romischen Bischofs. 1234 kamen dann die
Franziskaner nach Canterbury; 1221 hatten die Dominikaner in
Oxford Einzug gehalten, und ihnen folgten die Augustiner und
Karmeliter. Anfangs hoben sich diese Orden vorteilhaft von den
verweltlichten englischen Monchen ab; doch es solite nicht immer
so bleiben. Mit welcher Geringschitzung in spateren Zeiten ein
Erasmus den Bettelmonchen begegnete, ist bekannt. Die Bettel-
monche waren auch in England die rechte Hand des Papstes. Kein
Wunder, dass zur Zeit der Reformation unter Heinrich VIII. zuerst
ihre Kloster weichen mussten; denn damit wurde die papstliche
Macht in England merklich geschwiacht. 1536 fielen so 3706 Ab-
teien 2). Im ganzen sollen 640 Kloster aufgehoben worden sein?).
Auch die Abtei zu Ely wurde 1541 aufgelost und als ein Kapitel
von Dechant und Domherren neu eingerichtet. Die Klostergebdude
wurden verkauft und zerstort; einige Teile davon blieben erhalten
als Wohnungen fiir den Dechanten, die Domherren und andere .
Beamte. FEin Versuch, neue Kloster zu stiften, wurde zur Zeit der
Reaktion gemacht, unter der Regierung Marias der Blutigen; es
erstanden zehn Kloster. Es traf sie aber das gleiche Los wie die
1554 wieder hergestellte papstliche Jurisdiktion. Beinahe dreihundert
Jahre lang finden wir nun unseres Wissens in der englischen Kirche
keine Kloster mehr.

Hundert Jahre nach der Aufhebung der vorreformatorischen
Kloster erfolgte durch William Laud -— seit 1633 Erzbischof von
Canterbury — die Begriindung der hochkirchlichen Richtung. Und als
sich im 18. Jahrhundert in der Kirche Englands religiose Verédung
und sittliche Kraftlosigkeit ausbreiteten, da erstanden in John Wesley
und (zeorge Whitefield Fiihrer einer Erweckungsbewegung von be-
deutender Stirke. Wihrend aus ihr durch die «<evangelikale Er-
weckung » der niederkirchlichen Partei neue Impulse religiosen
Lebens zugefiihrt wurden, erstarrte die hochkirchliche Richtung
immer mehr, bis von Oxford aus eine michtige Bewegung in den
dreissiger Jahren des 19. Jahrhunderts auch in sie neues Leben
hineinbrachte. « Der anglikanische Klerus — so schildert R. W.
Church %), der beriihmte Verfasser des Buches: « The Oxford Move-

1) Puller, Continuity, S. .

*} J. J. Blunt, Reformation in England.

%) Schréckh, Kirchen-Geschichte seit der Reformation IL 571. Leipzig 1804.
*) Ehemaliger Dechant an der Paulskirche zu London.



émiww .’

— 368 —

ment», die ersten Dezennien des 19. Jahrhunderts — vermied es

angstlich, sich zu bestimmten Grundsitzen zu bekennen. Das Eine,
das er am meisten zu fiirchten schien, war, in den Verdacht der
Begeisterung zu geraten. Der typische Geistliche des 18. Jahr-
hunderts ist der Vikar von Wakefield oder der Clergyman in Miss
Austens Romanen, ein menschenfreundlicher, achtungswerter Mann,
der sich der Grosse seines Berufes nicht bewusst ist. Oft erscheint
er in seiner Pfarrei als der Patriarch, das Oberhaupt, der Arzt, der
Advokat, der Exekutivbeamte, der Lehrer seines Sprengels, vor
dem das Laster bebte und die Emporung ihr Haupt nicht zu er-
heben wagte. Die priesterliche Eigenschaft war nicht ganz vergessen,
aber manches, auch gutes und niitzliches, verdunkelte sie. Der
Reiz der englischen Kirche jener Tage lag in ihrem reinen, ein-
fachen Familienleben; ihr Flecken war ihre beruhigte Weltlichkeit.
Die meisten Dinge lassen in gewisser Beziehung eine Verteidigung
zu; dankbar und der Wahrheit entsprechend, konnen wir uns daran
erinnern, dass in den Reihen dieses Klerus viele Beispiele nicht
nur guter Sitten, warmen Wohltuns und gediegener Bildung, sondern
auch einfacher Frommigkeit und heiligenmaissigen Lebens zu finden
waren . . . Alles das war gut, selbst bewundernswert: das Leben
des Neuen Testamentes war es nicht. Die anglikanische Kirche
hatte die Religion fiir die Zivilisation, das erste fiir das neunzehnte
Jahrhundert, den Geist des Evangeliums fiir eine Nachbildung des-
selben eingetauscht und schien seiner Aufgabe untreu geworden. . .
Der Prophet haite aufgehort zu riigen, zu warnen, zu leiden!).»
Kein Wunder war es daher, wenn fromme, geistesmichtige und
entlammte Kirchenminner wie Newman, Pusey, Keble und Froude
sich zusammenfanden, um ein «revival » in ihrer Kirche hervorzu-
rufen. Gar mannigfach waren die Einfliisse, die auf sie und die
von ihnen ausgehende Bewegung wirkten. Da war ein Walter
Scott, der das Interesse am Mittelalter erweckte; ein Philosoph wie
Coleridge, der die oberflichlichen Losungen von Fragen religioser
und anderer Natur erschiitterte und mit der kirchlichen Reaktion
in Oxford und England die Ziige religioser Innerlichkeit und philo-
sophischen Ernstes gemein hatte. Da machten -sich Eindriicke
bemerkbar, die Pusey 1825 in Deutschland gewonnen, da er in
Gottingen studierte und in Berlin Schleiermacher, Tholuck, Neander
und Hengstenberg hérte. Auch die Begeisterung Puseys fiir Port
Royal iibertrug sich auf die nachfolgende Bewegung. —— Da treffen
wir am 2. Mirz 1833 den krinklichen, fiir die Mystik des Mittel-
alters und den Marienkult entflammten Froude mit Newman in der
Peterskirche zu Rom. Und der nachmalige romische Kardinal

1) Kardinal Newman von lLady Blennerhassett, S, 2o.



e GHD e

schreibt: «Und dann muss Rom als religiose Stitte betrachtet
werden, und mit welchen gemischten Gefithlen! Hier litten Mirtyrer,
hier liegen Apostel und Heilige begraben. Die Denkmaler und
Ansichten, die sie schauten, sehen auch wir; von dieser Stelle aus
erhielt England die Segnungen des Evangeliums. Andrerseits aber
herrscht hier der Aberglaube, und, was noch schlimmer ist, er
wird als wesentlicher Bestandteil des Christentums anerkannt. Diese
herrlichen, kostbaren Kirchen sind mit Ablassgeldern gezahlt worden.
Wabhrlich, dieser Ort ist grausam und doch wunderbar. Ich fiirchte,
ich muss auf Rom wie auf eine Stitte des Fluches blicken. Das
romesch-katholische System war mir stets so verhasst, dass es mir
nicht verhasster werden konnte; das katkolische System liebe ich
mehr als je und auch die kleinen Monche (Seminaristen) in Rom,
arme Jungen, die so unschuldig und vergniigt dreinschauen?!). » Wie
der Gang nach Rom einen Luther, Wessenberg und Dodllinger er-
nichterte, so hat er auch Newman zur Einsicht gebracht: «Es
diinkt mir so klar wie der Tag, dass die Vereinigung mit ihm (Rom)
unmoglich ist?).» Um so mehr sollte nun das katholische Ideal in
England gepflegt werden. — Am 14. Juli leitete Keble die Oxforder
Bewegung ein mit der Predigt: « Die nationale Apostasie.» Sie
wurde auf der Kanzel der St. Mary-Kirche zu Oxford gehalten.
An dieser Kirche predigte auch Newman. Maichtig erfasste seine
Predigt die Zuhorer, wenn er zu ihnen sprach iiber: « Heiligkeit
als Bedingung kinftiger Seligkeit », « Entsagung, das Zeichen
religioser Aufrichtigkeit », < Gehorsam, der Schutz gegen religiose
Schwierigkeiten », « Die Schrift, ein Gedenkbuch menschlichen
Leids ». LEr suchte seiner Gemeinde nahe zu bringen, dass Strenge,
Ja asketische Strenge, die Forderung und Botschaft des Evangeliums
sei: «Ich scheue vor dem Ausdruck meiner festen Uberzeugung
nicht zuriick; es wire ein Gewinn fiir dieses Land, viel abergliu-
bischer, viel bigotter, viel heftiger, viel diisterer in bezug auf seine
Religion zu sein, als es sich gegenwirtig erweist. Nicht als ob
ich eine solche geistige Stimmung fiir wiinschenswert an sich hielte;
das wire eine augenscheinliche Absurditiat. Aber ich halte sie fiir
unendlich wiinschenswerter und fruchtbarer als eine heidnische Ver-
hirtung, eine kalte, selbstgefillige, selbstkluge Ruhe. Furcht und
Liebe miissen zusammen bestehen bis zum Ende. In Trdnen miissen
wir sden, wenn wir in Freude ernten wollen. Elend und beklagens-
wert, wie der Aberglaube dunkler Zeiten auch war, abstossend, wie
die Qualen der heidnischen Welt des Ostens sind, so ist es doch
besser, weit besser, seinen Leib tiglich zu martern und aus diesem

') Blennerhassett, S. 4o.
3 Ibidem,

Internat, kivehl, Zeitschrift, Heft 8, 1913, 24



— 370 —

Leben eine Holle auf Erden zu machen, als in kurzer Zufriedenheit
hier zu leben, bis der Abgrund sich offnet und uns zu unfrucht-
barer Erkenntnis und Reue erweckt. Des Herrn Wort sagt: ¢Was
soll ein Mensch im Tausch fiir seine Seele geben:» Wie lange
und wie ernstlich muss man beten, wieviel Jahre in strengem Ge-
horsam verbringen, bevor man berechtigt ist, sein L.eid beiseite zu
legen und im Herrn sich zu freuent Mit der Erkenntnis der Barm-
herzigkeit Gottes durch Jesus Christus wichst das Bewusstsein der
Siindhaftigkeit, der Ergebung in den Willen Gottes, des Abscheues
vor uns selbst, der Notwendigkeit der Abtotung und der Selbst-
tiberwindung, bis unser jetziges Selbst ausgezogen wird und wir
neugeboren werden im Reiche Jesu Christi').» Das waren machtige
Worte der Busse, die hier gegen die Lauheit Englands gerichtet
wurden. Und wie auf der Kanzel, so schilderte Newman auch in
den beriihmten « Tracts for the time» die Schiaden seiner Kirche:
« Die Vernachlissigung des tdaglichen Gottesdienstes, die Entweihung
kirchlicher Feiertage, die spirliche Spendung der Eucharistie, die
in allen Reihen der kirchlichen Hierarchie geduldete Insurbordination,
die unzureichende Entwicklung der Amter und Obliegenheiten, der
Mangel an Gesellschaften zur Forderung religioscr [nteressen®) usw.
fuhren die fieberhafte Sehnsucht der Menschen nach grosserem
religiosem Ernst teils zu den Sekten, teils zum Papismus?),» Um
dem zu steuern, wurden nun Kirchen gebaut, tagliche Gottesdienste
abgehalten, Vereine, Schwesterschaften, und vor allem Missionswerke
in den Stidten organisiert. Schon fasste man den Plan, in Oxford
ein College fiir ehelose Priester zu eroffnen. Newman selbst wurde
1849 durch Manzonis Roman so gepackt, dass er eine kloster-
artice Niederlassung griinden wollte, und vor hatte, sich ganz der
Seelsorge zu widmen. Die englische Kirche war ihm zu aristo-
kratisch: «Eine Institution von Gentlemen fiir Gentlemen 4). » Kein
Wunder daher, wenn die Arbeit der Oxforder schliesslich Pusey am
z. Juni 1841 Anlass gab, folgenden Brief an Newman zu schreiben,
der «Vicar» von St. Mary war: « Eine junge Dame, die fiir Thre
Lehren &dusserst dankbar ist, hat den Vorsatz gefasst, heute ein
Geliibde heiliger Ehelosigkeit (a vow of holy celibacy) auf sich zu
nehmen. Sie hat in ihrer Lage Schwierigkeiten und angstigende
Sorgen (anxieties). Seitdem sie in Oxford weilt, hat sie den Gottes-
dienst in St. Mary besucht und hofft, daselbst heute die heilige
Kommunion zu empfangen, und auch das Geliibde ihrer Selbst-
hingabe abzulegen. Es ist gewiinscht worden, dass Sie das Zzu
wissen bekommen und ihrer gedenken michten. Sie werden sie

') Blennerhassett, S. 64.

?) Von uns unterstrichen.

%) Blennerhassett, S. 60 (Wortlaut des 1. Trakts).
*) Ibidem, S. 84.



— 371 —

erkennen am weissen Kleid und dem elfenbeinernen Kreuz'). » Die
Dame war Marian Hughes, die Griinderin der Schwesterschaft Holy
Trinity in Oxford?). Sie starb im Jahre 1912 als Mother Superior
dieses Ordens. Am Sonntag Trinitatis 1841 hatte sie das Geliibde
geleistet und wahrscheinlich in Erinnerung an diesen Tag den Namen
fir ihre klosterliche Griindung gewahlt. Damit war nun auch die
Renaissance des Klosterwesens in der anglikanischen Kirche ein-
geleitet. Wie machtig nun der Gedanke der Klostergriindungen
viele erfasste, mag eine Tabelle zeigen, in der wir versuchen wollen,
die Griindungen, soweit sie uns bekannt sind, in chronologischer
Reihenfolge anzugeben. Wir fiigen dann immer die Hauptnieder-
lassung des Ordens bei?®).

1847 St. Thomas the Martyr, Community of — (Oxford).
1848 Holy Trinity. Soc. of — (Ascot Priory, Bracknell).

1849 St. John the Baptist, Sisterhood of — (Clewer).

1850 St. Mary, Sisterhood of — (Wantage). :
1851 All Saints, Sisterhood of -~ (Colney Chapel, St. Albans).
18352 Holy and Undivided Trimty, Society of the — (Oxford).
1854 St. Margaret’s, Convent — (East Grinstead).

1855 St. Mary B. V. Community of — (Queen Sq. Brighton).
1855 All Hallows, Sisterhood of — (Ditchingham).

1858 St. Peter, Sisterhood of — (Horbury). !

1858 St. Andrew of Scotland, Community of — (Joppa, Midlothian).
1861 St. Peter, Community of — (Mortimer Rd., Kilburn).

1865 Soc. of St. John the Evangelist (Cowley St. John, Oxford)
Brotherhood.

1866 Bethany, Sisters of — (Lloyd Sq. Pentonville).

1867 Holy Rood, Sisterhood of the — (North Ormesbey, Middles-
brough).

1867 Charity, Sisters of — (Upper Knowle, Bristol).

1808 Benedictine Community of S. S. Mary and Scholastica —
(St. Bride’s Abbey, Milford Haven).

1869 Reparation, Community of — (Green St., Southwark).

1870 Church, Sisters of the — (Randolph Gardens, Kilburn).

1879 St. Katharine’s, Sisterhood — (Normand House, Fulham.)

1879 St. Lawrence, Sisterhood of — (Belper).

1883 Resurrection of our Lord, Community of the — (Grahamstown).

1883 Epiphany, Community of — (Truro). |

1891 Sacred Mission, Soc. of — (Kelham, Newark-on-Trent) Brother-
hood.

') Liddon, Pusey’s Life TII 10.
%) Puller, Continuity, S. 101.

%) The official Year-Book of the Church of England; ferner Mowbray’s annual: The
Churchman’s Year-Book 1913.



- B —

1891 Holy Comforter, Community of the — (Upper Edmonton),
Sisterhood.

v 1892 Resurrection, Community of — (Mirfield) Brotherhood.

1894 Ascension, Sisterhood of — (Seymour St., Portman Sq.)

1804 Society of the Incarnation — (Saltley, Birmingham).

1895 St. Michael and All Angels, Community of — (Hammer-
smith), Sisterhood.

1896 Holy Family, Community of the — (West. Cromwell Rd),
Sisterhood.

1897 Servants of Christ, Congregation of the Sisters of the —
(Pleshey, Chelmsford).

1898 (1895) Benedictine Community — (Caldey Island, Pembroke-
shire) Brotherhood.

v 1898 Bush Brotherhoods (Australia).

1899 Society of the Divine Compassion (Stanford le Hope, Essex),
Brotherhood.

Einige wenige Gesellschaften, deren Griindungszeiten uns un-
bekannt sind, haben wir unerwihnt gelassen; so die Sisters of the
Holy Cross (Hayward’s Heath), die unter den Cowley Fathers stehen;
dann die Community of St. Denys (Warminster, Wilts); die Sister-
hood of S. S. Mary and John (Chiswick), die jetzt unter der Schwester-
schaft von St. Margaret steht; und schliesslich die Schwestern von
St. John the Divine (Drayton Gardens, South Kensington). Die
Tabelle zeigt uns, dass es nicht iibertrieben ist, wenn der kiirzlich
erschienene « Dictionary of English Church History ') » sagt: «Das
Wachstum der religiosen Orden in der Englischen Kirche in der
Periode von 1845-—1900 ist beinahe beispiellos in der Geschichte
des Christentums; und es gibt im Jahre 1912 weit mehr Frauen in
religiosen Orden Englands, als zu der Zeit, da unter Heinrich VIIL
die Kloster aufgelost wurden. Die Zahl der Schwestern zur Zeit
der Auflosung ist auf 745 festgesetzt; gemaiss Statistiken, die 1909
hergestellt wurden, gehorten damals den Frauenklostern etwa 1300
Schwestern an.» Und seither ist die Zahl wieder bedeutend ge-
stiegen. Man muss wirklich selbst einmal jetzt in der Englischen
Kirche einige Zeit leben, um so recht die Macht und Grosse der
Arbeit dieser Leute ermessen zu kénnen, der unserer Meinung nach
auf dem Kontinent verhiltnismassig merkwiirdig wenig Interesse
entgegengebracht wird. Aus der Tabelle konnen wir sehen, dass
den 33 Frauenorden nur 6 Mainnerorden gegeniiberstehen. Der
erste, die Society of St. John the Evangelist, besteht seit 1865, und der
dritte, die Community of Resurrection, wurde erst 1892 gegriindet?).

') Von Ollard Crose. Mowbray, London, S. 503.
?) In gewissem Sinne schon am %. Oktober 1887, wie wir noch sehen werden.



— 373 —

Es ist uns nun nicht moglich, hier die Geschichte aller einzelnen
Orden zu verfolgen. Es wire da von viel Opfersinn zu berichten.
Wir wollen nur darauf hinweisen, dass die meisten Gesellschaften
unter Regeln und der Oberaufsicht der Bischofe stehen. Die Regeln
sind nur den Mitgliedern und ihren Ubergeordneten bekannt. Die
Bedingungen zur Aufnahme und zur Ablegung der Geliibde sind
nicht iberall die gleichen. Die Zwecke differieren je nach den
verschiedenen Orden. Es seien hier einige namhaft gemacht:
L. Selbsthingabe an Gott durch Geliibde, kontemplatives Leben
(Benediktiner in Caldey etc.), Anhalten im Gebet. 1I. /znere Mission :
Waisenhduser, niedere und hohere Schulen, Theologische Schulen
(Mirfield), Abhaltung von Retreats --- Exerzitien — (St. John the
Ev. and Resurrection), Krankenpflege in Krankenhidusern (Grosszahl
der Frauenorden), Firsorge fiir gefallene Tochter, Frauen, ent-
lassene Straflinge, Trinker (Sisters of St. Peter etc.), Pflege von
Trostsuchenden und Ruhebediirftigen, unheilbaren Kranken (All
Saints), invaliden Kindern, (All Saints etc.), Unterstiitzung des Ge-
meindeklerus in jeder Art (so in Ost-London durch die Society of
Divine Compassion), Armenpflege in armen Gemeinden, Hauspflege
fiir Kranke, Arme und Schwachsinnige (Society of the Holy and
Undivised Trinity). III. Awussere Mission: Bekehrungen der Heiden
zum Christentum und zur christlichen Kultur (S. of St. John the Ev.
and Sacred Mission), Pflege der Kranken unter den Heiden, Unter-
stiitzung des missionierenden Klerus, Schulen bei den Heiden.
IV. Pflege von Kunst und Wissenschast: Malerei (St. Brides Abbey),
Druckerei (Initialen), Schnitzerei von Kreuzen, Stickerei (alle Schwe-
sternschaften), Herstellung der Paramente, geschichtliche und dog-
matische Studien.

Wohl der bedeutendste der anglikanischen Orden ist die Society
of St. John the Evangelist. Es wird uns vom Pusey-House in
Oxford geschrieben : « Man kann ohne Ubertreibung behaupten, dass
beinahe jeder Priester, der sich in der anglikanischen Kirche — auch
in Amerika — katholisch nennt, von Mitgliedern des Ordens der
Cowley Fathers (so werden sie nach ihrer Niederlassung genannt)
personlich beeinflusst und vertieft worden ist. » Wie wir gesehen
haben, erfolgte die Griindung 1865 und zwar durch Rev. Richard
Meux Benson, einen dusserst liebevollen und heiligmissigen Mann.
Father Benson war 1848 Diakon geworden, nachdem er als Student
der Christ Church in Oxford studiert hatte. 1848 —50 wirkte er als
Curate der St. Markus-Kirche in Surbiton, wurde 1850—70 «Vicar »
von Cowley und 1870—86 von Cowley St. John. Den Anlass zur

y Griindung von St. John's Society gab eine Predigt, die John
" Keble, der uns ja bereits bekannt geworden ist, in Wantage am



— 374 —

22. Juli 1863 hielt!). Benson fihlte sich zu seiner Tat von Gott
berufen und so erkldarte er auch spater: « You cannot manufacture
Religious by Act af Parliament?). » Er war ferner iiberzeugt: « Eine
Bruderschaft muss in unserer Zeit bereit sein, allé Dinge zu tun,
mitten unter dem zerriitteten Zustand der Gesellschaft zu Hause
und fiir die Forderungen, die Heiden und koloniales LLand an uns
stellen ®). » Mit den Fathers Grafton, Prescott und O’Neil begann
er ein (sott geweihtes Il.eben gemiss den Prinzipien der Armut,
des Gehorsams und der Keuschheit zu fithren. Das Werk wuchs
machtig. Die « Church Times » vom 24. Médrz 1871 enthielten bereits
eine Korrespondenz, die aus der « Tribune » von New York genommen
war, und besagte: Father Benson sei in Amerika, um in Boston
und anderen Orten neue Missionswerke anzufangent). Es ist viel-
leicht am besten, wir horen jetzt ein Mitglied des Ordens, Father
Puller, wie er den Russen iiber die Society of St. John the Evangelist
berichtete: « Ihre Hauptabsicht ist die Pflege eines gottgeweihten
Lebens von Seiten ihrer Mitglieder gemaidss den Prinzipien von
Armut, Keuschheit und Gehorsam. Wenn ihre Mitglieder die Profess
abgelegt haben, so losen sie sich von jeglichem Besitz, den sie ihr
eigen nennen, nehmen das Geliibde lebenslanger Ehelosigkeit auf
sich und geloben in Gehorsam zu leben gegeniiber den Vorgesetzten
der Gesellschaft, in Ubereinstimmung mit den Regeln?®) und den
Statuten. Sie sprechen tdglich miteinander die gottesdienstlichen
Gebete der Laudes, Prim, Terz, Non, Vesper und des Kompletorium,
und sie haben andere Bestimmungen in bezug auf die Zeiten, die
dem privaten Gebet gewidmet werden sollen, in Riicksicht auf das
Fasten, das Schweigen (silence) und andere Ubungen des religiosen
Lebens.

Aber die Gesellschaft hat auch das Ziel, das Reich Christi in
der Welt auszubreiten durch Missionen in England und ausserhalb
Englands, und vermittelst des Gebrauchs passender Mittel den
Gliedern der Kirche zu helfen, an Heiligkeit zu wachsen. Draussen
wirkt die Gesellschaft auf Missionen unter den Eingeborenen von
Indien, vornehmlich in der Didzese von Bombay ®); und auch unter

) Dictionary of English Church History S. 502 und auch Churchman’s Year-
Book S. 36.

*) The Benedictines of Caldey Island S. 88, 1912 von ihnen selbst gedru_ckt.

*) A Franciscan Revival 1908, gedruckt von der S. of the Divine Compassion.

) Siehe Jubiliumsnummer der « Church Times» %. Februar 1913, S. 5.

°) Die Regel soll die strengste sein, die heutzutage im Osten und Westen der
katholischen Kirche gehalten wird. (A Franciscan Revival S. 38, gedruckt von
der Society of the Divine Compassion.)

) In Bombay hat sie den Dienst an der St. Peters-Kirche (Mazagon) und dgn
Schulen englisch redender Kinder zu versehen. Sie ist auch verantwortlich fiir die
Church of the Holy Cross und fiir das Johannes-Hospital in Umarkhadi. Panch
towds, Poona City ist das Zentrum fiir dic Eingeborenen Mission.



— 375 —

den Kaffern von Siid-Afrika, in Kaffraria und in Capetown, der
Hauptstadt von Siid-Afrika?). In England und in den Vereinigten

- Staaten von Amerika erhalten wir vom Gemeindeklerus Einladungen,

Missionen von zehn bis vierzehn Tagen abzuhalten, um diejenigen
aufzurithren und zu Gott zu wenden, die ein siindhaftes oder sorgloses,
gleichgiiltiges (careless) Leben fithren, und Frommigkeit in ihnen
zu wecken, damit sie sich Gott vollstindiger hingeben. Wir halten
auch viele «Retreats»> ab, die drei, vier oder fiinf Tage dauern,
die als Tage des Gebets und der Stille betrachtet werden. Jeden
Tag halt der Leiter (conductor) drei Ansprachen. Diese « Retreats »
werden zeitweilig in Nonnen-Klostern gehalten, zum Nutzen der
Nonnen; zeitweilig an anderen Orten fiir den Klerus oder fiir die
Laien beiden Geschlechts, die ausserhalb des Klosters leben (living
in the world)?®). Unsere Viter horen auch viel Beichte (confessions)
und predigen viel; und von Zeit zu Zeit schreiben einige von ihnen
Biicher iiber religiose (spiritual) oder theologische Fragen?.» Als
wir seinerzeit (1912) nach Cowley wanderten, da erzihlte uns unser
englischer Ireund aus dem Pusey House mit grosser Begeisterung
von all’ dem Guten, das die Cowley Fathers getan und immer

. wieder tun. Insbesondere ist ihre Wirkung auch gross bei den

Oxforder Studenten, die am Sonntag jeweilen die Hilfte der Kirche
fillen sollen. Ein nebensichlicher Zug, der aber charakteristisch
ist fiir den Geist und vielleicht auch die seelsorgliche Arbeit, ist
folgender: Der Besucher des Klosters wird am Eingang einer Zzek-
glocke gewahr, die allerdings elektrisch ldutet. Aber diese schein-
bare Kleinigkeit beruht auf einem Prinzip, das vom kleinsten bis
zum grossten leitend ist: Man will die alte Klosterglocke beibe-
halten, ohne dabei Verzicht zu leisten auf das moderne Gut der
Elektrizitit; und der arme Mann, der von elenden Quartieren her-
kommt, soll nicht am modernen Druckknopf die Empfindung haben,
er trete in ein Haus, fur das er doch eigentlich zu wenig « vornehm »
sei. Bevor wir uns nun anderen Orden zuwenden, mag uns ein
Brief aus dem «Life of Canon Liddon*)», datierend vom 3. April
1884, noch als Zeugnis dienen, welche Wichtigkeit dem Orden von
St. Johannes dem Evangelisten und seinem Stifter schon damals
zugemessen wird: « Vater Benson die Hiande zu binden (to weaken

) Die Mission existiert in Afrika seit 1884 ; sie wurde damals auf die Auflorder-
ung des Erzbischofs von Canterbury hin begonnen. Ins Missionsgebiet gehoren die
St l’hilippskirche, zwei Schulen, das St. Columba Haus in Capetown und die gottes-
dienstlichen Funktionen fiir die Schwestern von All Saints daselbst.

?) In London werden diese Retreats meistens im « London House» der Gesell-
schaft abgehalten, an der Great College Street. 1897 wurde vom Bischof der Insel
Jona der S. of St. John ein Haus geschenkt, wo in den Sommermonaten Priester und
Laien wohnen zum Zwecke von «Retreats» und Studien.

’) Puller, Continuity, S, 102 und 103.

4) 8. 332.



Father Benson’s hands), wiirde soviel heissen, wie eine der wenigen
Krifte und herrlichen GGaben in der Kirche Englands zu vermindern,
Die Prinzipien der High Church sind weit mehr verbreitet als je:
aber sie werden auf viel schwichere und weniger kraftige Art ge-
halten, als das vor einigen Jahren der Fall war. Es besteht in
oleicher Weise ein Unterschied in bezug auf intellektuelle Festigkeit
und moralische Intensitdt: aber dank dem ist die Bewegung popu-
larer geworden. Vor seinem Tode!) bemerkte Dr. Pusey die Ander-
ung mit Sorge, und seitdem er von uns geschieden ist, hat man
sich dessen mehr geachtet?). Jetzt ist Vater Benson eines der
wenigen Elemente des Widerstandes gegeniiber der neuen Ordnung
der Dinge — unbewussten Widerstandes allerdings, denn man kann
mit Recht daran zweifeln, ob er diesen Widerstand geleistet hat
(wether he has realised it). Aber die «isolation of his work», die
ungewohnliche Strenge seines Charakters, seine absolute Unweltlich-
keit (unworldliness), um gar nicht zu sprechen von der Autoritit,
die er besitzt, als ein Mann, der herstammt von einer jetzt ver-
gangenen Generation — das alles vereinigt sich, um, wie es mir
in letzter Linie scheint, seinem Unternehmen eine wachsende Be-
deutung zu verleihen. Ein begabter Mann, der an die christliche
Religion glaubt, ist imstande, Vortrige zu halten, welche auf einen
grossen Teil des Volkes Eindruck machen. Ich unterschitze diese
Art von Arbeit keineswegs — ich bin weit entfernt davon —
aber das ist eine unendlich viel kleinere Arbeit (but it is infinitely
lower work), als diejenige, welche durch die blosse Zugehorigkeit
zu einer Gesellschaft geleistet wird, in welcher alles fiir Gott auf-
gegeben worden ist, und wo die stumme Beredsamkeit der Regel
tausend Predigten aufwiegt ».

In der Jubilaumsnummer der « Church Times » begegnen wir nach
einem Hinweis auf das Werk Vater Bensons folgendem Abschnitt:
«Das Leben nach einer Regel wurde lange Zeit mit mehr oder
weniger Unwillen aufgenommen, als passend flir Frauen; aber die
Ausdehnung auf das minnliche Geschlecht begegnete einem eigen-
tiimlichen Vorurteil, welches ohne Zweifel noch bestirkt wurde durch
die ungebiihrliche offentliche Behandlung, die den Versuchen des
beredten aber undisziplinierten Vaters Ignatius zu Teil wurde.
Die fritheren Bande der « Church Times » sind gefiillt mit Notizen, die
Bezug nehmen auf seine Versuche und Verfolgungen, und sind
kaum weniger voll von seinen eigenen ungeduldigen Appellationen

1) 1%, September 1882,

2) Im Jahre der Abfassung dieses Briefes wurde zur Erinnerung an Dr. Pusey
von Bischof Mackarness in Oxford ein Haus erifinet, wo jetzt fiinf Theologen, an
deren Spltze Dr. Darwell Stone steht, fiir die Oxforder Studenten Seelsorge treiben
und wissenschaftlich titig sind im Dienste der Kirche.



— B7 =

um Anerkennung und Unterstiitzung. Die « Church Times » ver-
kleinerten die Tatsachen nicht, indem sie Ignatius verteidigten. Der
Bischof von Norwich gab der Geistlichkeit der St. Saviour’s-Kirche
in dieser Stadt den Befehl, den Monchen die Kommunion zu ver-
weigern, wenn sie nicht ihr Monchsgewand ablegten. Das rief eine
hitzige Auseinandersetzung hervor am 17. Juni 1865. Das Resultat
war eine Notiz am 25 August des folgenden Jahres, die besagte:
Rev. J. L. Lyne (Brother Ignatius) habe mit der Erlaubnis des
Diozesanbischofs in St. Michaels in Shoreditch gepredigt !).» Joseph
Leycester Lyne war am 23. November 1837 als ein Kaufmanns-
kind geboren in der Gemeinde von All Hallows, Barking. Er be-
suchte die St. Pauls-Schule und kam dann nach Spalding und
Worcester.” Durch seine Bekanntschaft mit Bischof Robert Eden trat
er ins Trinity College von Glenalmond ein und studierte Theologie.
1800 wurde er Diakon, musste sich aber wegen seiner « eccentricity
and impatience of discipline?)» in diesem Amte auf das Begehren
von Bischof Eden hin drei Jahre des Predigens enthalten. Er wurde
dann Curate an St. Mary zu Plymouth und sammelte hier Manner
und jugendliche Leute um sich als Superior. Er wurde ermuntert
von Priscilla Lydia Sellen und hauptsachlich durch Pusey, welcher
ihn mit dem ersten Ordenskleid beschenkt haben soll. Er studierte
die Benediktinerregel und nahm dann als Curate der St. Saviour’s-
Mission in Ost-London das Benediktinerkleid. Nach neun Monaten
sah er sich aber gezwungen, auf dieses Kleid zu verzichten. 1862
erliess Vater Ignatius — so nannte er sich nun — einen Aufruf
zugunsten der Wiedererweckung des klosterlichen Lebens, der
einen gewaltigen Streit nach sich zog. Er griindete mit etwa zwei
ihm zugetanen Leuten in Claydon, nahe Ipswich, eine « Community »,
die vielen Angriffen ausgesetzt war. Er kam dann nach Elm Hill,
nahe Norwich, zog in ein Haus in Chale, das ihm Pusey lieh, und
griindete schliesslich 1868 in Feltham ein Benediktinerinnenkloster
von anglikanischen Schwestern. Sein «extravagantes Verhalten»
fihrte um diese Zeit zur Suspension durch den Bischof von London,
Archibald Campbell Tait. 1869y griindete Ignatius in den Black
Mountains in Siid-Wales die Llanthony-Abtei®). Daselbst wohnte
er nun, zog im Land herum und predigte, wo ihm die Kirchen
verschlossen wurden, in Theatern und Vorlesungssilen. 1890/91
machte er eine Missionsreise nach Canada und den Vereinigten
Staaten, die aber erfolglos blieb. Am 16. Oktober 1908 starb er

Yy 7. Februar 1913.

?} Wir entnehmen diese Dinge einigen uns zur Verfigung gestellten Notizen,
die in der Bibliothek des Kings College ausgezogen wurden.

%) Dicse ging nach seinem 1908 erfolgten Tode in den Besitz der- Benediktiner
von Caldey iiber (1911), « Pex» September 1911, 386.



e P

in Camberley und liegt jetzt in Llanthony begraben. — Die Mutter
des 1868 gegriindeten Benediktinerinnenklosters war eine ehemalige
Schwester von Ascot Priory, Hilda Mary Stewart. Sie hatte die
Bekanntschaft von Rev. Lyne gemacht, als sie noch in Miss Sellens
Community in Plymouth war. Jetzt hatte Ignatius sie bewogen,
selbst eine Klostergemeinschaft zu griinden unter der Regel des
hl. Benedikt. In Feltham, in Middlesex, fand sich ein Haus, und in
der Kapelle von Laleham erhielt die Mother Hilda Mary das
Benediktinerinnengewand. Zehn Jahrestand dieser Orden direkt unter
der Aufsicht von Vater Ignatius. Dieser duldete keine bischofliche
Oberaufsicht. Das fihrte die Nonnen zur Trennung von ithm und
zur Unterordnung unter den Bischof von London im Jahre 1878.
1889 zogen die Benediktinerinnen nach Twickenham und 1393 in
die Malling Abtei, die von Gundulph, Bischof von Rochester (1077
bis 1108) gegriindet worden und vor der Reformationszeit auch
Benediktinerabtei gewesen war. Hier wurde Mother Hilda Abtissin.
Sie starb 1900, und durch die Vermittlung des Abtes von Caldey,
der nun ihr «Visitor » wurde, erhielten die Nonnen in der Person
der Schwester Mary Pauline von der All Saints’ Community die
zweite Mutter. Die Wahl fand durch das Kapitel von Malling statt
am 12. Februar 1907 in Ubereinstimmung mit dem Visitor, der
Mutter und dem Kaplan von All Saints! Die Einfiihrung geschah
durch Abt Aelred von Caldey. 1911 sah sich die Klostergemein-
schaft infolge ihrer nunmehrigen Grosse genotigt nach Milford Haven
iiberzusiedeln in die St. Bride’s Abbey. 1912 waren es vierzehn
Nonnen, die die feierliche Profess abgelegt hatten, fiinfzehn mit
einfachen Geliibden, fiinf Novizen und eine interne « Oblate». Die
Nonnen von St. Bride’s Abbey in Milford diirfen nur mit der Er-
laubnis des Abtes von Caldey das Kloster verlassen. Unter anderen
Handarbeiten bildet die Stickerei wohl die Hauptbeschaftigung
neben den Gottesdiensten, die nach dem Benediktiner Ritus in der
lateinischen Sprache gefeiert werden?!). Seit der Verbindung mit
den Caldey Fathers ist die schwarze Farbe des Kleides ersetzt
worden durch die weisse.

Doch die Caldey Fathers waren nicht erst im Jahre 1907 mit
den Benediktinerinnen in Beziehung getreten.

Der Griinder der Benediktinergemeinschaft von Caldey, Aelred
Carlyle, hatte als Knabe in seines Vaters Bibliothek ein Buch ge-
funden « Monks and Monasteries », verfasst von Rev. S. Fox. Auf
Grund dieses Buches kam er zur Uberzeugung, er miisse ein Bene-
diktinerleben fiihren. Als Student der Medizin lebte er so weit wie
moglich nach der Regel des hl. Benedikt. Und als er zufillig einmal

1) The Benedictines of Caldey Island. Published at Caldey. 1912, S. I13I.



. 379

die Benediktinerinnen von Twickenham besuchte, sagte er sich,
wenn es fiir die Frauen schon eine Wiederherstellung des Ordens
gibt, so werden die Manner auch einen solchen bilden konnen?).
Der Kaplan der Nonnen hatte mit der Erlaubnis des Bischofs von
London, Dr. Temple, junge Manner um sich gesammelt, die nach
Moglichkeit die Regel Benedikts befolgten und vielleicht einmal
einen Orden bilden sollten. Zu ihnen gesellte sich nun Aelred
Carlyle. Er vereinigte in Ealing etwa zehn junge Leute um sich,
die alljahrlich die drei Gelibde ablegten, um ihre individuelle Be-
rufung zu erproben. 1895 wollte er sie zur vollstindigen Annahme
der Regel Benedikts bewegen. Keiner der Anwesenden leistete ihm
aber Folge. Und so zog er verlassen nach Ost-London und widmete
sich dort in der Gemeinde S. John, Isle of Dogs, der Kranken-
pflege und der Strassenpredigt. Ostern 1896 begann er das Noviziat;
am II. Februar 1898 hatte er eine Unterredung mit Erzbischof
Dr. Temple von Canterbury. Die Folge war, dass Bruder Aelred
an Quinquagesima 1898, am 20. Februar, in der Kapelle der Malling
Abtei die feierliche Profess ablegte. Der dortige Kaplan hatte vom
Erzbischof von Canterbury den Auftrag erhalten, an seiner Stelle
die (eliibde entgegenzunehmen. Nachdem Aelred mit zwei Briidern
1898 bei den Cowley Fathers im London-House Unterkunft ge-
funden hatte, zogen sie 1899 in ein Hiuschen in der Nihe von
Milton Abbas. Bevor sie aber dorthin gingen, legte ein Bruder die
einfachen Geliibde ab, und der andere begann das Noviziat. Als
jedoch die Gemeinschaft in Milton Abbas wuchs, da verlegte man
die Niederlassung nach der Insel Caldey, auf der friither tausend
Jahre lang Monche gelebt hatten. Da, am 10. Januar 1901, ertdnte
zum erstenmal wieder, seit der Reformationszeit, in der Priory
Church der Vesper-Gesang tief ergriffener Monche. Am 23. Fe-
bruar 1902z wurde eine Adresse an den Erzbischof Dr. Temple
geschickt, die von der Wahl Aelreds zum Abt durch das Kapitel
der Ménche Kenntnis gab und um Bestatigung des Ordens nach-
suchte. Sie wurde Ende Mai zuriuckgeschickt und trug die Unter-
schrift des Primats: « Approved J« F. Cantuar>. Mit dem Gesang
eines Te Deum nahm man das Dokument entgegen. Fiir kurze
Zeit war die Gesellschaft am 5. Marz 1902 auf das Anerbieten von
Lord Halifax hin, der fiir den Orden grosse Sywmpathien zeigte,
nach Painsthorpe gezogen. 1906 gelangten dann die Benediktiner
durch Kauf in den Besitz der Insel Caldey, auf der sie am 17. Ok-
tober 1906 Einzug hielten, 18 an Zahl, mit dem Gesang Depre-
camur, den Augustin seinerzeit mit seinen Monchen angestimmt
haben soll, als er nach Canterbury kam. In der Zwischenzeit war

) Ibidem S, 13.



Abt Aelred vom Bischof von Fond-du-Lac ordiniert worden, und
drei Briider hatten die feierlichen Geliibde abgelegt. Jetzt wurde
mit dem Ausbau des Klosters begonnen. WWoh!l etwas vom Inter-
essantesten dieser Arbeit ist der Hauptaltar, der aus vierundsechzig
Steinen gebaut ist, die von einer Grosszahl vorreformatorischer
englischer Kloster herstammen. Jeder Stein trdgt den Namen des
Klosters, dem er angehoérte und dessen Griindungszahl. — Zur Auf-
nahme in den Orden bedarf es zweier Empfehlungen von seiten
des Gemeindeklerus und eines drztlichen Zeugnisses, das die Ge-
sundheit des Kandidaten verbiirgt. Ferner muss erkldart werden,
dass der um Zulassung Nachsuchende frei ist von Schulden und
Heiratsverpflichtungen, und man erwartet von ihm, dass er die
Kosten seines Noviziates bezahlt. Bevor er aber dieses auf sich
nehmen darf, muss er eine oft sechs Monate dauernde Probezeit
bestehen, wahrend welcher er die Zivilkleidung tragt. Thr folgt
dann das einjihrige Noviziat. Hat er dasselbe in Verbindung mit
einem Examen zur Zufriedenheit der Patres bestanden, so wird er
zur Ablegung der eznjacken Gelibde zugelassen; das heisst, die
Geliibde werden Gott geleistet und nicht der Kirche. Obschon sie
aber der Kandidat fiir seine ganze Lebenszeit ablegt, ist er doch
nicht an sie gebunden, sobald er aus dem Kloster entlassen wird.
Mindestens drei Jahre lang steht er nun unter den einfachen Ge-
libden. Hat er dann sein fiinfundzwanzigstes Altersjahr zuriick-
gelegt, so kann er die fezwerlichern Geliibde leisten, Diese binden
ihn auch dann, wenn er aus dem Kloster ausgestossen wird., —
Das Ideal der Caldey IFathers war von Anfang an < die Griindung
einer Gemeinschaft, die vollstindig kontemplateven Charakter haben
und zu volliger Beobachtung der Benediktiner Regel gehalten sein
sollte »1). Demgemadss wird der Tag folgendermassen eingeteilt:

| Sommer Winter |
Y Sonntags [ Werkiags | Sonntags | Werktags t
‘E Matutin und Laudes S 8 . & B 2, 00 2. 00 2. 00 2. 00 ;
. Angeclus und Prim oo 7.00 | 5.00 7. 00 0. 00 |
| Stille Messe (mit Kommunion) .30 | 5.30 7. 30 7.00 |
Morgenessen 8 15 6. 15 8. 15 7-45
fandarbeit . . . . . . . . . . . — 6. 30 — 8. 00
Freie Zeit . . . . . . . . . . . — 8. 50 — 9. 39 |
‘Terz, Hohe Messe und Sext . . . . . 9. 00 9. co 9.00 | 10.00 f'
Handarbeit und « Classes» . . . . . . — 10. 00 — - |
Mittagessen (mit Vorlesen). . . . . .| 11.30 ; 11.15 | 11.30 | II.I} E
Angelus und Non. . . . . . . . .| 12.00 | 12.00 12.00 | 12.00
Handarbeit und Studien. . . . . . . — 1. 30 — 12. 30 {
Vesper , & & @ v = % @ s & @ i 4. 00 5. 00 4. 00 5. 00 l
Nachtessen . . . . . . . . . . .| 6.00 6. 30 6.00 | 6.30
Vor'esung durch den Abt im Kapitelhaus, I
Kompletorium und Angelus. . . . . 7. 30 7. 30 7. 30 7.30

1) « Pax», Sept. 1911, S. 384.



381 .-

Erholungszeiten sind im Sommer und Winter der Sonntag
Nachmittag (von 2 Uhr an) und die Nachmittage am Mittwoch
und Samstag. An Fasttagen und zur Advent- und Fastenzeit gibt
es keine Erholungen?), und die Stunden der Mahlzeiten sind ge-
andert. Nach der Vesper widmet man sich stillem Gebet bis zum
Abendessen. — Seit dem Jahre 1904 existiert die Quartalzeitschrift
« Pax », die iiber die Ereignisse im Orden Aufschluss gibt.

Im Februar dieses Jahres (1913) haben nun die Moénche von
Caldey durch den Beschluss, sich Rom anzuschliessen, lber die
Grenzen ihres Landes hinaus grosses Aufsehen erregt. Schon im
Jahre 1912 hatten sie die Frage des Ubertrittes erwogen; sie be-
schlossen aber, mehr denn dreissig an Zahl, mit Ausnahme eines
einzigen, der sich nachher ihnen ebenfalls anschloss, nicht in Ge-
meinschaft mit Rom zu treten. Dieser Beschluss wurde aber am
19. Februar 1913 durch einen andern umgestossen. Es stellte sich
da auch heraus, dass der Abt Aelred seit dem Dezember 1911
mit dem Erzbischof von Canterbury in Unterhandlung war wegen
der bischoflichen Anerkennung des Ordens. Man musste sehen,
dass die Caldey-Fathers bis anhin gar keiner bischoflichen Autoritit
unterstelit, und, frei von Visitationen, ihre eigenen Wege gegangen
waren. Der Erzbischof von Canterbury gab ihnen nun den Rat,
den Bischof von Oxford als « Visitor » zu wahlen. Der Abt Aelred
trat darum mit Right Rev. Gore (dem Griinder der Community of
Resurrection) in Beziehung. Bischof Gore schickte den Principal
des Pusey Hauses, Dr. Darwell Stone, und Mr. W. B. Trevelyan
nach der Insel Caldey, um die Verhiltnisse zu studieren. Er ver-
langte, der Besitz der klosterlichen Institution miisse gesetzlich der
Kirche von England zugesichert werden: er beharrte darauf, dass
das Book of Common Prayer zu gebrauchen sei, und Morgen-
und Abendgebet nach der englischen Liturgie rezitiert werden
sollten, auch von den zu Priestern ordinierten Monchen. Er forderte
ferner die Verzichtleistung auf die Ausstellung des heiligen Altar-
Sakraments und auf den Gebrauch desselben bei der Erteilung des
Segens. Im weitern verlangte er die Beseitigung der Lehren von
der unbefleckten Empfingnis und der korperlichen Himmelfahrt
Marias aus dem Breviarium und dem Missale. Die Folge war
eine Erklirung der Benediktiner an Bischof Gore, die sechsund-
zwanzig Briider unterzeichnet hatten. Der Brief endigte mit der
Bemerkung: «lhre Forderungen sind von so entscheidender Be-
deutung, dass wir gezwungen sind, so zu handeln, wie wir glauben,
dass es fiir uns Gottes Wille ist ». Die «Church Times» bemerkten
dazu am 28. Februar, S. 286: « Wir wollen das nicht reinen Prote-

b

) The Benedictines of Caldey 1912, S. 136.



. 3§28 —

stantismus nennen, denn das wire eine Erniedrigung eines histo-
rischen Begriffs; das ist einfach das Prinzip moderner englischer
Dissenters in seiner gewohnlichsten Form ». Das namliche Blatt
brachte am 14. Mdrz 1913 einen Artikel (S. 362), der besagte,
dass zwolf oder dreizehn Angehorige des Ordens — einschliesslich
vier Nonnen von St. Bride’s — nicht zu Rom ilibergegangen seien.
Zu ihnen gehorten alle Priester, mit Ausnahme des Abtes Aelred.
— Auf dieses Ereignis hin fragten wir denn einmal in England an,
in welchem Verhiltnis {iberhaupt die Kloster Englands zu Rom
stehen; und wir erhielten die Antwort: « Gerade die Orden haben
uns vor Bekehrungen zur romischen Kirche geschiitzt, weil sie die
Gelegenheit eines systematischen, einheitlichen, geordneten religidsen
Lebens gewihrleisten; eines I.ebens, wie es in der anglikanischen
Kirche nur zu oft fehlt. Bekehrungen kommen nur bei « launischen »
Leuten oder bei solchen vor, die sich, wie das leider bei Abt
Aelred der Fall ist, der Disziplin der Bischofe nicht unterordnen
wollen». — Wir hitten also hier eine Tatsache vor uns, wie sie
einem in der Kirchengeschichte gar oft begegnet: Um sich der
nahen Autoritit zu entziehen, fliichtet man zu fernstehenden ; denken
wir an den Klerus im westfrainkischen Reich zur Zeit Pseudo Isidors,
und an die Zustinde in England, etwas mehr als zweihundert Jahre
spater. — Ein anderer Brief aus England sagt uns: « Diese reli-
giosen Orden der anglikanischen Kirche sind nicht bloss einfache
Nachahmungen derjenigen, die der romischen Kirche angehoren:
des kann ich sie versichern. Thre Stifter haben die urspriinglichen
Regeln von St. Benedikt und St. Franziskus gebraucht, und nach
ihnen ihre Gemeinschaften organisiert, indem sie sie den modernen
Verhiltnissen anpassten, aber ihre Strenge in keiner Weise ver-
ringerten, Und ohne Zweifel nehmen diese Orden Teil an der
Heiligung und der Entwicklung unserer Kirche, als Representantin
eines gereinigten und gehobenen Katholizismus, und sie nehmen
auch Teil an der Arbeit, die religiose Entfaltung bei allen Kindern
der Kirche in allen Schichten der englischen Gesellschaft viel
intensiver zu gestalten, und das wird mit Gottes Hilfe der Charakter
der religiosen Bewegung im zwanzigsten Jahrhundert sein. —
Mochte er die Einheit zwischen den verschiedenen Teilen der
katholischen Kirche moglichst bald herbeifiihren, auf dass sie
schliesslich Ezns sei, nach dem Gebete ihres Herrn »?).

Wie aus diesem Brief hervorgeht, gibt es in der anglikanischen

Kirche auch einen Orden, der unter der Franziskaner-Regel steht.
Es ist dies die Society of the Divine Compassion, die sich zum

1) Dieser Brief wurde uns von Otto Maria Saenger, der uns bei der Sammlung
des Materials behiilflich war, in liebenswiirdiger Weise zur Verfiigung gestellt.



— 383 -

Ziele gesetzt hat, den Geist des heiligen Franziskus von Assisi zur
Geltung zu bringen durch die Fihrung eines Lebens in Armut,
und durch die Teilnahme an den Entbehrungen und dem Kummer
des armen, gemeinen Volkes!). « Grundsatzlich war die Priester-
schaft allen zuganglich, die recht (fit) waren; faktisch war sie fur
den, der kein (seld hatte, verschlossen »2). Deshalb will sich der
Orden, unter der I'ranziskaner-Regel, die er allerdings nicht sklavisch
befolgt?®), in den Dienst des Volkes stellen. Die Mitglieder der
Gesellschaft sind sich wohl bewusst, dass das klosterliche lL.eben
nur «ezne Art des religiosen l.ebens» ist. Denn: « Wenn Jesus
Christus der katholische Christus ist, (is the Catholic Christ), der
Heiland aller Menschen und aller Zeiten, dann kann es nicht eine
einzige Art des Ausdrucks geben, welche das « Monopol » seiner
Lehre hat (the monopoly of His teaching), und nicht eine einzige
Zeitperiode, die eine unverdnderte oder unveranderliche Darstel-
lung des Lebens gibt, das seine Nachfolger nach seinem Willen
fiihren sollten?).»

Der Anfang der Gesellschaft fillt auf den 20. Januar 1894.
Unter der Fihrung von Father Wagget, Mitglied des Ordens von
S. John the Evangelist, hatten in Oxford Retreats stattgefunden.
Bei der Abendmahlsfeier in der Kapelle des Pusey Hauses leisteten
an dem genannten Tage die Teilnehmer fiir ein Jahr die Geliibde
der Armut, der Keuschheit und des Gehorsams. Fiinf Jahre spiter,
am 20. Januar 1899, legten die ersten zwei Novizen die vollstan-
digen Geliibde ab vor dem Bischof von St. Albans, Dr. Festing.
Dieser segnete auch die Kleider, die Kordeln und die Kruzifixe,
die auf den Altar gelegt worden waren. Die Regel wurde vom
Erzbischof von Canterbury angenommen und unterzeichnet. 1893
hatten zwei der ersten Mitglieder in der S. Philipps Gemeinde in
Plaistow einen Besuch gemacht und dort gewaltige Impulse zur
Armenarbeit erhalten. Jetzt zogen sie hinaus in diese Gemeinde
von Ost-L.ondon, um den Leuten in den schmutzigen und russigen
Quartieren zu helfen. Schon siebenundvierzig Jahre lang war es
der Beruf der Priester der St. Philippskirche gewesen, diese armen
Menschen zum Glauben daran zu bringen, dass auch sie von der
Kirche gesucht wiirden, und dass der Heiland auch nach ihnen
Verlangen trage. Unsere Franziskaner unterstiitzten jetzt den Klerus
mdchtig; nahe der Kirche, in den «Iron-Rooms>», versammelten
sie die Leute am Montag Abend zu Vortrigen, die sie auskiin-

» ') A Franciscan Revival, edited by A. Clifton Kelway. Printed, for private
circulation only, by the Society.

?) Ibidem, S. 29.

b Ibidem, S. 40,

*) Ibidem, S. 34.



— 384 —

digten als « Thoughts for Thinking Men ». Da diskuttierten sie mit
thnen, antworteten auf Fragen, trosteten sie in ihrem Elend und
suchten sie fiir Christus zu gewinnen. Da hiessen sie auch Minner
und Knaben beim «social tea» willkommen und machten sich
immer mehr Freunde unter ihnen. Durch lebende Bilder suchten
sie dem Volke die Ereignisse aus dem IL.eben Jesu recht nahe zu
bringen. Da malten zwei Briider Szenen aus dem Heiligen Land,
und andere studierten Chore ein, die bei der Auffihrung gesungen
werden sollten. Ein Bild wird zum Beispiel « The Vlrgms Dream
of Calvary »!) genannt. — Der Vorhang, auf dem die Mutter
Maria mit dem Jesuskind gemalt ist, wird entfernt. Man sieht Maria
schlafend; ein reben- und lilienumrahmtes Tor steht offen und gibt'
einen Ausblick in die Ferne, auf den See von Galilda. Von der
Galerie herab singt ein Priester das Evangelium, Simeons Prophe-
zeiung, und die Verse, die die Erfiillung enthalten: «Es stand
aber bei dem Kreuze Jesu seine Mutter » (Joh. 19, 235). Unter-
dessen beginnt das Licht langsam zu ersterben, und es erscheint
im Rahmen des Tores, vom Lichte einzig beleuchtet, das Bild von
Laserge: Stabat mater. Aus dem Hintergrund tonen die Stimmen
des Chors, der das Lied «Rock of Ages»?) singt. — Von diesen
Bildern sollen die Anwesenden jeweilen tief ergriffen sein. «Es ist
klar — sagt Kelway — dass einige einfache Seelen, emporgehoben
und zu ihmn gezogen, Christum, wie vielleicht nie zuvor, gesehen

haben ».

Als 1901 und 1902 in London eine Epidemie ausbrach,
leisteten die Briider des heiligen Franz im Absonderungshaus von
Dagenham opferwillige Dienste. 1905 kaufte die Society of Divine
Compassion nicht weit von Stanford-le-Hope ein Haus, bekannt
unter dem Namen « Potters Farm ». Dahin konnen Geistliche gehen,
um auszuruhen und < Retreats » mitzumachen. Eine Missionsstation
in der Divzese von Bloemfontein in Siid-Afrika, die am 14. Mai
1904 begriindet wurde, hielt sich nicht auf die Dauer%). Die Fran-
ziskaner beschiftigen sich neben der Pastoration mit Uhrenfabri-
kation, Druckerei und Landarbeiten. Es mutet uns eigentiimlich
an, wenn wir Einblick gewinnen in die Maschinenriume der
Druckerei in Plaistow*). An den modernen, elektrischen Maschinen
arbeiten Briider des heiligen Franz im Monchsgewand, und an der
Wand sehen wir des Heilands Kreuz, das die Briider immer daran
erinnert, dass ihr Leben in und mit aller Arbeit dem Herrn geweiht

') Der Jungfran Traum vom Kalvarienberg, eine Art Passionsspiel.

®) Fels der Zeiten. A Franciscan Revival, S. 8.

%) Ein St. Franziskus Haus ist in London EC City Rd, erdffnet Worden
*) Hier wird die Monatsschrift des Ordens «Ecclesia » herausgegeben.



— 385 —

sein soll. Das ist eine Wiederbelebung des Monchtums, wie sie
uns dhnlich bei den Mariaviten entgegentritt.

Wie die andern englischen Orden, so hat auch die Society of
Divine Compassion sogenannte Associates, Leute, die draussen in
der Welt leben, aber mit dem Orden in praktischer Verbindung
stehen mochten?). Um als Associate aufgenommen zu werden,
muss man in erster Linie davon tiberzeugt sein, dass ein Leben
nach den Prinzipien der Armut, des Gehorsams und der Keusch-
heit in den evangelischen Riten von Christus angeordnet worden
sei. — Es erinnert uns jeweilen ganz an die Anfangszeiten des
Oxford Movements, wenn wir in den klosterlichen Schriften Hin-
weisen auf Walter Scott und Pascal begegnen; solche finden wir
auch bei den Franziskanern der S. D. C, So lesen wir da: «Es ist
wahrhaft notwendig, dass ein Novize den zweiten Teil der Pensées
von Pascal kennt» ?). Die Renaissance der englischen Kloster weist
uns eben — direkt oder indirekt — immer wieder hin auf die
Zeiten von Port-Royal.

Es ertibrigt nun noch, auf zwei Orden hinzuweisen, die sich
hauptsidchlich mit der Erziehung der Geistlichen zur dussern und
innern Mission beschiftigen; es sind das: Die Society of Sacred
Mission und die Community of Resurrection. Die Griindung der
ersteren erfolgte 1891. An Aller-Heiligen 1889 war nimlich Bischof
Corfe konsekriert worden, um in Corea Vorsteher einer Missions-
Diozese zu werden. Bis zum Marz 1890 war es ihm aber unmég-
lich gewesen, einen Priester zu finden, der sich entschliessen konnte,
mit ithm zu ziehen. Man musste also dafiir sorgen, fiir die Corea-
Mission Geistliche heranzubilden. So wurde von Bischof Corfe die
Corean Missionary Brotherhood gegriindet, aus der dann die So-
ciety of Sacred Mission hervorging. An der Vassall Road in Brixton
(London) kaufte man ein Haus, in dem unter dem Direktor Rev.
Herbert Kelly junge Leute ins theologische Studium eingefiihrt
wurden. Am ¢. Mai 1893 begannen drei Briider das Noviziat, und
gegen den Schluss des Sommers hin zdhlte man schon sechs No-
vizen. 1894 kam der Priester Woodward von der Mission Zentral-
Afrikas in Magila und begann ebenfalls das Noviziat®). Da Wood-
ward bald wieder zuriickreisen musste, nahm er schon im gleichen
Jahre (18¢94) mit Rev. Herbert Kelly die Geliibde auf sich. Erst
nach zehnjahriger Zugehorigkeit zum Orden gedachte man die fiir
immer bindenden Geliibde abzulegen. Jetzt sollten sie nur der
Ausdruck der Absickt sein, fiir das ganze Leben der Gesellschaft

') Eine ihnliche Institution wie der «dritte Orden »,
®) Franciscan Revival, S. 12.
) An idea in the working by Herbert Kelly S. S. M., S. 39.

Internat. kirchl, Zeitschrift, Heft 3, 1913. 25



— 386 —

und damit der Kirche zu dienen. 1897 zog die Gesellschaft nach
Mildenhall, in Suffolk. Im Haus in England war zu dieser Zeit
Rev. Kelly mit vier Novizen und zwei layworkers. In Corea wohnten
ein Priester, drei Leute, die ordiniert werden sollten, und zwei
Laien. In Zentral- Afrika arbeitete Vater Woodward mit einem
Diakon und zwei Laien. Seit 1891 war der Mitgliederbestand
folgender gewesen?):

-}

Eintritte Weggang il
Jahr |  Ménner | Knaben Corea Afrika | Austritte

1891 3 - e — -
1892 10 —— I — 5
1893 ) 1 — 2 I

1894 6 — — 1 2 h
1895 3 2 - 3 3
1896 I 4 3 I 3
1897 7 8 2 I 3
3y I5 6 8 17

Es ergibt sich schon aus diesen Zahlen, dass die Gesellschaft
an Schwierigkeiten nicht vorbei kam; um so erfreulicher war fiir
sie der Mitgliederbestand vom Jahre 1908; sie zdhlte damals 31
Angehorige; 19 Priester und Diakonen und 12 Novizen. Am
20. September 1897 gab der Bischof von Ely der Schule seine
Anerkennung als einem « Theological and Missionary College ».
Im Juli 1903 erfolgte die Ubersiedelung nach Kelham, wo sich die
Gesellschaft vorziiglich einrichtete. Wenn wir den Studienplan
fritherer Jahre mit dem spaterer Zeit vergleichen, so bekommen
wir den Eindruck, die Gesellschaft habe etwas gelernt. Die theo-
logische Erziehung soll in erster Linie auf den praktischen Dienst
in der Gemeinde gerichtet sein, auf die Beantwortung der Fragen
nach dem Verhiltnis des christlichen Glaubens zum gewohnlichen
Leben. Durch das Bestehen eines Examens gelangt man zum
theologischen Studium, das vier Jahre dauert. In den ersten zwee
Fahren werden einige Patristische Werke behandelt und wochent-
lich fiinf Vorlesungen gehalten, die sich folgendermassen verteilen:

2 Vorlesungen iiber Neues Testament (im ersten Jahr Studien
des erzahlenden Teiles der Evangelien, speziell bei Markus; im
zweiten Jahr allgemeine Behandlung der paulinischen Briefe). 1 Vor-
lesung iiber Altes Testament (nationale und religitse Geschichte
Israels). 2 Vorlesungen iiber Kirchengeschichte (im ersten Jahr
romische Geschichte, im zweiten Jahr K, G. bis 800).

') The History of a religious idea. Kelly, S. 79.



— B

Fir die zwez letzsten Fahre werden nur vier Vorlesungen
gegeben: 1 Vorlesung iiber Neues Testament (im dritten Jahr
Johannes Evangelium:; im vierten Jahr eingehendes -Studium aus-
gewdhlter Briefe nach dem griechischen Text). 1 Vorlesung iiber
Altes Testament (Ursprung und Geschichte der Religionen und des
sozialen Lebens bei den Semiten). 1 Vorlesung iiber Kirchenge-
schichte (bis 1552. Eingehen auf die Entstehung der Nationen, der
Staatsformen, des Papsttums, des Feudalismus, des Konigtums und
Behandlung der history of thought). 1 Vorlesung iiber Dogmatik.
(Ubersicht iiber die Philosophie; Elemente der Psychologie; Er-
kenntnistheorie (validity of knowledge); Theologie: Anthropologie;
Ethik; Offenbarung: das Christentum als Antwort auf die Probleme
des Lebens). ,

Jeden Samstag finden Diskussionen statt, welche Probleme zum
Gegenstand haben, die sich den Studenten bei ihrer wissenschaft-
lichen Arbeit aufgedrdngt; der Schiiler soll sich dabei im Reden
und scharfen Denken iiben. Fir die kirchlich-praktische Betitigung
ist in hohem Masse gesorgt. Im Jahre 1909 wurde von der Ge-
sellschaft selbst ein Biichlein gedruckt — in ihrer Druckerei zu
Kelham — mit dem Titel « Principles ». Es enthilt zweiundzwanzig
Grundsitze, die man sich einprigen soll; wir sind aber nicht mit
allen einverstanden. So gefallen uns zum Beispiel nicht Abschnitt
zwei und drei des elften Grundsatzes: <« Sei iiberzeugt, dass niemand
unwissender ist als du:; niemand alberner (more foolishly) gehandelt
hat als du; niemand mehr gegen Gottes Gnade gesiindigt hat als
du. Fange an, dich entschlossen jederzeit als den Geringsten und
Unwiirdigsten von allen zu betrachten, denn das ist gut fiir dich;
und lass es geschehen mit Einfachheit und Aufrichtigkeit ohne
Affektiertheit ». Der Zweck dieses Grundsatzes ist wohl die Demut.
Wir glauben aber nicht, dass er zu echter christlicher Demut fihrt;
denn es fehlt der Dank gegen Gott fiir die Gaben, die er uns,
seinen Kindern, geschenkt hat; der Dank fiir dieses und jenes,
das er uns tatsichlich wirken liess, und das Bewusstsein der Kraft
in Gott. Es fehlt der Geist des Apostels: «Ich habe mehr geleistet
als sie alle» (I. Kor. 15, 10) « Wenn ich mich rithmen will, so bin
ich erst kein Narr, denn ich sage die Wahrheit» (II. Kor. 12, 6);
aber allerdings: « Wer sich rithmt, riihme sich des Herrn » (I. Kor. 1, 31).
Es ist keine Frage, dass man durch die falsch verstandene christ-
liche Demut schon viel Unheil gestiftet hat, und dass die christliche
Gemeinde nicht ohne Schuld ist, wenn zum Beispiel Nietzsche in
seiner Sehnsucht nach kraftvollen Personlichkeiten sich voll Ver-
achtung von der Kirche abwendet, in der er solche nicht zu finden
glaubt. — Mit Freude sehen wir, dass jetzt die Gesellschaft besonders
talentierte Schiiler an die Universitit schickt, um sie fir sich zu



Tutoren!) auszubilden. Sie konnte das leider in fritheren Zeiten
noch nicht tun, weil die Kosten fiir einen Studenten an der Uni-
versitat doppelt so gross waren, wie die Ausgaben, die fiir ihn im
eigenen College gemacht werden mussten. Die Auslagen betrugen
im ganzen 1891 im Haus zu London 200 Pfund, 1892 schon
631 Pfund und 1896 828 Pfund. Seit 1893 hat die Corea Mission
sich verpflichtet, jeweilen die Kosten fiir etwa fiinf Studenten zu
bestreiten, die sich fiir den Dienst in dieser Didzese vorbereiten
wollen. 1896 wurde ein Fonds gegriindet, in den im ersten Jahr
353 Pfund flossen,

Zur Charakterisierung der bedeutenden Community of Resur-
rection, auf die wir zum Schluss noch hinweisen wollen, diene ein
an uns gerichteter Brief des gegenwirtigen Ordens-Obern, Vater
W. H. Frere; dieser schreibt: « Unsere Gemeinschaft betrachtet als
die hauptsichlichste Aufgabe die Auslibung eines « Religious Life »,
und besteht aus einer Anzahl von Priestern, die berufen sind, dieses
Leben in Gemeinschaft zu fithren. Sie wird als eine Verbindung
fiirs Leben angeschaut, und jeder gibt seinen Eintritt nach voraus-
gegangener ordentlich langer Probezeit mit der Absicht, der Ge-
meinschaft fiir immer anzugehoren. Aber wir sind nicht durch
ewige Geliibde gebunden, sondern nur durch Versprechen (promises),
die jahrlich erneuert werden. Die Regel soll die Ideale des reli-
giosen Lebens in Verbindung bringen mit den drei evangelischen
Riten und so fort, und soll fiir die praktische Existenz der Ge-
meinschaft eine Arbeitsgrundlage (a working basis) geben. Was
die Arbeit betrifft, haben wir keine spezielle Aufgabe. Wir wollen
lediglich nach Kriften das Werk der Kirche iiberall fordern, wo
man uns sucht oder uns nétig hat. Anfangs waren wir haupt-
sachlich mit literarischen Arbeiten, Missionspredigten und Retreats
beschiftigt. Dieser Arbeit widmen wir immer noch einen Grossteil
unserer Zeit. Aber wir sind jetzt auch sehr durch die Heidenmission
in Sud-Afrika in Anspruch genommen; dann durch die Erziehungs-
arbeit, da wir junge Leute zum Kirchendienst ausbilden bei uns zu
Hause ?) und siidafrikanische Eingeborene in Johannesburg, wo uns
auch die Leitung einer offentlichen Schule anvertraut ist. Jetzt
haben wir auch Laienbriider und etwa dreissig bis vierzig Priester.
Unsere Gemeinschaft ist 21 Jahre alt; wir haben 1892z mit sechs
Mitgliedern begonnen. Fiir die ersten neun Jahre war Charles Gore
unser Superior, bis er Bischot von Worcester wurde. In England
befinden sich unsere Hiuser hier in Mirfield und in Leeds. In Jo-
hannesburg besitzen wir zwei Niederlassungen fiir die Eingeborenen-

') Das sind die Lehrer an den Colleges.
*) In Mirfield, wo ein sehr gutes College unter der Leitung der C. of R. steht,



— 389 —

arbeit, eine in Yeoville und die andere in Rosettenville. Das sind
alle unsere festen Zentren. FEin Grossteil unserer Arbeit wird auf
Reisen durchs lL.and geleistet. In den letzten Jahren sind wir in
hohem Masse mit Missionen in Canada, den Vereinigten Staaten,
Neu-Seeland, Stid-Afrika usf. beschiftigt gewesen »>.  Wir mochten
noch folgendes ergdnzend beifiigen: Der Grund zu der Community
of Resurrection wurde am 7. Oktober 1887 gelegt. Da vereinigte
sich die Brotherhood of the Epiphany, ein Teil der Oxforder-Cal-
cutta-Mission, mit dem Klerus vom Pusey House. Man hatte die
Absicht, denjenigen Priestern Hilfe und Ermutigung zu geben, die
unter einer Regel ein eheloses Leben in Gemeinschaft mit anderen
zu fihren verlangten. Als « Associates» gehorten der Gesellschaft
im Jahre 1908 etwa zweihundert Priester an’'). Die eigentliche
Bildung der Community erfolgte, wie im Brief vermerkt ist, erst
im Juli 1892. Die «professions»s der sechs Mitglieder wurden in
der Kapelle des Pusey Hauses abgelegt, wo die Gesellschaft bis
zum September 1893 blieb. Da der Superior, Rev. Gore, in Radley
Pfarrer wurde, verlegte die C. of R. ihren Sitz ebenfalls dahin.
Als man Rev. Gore zum Domherrn von Westminster machte,
diente ein Teil dieser kleinen Abtei als Zweighaus der Gesellschatft.
1898 wurde das « House of Resurrection » in Mirfield die Haupt-
niederlassung und ist es bis heute geblieben.

Unter der literarischen Arbeit des Ordens verdienen wohl in
erster Linie die Hauptwerke des jetzigen Oxforder Bischofs, Right
Rev. Gore, Erwahnung. Es sind dies die Arbeiten: Orders and
Unity und The Body of Christ, ein Buch, das in Nr. 37 des Ja-
nuarhefts der Revue internationale de Théologie von Kanzler Lias
einer eingehenderen Betrachtung unterzogen worden ist. Unter der
Redaktion von Vater Bull' wurde der Versuch gemacht, Zehn-
Rappen-Biichlein unter dem Volke zu verbreiten, um es so fir
kirchlich-religiose I'ragen zu interessieren und aufkldrend zu wirken.
Die Heftchen tragen den Titel « Manuals for the Million ». Im Jahr
1008—1909 wurden 123,000 solche Schriftchen verkauft. Einige
Titel koénnen uns dieses und jenes sagen: 1. Dringende Kirchen-
reform. 2. Sozialismus und Kirche. 3. Unsere Pflicht gegeniiber den
Kindern. 4. Sozialismus und christlicher Glaube. 5. Die Geschichte
des Sozialismus. 6. Die Riickkehr von Rom. 7. Die Reformation
in England. 8. Ein Tag in einem Kloster. 9. Was ist die Kirche?
10. Die heilige Kommunion. 11. Die reale Gegenwart. — Zur
Orientierung iiber das Wirken des Ordens dient die «Chronicle of
the Community of the Resurrection ». Im neuesten Heft findet sich
ein Artikel iiber «die Retreats fiir das Volk». Es sind dies reli-

1y A Franciscan Revival, S. 41.



= 390

givse Ubungen, Exerzitien zur Vertiefung des innern Lebens. Der
Mensch muss, um recht zur Selbstbesinnung kominen zu konnen,
fiir einige Zeit den Larm der Fabriken, der Kauthduser usf. ver-
lassen, um sich in der Stille zu sammeln im Gebet, im Anhoren
von religiosen Ansprachen, in Betrachtung und Schweigen. Ein
« Conductor » leitet diese « Retreats » und richtet taglich drei An-
sprachen an die Versammeiten. Waihrend den Mahlzeiten wird aus
einer erhebenden Biographie oder aus einem anderen Buche vor-
gelesen. Die Leute sollen sich hier ganz vertiefen in die Fragen:
Woher komme ich? Wohin werde ich gehen? Was soll mein Leben
bedeuten? Sic konnen eine Beichte (confession) ablegen, Absolution
empfangen und Rite fiir ihr zukinftiges l.eben. Solche Retreats
dauern gewohnlich drei Tage. Die Ansprachen stehen alle mit ein-
ander in Beziehung. Aus Retreats, die Bischof Gore einst fiir
Geistliche abgehalten hat, sind uns f{olgende Themen bekannt:
1. Einigung des menschlichen Willens mit dem gottlichen. 2. Die
Freude, eine Pflicht des Christen. 3. Gestaltung der Denkarbeit
nach den goéttlichen Zwecken. 4. Der sich opfernde Gott verlangt
vom erlosten Menschen eine entsprechende Opfergabe. 5. Das Gebet
muss im Namen Gottes verrichtet werden. 6. Die Methoden der
Arbeit miissen dem Willen Gottes angemessen sein. 7. \Wir sind
zu Hirten berufen. — Als Vorbild dienen den Conductors vielfach
die Exercitia spiritualia sancti Ignatii. Man schreibt uns: «Die
besten Seelsorger legen aul diese Retreats grosses Gewicht, und in
einer Gemeinde von lLondon verpflichten sich selbst die drmsten
Leute, einen Sonntag im Jahr in « Retreats » zuzubringen. Die beste
"Arbeit fir die Seelen wird sich immer in dieser Richtung ent-
wickeln »,

Damit wollen wir unsere Skizze tber die Renaissance des Kloster-
wesens in England abschliessen. Eines mag uns klar geworden sein,
dass es sich hier um eine religiose Bewegung handelt, die von grosster
Bedeutung ist fiir die englische Kirche selbst und fiir diejenigen,
die mit ihr in irenischer Beziehung stehen. Ohne Frage hat die
Oxforder-Bewegung die starren Ilesseln der alten Staatskirche mit
Macht gesprengt und neuen Gehalt in die Hochkirche gebracht;
es gilt auch von dieser Bewegung, dass die Elemente noch im Fluss
sind. Aber gerade das kann uns ja die Zuversicht geben, dass
dieses und jenes, was im allzugrossen Eifer getan worden, immer
noch der Modifikation fahig ist. Wir hatten anfangs vor, eine prin-
zipielle Erorterung des Problems « Christentum und Klosterwesen »
folgen zu lassen, um dann die praktischen Resultate des englischen
Klosterwesens mit unseren theoretischen zu vergleichen. Wir tun
aber vielleicht besser, wenn wir einfach den historischen Abriss fur
sich wirken lassen. Nur eines sei noch betont. Im Verlangen, sich



— 391 —

in der Stille Gott allein zuzuwenden, verachtet der Mensch leicht die
Aussenwelt, als etwas, das nur ein Hindernis auf dem Weg zu Gott be-
deutet, und das man, um Gott einen Dienst zu tun, verneinen misse.
Eine solche Anschauung entspricht dem Evangelium nicht. Der Christ
sieht auch in der Natur eine Gabe des Gottes, der sich ihm in
Christus als reine Liebe geoffenbart hat. Und wo er in der Menschen-
welt Siinde und Schuld wahrnimmt und schmerzlich empfindet, da
fuhlt er sich als Jiinger des Herrn verpflichtet, tatkraftig und freudig
dagegen zu kampfen zur Ehre Gottes und zum Segen der Briider.
Es ist aber kein Zweifel, dass das Klosterwesen in der anglikani-
schen Kirche gliickliche Losungen verschiedener komplizierter Pro-
bleme enthilt, die sich aus dem Leben unserer Zeit ergeben haben.
So leisten die neuerstandenen Kloster Englands ihrer Kirche und
ihrem Volk unschitzbare Dienste.
Otto GILG.




	Die Renaissance des Klosterwesens in der anglikanischen Kirche

