
Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 3 (1913)

Heft: 3

Artikel: Die Renaissance des Klosterwesens in der anglikanischen Kirche

Autor: Gilg, Otto

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-403836

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-403836
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


364

Die Renaissance des Klosterwesens
in der anglikanischen Kirche1).

Vor drei Jahren (1910) erschien in Strassburg ein Buch von Dr,

Hartmann, das den Titel « Englische Frömmigkeit » führt. Am 13. April
dieses Jahres (1913) hielt der Professor für praktische Theologie am

Londoner Kings College, Rev. Newsom, in der Kathedrale von
Norwich eine Abendpredigt, die den Inhalt dieses Buches behandelte.
Sie ist im Guardian (18. April) veröffentlicht und sagt uns etwa

folgendes: Martha und Maria (Lk. 10, 41—42) sind immer als

Representantinnen des tätigen und kontemplativen Lebens behandelt
worden. Nach der Darstellung von Dr. Hartmann entsprechen diesen

Schwestern des Lazarus bezüglich der Religiosität England und

Deutschland. In England ist —- so sagt Dr. Hartmann — das cal-

vinistische Ideal treibende Kraft: Gott ist der absolute Wille und

der Mensch —• zum Heile erwählt — muss in rastloser Tätigkeit
diesen Willen erfüllen zu Gottes Ehre. Daher kommt die gewaltige

Tätigkeit der englischen Kirche im öffentlichen Leben und die

Bedeutung, die die Kirche dadurch für den Engländer gewinnt.
Demgegenüber steht der deutsche Lutheraner, der mehr
Innerlichkeit, Ruhe und religiöse Gedankentiefe habe und für die

Beschützung der Kirche auf die Staatsgewalt vertraue. Aber gerade
das tiefe, individuelle Fühlen fehlt nach der Ansicht Dr. Hartmanns
dem Engländer. Professor Newsom weiss die Arbeit des deutschen

Betrachters sehr wohl zu schätzen und ist dankbar für diese und

jene Winke ; aber er macht mit Recht darauf aufmerksam, dass 1

Dr. Hartmann kaum den Geist der englischen Kirche erfasst habe,

weil er ganz einseitig von nonkonformistischer Seite aus orientiert
sei. Aus der Predigt glauben auch wir entnehmen zu müssen, dass

Dr. Hartmann der gewaltigen Oxforder-Bewegung, die sich ja gerade

Verinnerlichung der anglikanischen Kirche zum Ziele setzt, keine

Bedeutung zugemessen hat. Es mag darum wohl angezeigt sein,

einmal den Institutionen, die den Oxforder-Geist insbesondere ver-

Beitrag zur Kirchlichen Chronik.



— 365 —

breiten sollen, den anglikanischen Klöstern, unsere Aufmerksamkeit
zu schenken. Wir tun das umso lieber, da gerade in jüngster Zeit
verschiedene Fragen an uns gerichtet worden sind, infolge des Übertrittes

eines Grossteils der anglikanischen Benediktiner von Caldey
zur römischen Kirche. Es wird uns natürlich nur möglich sein,
eine skizzenhafte Arbeit zu leisten, da die neueste Geschichte der
anglikanischen Klöster unseres Wissens gar nicht bearbeitet und
das Material für uns auf dem Kontinent nicht so leicht zu erhalten
ist. Um so mehr werden wir uns freuen, wenn dieser lückenhafte
Versuch durch unsere englischen Freunde ergänzt wird. Bevor
wir aber das moderne Klosterwesen behandeln, wollen wir noch
einiges erwähnen vom Klosterwesen vor der Reformation.

Als im Jahre 597 Augustin mit einer zahlreichen Schar klösterlicher

Brüder an der Seeküste von Kent landete, um sich der
Bekehrung der Angelsachsen zu widmen, sass auf dem Bischofsstuhl
von Rom Gregor der Grosse, der Vater der Mönche, wie er oft
genannt wird. Es ging nicht lange, so trafen die römischen Mönche
mit keltischen Missionaren zusammen, die vom Kloster Jona herkamen
und von St. Aidan geführt wurden. Schon vor Zeiten hatte ja das
Christentum bei den Kelten Aufnahme gefunden. Diese waren aber
von den Sachsen besiegt und in den Norden getrieben worden.
Dort fassten sie festen Fuss und widmeten sich der Mission bei den
Pikten. Hauptsächlich unter dem Abte Columba (565, nicht zu
verwechseln mit Coluniban) erfolgten dann von Jona aus viele
Klostergründungen im Norden. Bis zum Jahre 664 teilten sich nun
die beiden Missionen in den Norden und den Süden. In diesem
Jahre aber wurde auf einer Konferenz in Whitby der Beschluss
gefasst, die römische Disziplin anzunehmen und die Leute zu vereinen
unter dem Erzbischof von Canterbury, gleichgültig, ob sie das
Christentum von den Kelten oder den römischen Mönchen
empfangen hatten1). Auch im Süden entstanden Klöster. So gründete
bald nach jener Zusammenkunft, im Jahre 673, die Königin Ethel-
reda das Kloster zu Ely für verheiratete und ledige Männer und
Frauen. Es kam gerade in jener Zeit oft vor, dass sich Leute aus
fürstlichem Geschlecht ins Kloster zurückzogen, sei es aus
Weltsattheit, bestimmten Hoffnungen oder anderen Gründen. Die
Äbtissin Ethelreda war die Tochter eines ostanglischen Königs. Sie
starb 680 und hatte zur Nachfolgerin ihre Schwester Sexburga,
deren Tochter Ermenilda die dritte Vorsteherin des Klosters wurde2).
Noch etwa vierhundert Jahre lang hatten die Päpste wenig Be-

Puller, Continuity of the Church of England, S. 6. London 1912.
Sischof Browne, Der ununterbrochene Fortbestand der Kirche von England,

redigt gehalten am zwölfhundertjährigen Jahrestag der Gründung der Domkirche



— 366 -
Ziehungen zu England. Das hinderte aber die englischen Christen

keineswegs, hinabzupilgern nach der Stadt, von wo aus ein Teil
ihrer Missionare gekommen war. « Ehrfurchtsvolles Erstaunen tief
in die erst halb erschlossenen Gemüter geprägt, kehrten die Insulaner
zurück und verkündeten den verwunderten Hüttenbewohnern in

London und York, dass bei St. Peters Grabe ein mächtiges, jetzt
erloschenes Geschlecht Gebäude aufgetürmt habe, die dauern würden
bis zum Tag des Gerichts. Die Gelehrsamkeit kam im Gefolge
des Christentums. Die Poesie und Beredsamkeit des Augusteischen
Zeitalters wurde in den Klöstern von Mercia und Northumberland
eifrig studiert. Die Namen Beda, Alkuin und Johann, genannt
Erigena, wurden durch ganz Europa mit Recht gefeiert '). » So

waren die Klöster, wie auf dem Kontinent, auch in England die

Stätten und der Ausgangspunkt gelehrter Studien. Den Höhepunkt
ihrer Macht erreichten sie aber unter der Führung des Abtes
Dunstan. Dieser war 925 geboren, suchte später die Fehler, die

er in seiner Jugend begangen hatte, durch strenge Mönchsübungen
zu tilgen und wurde dann Abt von Glastonbury. Überall suchte

er nach Möglichkeit in den durch die Normannen zerstörten Klöstern
die Regel seines Ordens — er war Benediktiner — zur Geltung
zu bringen. Nach einer Verbannung unter König Edwyn wurde

er unter dessen Bruder, König Edgar, Bischof von Worcester, London
und 961 Erzbischof von Canterbury. Edgar war diesem Mönch

in jeder Hinsicht Untertan. Die Pfründen und Klöster, die sein

Bruder den Priestern übergeben hatte, gab er den Mönchen zurück.

969 berief Dunstan die Bischöfe zu einer Versammlung, die den

Zweck hatte, alle verheirateten Priester aus der Kirche zu entfernen.

Die Folge war, class auch in dem Kloster zu Ely die weltliche
Geistlichkeit von dem Bischof von Winchester, Ethelwold, entlassen

und das Kloster nur für Mönche unter den Ordensregeln des hl.

Benedikt eingerichtet wurde. Ein solches Vorgehen vergrösserte
aber die Kluft zwischen den Mönchen und den Weltpriestern; doch

ihre Streitigkeiten wurden durch die Erneuerung der dänischen

Raubzüge in den Hintergrund gedrängt. Als dann später Wilhelm
der Eroberer zur Herrschaft gelangt war (1066—1087), da gründete
er das Mönchskloster von St. Martin de Bello und hielt es für genehm,
dasselbe von der bischöflichen Jurisdiktion zu befreien. Solche
Befreiung verlangten nun verschiedene Klöster von Rom ; sie wurde

ihnen gewährt salva primatis oboedientia ; doch nicht zum Heil.

Die Klöster waren für solche Freiheit nicht geschaffen; sie fielen der

Üppigkeit anheim und verweltlichten immer mehr. Nach dem Tode

Heinrich I. (1135) nahm nun die Gewalt des römischen Papstes stetig

') Macauley, History of England. Tauchnitz edition I., S. 9.



— 367

zu. Bis jetzt hatte man in England von den westfränkischen
Fälschungen Pseudo Isidors noch keine oder nur geringe Kenntnis *).
Diese wurde erst durch das so populär gewordene Werk des Camal-
dulensermönches Gratian (f 1158) auf das englische Inselland
gebracht. Und nun wuchs das Ansehen des Papstes und damit auch
das Verlangen des römischen Bischofs. 1234 kamen dann die
Franziskaner nach Canterbury; 1221 hatten die Dominikaner in
Oxford Einzug gehalten, und ihnen folgten die Augustiner und
Karmeliter. Anfangs hoben sich diese Orden vorteilhaft von den
verweltlichten englischen Mönchen ab; doch es sollte nicht immer
so bleiben. Mit welcher Geringschätzung in späteren Zeiten ein
Erasmus den Bettelmönchen begegnete, ist bekannt. Die
Bettelmönche waren auch in England die rechte Hand des Papstes. Kein
Wunder, dass zur Zeit der Reformation unter Heinrich VIII. zuerst
ihre Klöster weichen mussten ; denn damit wurde die päpstliche
Macht in England merklich geschwächt. 1536 fielen so 376
Abteien3). Im ganzen sollen 640 Klöster aufgehoben worden sein3).
Auch die Abtei zu Ely wurde 1541 aufgelöst und als ein Kapitel
von Dechant und Domherren neu eingerichtet. Die Klostergebäude
wurden verkauft und zerstört; einige Teile davon blieben erhalten
als Wohnungen für den Dechanten, die Domherren und andere
Beamte. Ein Versuch, neue Klöster zu stiften, wurde zur Zeit der
Reaktion gemacht, unter der Regierung Marias der Blutigen ; es

erstanden zehn Klöster. Es traf sie aber das gleiche Los wie die
15 54 wieder hergestellte päpstliche Jurisdiktion. Beinahe dreihundert
Jahre lang finden wir nun unseres Wissens in der englischen Kirche
keine Klöster mehr.

Hundert Jahre nach der Aufhebung der vorreformatorischen
Klöster erfolgte durch William Laud — seit 1633 Erzbischof von
Canterbury — die Begründung der hochkirchlichen Richtung. Und als
sich im 18. Jahrhundert in der Kirche Englands religiöse Verödung
und sittliche Kraftlosigkeit ausbreiteten, da erstanden in John Wesley
und George Whitefield Führer einer Erweckungsbewegung von
bedeutender Stärke. Während aus ihr durch die « evangelikale
Erweckung » der niederkirchlichen Partei neue Impulse religiösen
Lebens zugeführt wurden, erstarrte die hochkirchliche Richtung
immer mehr, bis von Oxford aus eine mächtige Bewegung in den
dreissiger Jahren des 19. Jahrhunderts auch in sie neues Leben
hineinbrachte. « Der anglikanische Klerus — so schildert R. W.
Church4), der berühmte Verfasser des Buches : « The Oxford Move-

') Puller, Continuity, S. 9.
J. J. Blunt, Reformation in England.

3) Schröckb, Kirchen-Geschichte seit der Reformation II. 571. Leipzig 1804
') Ehemaliger Dechant an der Paulskirche zu London.



— 368 —

ment », die ersten Dezennien des 19. Jahrhunderts — vermied es

ängstlich, sich zu bestimmten Grundsätzen zu bekennen. Das Eine,
das er am meisten zu fürchten schien, war, in den Verdacht der

Begeisterung zu geraten. Der typische Geistliche des 18.
Jahrhunderts ist der Vikar von Wakefield oder der Clergyman in Miss
Austens Romanen, ein menschenfreundlicher, achtungswerter Mann,
der sich der Grösse seines Berufes nicht bewusst ist. Oft erscheint
er in seiner Pfarrei als der Patriarch, das Oberhaupt, der Arzt, der

Advokat, der Exekutivbeamte, der Lehrer seines Sprengeis, vor
dem das Laster bebte und die Empörung ihr Haupt nicht zu
erheben wagte. Die priesterliche Eigenschaft war nicht ganz vergessen,
aber manches, auch gutes und nützliches, verdunkelte sie. Der
Reiz der englischen Kirche jener Tage lag in ihrem reinen,
einfachen Familienleben ; ihr Flecken war ihre beruhigte Weltlichkeit.
Die meisten Dinge lassen in gewisser Beziehung eine Verteidigung
zu ; dankbar und der Wahrheit entsprechend, können wir uns daran

erinnern, dass in den Reihen dieses Klerus viele Beispiele nicht
nur guter Sitten, warmen Wohltuns und gediegener Bildung, sondern
auch einfacher Frömmigkeit und heiligenmässigen Lebens zu finden

waren Alles das war gut, selbst bewundernswert: das Leben
des Neuen Testamentes war es nicht. Die anglikanische Kirche
hatte die Religion für die Zivilisation, das erste für das neunzehnte

Jahrhundert, den Geist des Evangeliums für eine Nachbildung
desselben eingetauscht und schien seiner Aufgabe untreu geworden.
Der Prophet harte aufgehört zu rügen, zu warnen, zu leiden '). »

Kein Wunder war es daher, wenn fromme, geistesmächtige und

entflammte Kirchenmänner wie Newman, Pusey, Keble und Froude
sich zusammenfanden, um ein < revival » in ihrer Kirche hervorzurufen.

Gar mannigfach waren die Einflüsse, die auf sie und die

von ihnen ausgehende Bewegung wirkten. Da war ein Walter
Scott, der das Interesse am Mittelalter erweckte : ein Philosoph wie

Coleridge, der die oberflächlichen Lösungen von Fragen religiöser
und anderer Natur erschütterte und mit der kirchlichen Reaktion
in Oxford und England die Züge religiöser Innerlichkeit und
philosophischen Ernstes gemein hatte. Da machten sich Eindrücke
bemerkbar, die.Pusey 1825 in Deutschland gewonnen, da er in

Göttingen studierte und in Berlin Schleiermacher, Tholuck, Neander

j und Hengstenberg hörte. Auch die Begeisterung Puseys für Port

<u7~j<~<ksç, Royal übertrug sich auf die nachfolgende Bewegung. — Da treffen

wir am 2. März 1833 den kränklichen, für die Mystik des Mittelalters

und den Marienkult entflammten Froude mit Newman in der

Peterskirche zu Rom. Und der nachmalige römische Kardinal

') Kardinal Newman von Lady Blennerhassett, S. 20.



— 369 —

schreibt : « Und dann muss Rom als religiöse Stätte betrachtet
werden, und mit welchen gemischten Gefühlen Hier litten Märtyrer,
hier liegen Apostel und Heilige begraben. Die Denkmäler und
Ansichten, die sie schauten, sehen auch wir ; von dieser Stelle aus
erhielt England die Segnungen des Evangeliums. Andrerseits aber
herrscht hier der Aberglaube, und, was noch schlimmer ist, er
wird als wesentlicher Bestandteil des Christentums anerkannt. Diese
herrlichen, kostbaren Kirchen sind mit Ablassgeldern gezahlt worden.
Wahrlich, dieser Ort ist grausam und doch wunderbar. Ich fürchte,
ich muss auf Rom wie auf eine Stätte des Fluches blicken. Das
römisch-katholische System war mir stets so verhasst, dass es mir
nicht verhasster werden konnte; das katholische System liebe ich
mehr als je und auch die kleinen Mönche (Seminaristen; in Rom,
arme Jungen, die so unschuldig und vergnügt dreinschauen1). » Wie
der Gang nach Rom einen Luther, Wessenberg und Döllinger
ernüchterte, so hat er auch Newman zur Einsicht gebracht : « Es
dünkt mir so klar wie der Tag, dass die Vereinigung mit ihm (Rom)
unmöglich ist2). » Um so mehr sollte nun das katholische Ideal in
England gepflegt werden. — Am 14. Juli leitete Keble die Oxforder
Bewegung ein mit der Predigt: «Die nationale Apostasie.» Sie
wurde auf der Kanzel der St. Mary-Kirche zu Oxford gehalten.
An dieser Kirche predigte auch Newman. Mächtig erfasste seine

Predigt die Zuhörer, wenn er zu ihnen sprach über : « Heiligkeit
als Bedingung künftiger Seligkeit », « Entsagung, das Zeichen
religiöser Aufrichtigkeit », « Gehorsam, der Schutz gegen religiöse
Schwierigkeiten », « Die Schrift, ein Gedenkbuch menschlichen
Leids». Er suchte seiner Gemeinde nahezubringen, dass Strenge,
ja asketische Strenge, die Forderung und Botschaft des Evangeliums
sei : « Ich scheue vor dem Ausdruck meiner festen Überzeugung
nicht zurück; es wäre ein Gewinn für dieses Land, viel abergläubischer,

viel bigotter, viel heftiger, viel düsterer in bezug auf seine

Religion zu sein, als es sich gegenwärtig erweist. Nicht als ob
ich eine solche geistige Stimmung für wünschenswert an sich hielte ;

das wäre eine augenscheinliche Absurdität. Aber ich halte sie für
unendlich wünschenswerter und fruchtbarer als eine heidnische
Verhärtung, eine kalte, selbstgefällige, selbstkluge Ruhe. Furcht und
Liebe müssen zusammen bestehen bis zum Ende. In Tränen müssen
wir säen, wenn wir in Freude ernten wollen. Elend und beklagenswert,

wie der Aberglaube dunkler Zeiten auch war, abstossend, wie
die Qualen der heidnischen Welt des Ostens sind, so ist es doch
besser, weit besser, seinen Leib täglich zu martern und aus diesem

1

Blennerhassett, S. 40.
2) Ibidem.

Internat, kirchl. Zeitschrift, Heft 3, 1913. 24



— 370 —

Leben eine Hölle auf Erden zu machen, als in kurzer Zufriedenheit
hier zu leben, bis der Abgrund sich öffnet und uns zu unfruchtbarer

Erkenntnis und Reue erweckt. Des Herrn Wort sagt: »Was
soll ein Mensch im Tausch für seine Seele geben » Wie lange
und wie ernstlich muss man beten, wieviel Jahre in strengem
Gehorsam verbringen, bevor man berechtigt ist, sein Leid beiseite zu

legen und im Herrn sich zu freuen Mit der Erkenntnis der
Barmherzigkeit Gottes durch Jesus Christus wächst das Bewusstsein der

Sündhaftigkeit, der Ergebung in den Willen Gottes, des Abscheues

vor uns selbst, der Notwendigkeit der Abtötung und der
Selbstüberwindung, bis unser jetziges Selbst ausgezogen wird und wir
neugeboren werden im Reiche Jesu Christi1).» Das waren mächtige
Worte der Busse, die hier gegen die Lauheit Englands gerichtet
wurden. Und wie auf der Kanzel, so schilderte Newman auch in

den berühmten « Tracts for the time » die Schäden seiner Kirche :

« Die Vernachlässigung des täglichen Gottesdienstes, die Entweihung
kirchlicher Feiertage, die spärliche Spendung der Eucharistie, die

in allen Reihen der kirchlichen Hierarchie geduldete Insubordination,
die unzureichende Entwicklung der Ämter und Obliegenheiten, der

Alangel an Gesellschaften zur Forderung religiöser Interessen2) usw.
führen die fieberhafte Sehnsucht der Menschen nach grösserem
religiösem Ernst teils zu den Sekten, teils zum Papismus3), > Um
dem zu steuern, wurden nun Kirchen gebaut, tägliche Gottesdienste

abgehalten, Vereine, Schwesterschaften, und vor allem Missionswerke
in den Städten organisiert. Schon fasste man den Plan, in Oxford
ein College für ehelose Priester zu eröffnen. Newman selbst wurde

1849 durch Manzonis Roman so gepackt, dass er eine klosterartige

Niederlassung gründen wollte, und vor hatte, sich ganz der

Seelsorge zu widmen. Die englische Kirche war ihm zu
aristokratisch: < Eine Institution von Gentlemen für Gentlemen *). » Kein
Wunder daher, wenn die Arbeit der Oxforder schliesslich Pusey am

5. Juni 1841 Anlass gab, folgenden Brief an Newman zu schreiben,
der «Vicar» von St. Mary war: «Eine junge Dame, die für Ihre
Lehren äusserst dankbar ist, hat den Vorsatz gefasst, heute ein

Gelübde heiliger Ehelosigkeit (a vow of holy celibacy) auf sich zu

nehmen. Sie hat in ihrer Lage Schwierigkeiten und ängstigende
Sorgen (anxieties). Seitdem sie in Oxford weilt, hat sie den Gottesdienst

in St. Mary besucht und hofft, daselbst heute die heilige
Kommunion zu empfangen, und auch das Gelübde ihrer
Selbsthingabe abzulegen. Es ist gewünscht worden, dass Sie das zu

wissen bekommen und ihrer gedenken möchten. Sie werden sie

') Bleunerhassett, S. 64.
2) Von uns unterstrichen.
3) Blennerhassett, S. 60 (Wortlaut des 1. Trakts).
4) Ibidem, S. 84.



— 371 —

erkennen am weissen Kleid und dem elfenbeinernen Kreuz *). » Die
Dame war Marian Hughes, die Gründerin der Schwesterschaft Holy
Trinity in Oxford2). Sie starb im Jahre 1912 als Mother Superior
dieses Ordens. Am Sonntag Trinitatis 1841 hatte sie das Gelübde
geleistet und wahrscheinlich in Erinnerung an diesen Tag den Namen
für ihre klösterliche Gründung gewählt. Damit war nun auch die
Renaissance des Klosterwesens in der anglikanischen Kirche
eingeleitet. Wie mächtig nun der Gedanke der Klostergründungen
viele erfasste, mag eine Tabelle zeigen, in der wir versuchen wollen,
die Gründungen, soweit sie uns bekannt sind, in chronologischer
Reihenfolge anzugeben. Wir fügen dann immer die Hauptniederlassung

des Ordens bei8).

1847 St. Thomas the Martyr, Community of — (Oxford).
1848 Ploly Trinity. Soc. of — (Ascot Priory, Bracknell).
1849 St. John the Baptist, Sisterhood of — (Clewer).
1850 St. Mary, Sisterhood of — (Wantage).
1851 All Saints, Sisterhood of —- (Colney Chapel, St. Albans).
1852 Holy and Undivided Trinity, Society of the — (Oxford).
1854 St. Margaret's, Convent — (East Grinstead).
1855 St. Mary B. V. Community of — (Queen Sq. Brighton).
1855 All Hallows, Sisterhood of — (Ditchingham).
1858 St. Peter, Sisterhood of — (Horbury). '

1858 St. Andrew of Scotland, Community of— (Joppa, Midlothian).
1861 St. Peter, Community of — (Mortimer Rd., Kilburn).
1865 Soc. of St. John the Evangelist (Cowley St. John, Oxford) I-

Brotherhood.
1866 Bethany, Sisters of — (Lloyd Sq. Pentonville).
1867 Holy Rood, Sisterhood of the — (North Ormesbey, Middles¬

brough).
1867 Charity, Sisters of — (Upper Knowle, Bristol).
1868 Benedictine Community of S. S. Mary and Scholastica —

(St. Bride's Abbey, Milford Haven).
1869 Reparation, Community of — (Green St., Southwark).
1870 Church, Sisters of the — (Randolph Gardens, Kilburn).
1879 St. Katharine's, Sisterhood ¦— (Normand House, Fulham.)
1879 St. Lawrence, Sisterhood of — (Belper).
1883 Resurrection of our Lord, Community of the — (Grahamstown).
1883 Epiphany, Community of — (Truro).
1891 Sacred Mission, Soc. of— (Kelham, Newark-on-Trent) Brother¬

hood.

') Liddon, Pusey's Life III. 10.
3) Puller, Continuity, S. 101.
3) The official Year-Book of the Church of England; ferner Mowbray's annual: The

Churchman's Year-Book 1913.



— 372 —

1891 Holy Comforter, Community of the — (Upper Edmonton;,
Sisterhood.

1892 Resurrection, Community of — (Mirfield) Brotherhood.
1894 Ascension, Sisterhood of — (Seymour St., Portman Sq.)
1894 Society of the Incarnation — (Saltley, Birmingham).
1895 St. Michael and All Angels, Community of — (Hammer¬

smith), Sisterhood.
1896 Holy Family, Community of the — (West. Cromwell Rd),

Sisterhood.
1897 Servants of Christ, Congregation of the Sisters of the —

(Pleshey, Chelmsford).
1898 (1895) Benedictine Community — (Caldey Island, Pembroke¬

shire) Brotherhood.
1898 Bush Brotherhoods (Australia).
1899 Society of the Divine Compassion (Stanford le Hope, Essex),

Brotherhood.

Einige wenige Gesellschaften, deren Gründungszeiten uns
unbekannt sind, haben wir unerwähnt gelassen ; so die Sisters of the

Holy Cross (Hayward's Heath), die unter den Cowley Fathers stehen:
dann die Community of St. Denys (Warminster, Wilts) ; die Sisterhood

of S. S. Mary and John (Chiswick), die jetzt unter der Schwesterschaft

von St. Margaret steht ; und schliesslich die Schwestern von
St. John the Divine (Drayton Gardens, South Kensington). Die
Tabelle zeigt uns, dass es nicht übertrieben ist, wenn der kürzlich
erschienene «Dictionary of English Church History1)» sagt: «Das
Wachstum der religiösen Orden in der Englischen Kirche in der

Periode von 1845 —1900 ist beinahe beispiellos in der Geschichte
des Christentums : und es gibt im Jahre 1912 weit mehr Frauen in

religiösen Orden Englands, als zu der Zeit, da unter Heinrich VIII.
die Klöster aufgelöst wurden. Die Zahl der Schwestern zur Zeit
der Auflösung ist auf 745 festgesetzt ; gemäss Statistiken, die 1909

hergestellt wurden, gehörten damals den Frauenklöstern etwa 1300
Schwestern an. » Und seither ist die Zahl wieder bedeutend
gestiegen. Man muss wirklich selbst einmal jetzt in der Englischen
Kirche einige Zeit leben, um so recht die Macht und Grösse der

Arbeit dieser Leute ermessen zu können, der unserer Meinung nach

auf dem Kontinent verhältnismässig merkwürdig wenig Interesse

entgegengebracht wird. Aus der Tabelle können wir sehen, dass

den 33 Frauenorden nur 6 Männerorden gegenüberstehen. Der
erste, die Society of St. John the Evangelist, besteht seit 1865, und der

dritte, die Community of Resurrection, wurde erst 1892 gegründet2].

*) Von Ollard Crose. Mowbray, London, S. 503.
In gewissem Sinne schon am 7. Oktober 1887, wie wir noch sehen werden.



— 373 —

Es ist uns nun nicht möglich, hier die Geschichte aller einzelnen
Orden zu verfolgen. Es wäre da von viel Opfersinn zu berichten.
Wir wollen nur darauf hinweisen, dass die meisten Gesellschaften
unter Regeln und der Oberaufsicht der Bischöfe stehen. Die Regeln
sind nur den Mitgliedern und ihren Übergeordneten bekannt. Die
Bedingungen zur Aufnahme und zur Ablegung der Gelübde sind
nicht überall die gleichen. Die Zwecke differieren je nach den
verschiedenen Orden. Es seien hier einige namhaft gemacht:
I. Selbsthingabe an Gott durch Gelübde, kontemplatives Leben
(Benediktiner in Caldey etc.), Anhalten im Gebet. IL Innere Mission :
Waisenhäuser, niedere und höhere Schulen, Theologische Schulen
(Mirfield), Abhaltung von Retreats — Exerzitien — (St. John the
Ev. and Resurrection), Krankenpflege in Krankenhäusern (Grosszahl
der Frauenorden), Fürsorge für gefallene Töchter, Frauen,
entlassene Sträflinge, Trinker (Sisters of St. Peter etc.), Pflege von
Trostsuchenden und Ruhebedürftigen, unheilbaren Kranken (All
Saints), invaliden Kindern, (All Saints etc.), Unterstützung des
Gemeindeklerus in jeder Art (so in Ost-London durch die Society of
Divine Compassion), Armenpflege in armen Gemeinden, Hauspflege
für Kranke, Arme und Schwachsinnige (Society of the Holy and
Undivised Trinity). III. Äussere Alission: Bekehrungen der Heiden
zum Christentum und zur christlichen Kultur (S. of St. John the Ev.
and Sacred Mission), Pflege der Kranken unter den Pleiden,
Unterstützung des missionierenden Klerus, Schulen bei den Heiden.
IV. Pflege von Kirnst und Wissenschaft : Malerei (St. Brides Abbey),
Druckerei (Initialen), Schnitzerei von Kreuzen, Stickerei (alle
Schwesternschaften), Herstellung der Paramente, geschichtliche und
dogmatische Studien.

Wohl der bedeutendste der anglikanischen Orden ist die Society
of St. John the Evangelist. Es wird uns vom Pusey-House in
Oxford geschrieben : « Man kann ohne Übertreibung behaupten, dass
beinahe jeder Priester, der sich in der anglikanischen Kirche — auch
in Amerika — katholisch nennt, von Mitgliedern des Ordens der
Cowley Fathers (so werden sie nach ihrer Niederlassung genannt)
persönlich beeinflusst und vertieft worden ist. » Wie wir gesehen
haben, erfolgte die Gründung 1865 und zwar durch Rev. Richard
Meux Benson, einen äusserst liebevollen und heiligmässigen Mann.
Father Benson war 1848 Diakon geworden, nachdem er als Student
der Christ Church in Oxford studiert hatte. 1848—5o wirkte er als
Curate der St. Markus-Kirche in Surbiton, wurde 1850—70 «Vicar»
von Cowley und 1870—86 von Cowley St. John. Den Anlass zur

r
Gründung von St. John's Society gab eine Predigt, die John
lieble, der uns ja bereits bekannt geworden ist, in Wantage am



— 374 —-

22. Juli 1863 hielt1). Benson fühlte sich zu seiner Tat von Gott
berufen und so erklärte er auch später: «You cannot manufacture
Religious by Act af Parliament2). » Er war ferner überzeugt: «Eine
Bruderschaft muss in unserer Zeit bereit sein, allé Dinge zu tun,
mitten unter dem zerrütteten Zustand der Gesellschaft zu Hause
und für die Forderungen, die Heiden und koloniales Land an uns
stellen 8). » Mit den Fathers Grafton, Prescott und O'Neil begann
er ein Gott geweihtes Leben gemäss den Prinzipien der Armut,
des Gehorsams und der Keuschheit zu führen. Das Werk wuchs
mächtig. Die « Church Times » vom 24. März 1871 enthielten bereits
eine Korrespondenz, die aus der « Tribune » von New York genommen
war, und besagte: Father Benson sei in Amerika, um in Boston
und anderen Orten neue Missionswerke anzufangen4). Es ist
vielleicht am besten, wir hören jetzt ein Mitglied des Ordens, Father
Puller, wie er den Russen über die Society of St. John the Evangelist
berichtete : « Ihre Hauptabsicht ist die Pflege eines gottgeweihten
Lebens von Seiten ihrer Mitglieder gemäss den Prinzipien von
Armut, Keuschheit und Gehorsam. Wenn ihre Mitglieder die Profess

abgelegt haben, so lösen sie sich von jeglichem Besitz, den sie ihr
eigen nennen, nehmen das Gelübde lebenslanger Ehelosigkeit auf
sich und geloben in Gehorsam zu leben gegenüber den Vorgesetzten
der Gesellschaft, in Übereinstimmung mit den Regeln5) und den

Statuten. Sie sprechen täglich miteinander die gottesdienstlichen
Gebete der Laudes, Prim, Terz, Non, Vesper und des Kompletorium,
und sie haben andere Bestimmungen in bezug auf die Zeiten, die
dem privaten Gebet gewidmet werden sollen, in Rücksicht auf das

Fasten, das Schweigen (silence) und andere Übungen des religiösen
Lebens.

Aber die Gesellschaft hat auch das Ziel, das Reich Christi in

der Welt auszubreiten durch Missionen in England und ausserhalb

Englands, und vermittelst des Gebrauchs passender Mittel den

Gliedern der Kirche zu helfen, an Heiligkeit zu wachsen. Draussen
wirkt die Gesellschaft auf Missionen unter den Eingeborenen von
Indien, vornehmlich in der Diözese von Bombay 6) ; und auch unter

') Dictionary of English Church History S. 502 und auch Churchman's Year-
Book S. 36.

~!) The Benedictines of Caldey Island S. 88, 1912 von ihnen selbst gedruckt.
') A Franciscan Revival 1908, gedruckt von der S. of the Divine Compassion.
4) Siehe Jubiläumsnummer der «Church Times» 7. Februar 1913, S. 5.
5) Die Regel soll die strengste sein, die heutzutage im Osten und Westen der

katholischen Kirche gehalten wird. (A Franciscan Revival S. 38, gedruckt von
der Society of the Divine Compassion.)

6) In Bombay hat sie den Dienst an der St. Peters-Kircbe (Mazagon) und den

Schulen englisch redender Kinder zu versehen. Sie ist auch verantwortlich für die

Church of the Holy Cross und für das Johannes-Hospital in Umarkhadi. Panch

Howds, Poona City ist das Zentrum für die Eingeborenen Mission.



— 375 —

den Kaffern von Süd-Afrika, in Kaffraria und in Capetown, der
Hauptstadt von Süd-Afrikax). In England und in den Vereinigten
Staaten von Amerika erhalten wir vom Gemeindeklerus Einladungen,

I Missionen von zehn bis vierzehn Tagen abzuhalten, um diejenigen
aufzurühren und zu Gott zu wenden, die ein sündhaftes oder sorgloses,
gleichgültiges (careless) Leben führen, und Frömmigkeit in ihnen
zu wecken, damit sie sich Gott vollständiger hingeben. Wir halten
auch viele « Retreats » ab, die drei, vier oder fünf Tage dauern,

1 die als Tage des Gebets und der Stille betrachtet werden, jeden
Tag hält der Leiter (conductor) drei Ansprachen. Diese « Retreats »

werden zeitweilig in Nonnen-Klöstern gehalten, zum Nutzen der
Nonnen ; zeitweilig an anderen Orten für den Klerus oder für die
Laien beiden Geschlechts, die ausserhalb des Klosters leben (living
in the world)2). Unsere Väter hören auch viel Beichte (confessions)
und predigen viel ; und von Zeit zu Zeit schreiben einige von ihnen
Bücher über religiöse (spiritual) oder theologische Fragen3).» Als
wir seinerzeit (1912) nach Cowley wanderten, da erzählte uns unser
englischer Freund aus dem Pusey House mit grosser Begeisterung
von all' dem Guten, das die Cowley Fathers getan und immer
wieder tun. Insbesondere ist ihre Wirkung auch gross bei den

j Oxforder Studenten, die am Sonntag jeweilen die Hälfte der Kirche
1 füllen sollen. Ein nebensächlicher Zug, der aber charakteristisch

ist für den Geist und vielleicht auch die seelsorgliche Arbeit, ist
folgender: Der Besucher des Klosters wird am Eingang einer Zieh-
glocke gewahr, die allerdings elektrisch läutet. Aber diese scheinbare

Kleinigkeit beruht auf einem Prinzip, das vom kleinsten bis
zum grössten leitend ist: Man will die alte Klosterglocke
beibehalten, ohne dabei Verzicht zu leisten auf das moderne Gut der
Elektrizität: und der arme Mann, der von elenden Quartieren
herkommt, soll nicht am modernen Druckknopf die Empfindung haben,
er trete in ein Haus, für das er doch eigentlich zu wenig « vornehm >

sei. Bevor wir uns nun anderen Orden zuwenden, mag uns ein
Brief aus dem «Life of Canon Liddon4)», datierend vom 3. April
1884, noch als Zeugnis dienen, welche Wichtigkeit dem Orden von
St. Johannes dem Evangelisten und seinem Stifter schon damals
zugemessen wird : < Vater Benson die Hände zu binden (to weaken

1) Die Mission existiert in Afrika seit 1884; sie wurde damals auf die Aufforderung

des Erzbischofs von Canterbury hin begonnen. Ins Missionsgebiet gehören die
St. Philippskirche, zwei Schulen, das St. Columba Haus in Capetown und die
gottesdienstlichen Funktionen für die Schwestern von All Saints daselbst.

2) In London werden diese Retreats meistens im « London House » der Gesellschaft

abgehalten, an der Great College Street. 1897 wurde vom Bischof der Insel
Jona der ö. of St. John ein Haus geschenkt, wo in den Sommermonaten Priester und
Laien wohnen zum Zwecke von « Retreats » und Studien.

3) Puller, Continuity, S. 102 und 103.
4) S. 332.



— 376 —

Father Benson's hands), würde soviel heissen, wie eine der wenigen
Kräfte und herrlichen Gaben in der Kirche Englands zu vermindern.
Die Prinzipien der High Church sind weit mehr verbreitet als je:
aber sie werden auf viel schwächere und weniger kräftige Art
gehalten, als das vor einigen Jahren der Fall war. Es besteht in
gleicher Weise ein Unterschied in bezug auf intellektuelle Festigkeit
und moralische Intensität : aber dank dem ist die Bewegung populärer

geworden. Vor seinem Tode v) bemerkte Dr. Pusey die Änderung

mit Sorge, und seitdem er von uns geschieden ist, hat man
sich dessen mehr geachtet2). Jetzt ist Vater Benson eines der

wenigen Elemente des Widerstandes gegenüber der neuen Ordnung
der Dinge — unbewussten Widerstandes allerdings, denn man kann
mit Recht daran zweifeln, ob er diesen Widerstand geleistet hat
(wether he has realised it). Aber die «isolation of his work», die

ungewöhnliche Strenge seines Charakters, seine absolute Unweltlich-
keit (unworldliness), um gar nicht zu sprechen von der Autorität,
die er besitzt, als ein Mann, der herstammt von einer jetzt
vergangenen Generation ¦— das alles vereinigt sich, um, wie es mir
in letzter Linie scheint, seinem Unternehmen eine wachsende
Bedeutung zu verleihen. Ein begabter Mann, der an die christliche
Religion glaubt, ist imstande, Vorträge zu halten, welche auf einen

grossen Teil des Volkes Eindruck machen. Ich unterschätze diese

Art von Arbeit keineswegs — ich bin weit entfernt davon —

aber das ist eine unendlich viel kleinere Arbeit (but it is infinitely
lower work), als diejenige, welche durch die blosse Zugehörigkeit
zu einer Gesellschaft geleistet wird, in welcher alles für Gott
aufgegeben worden ist, und wo die stumme Beredsamkeit der Regel
tausend Predigten aufwiegt ».

In der Jubiläumsnummer der « Church Times » begegnen wir nach

einem Hinweis auf das Werk Vater Bensons folgendem Abschnitt:
« Das Leben nach einer Regel wurde lange Zeit mit mehr oder

weniger Unwillen aufgenommen, als passend für Frauen ; aber die

Ausdehnung auf das männliche Geschlecht begegnete einem
eigentümlichen Vorurteil, welches ohne Zweifel noch bestärkt wurde durch
die ungebührliche öffentliche Behandlung, die den Versuchen des

beredten aber undisziplinierten Vaters Ignatius zu Teil wurde.
Die früheren Bände der « Church Times » sind gefüllt mit Notizen, die

Bezug nehmen auf seine Versuche und Verfolgungen, und sind

kaum weniger voll von seinen eigenen ungeduldigen Appellationen

') 17. September 1882.
2) Im Jahre der Abfassung dieses Briefes wurde zur Erinnerung an Dr. Pusey

von Bischof Mackarness in Oxford ein Haus eröffnet, wo jetzt fünf Theologen, an
deren Spitze Dr. Darwell Stone steht, für die Oxfoider Studenten Seelsorge treiben
und wissenschaftlich tätig sind im Diensie der Kirche.



— 377 —

um Anerkennung und Unterstützung. Die « Church Times »

verkleinerten die Tatsachen nicht, indem sie Ignatius verteidigten. Der
Bischof von Norwich gab der Geistlichkeit der St. Saviour's-Kirche
in dieser Stadt den Befehl, den Mönchen die Kommunion zu
verweigern, wenn sie nicht ihr Mönchsgewand ablegten. Das rief eine
hitzige Auseinandersetzung hervor am 17. Juni 1865. Das Resultat
war eine Notiz am 25. August des folgenden Jahres, die besagte:
Rev. J. L. Lyne (Brother Ignatius) habe mit der Erlaubnis des
Diözesanbischofs in St. Michaels in Shoreditch gepredigt1).» Joseph
Leycester Lyne war am 23. November 1837 als ein Kaufmannskind

geboren in der Gemeinde von All Hallows, Barking. Er
besuchte die St. Pauls-Schule und kam dann nach Spalding und
Worcester. Durch seine Bekanntschaft mit Bischof Robert Eden trat
er ins Trinity College von Glenalmond ein und studierte Theologie.
i860 wurde er Diakon, musste sich aber wegen seiner « eccentricity
and impatience of discipline2) > in diesem Amte auf das Begehren
von Bischof Eden hin drei Jahre des Predigens enthalten. Er wurde
dann Curate an St. Mary zu Plymouth und sammelte hier Männer
und jugendliche Leute um sich als Superior. Er wurde ermuntert
von Priscilla Lydia Seilen und hauptsächlich durch Pusey, welcher
ihn mit dem ersten Ordenskleid beschenkt haben soll. Er studierte
die Benediktinerregel und nahm dann als Curate der St. Saviour's-
Mission in Ost-London das Benediktinerkleid. Nach neun Monaten
sah er sich aber gezwungen, auf dieses Kleid zu verzichten. 1862
erliess Vater Ignatius — so nannte er sich nun — einen Aufruf
zugunsten der Wiedererweckung des klösterlichen Lebens, der
einen gewaltigen Streit nach sich zog. Er gründete mit etwa zwei
ihm zugetanen Leuten in Claydon, nahe Ipswich, eine « Community >,
die vielen Angriffen ausgesetzt war. Er kam dann nach Elm Hill,
nahe Norwich, zog in ein Haus in Chale, das ihm Pusey lieh, und
gründete schliesslich 1868 in Feltham ein Benediktinerinnenkloster
von anglikanischen Schwestern. Sein « extravagantes Verhalten >

führte um diese Zeit zur Suspension durch den Bischof von London,
Archibald Campbell Tait. 1869 gründete Ignatius in den Black
Mountains in Süd-Wales die Llanthony-Abtei3). Daselbst wohnte
er nun, zog im Land herum und predigte, wo ihm die Kirchen
verschlossen wurden, in Theatern und Vorlesungssälen. 1890/91
machte er eine Missionsreise nach Canada und den Vereinigten
Staaten, die aber erfolglos blieb. Am 16. Oktober 1908 starb er

') 7. Februar 1913.
3) Wir entnehmen diese Dinge einigen uns zur Verfügung gestellten Notizen,

die in der Bibliothek des Kings College ausgezogen wurden.
8) Diese ging nach seinem 1908 erfolgten Tode in den Besitz der Benediktiner

von Caldey über (1911), «Pax» September 1911, 386.



— 378 --

in Camberley und liegt jetzt in Llanthony begraben. — Die Mutter
des 1868 gegründeten Benediktinerinnenklosters war eine ehemalige
Schwester von Ascot Priory, Hilda Mary Stewart. Sie hatte die
Bekanntschaft von Rev. Lyne gemacht, als sie noch in Miss Sehens

Community in Plymouth war. Jetzt hatte Ignatius sie bewogen,
selbst eine Klostergemeinschaft zu gründen unter der Regel des

hl. Benedikt. In Feltham, in Middlesex, fand sich ein Haus, und in
der Kapelle von Laleham erhielt die Mother Hilda Mary das

Benediktinerinnengewand. Zehn Jahrestand dieser Orden direkt unter
der Aufsicht von Vater Ignatius. Dieser duldete keine bischöfliche
Oberaufsicht. Das führte die Nonnen zur Trennung von ihm und

zur Unterordnung unter den Bischof von London im Jahre 1878.
1889 zogen die Benediktinerinnen nach Twickenham und 1893 in
die Mailing Abtei, die von Gundulph, Bischof von Rochester (1077
bis 1108) gegründet worden und vor der Reformationszeit auch
Benediktinerabtei gewesen war. Hier wurde Mother Hilda Äbtissin.
Sie starb 1906, und durch die Vermittlung des Abtes von Caldey,
der nun ihr «Visitor» wurde, erhielten die Nonnen in der Person
der Schwester Mary Pauline von der All Saints' Community die
zweite Mutter. Die Wahl fand durch das Kapitel von Mailing statt

am 12. Februar I907 in Übereinstimmung mit dem Visitor, der
Mutter und dem Kaplan von All Saints! Die Einführung geschah
durch Abt Aelred von Caldey. 1911 sah sich die Klostergemeinschaft

infolge ihrer nunmehrigen Grösse genötigt nach Milford Haven
überzusiedeln in die St. Bride's Abbey. 1912 waren es vierzehn

Nonnen, die die feierliche Profess abgelegt hatten, fünfzehn mit
einfachen Gelübden, fünf Novizen und eine interne « Oblate ». Die
Nonnen von St. Bride's Abbey in Milford dürfen nur mit der
Erlaubnis des Abtes von Caldey das Kloster verlassen. Unter anderen
Handarbeiten bildet die Stickerei wohl die Hauptbeschäftigung
neben den Gottesdiensten, die nach dem Benediktiner Ritus in der

lateinischen Sprache gefeiert werdenJ). Seit der Verbindung mit
den Caldey Fathers ist die schwarze Farbe des Kleides ersetzt
worden durch die weisse.

Doch die Caldey Fathers waren nicht erst im Jahre 1907 mit
den Benediktinerinnen in Beziehung getreten.

Der Gründer der Benediktinergemeinschaft von Caldey, Aelred

Carlyle, hatte als Knabe in seines Vaters Bibliothek ein Buch
gefunden « Monks and Monasteries >, verfasst von Rev. S. Fox. Auf
Grund dieses Buches kam er zur Überzeugung, er müsse ein
Benediktinerleben führen. Als Student der Medizin lebte er so weit wie

möglich nach der Regel des hl. Benedikt. Und als er zufällig einmal

l) The Benedictines of Caldey Island. Published at Caldey 1912, S. 131.



-- 379 —

die Benediktinerinnen von Twickenham besuchte, sagte er sich,
wenn es für die Frauen schon eine Wiederherstellung des Ordens
gibt, so werden die Männer auch einen solchen bilden können *).
Der Kaplan der Nonnen hatte mit der Erlaubnis des Bischofs von
London, Dr. Temple, junge Männer um sich gesammelt, die nach
Möglichkeit die Regel Benedikts befolgten und vielleicht einmal
einen Orden bilden sollten. Zu ihnen gesellte sich nun Aelred
Carlyle. Er vereinigte in Ealing etwa zehn junge Leute um sich,
die alljährlich die drei Gelübde ablegten, um ihre individuelle
Berufung zu erproben. 1895 wollte er sie zur vollständigen Annahme
der Regel Benedikts bewegen. Keiner der Anwesenden leistete ihm
aber Folge. Und so zog er verlassen nach Ost-London und widmete
sich dort in der Gemeinde S. John, Isle of Dogs, der Krankenpflege

und der Strassenpredigt. Ostern 1S96 begann er das Noviziat;
am 11. Februar 1S98 hatte er eine Unterredung mit Erzbischof
Dr. Temple von Canterbury. Die Folge war, dass Bruder Aelred
an Quinquagesima 1898, am 20. Februar, in der Kapelle der Mailing
Abtei die feierliche Profess ablegte. Der dortige Kaplan hatte vom
Erzbischof von Canterbury den Auftrag erhalten, an seiner Stelle
die Gelübde entgegenzunehmen. Nachdem Aelred mit zwei Brüdern
1898 bei den Cowley Fathers im London-House Unterkunft
gefunden hatte, zogen sie 1899 in ein Häuschen in der Nähe von
Milton Abbas. Bevor sie aber dorthin gingen, legte ein Bruder die
einfachen Gelübde ab, und der andere begann das Noviziat. Als
jedoch die Gemeinschaft in Milton Abbas wuchs, da verlegte man
die Niederlassung nach der Insel Caldey, auf der früher tausend
Jahre lang Mönche gelebt hatten. Da, am 10. Januar 1901, ertönte
zum erstenmal wieder, seit der Reformationszeit, in der Priory
Church der Vesper-Gesang tief ergriffener Mönche. Am 23.
Februar 1902 wurde eine Adresse an den Erzbischof Dr. Temple
geschickt, die von der Wahl Aelreds zum Abt durch das Kapitel
der Mönche Kenntnis gab und um Bestätigung des Ordens
nachsuchte. Sie wurde Ende Mai zurückgeschickt und trug die Unterschrift

des Primats: «Approved >Jp F. Cantuar». Mit dem Gesang
eines Te Deum nahm man das Dokument entgegen. Für kurze
Zeit war die Gesellschaft am 5. März 1902 auf das Anerbieten von
Lord Halifax hin, der für den Orden grosse Sympathien zeigte,
nach Painsthorpe gezogen. 1906 gelangten dann die Benediktiner
durch Kauf in den Besitz der Insel Caldey, auf der sie am 17.
Oktober 1906 Einzug hielten, 18 an Zahl, mit dem Gesang Depre-
camur, den Augustin seinerzeit mit seinen Mönchen angestimmt
haben soll, als er nach Canterbury kam. In der Zwischenzeit war

') Ibidem S. 13.



380

Abt Aelred vom Bischof von Fond-du-Lac ordiniert worden, und
drei Brüder hatten die feierlichen Gelübde abgelegt. Jetzt wurde
mit dem Ausbau des Klosters begonnen. Wohl etwas vom
Interessantesten dieser Arbeit ist der Hauptaltar, der aus vierundsechzig
Steinen gebaut ist, die von einer Grosszahl vorreformatorischer
englischer Klöster herstammen. Jeder Stein trägt den Namen des

Klosters, dem er angehörte und dessen Gründungszahl. — Zur
Aufnahme in den Orden bedarf es zweier Empfehlungen von seiten
des Gemeindeklerus und eines ärztlichen Zeugnisses, das die
Gesundheit des Kandidaten verbürgt. Ferner muss erklärt werden,
dass der um Zulassung Nachsuchende frei ist von Schulden und

Heiratsverpflichtungen, und man erwartet von ihm, dass er die
Kosten seines Noviziates bezahlt. Bevor er aber dieses auf sich
nehmen darf, muss er eine oft sechs Monate dauernde Probezeit
bestehen, während welcher er die Zivilkleidung trägt. Ihr folgt
dann das einjährige Noviziat. Hat er dasselbe in Verbindung mit
einem Examen zur Zufriedenheit der Patres bestanden, so wird er

zur Ablegung der einfachen Gelübde zugelassen ; das heisst, die
Gelübde werden Gott geleistet und nicht der Kirche. Obschon sie

aber der Kandidat für seine ganze Lebenszeit ablegt, ist er doch
nicht an sie gebunden, sobald er aus dem Kloster entlassen wird.
Mindestens drei Jahre lang steht er nun unter den einfachen
Gelübden. Hat er dann sein fünfundzwanzigstes Altersjahr zurückgelegt,

so kann er die feierlichen Gelübde leisten. Diese binden
ihn auch dann, wenn er aus dem Kloster ausgestossen wird. —
Das Ideal der Caldey Fathers war von Anfang an < die Gründung
einer Gemeinschaft, die vollständig kontemplativen Charakter haben
und zu völliger Beobachtung der Benediktiner Regel gehalten sein

sollte»1). Demgemäss wird der Tag folgendermassen eingeteilt:

Sommer

Sonntags I Werktags

Winter
Sonntags Werktags

Matutin und Laudes
Angelus und Prim
Stille Messe (mit Kommunion)
Morgenessen
Handarbeit
Freie Zeit
Terz, Hohe Messe und Sext
Handarbeit und « Classes »

Mittagessen ^mit Vorlesen)
Angelus und Non
Handarbeit und Studien
Vesper
Nachtessen
Vorlesung durch den Abt im Kapitelhaus,

Kompletorium und Angelus

') «Pax», Sept. 1911, S. 384.

2. 00
7. 00
7-3°
8.15

9. 00

11. 30
12. 00

4. 00
6. 00

7-3°

2. 00
7. 00
7- 30
8.15

9. 00
io. 00
11. 15
12. 00
1.30
5. 00
6. 30

7-3°

11.
12.

4. 00
6. 00

7-3°

2. 00
6. 00
7. 00
7-45
8.00
9- 3°

lo. 00

11.IS
12. OO

12. 30
5. OO

6.3°

7-3°



— 381 --

Erholungszeiten sind im Sommer und Winter der Sonntag
Nachmittag (von 2 Uhr an) und die Nachmittage am Mittwoch
und Samstag. An Fasttagen und zur Advent- und Fastenzeit gibt
es keine Erholungenx), und die Stunden der Mahlzeiten sind
geändert. Nach der Vesper widmet man sich stillem Gebet bis zum
Abendessen. -- Seit dem Jahre 1904 existiert die Ouartalzeitschrift
< Pax », die über die Ereignisse im Orden Aufschluss gibt.

Im Februar dieses Jahres (1913) haben nun die Mönche von
Caldey durch den Beschluss, sich Rom anzuschliessen, über die
Grenzen ihres Landes hinaus grosses Aufsehen erregt. Schon im
Jahre 1912 hatten sie die Frage des Übertrittes erwogen; sie
beschlossen aber, mehr denn dreissig an Zahl, mit Ausnahme eines
einzigen, der sich nachher ihnen ebenfalls anschloss, nicht in
Gemeinschaft mit Rom zu treten. Dieser Beschluss wurde aber am
19. Februar 1913 durch einen andern umgestossen. Es stellte sich
da auch heraus, dass der Abt Aelred seit dem Dezember 1911
mit dem Erzbischof von Canterbury in Unterhandlung war wegen
der bischöflichen Anerkennung des Ordens. Man musste sehen,
dass die Caldey-Fathers bis anhin gar keiner bischöflichen Autorität
unterstellt, und, frei von Visitationen, ihre eigenen Wege gegangen
waren. Der Erzbischof von Canterbury gab ihnen nun den Rat,
den Bischof von Oxford als « Visitor » zu wählen. Der Abt Aelred
trat darum mit Right Rev. Gore (dem Gründer der Community of

Resurrection) in Beziehung. Bischof Gore schickte den Principal
des Pusey Hauses, Dr. Darwell Stone, und Mr. W. B. Trevelyan
nach der Insel Caldey, um die Verhältnisse zu studieren. Er
verlangte, der Besitz der klösterlichen Institution müsse gesetzlich der
Kirche von England zugesichert werden : er beharrte darauf, dass
das Book of Common Prayer zu gebrauchen sei, und Morgen-
und Abendgebet nach der englischen Liturgie rezitiert werden
sollten, auch von den zu Priestern ordinierten Mönchen. Er forderte
ferner die Verzichtleistung auf die Ausstellung des heiligen Altar-
Sakraments und auf den Gebrauch desselben bei der Erteilung des
Segens. Im weitern verlangte er die Beseitigung der Lehren von
der unbefleckten Empfängnis und der körperlichen Himmelfahrt
Marias aus dem Breviarium und dem Missale. Die Folge war
eine Erklärung der Benediktiner an Bischof Gore, die sechsundzwanzig

Brüder unterzeichnet hatten. Der Brief endigte mit der
Bemerkung : < Ihre Forderungen sind von so entscheidender
Bedeutung, dass wir gezwungen sind, so zu handeln, wie wir glauben,
dass es für uns Gottes Willeist». Die « Church Times » bemerkten
dazu am 28. Februar, S. 286 : « Wir wollen das nicht reinen Prote-

') The Benedictines of Caldey 1912, S. 136.



— 382 —

stantismus nennen, denn das wäre eine Erniedrigung eines
historischen Begriffs ; das ist einfach das Prinzip moderner englischer
Dissenters in seiner gewöhnlichsten Form ». Das nämliche Blatt
brachte am 14. März 1913 einen Artikel (S. 362), der besagte,
dass zwölf oder dreizehn Angehörige des Ordens — einschliesslich
vier Nonnen von St. Bride's — nicht zu Rom übergegangen seien.

Zu ihnen gehörten alle Priester, mit Ausnahme des Abtes Aelred.
— Auf dieses Ereignis hin fragten wir denn einmal in England an,
in welchem Verhältnis überhaupt die Klöster Englands zu Rom
stehen ; und wir erhielten die Antwort : « Gerade die Orden haben

uns vor Bekehrungen zur römischen Kirche geschützt, weil sie die

Gelegenheit eines systematischen, einheitlichen, geordneten religiösen
Lebens gewährleisten ; eines Lebens, wie es in der anglikanischen
Kirche nur zu oft fehlt. Bekehrungen kommen nur bei « launischen »

Leuten oder bei solchen vor, die sich, wie das leider bei Abt
Aelred der Fall ist, der Disziplin der Bischöfe nicht unterordnen
wollen ». — Wir hätten also hier eine Tatsache vor uns, wie sie

einem in der Kirchengeschichte gar oft begegnet : Um sich der

nahen Autorität zu entziehen, flüchtet man zu fernstehenden ; denken

wir an den Klerus im westfränkischen Reich zur Zeit Pseudo Isidors,
und an die Zustände in England, etwas mehr als zweihundert Jahre

später. — Ein anderer Brief aus England sagt uns: «Diese
religiösen Orden der anglikanischen Kirche sind nicht bloss einfache

Nachahmungen derjenigen, die der römischen Kirche angehören:
des kann ich sie versichern. Ihre Stifter haben die ursprünglichen
Regeln von St. Benedikt und St. Franziskus gebraucht, und nach

ihnen ihre Gemeinschaften organisiert, indem sie sie den modernen
Verhältnissen anpassten, aber ihre Strenge in keiner Weise
verringerten. Und ohne Zweifel nehmen diese Orden Teil an der

Heiligung und der Entwicklung unserer Kirche, als Representantin
eines gereinigten und gehobenen Katholizismus, und sie nehmen
auch Teil an der Arbeit, die religiöse Entfaltung bei allen Kindern
der Kirche in allen Schichten der englischen Gesellschaft viel
intensiver zu gestalten, und das wird mit Gottes Hilfe der Charakter
der religiösen Bewegung im zwanzigsten Jahrhundert sein. —
Möchte er die Einheit zwischen den verschiedenen Teilen der

katholischen Kirche möglichst bald herbeiführen, auf dass sie

schliesslich Eins sei, nach dem Gebete ihres Herrn > ').
Wie aus diesem Brief hervorgeht, gibt es in der anglikanischen

Kirche auch einen Orden, der unter der Franziskaner-Regel steht.

Es ist dies die Society of the Divine Compassion, die sich zum

') Dieser Brief wurde uns von Otto Maria Saenger, der uns bei der Sammlung
des Materials behülflich war, in liebenswürdiger Weise zur Verfügung gestellt.



- 383 -

Ziele gesetzt hat, den Geist des heiligen Franziskus von Assisi zur
Geltung zu bringen durch die Führung eines Lebens in Armut,
und durch die Teilnahme an den Entbehrungen und dem Kummer
des armen, gemeinen Volkes!). « Grundsätzlich war die Priesterschaft

allen zugänglich, die recht (fit) waren ; faktisch war sie für
den, der kein Geld hatte, verschlossen > 2). Deshalb will sich der
Orden, unter der Franziskaner-Regel, die er allerdings nicht sklavisch
befolgt3), in den Dienst des Volkes stellen. Die Mitglieder der
Gesellschaft sind sich wohl bewusst, dass das klösterliche Leben
nur « eine Art des religiösen Lebens » ist. Denn : < Wenn Jesus
Christus der katholische Christus ist, (is the Catholic Christ), der
Heiland aller Menschen und aller Zeiten, dann kann es nicht eine

einzige Art des Ausdrucks geben, welche das « Monopol > seiner
Lehre hat (the monopoly of His teaching), und nicht eine einzige
Zeitperiode, die eine unveränderte oder unveränderliche Darstellung

des Lebens gibt, das seine Nachfolger nach seinem Willen
führen sollten').»

Der Anfang der Gesellschaft fällt auf den 20. Januar 1894.
Unter der Führung von Father Wagget, Mitglied des Ordens von
S. John the Evangelist, hatten in Oxford Retreats stattgefunden.
Bei der Abendmahlsfeier in der Kapelle des Pusey Hauses leisteten
an dem genannten Tage die Teilnehmer für ein Jahr die Gelübde
der Armut, der Keuschheit und des Gehorsams. Fünf Jahre später,
am 20. Januar 1899, legten die ersten zwei Novizen die vollständigen

Gelübde ab vor dem Bischof von St. Albans, Dr. Felting.
Dieser segnete auch die Kleider, die Kordeln und die Kruzifixe,
die auf den Altar gelegt worden waren. Die Regel wurde vom
Erzbischof von Canterbury angenommen und unterzeichnet. 1893
hatten zwei der ersten Mitglieder in der S. Philipps Gemeinde in
Plaistow einen Besuch gemacht und dort gewaltige Impulse zur
Armenarbeit erhalten. Jetzt zogen sie hinaus in diese Gemeinde
von Ost-London, um den Leuten in den schmutzigen und russigen
Quartieren zu helfen. Schon siebenundvierzig Jahre lang war es
der Beruf der Priester der St. Philippskirche gewesen, diese armen
Menschen zum Glauben daran zu bringen, dass auch sie von der
Kirche gesucht würden, und dass der Heiland auch nach ihnen
Verlangen trage. Unsere Franziskaner unterstützten jetzt den Klerus
mächtig ; nahe der Kirche, in den « Iron-Rooms >, versammelten
sie die Leute am Montag Abend zu Vorträgen, die sie auskün-

') A Franciscan Revival, edited by A. Clifton Kelway. Printed, for private
circulation only, by the Society.

') Ibidem, S. 29.
8) Ibidem, S. 40,
4) Ibidem, S. 34.



__ 384 —

digten als « Thoughts for Thinking Men ». Da diskuttierten sie mit
ihnen, antworteten auf Fragen, trösteten sie in ihrem Elend und
suchten sie für Christus zu gewinnen. Da hiessen sie auch Männer
und Knaben beim « social tea » willkommen und machten sich
immer mehr Freunde unter ihnen. Durch lebende Bilder suchten
sie dem Volke die Ereignisse aus dem Leben Jesu recht nahe zu

bringen. Da malten zwei Brüder Szenen aus dem Pleiligen Land,
und andere studierten Chöre ein, die bei der Aufführung gesungen
werden sollten. Ein Bild wird zum Beispiel « The Virgin's Dream
of Calvary » J) genannt. — Der Vorhang, auf dem die Mutter
Maria mit dem Jesuskind gemalt ist, wird entfernt. Man sieht Maria
schlafend : ein reben- und lilienumrahmtes Tor steht offen und gibt'
einen Ausblick in die Ferne, auf den See von Galiläa. Von der

Galerie herab singt ein Priester das Evangelium, Simeons Prophezeiung,

und die Verse, die die Erfüllung enthalten : « Es stand

aber bei dem Kreuze Jesu seine Mutter » (joh. 19, 25).
Unterdessen beginnt das Licht langsam zu ersterben, und es erscheint
im Rahmen des Tores, vom Lichte einzig beleuchtet, das Bild von

Laserge : Stabat mater. Aus dem Hintergrund tönen die Stimmen
des Chors, der das Lied « Rock of Ages > 2) singt. — Von diesen

Bildern sollen die Anwesenden jeweilen tief ergriffen sein. « Es ist

klar — sagt Kelway — dass einige einfache Seelen, emporgehoben
und zu ihm gezogen, Christum, wie vielleicht nie zuvor, gesehen
haben ».

Als 1901 und 1902 in London eine Epidemie ausbrach,
leisteten die Brüder des heiligen Franz im Absonderungshaus von

Dagenham opferwillige Dienste. i9o5 kaufte die Society of Divine

Compassion nicht weit von Stanford-le-Hope ein Haus, bekannt
unter dem Namen «Potters Farm». Dahin können Geistliche gehen,

um auszuruhen und «Retreats» mitzumachen. Eine Missionsstation
in der Diözese von Bloetnfontein in Süd-Afrika, die am 14. Mai

1904 begründet wurde, hielt sich nicht auf die Dauer3). Die
Franziskaner beschäftigen sich neben der Pastoration mit Uhrenfabrikation,

Druckerei und Landarbeiten. Es mutet uns eigentümlich
an, wenn wir Einblick gewinnen in die Maschinenräume der

Druckerei in Plaistow4). An den modernen, elektrischen Maschinen
arbeiten Brüder des heiligen Franz im Mönchsgewand, und an der

Wand sehen wir des Heilands Kreuz, das die Brüder immer daran

erinnert, dass ihr Leben in und mit aller Arbeit dem Plerrn geweiht

') Der Jungfrau Traum vom Kalvarienberg, eine Art Passionsspiel.
2) Fels der Zeiten. A Franciscan Revival, S. 8.
3) Ein St. Franziskus Haus ist in London EC City Rd. eröffnet worden.
4) Hier wird die Monatsschrift des Ordens « Ecclesia » herausgegeben.



— 385 —

sein soll. Das ist eine Wiederbelebung des Mönchtums, wie sie
uns ähnlich bei den Mariaviten entgegentritt.

Wie die andern englischen Orden, so hat auch die Society of
Divine Compassion sogenannte Associates, Leute, die draussen in
der Welt leben, aber mit dem Orden in praktischer Verbindung
stehen möchten!). Um als Associate aufgenommen zu werden,
muss man in erster Linie davon überzeugt sein, dass ein Leben
nach den Prinzipien der Armut, des Gehorsams und der Keuschheit

in den evangelischen Räten von Christus angeordnet worden
sei. — Es erinnert uns jeweilen ganz an die Anfangszeiten des
Oxford Movements, wenn wir in den klösterlichen Schriften Plin-
weisen auf Walter Scott und Pascal begegnen ; solche finden wir
auch bei den Franziskanern der S. D. C. So lesen wir da: « Es ist
wahrhaft notwendig, dass ein Novize den zweiten Teil der Pensées

von Pascal kennt » 2). Die Renaissance der englischen Klöster weist
uns eben — direkt oder indirekt — immer wieder hin auf die
Zeiten von Port-Royal.

Es erübrigt nun noch, auf zwei Orden hinzuweisen, die sich
hauptsächlich mit der Erziehung der Geistlichen zur äussern und
innern Mission beschäftigen ; es sind das : Die Society of Sacred
Mission und die Community of Resurrection. Die Gründung der
ersteren erfolgte 1S91. An Alier-Heiligen 1889 war nämlich Bischof
Corfe konsekriert worden, um in Corea Vorsteher einer Missions-
Diözese zu werden. Bis zum März 1890 war es ihm aber unmöglich

gewesen, einen Priester zu finden, der sich entschliessen konnte,
mit ihm zu ziehen. Man musste also dafür sorgen, für die Corea-
Mission Geistliche heranzubilden. So wurde von Bischof Corfe die
Corean Missionary Brotherhood gegründet, aus der dann die
Society of Sacred Mission hervorging. An der Vassall Road in Brixton
(London) kaufte man ein Haus, in dem unter dem Direktor Rev.
Herbert Kelly junge Leute ins theologische Studium eingeführt
wurden. Am 9. Mai 1893 begannen drei Brüder das Noviziat, und
gegen den Schluss des Sommers hin zählte man schon sechs
Novizen. 1894 kam der Priester Woodward von der Mission Zentral-
Afrikas in Magila und begann ebenfalls das Noviziat3). Da Woodward

bald wieder zurückreisen musste, nahm er schon im gleichen
Jahre (1894) mit Rev. Herbert Kelly die Gelübde auf sich. Erst
nach zehnjähriger Zugehörigkeit zum Orden gedachte man die für
immer bindenden Gelübde abzulegen. Jetzt sollten sie nur der
Ausdruck der Absicht sein, für das ganze Leben der Gesellschaft

') Eine ähnliche Institution wie der «dritte Orden».
2) Franciscan Revival, S. 12.
3) An idea in the working by Pierbert Kelly S. S. M., S. 39.

Internat, kirchl. Zeitschrift, Heft 3, 1913. 25



386

und damit der Kirche zu dienen. 1897 zoS die Gesellschaft nach
Mildenhall, in Suffolk. Im Haus in England war zu dieser Zeit
Rev. Kelly mit vier Novizen und zwei layworkers. In Corea wohnten
ein Priester, drei Leute, die ordiniert werden sollten, und zwei
Laien. In Zentral - Afrika arbeitete Vater Woodward mit einem
Diakon und zwei Laien. Seit 1891 war der Mitgliederbestand
folgender gewesen J) :

Eintritte Weggang
Jahr Männer Knaben Corea Afrika Austritte

1891 3 __
1892 10 — 1 — 5

1893 7 1 — 2 1

1894 6 — — 1 2

1895 3 2 — 3 3

1896 1 4 3 1 3

1897 7 8 2 1 3

37 15 6 8 .7

Es ergibt sich schon aus diesen Zahlen, dass die Gesellschaft

an Schwierigkeiten nicht vorbei kam ; um so erfreulicher war für
sie der Mitgliederbestand vom Jahre 1908; sie zählte damals 31

Angehörige; 19 Priester und Diakonen und 12 Novizen. Am
20. September 1897 gab der Bischof von Ely der Schule seine

Anerkennung als einem « Theological and Missionary College ».

Im Juli 1903 erfolgte die Übersiedelung nach Kelham, wo sich die

Gesellschaft vorzüglich einrichtete. Wenn wir den Studienplan
früherer Jahre mit dem späterer Zeit vergleichen, so bekommen
wir den Eindruck, die Gesellschaft habe etwas gelernt. Die
theologische Erziehung soll in erster Linie auf den praktischen Dienst
in der Gemeinde gerichtet sein, auf die Beantwortung der Fragen
nach dem Verhältnis des christlichen Glaubens zum gewöhnlichen
Leben. Durch das Bestehen eines Examens gelangt man zum

theologischen Studium, das vier Jahre dauert. In den ersten zwei
Jahren werden einige Patristisehe Werke behandelt und wöchentlich

fünf Vorlesungen gehalten, die sich folgendermassen verteilen:
2 Vorlesungen über Neues Testament (im ersten Jahr Studien

des erzählenden Teiles der Evangelien, speziell bei Markus ; im
zweiten Jahr allgemeine Behandlung der paulinischen Briefe). 1

Vorlesung über Altes Testament (nationale und religiöse Geschichte
Israels). 2 Vorlesungen über Kirchengeschichte (im ersten Jahr
römische Geschichte, im zweiten Jahr K. G. bis 800).

]) The History of a religious idea. Kelly, S. 79.



— 387 —

Für die zwei letzten Jahre werden nur vier Vorlesungen
gegeben : i Vorlesung über Neues Testament (im dritten Jahr
Johannes Evangelium; im vierten Jahr eingehendes Studium
ausgewählter Briefe nach dem griechischen Text), i Vorlesung über
Altes Testament (Ursprung und Geschichte der Religionen und des
sozialen Lebens bei den Semiten), i Vorlesung über Kirchengeschichte

(bis 1552. Eingehen auf die Entstehung der Nationen, der
Staatsformen, des Papsttums, des Feudalismus, des Königtums und
Behandlung der history of thought), i Vorlesung über Dogmatik.
(Übersicht über die Philosophie; Elemente der Psychologie:
Erkenntnistheorie (validity of knowledge) ; Theologie; Anthropologie;
Ethik : Offenbarung : das Christentum als Antwort auf die Probleme
des Lebens).

Jeden Samstag finden Diskussionen statt, welche Probleme zum
Gegenstand haben, die sich den Studenten bei ihrer wissenschaftlichen

Arbeit aufgedrängt ; der Schüler soll sich dabei im Reden
und scharfen Denken üben. Für die kirchlich-praktische Betätigung
ist in hohem Masse gesorgt. Im Jahre 1909 wurde von der
Gesellschaft selbst ein Büchlein gedruckt — in ihrer Druckerei zu
Kelham — mit dem Titel « Principles >. Es enthält zweiundzwanzig
Grundsätze, die man sich einprägen soll ; wir sind aber nicht mit
allen einverstanden. So gefallen uns zum Beispiel nicht Abschnitt
zwei und drei des elften Grundsatzes : < Sei überzeugt, dass niemand
unwissender ist als du : niemand alberner (more foolishly) gehandelt
hat als du : niemand mehr gegen Gottes Gnade gesündigt hat als
du. Fange an, dich entschlossen jederzeit als den Geringsten und
Unwürdigsten von allen zu betrachten, denn das ist gut für dich ;

und lass es geschehen mit Einfachheit und Aufrichtigkeit ohne
Affektiertheit ». Der Zweck dieses Grundsatzes ist wohl die Demut.
Wir glauben aber nicht, dass er zu echter christlicher Demut führt;
denn es fehlt der Dank gegen Gott für die Gaben, die er uns,
seinen Kindern, geschenkt hat; der Dank für dieses und jenes,
das er uns tatsächlich wirken liess, und das Bewusstsein der Kraft
in Gott. Es fehlt der Geist des Apostels : « Ich habe mehr geleistet
als sie alle» (I. Kor. 15, 10) «Wenn ich mich rühmen will, so bin
ich erst kein Narr, denn ich sage die Wahrheit» (II. Kor. 12, 6);
aber allerdings: «Wer sich rühmt, rühme sich des Herrn » (I.Kor. 1, 31).
Es ist keine Frage, dass man durch die falsch verstandene christliche

Demut schon viel Unheil gestiftet hat, und dass die christliche
Gemeinde nicht ohne Schuld ist, wenn zum Beispiel Nietzsche in
seiner Sehnsucht nach kraftvollen Persönlichkeiten sich voll
Verachtung von der Kirche abwendet, in der er solche nicht zu finden
glaubt. — Mit Freude sehen wir, dass jetzt die Gesellschaft besonders
talentierte Schüler an die Universität schickt, um sie für sich zu



— 388 -
Tutoren!) auszubilden. Sie konnte das leider in früheren Zeiten
noch nicht tun, weil die Kosten für einen Studenten an der
Universität doppelt so gross waren, wie die Ausgaben, die für ihn im
eigenen College gemacht werden mussten. Die Auslagen betrugen
im ganzen 1891 im Haus zu London 200 Pfund, 1892 schon
631 Pfund und 1896 828 Pfund. Seit 1893 nat die Corea Mission
sich verpflichtet, jeweilen die Kosten für etwa fünf Studenten zu

bestreiten, die sich für den Dienst in dieser Diözese vorbereiten
wollen. 1896 wurde ein Fonds gegründet, in den im ersten Jahr
353 Pfund flössen.

Zur Charakterisierung der bedeutenden Community of
Resurrection, auf die wir zum Schluss noch hinweisen wollen, diene ein

an uns gerichteter Brief des gegenwärtigen Ordens-Obern, Vater
W. H. Frere; dieser schreibt: « Unsere Gemeinschaft betrachtet als

die hauptsächlichste Aufgabe die Ausübung eines « Religious Life>,
und besteht aus einer Anzahl von Priestern, die berufen sind, dieses

Leben in Gemeinschaft zu führen. Sie wird als eine Verbindung
fürs Leben angeschaut, und jeder gibt seinen Eintritt nach

vorausgegangener ordentlich langer Probezeit mit der Absicht, der
Gemeinschaft für immer anzugehören. Aber wir sind nicht durch

ewige Gelübde gebunden, sondern nur durch Versprechen (promises),
die jährlich erneuert werden. Die Regel soll die Ideale des

religiösen Lebens in Verbindung bringen mit den drei evangelischen
Räten und so fort, und soll für die praktische Existenz der
Gemeinschaft eine Arbeitsgrundlage (a working basis) geben. Was

die Arbeit betrifft, haben wir keine spezielle Aufgabe. Wir wollen

lediglich nach Kräften das Werk der Kirche überall fördern, wo

man uns sucht oder uns nötig hat. Anfangs waren wir
hauptsächlich mit literarischen Arbeiten, Missionspredigten und Retreats

beschäftigt. Dieser Arbeit widmen wir immer noch einen Grossteil

unserer Zeit. Aber wir sind jetzt auch sehr durch die Heidenmission
in Süd-Afrika in Anspruch genommen ; dann durch die Erziehungsarbeit,

da wir junge Leute zum Kirchendienst ausbilden bei uns zu

Hause2) und südafrikanische Eingeborene in Johannesburg, wo uns

auch die Leitung einer öffentlichen Schule anvertraut ist. Jetzt
haben wir auch Laienbrüder und etwa dreissig bis vierzig Priester.
Unsere Gemeinschaft ist 21 Jahre alt; wir haben 1892 mit sechs

Mitgliedern begonnen. Für die ersten neun Jahre war Charles Gore

unser Superior, bis er Bischof von Worcester wurde. In England
befinden sich unsere Häuser hier in Mirfield und in Leeds. In
Johannesburg besitzen wir zwei Niederlassungen für die Eingeborenen-

') Das sind die Lehrer an den Colleges.
2) In Mirfield, wo ein sehr gutes College unter der Leitung der C. of R. steht.



— 389 —

arbeit, eine in Yeoville und die andere in Rosettenville. Das sind
alle unsere festen Zentren. Ein Grossteil unserer Arbeit wird auf
Reisen durchs Land geleistet. In den letzten Jahren sind wir in
hohem Masse mit Missionen in Canada, den Vereinigten Staaten,
Neu-Seeland, Süd-Afrika usf. beschäftigt gewesen ». Wir möchten
noch folgendes ergänzend beifügen : Der Grund zu der Community
of Resurrection wurde am 7. Oktober 1887 gelegt. Da vereinigte
sich die Brotherhood of the Epiphany, ein Teil der Oxforder-Cal-
cutta-Mission, mit dem Klerus vom Pusey House. Man hatte die
Absicht, denjenigen Priestern Hilfe und Ermutigung zu geben, die
unter einer Regel ein eheloses Leben in Gemeinschaft mit anderen
zu führen verlangten. Als « Associates » gehörten der Gesellschaft
im Jahre 1908 etwa zweihundert Priester an '). Die eigentliche
Bildung der Community erfolgte, wie im Brief vermerkt ist, erst
im Juli 1892. Die « professions » der sechs Mitglieder wurden in
der Kapelle des Pusey Hauses abgelegt, wo die Gesellschaft bis
zum September 1893 blieb. Da der Superior, Rev. Gore, in Radley
Pfarrer wurde, verlegte die C. of R. ihren Sitz ebenfalls dahin.
Als man Rev. Gore zum Domherrn von Westminster machte,
diente ein Teil dieser kleinen Abtei als Zweighaus der Gesellschaft.
1898 wurde das « House of Resurrection » in Mirfield die
Hauptniederlassung und ist es bis heute geblieben.

Unter der literarischen Arbeit des Ordens verdienen wohl in
erster Linie die Hauptwerke des jetzigen Oxforder Bischofs, Right
Rev. Gore, Erwähnung. Es sind dies die Arbeiten : Orders and
Unity und The Body of Christ, ein Buch, das in Nr. 37 des
Januarhefts der Revue internationale de Théologie von Kanzler Lias
einer eingehenderen Betrachtung unterzogen worden ist. Unter der
Redaktion von Vater Bull wurde der Versuch gemacht, Zehn-
Rappen-Büchlein unter dem Volke zu verbreiten, um es so für
kirchlich-religiöse Fragen zu interessieren und aufklärend zu wirken.
Die Heftchen tragen den Titel «Manuals for the Million ». Im Jahr
1908—1909 wurden 123,000 solche Schriftchen verkauft. Einige
Titel können uns dieses und jenes sagen: 1. Dringende Kirchenreform.

2. Sozialismus und Kirche. 3. Unsere Pflicht gegenüber den
Kindern. 4. Sozialismus und christlicher Glaube. 5. Die Geschichte
des Sozialismus. 6. Die Rückkehr von Rom. 7. Die Reformation
in England. 8. Ein Tag in einem Kloster. 9. Was ist die Kirche?
10. Die heilige Kommunion. 11. Die reale Gegenwart. — Zur
Orientierung über das Wirken des Ordens dient die « Chronicle of
the Community of the Resurrection >. Im neuesten Heft findet sich
ein Artikel über « die Retreats für das Volk ». Es sind dies reli-

') A Franciscan Revival, S. 41.



— 390

giöse Übungen, Exerzitien zur Vertiefung des innern Lebens. Der
Mensch muss, um recht zur Selbstbesinnung kommen zu können,
für einige Zeit den Lärm der Fabriken, der Kaufhäuser usf.
verlassen, um sich in der Stille zu sammeln im Gebet, im Anhören
von religiösen Ansprachen, in Betrachtung und Schweigen. Ein
« Conductor » leitet diese « Retreats > und richtet täglich drei
Ansprachen an die Versammelten. Während den Mahlzeiten wird aus
einer erhebenden Biographie oder aus einem anderen Buche
vorgelesen. Die Leute sollen sich hier ganz vertiefen in die Fragen :

Woher komme ich? Wohin werde ich gehen? Was soll mein Leben
bedeuten Sic können eine Beichte fconfession) ablegen, Absolution
empfangen und Räte für ihr zukünftiges Leben. Solche Retreats
dauern gewöhnlich drei Tage. Die Ansprachen stehen alle mit
einander in Beziehung. Aus Retreats, die Bischof Gore einst für
Geistliche abgehalten hat. sind uns folgende Themen bekannt:
t. Einigung des menschlichen Willens mit dem göttlichen. 2. Die
Freude, eine Pflicht des Christen. 3. Gestaltung der Denkarbeit
nach den göttlichen Zwecken. 4. Der sich opfernde Gott verlangt
vom erlösten Menschen eine entsprechende Opfergabe. 5. Das Gebet

muss im Namen Gottes verrichtet werden. 6. Die Methoden der

Arbeit müssen dem Willen Gottes angemessen sein. 7. Wir sind

zu Hirten berufen. — Als Vorbild dienen den Conductors vielfach
die Exercitia spiritualia sancti Ignatii. Man schreibt uns: «Die
besten Seelsorger legen auf diese Retreats grosses Gewicht, und in

einer Gemeinde von London verpflichten sich selbst die ärmsten
Leute, einen Sonntag im Jahr in « Retreats » zuzubringen. Die beste

Arbeit für die Seelen wird sich immer in dieser Richtung
entwickeln >.

Damit wollen wir unsere Skizze über die Renaissance des Klosterwesens

in England abschliessen. Eines mag uns klar geworden sein,

dass es sich hier um eine religiöse Bewegung handelt, die von grösster
Bedeutung ist für die englische Kirche selbst und für diejenigen,
die mit ihr in irenischer Beziehung stehen. Ohne Frage hat die

Oxforder-Bewegung die starren Fesseln der alten Staatskirche mit
Macht gesprengt und neuen Gehalt in die Hochkirche gebracht:
es gilt auch von dieser Bewegung, dass die Elemente noch im Fluss
sind. Aber gerade das kann uns ja die Zuversicht geben, dass

dieses und jenes, was im allzugrossen Eifer getan worden, immer
noch der Modifikation fähig ist. Wir hatten anfangs vor, eine
prinzipielle Erörterung des Problems « Christentum und Klosterwesen »

folgen zu lassen, um dann die praktischen Resultate des englischen
Klosterwesens mit unseren theoretischen zu vergleichen. Wir tun
aber vielleicht besser, wenn wir einfach den historischen Abriss für
sich wirken lassen. Nur eines sei noch betont. Im Verlangen, sich



— 391 —

in der Stille Gott allein zuzuwenden, verachtet der Mensch leicht die
Aussenwelt, als etwas, das nur ein Hindernis auf dem Weg zu Gott
bedeutet, und das man, um Gott einen Dienst zu tun, verneinen müsse.
Eine solche Anschauung entspricht dem Evangelium nicht. Der Christ
sieht auch in der Natur eine Gabe des Gottes, der sich ihm in
Christus als reine Liebe geoffenbart hat. Und wo er in der Menschenwelt

Sünde und Schuld wahrnimmt und schmerzlich empfindet, da
fühlt er sich als Jünger des Herrn verpflichtet, tatkräftig und freudig
dagegen zu kämpfen zur Ehre Gottes und zum Segen der Brüder.
Es ist aber kein Zweifel, dass das Klosterwesen in der anglikanischen

Kirche glückliche Lösungen verschiedener komplizierter
Probleme enthält, die sich aus dem Leben unserer Zeit ergeben haben.
So leisten die neuerstandenen Klöster Englands ihrer Kirche und
ihrem Volk unschätzbare Dienste.

Otto Gilg.


	Die Renaissance des Klosterwesens in der anglikanischen Kirche

